
 

e-ISSN: 2619-9114 

December / Aralık 2025, Cilt / Volume 9, Sayı / Issue 2 

 

Erken Süryani Hıristiyanlığında Manastır Yaşamının Öncüleri: Bnay 

Qyama ve Bnat Qyama 

Pioneers of Monastic Life in Early Syrian Christianity: Bnay Qyama and Bnath Qyama 

 

Cüneyt YEŞİL 

Dr., Milli Eğitim Bakanlığı, Diyarbakır, Türkiye 

Dr., Ministry of Education, Diyarbakır, Turkey 

cuneytyesil@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-3312-8321 

 
 

Article Information / Makale Bilgisi 

Citation / Atıf: Yeşil, Cüneyt. “Erken Süryani Hıristiyanlığında Manastır Yaşamının 

Öncüleri: Bnay Qyama ve Bnat Qyama”. Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık 2025), 177-194. 

Doi: https://10.58657/batmanakademi.1696570 

Article Types / Makale Türü: Research Article / Araştırma Makalesi 

Received / Geliş Tarihi: 11 Mayıs 2025 

Accepted / Kabul Tarihi: 17 Eylül 2025 

Published / Yayın Tarihi: 31 Aralık 2025 

Pages / Sayfa: 177-194. 

 

Plagiarism / İntihal: 

Bu makale, en az iki hakem tarafından incelendi ve intihal içermediği teyit edildi. 

Thisarticle has beenreviewedby at least two refereesandscannedvia a plagiarism software. 

https://orcid.org/0000-0002-3312-8321


Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025)   Cüneyt Yeşil 

 

178 

 

 

 

Öz: Makalenin konusu, erken Süryani Hıristiyanlığında manastır yaşamında öncü sayılan Bnay 

Qyama ve Bnat Qyama topluluğudur. 4. yüzyılda ortaya çıkan Bnay ve Bnat Qyama, Süryani manastır 

yaşamının gelişmesinde öncü rol oynayan bireylerden oluşmuş topluluğu ifade eden iki terimdir. 

Bnay/Bnat Qyama, 4. ve 5. yüzyıllarda erken Hıristiyan Süryani inanç sisteminde Süryani manastır 

sistemine hazırlık aşaması olarak kabul edilmiş olup, mistik yaşamı toplum içinde uygulayan bir model 

sunmuştur. Topluluğun üyeleri monastik yaşamdan farklı olarak sosyal hayat içinde, köy, kasaba ve 

şehirlerde yaşamışlardır. Bunun yanında bekaret hayatı yaşayan, oruç tutan ve sıkı bir dini yaşam 

sürdüren erkek ve kız bireylerden oluşmaktadır. Topluluküyeleri, kilise hiyerarşik düzenine bağlı 

olmakla beraber rahiplerden farklı olarak toplumsal hayatın içine aktif olarak katılmış, eğitim ve hayır 

işlerinde öncü rol almışlardır. Topluluk, zamanla Süryani manastır sitemine uyum sağlamasına rağmen 

Süryani asketik yaşam geleneği üzerinde kalıcı etkiler bırakmıştır. Çalışmanın amacı Bnay/Bnat 

Qyama’nın erken Süryani Hıristiyanlığında tarihsel ve dini önemini ortaya koymaktır. Çalışmada, bu 

topluluğun Hıristiyanlığın erken döneminde kutsallık arayışı ve toplumsal hizmetin bir araya 

gelmesiyle ortaya çıkmış özgün bir model olduğu sonucuna varılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Dinler Tarihi, Süryani Hıristiyanlığı, Bnay Qyama (Ahdin Oğulları), Bnat 

Qyama (Ahdin Kızları), Afrahat. 

 

Abstract: The subject of this article is the Bnay Qyama and Bnath Qyama communities, 

considered pioneers of monastic life in early Syriac Christianity. Emerging in the 4th century, Bnay and 

Bnath Qyama are two terms referring to a community composed of individuals who played a leading 

role in the development of Syriac monastic life. Bnay/Bnath Qyama was considered a preparatory stage 

for Syriac monasticism in the early Christian Syriac belief system of the 4th and 5th centuries, offering 

a model for practicing mystical life within society. Unlike monastic life, the community members lived 

socially in villages, towns, and cities. They also consisted of men and women who practiced celibacy, 

fasted, and practiced a strict religious practice. While members adhered to the church hierarchical order, 

unlike priests, they actively participated in social life and took leading roles in education and charitable 

work. Although the community gradually adapted to Syriac monasticism, it left a lasting impact on the 

tradition of Syriac ascetic life. The aim of this study is to demonstrate the historical and religious 

significance of Bnay/Bnath Qyama in early Syriac Christianity. The study concluded that this 

community was a unique model that emerged in the early period of Christianity with the combination 

of the search for holiness and social service. 

Keywords: History of Religions, Syriac Christianity, Bany Qyama (Sons of the Covenant), Bnath 

Qyama (Daughters of the Covenant), Aphrahat. 

  



Bnay Qyama ve Bnat Qyama  Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025) 

 

179 

 

Giriş 

Makalenin konusu erken dönem Süryani Hıristiyan geleneğinde manastır yaşamının 

öncü formlarını temsil eden Bnay Qyama (Sons of the Covenant, Ahdin Oğulları) ve Bnat 

Qyama (Daughters of the Covenant, Ahdin Kızları) topluluklarını incelemektedir. 

Hıristiyanlık, yayıldıktan sonra farklı kültürlerle karşılaşmış ve bu bağlamda çeşitli dini 

hareketlerle şekillenmiştir. Bunlardan biri de erken dönem Süryani Hıristiyanlığında önemli 

bir yere sahip olan Bnay Qyama ve Bnat Qyama topluluklarıdır. Bu gruplar, erken dönem 

Süryani Hıristiyanlığında, manastır yaşamının kurumsal yapısının oturmadığı bir evrede 

ortaya çıkmış; sosyal hayatı, kültürel dokuyu ve özellikle dini pratikleri kalıcı biçimde 

etkilemiştir.1 Süryani Hıristiyanlığında erken ruhbanlık protomanastırcılık olarak 

tanımlanmıştır. Bnay Qyama ve Bnath Qyama, Süryani protomanastırcılığında ruhban 

yaşamını merkeze alan ve özel bir konuma sahip olan manevi toplulukları ifade eden iki 

kavramdır. Süryani protomanastırcılık, 3.ve 4. yüzyılda Mısır’da ortaya çıkmış anakoretik2 ve 

cenobitic (kenobitik)3 manastır sistemlerinden farklıdır. Bnay Qyama ve Bnat Qyama geleneği, 

Süryani Hıristiyanlığında şekillenmiş asketik gelenek olarak tanımlanabilir.4 Bu topluluklar, 

manastır yaşamından farklı olarak toplumun içinde yaşamayı tercih ermişlerdir. Ayrıca evli 

olmayan münzevi hayatı benimsemiş topluluklardan oluşmuş5 olup 4. yüzyılda 

Hıristiyanlığın henüz yayılmakta olduğu bir dönemde, Süryanilerin yaşadığı Mezopotamya 

bölgesinde ortaya çıkmıştır. Bu iki kavram, erken Süryani Hıristiyanlığında ruhbanlık için 

hazırlanan gençler için de kullanılmıştır.6 

Hıristiyanlığın Milano Fermanı’yla (313) Roma tarafından tanınmasından sonra, dini 

kurumlar ve pratikler şekillenmiştir.7 Ancak Süryani Hıristiyanlar bu gelişmelerden çok az 

etkilenmiş ve kendilerine özgü bir yol izlemişlerdir. Bnay Qyama ve Bnat Qyama, manastır 

hareketlerinin Süryani Hıristiyanları arasında henüz kurumsallaşmadığı bir dönemde, 

dünyevi yaşamdan uzaklaşıp dini bir yaşam sürdürmeyi hedefleyen topluluklar olarak ortaya 

çıkmıştır. Bnay Qyama ve Bnat Qyama, sadece dini bir topluluk değil aynı zamanda toplumsal 

ve kültürel bir fenomen olarak kabul edilir. Bu topluluklar, asketik bir hayatı kabullenmiş, 

sadelik, mülkiyetten vazgeçme ve evlenmeme gibi ilkeleri benimseyerek kendilerini dünyevi 

hazlardan soyutlamışlardır. Bu toplulukların manastır ruhbanlarından en önemli farkları, 

dünyadan tamamen izole olmaları yerine, sosyal açıdan toplumla beraber yaşamayı tercih 

etmeleridir. Bundan dolayı hem dini hem de toplumsal açıdan önemli bir konumda yer 

almışlardır. Bnay Qyama ve Bnat Qyama’nın tarihte ortaya çıkmasında Süryani Kilise 

 
1 F.Crawford Burkitt, Early Eastern Christianity (New York: E.P.Dutton Company, 1904), 128-130. 
2 Anakakoretik (Anchoritic): Mısır’da ortaya çıkan, ıssız yerlerde tek başına yaşayan Hıristiyan münzeviler için 

kullanılan bir kavramdır. Piskopos hariç herhangi bir otoritenin egemenliğini kabul etmeyen anchoriticler, 

Suriye ve Filistin’deki ilk Hıristiyanlar arasında da yayılmışlardır. Ayrıntılı bilgi için bkz., A. Donahue, 

“Anchorites”, New Catholic Encyclopedia (Washington D.C: Thomson and Gale, 2003), 1/397; R. Wheler 

Bush, The Life and Times of Chrrysostom (Piccadilly: The Religious Tract Society, 1885), 88. 
3 Cenobitic (Kenobitik): Manastır yaşamının erken biçimi olarak kabul edilen bu kavram, başrahip ve ona tabi olan 

grupları ifade eder. Aziz Pachomius, Mısır’da ilk kenobitik manastır sistemini kuran ruhban olarak bilinir.  

Hayrettin Kızıl, “Hıristiyan Monastisizminin Kuruluşu (İlk Altı Asır)”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 12/2 (2010), 53; Cüneyt Yeşil - Canan Seyfeli, “Pachomius: Sistemli Kenobitik Yaşamın ve Hıristiyan 

Manastır Geleneğinin Kurucusu”, Balıkesir İlahiyat Dergisi 17 (Haziran 2023), 51-84. 
4 Mor Polycarpus Augin Aydin, The Syriac Order of Monastic Profession and the order of Baptism: Common 

Structure, Imagery and Theological Themes (Piscataway, New Jersey: Gorgias Press, 2017), 28-29. 
5 Sebastian P. Brock, Syriac Perspectives on Late Antiquity (London: Variorum Reprintes, 1984), 7. 
6 Robert A. Kitchen, “Bnay Qyāmā, Bnāt Qyāmā”, Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac Heritage: 

Electronic Edition (Erişim 08 Şubat 2023). 
7 Canan Seyfeli, Akademik Dinler Tarihi 2 (Bursa: DTA Yayıncılık Bilişim Ltd. Şti., 2025), 222. 



Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025)   Cüneyt Yeşil 

 

180 

 

babalarından Pers Hekimi olarak tanınan Afrahat8 ve Mor Rabbula’nın9 etkisi büyüktür. 

Afrahat, İspatlar(Taḥwito, Demonstration) adlı çalışmasında manevi yaşamın temel yönlerini ele 

almıştır. Afrahat, İspatlar’ın VI. bölümünü bekar bir yaşam sürmek için yarı kutsal bir yaşam 

vaadinde bulunan münzeviler olan Bnay Qyama ve Bnat Qyama için yazmıştır. Bu 

münzeviler, erkek bekar ve kadın bakirelerden oluşmuştur.10 Afrahat’a göre bu iki grup, 

ruhban olarak yaşamayı tercih etmek için bir araya gelen topluluklardır.11 Afrahat, bu 

topluluklar için kurallar belirlemiş ve kurallara uymayanlar için yaptırımlar getirmiştir. 

Afrahat, bu iki kavramın yanında taybe (tövbe edenler) ve ıḥidoyo (tek olan, çoğulu ıḥidoye) 

terimlerini de kullanmıştır. Bu terimler, kendini Tanrı’ya adamış bekar keşişler için 

kullanılmıştır. Bazı eski metinlerde bu iki kavram Bnay Qyama ve Bnat Qyama terimleriyle 

aynı anlamda kullanılmıştır.12 Erken Süryani Kilise babalarında Urfa piskoposu Mor Rabbula 

ise piskopos olduktan sonra bu toplulukların uymaları için kurallar belirlemiştir. O da tıpkı 

Afrahat gibi kurallara uymayanlara yaptırımlar uygulamıştır.13 Yine Mor Efrem14 ve Suruçlu 

Mor Yakup15 da Bnay Qyama ve Bnat Qyama’nın kurumlaşmasında büyük rol oynamışlardır. 

 
8 Afrahat (Aprahat): Süryani literatüründe ve kilise sistemini kurulmasında önemli bir yere sahip olan Afrahat, 

Ninova kenti yakınlarında 270 yılında doğmuş, 345 yılında ölmüştür. Pers İmparatorluğu sınırları içinde 

yaşadığı için Persli Bilge olarak anılmaktadır. Afrahat’ın 23 seriden meydana gelen İspatlar (Taḥwito, 

Demonstration) adlı eseri, teolojik bilgiler vermektedir. Ayrıca bu çalışma, Roma İmparatorluğu dışındaki 

Hıristiyanlar hakkında çok değerli bilgiler içermektedir. Afrahat’ın eserinde Bnay Qyama ve Bnat Qyama 

konularını ele alması, onun çalışmasını daha da önemli hale getirmektedir. Pavlus Bassim, Efrahat el-Hekim’ül 

Farisî, Mâkâlât (Beyrut: Darü’l Maşrik, 2007), 6; Ayşe Hacımustafaoğlu, Afrahat’in Beşı̇ncı̇ İspatı (Mardin: 

Artuklu Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 17; Murat Tural, Ortaçağ Doğu Hırı̇stı̇yanlığında Manastır 

Hayatı (İstanbul: IQ Kültür Sanat Yayıncılık, 2011), 78-79. 
9 Mor Rabbula: 350 yılında Kınneşrin’de doğmuş, 435 yılında Urfa’da hayatını kaybetmiştir.411 yılında Urfa 

piskoposu olduktan sonra Nasturyus’un fikirlerine ve gnostik akımlara karşı çıkmıştır. Tıpkı Afrahat gibi Bnay 

Qyama ve Bnat Qyama tabirlerini kullanmış ve onlar için kurallar belirlemiştir. Onun yazdığı kurallar üç ana 

başlık altında toplanmıştır. Bunlar, Rabbula’nın aldığı kararlar, Rabbula’nın rahiplere yaptığı uyarılar ve 

Rabbula’nın ruhbanlara ve Bnay Qyama’ya yaptığı öğüt ve uyarılar..Arthur Vööbus, Syriac and Arabic 

Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian Asceticism (Stockholm: Etse, 1960), 24-25; İğnatius Efrem 

I. Barsavm, Saçılmış İnciler Süryanilerin Yazınsal Tarihi, çev. Zeki Demir (İstanbul: Resim Ofset, 2005), 228; 

E. R. Hayes, Urfa Akademisi, çev. Yaşar Günenç (İstanbul: Yaba Yayınları, 2005), 198-201; Tural, Ortaçağ 

Doğu Hırı̇stı̇yanlığında Manastır Hayatı, 107; Cüneyt Yeşil - M. Hadi Tezokur, “Urfa Piskoposu Mor 

Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe Dair Kuralları”, Harran İlahiyat Dergisi 53 (2025), 320-325. 
10 Ardra Sic, Monastic Virgin Profession in The West Syrian Tradition (Kottayam: St. Ephrem Ecumenical 

Research Institute (SEE), 2020), 37. 
11 Samuel Rubenson, Asceticism and Monasticism, I: Eastern (Cambridge: Cambridge History of Christianity, 

2008), 2/655-656. 
12 Aydin, The Syriac Order of Monastic Profession and the order of Baptism, 28-30; Accurante R. Graffin (ed.), 

Patrologia Syriaca (Paris: Firmin-Didot, 1894), 1/süt. 260, 272; Kitchen, “Bnay Qyāmā, Bnāt Qyāmā”. 
13 Hayes, Urfa Akademisi, 206-208; Yeşil - Tezokur, “Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe 

Dair Kuralları”, 325. 
14 Mor Efrem: Doğum tarihi konusunda kesin bilgi bulunmamakla beraber Konstantin’in saltanatı (306-337) 

başlarında doğmuş, 373 yılında Urfa’da ölmüştür. Yazdığı şiir ve ilahilerle Süryani Hıristiyanlığında önemli 

bir yere sahiptir. Kurduğu kadın koroları ve kadınlara kilisede aktif rol vermesi onu Hıristiyan dünyasında 

önemli bir konuma getirmiştir.Mor İgnatius Zakka Iwas, Siretu Mar Efram el-Süryani (Dimaşk: Patrikiyet’l 

Süryaniyet’l Al’urthudhuksia, 1974), 23-24; Philip Schaff (ed.), “Ephraim the Syrian”, Nice and Post-Nice 

Fathers, 2 (New York: Christian Classics Ethereal Library, 1898), 13/145; Kilise Ataları Tarafından “Kutsal 

Ruh’un Kavalı” Olarak Adlandırılan Süryani Mor Efrem’in Şiirleri, çev. Gabriyel Akyüz (T.C. Kültür Ve 

Turizm Bakanlığı, 2012), 20; Sebastian P. Brock, “Ephrem”, Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac 

Heritage: Electronic Edition (Erişim 15 Ocak 2024); “Mor Afrem’in Hayatı - Süryaniler | Renkler Solmasın, 

Kültürler Kaybolmasın” (Erişim 19 Kasım 2022); Cüneyt Yeşil - Canan Seyfeli, “Süryani Kadim Kilisesi’nde 

Ruhbanlığın Kökenleri: Kurucular”, Genç Dinler Tarihçilerin Kaleminden, ed. Süleyman Turan - Emine Battal 

(Ankara: Eskiyeni Yayınları, 2023), 192. 
15 Nora Q Macabasag, The Annunciation (Lk 1:26-38) In The Writings Of Jacob of Serugh And Early Syriac 

Fathers (Kerala, India: St. Ephrem Ecumenical Research Institute, 2015), 140; Pavlus el-Feğali, Yakub es-



Bnay Qyama ve Bnat Qyama  Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025) 

 

181 

 

Mor Efrem, Bnat Qyama’dan oluşturduğu korolarla medroşe16 denilen Süryanice ilahiler 

okutmuştur. Bu medroşelerde İsa’nın doğumundan göğe çıkmasına kadar olan konular 

işlenmiştir. Mor Efrem, Hıristiyanlık tarihinde ilk olan kadın ilahi gruplarını Bnat Qyama’ dan 

oluşturmuştur.17 

Bnay Qyama ve Bnat Qyama ile ilgili ülkemizde yapılan müstakil bir çalışma yoktur. 

Çalışmanın temel amacı, Bnay Qyama ve Bnat Qyama kavramlarının anlamını, tarihsel 

kökenlerini, teolojik temellerini ve toplumsal yapılarını ortaya koymaktır. Bunun yanında bu 

toplulukların Erken Süryani monastik yaşamına etkilerini ortaya çıkarmak tali hedefler 

arasındadır. Çalışma, Bnay/Bnat Qyama kavramlarının anlamı, ortaya çıkışı ve gelişimi, 

teolojik ve sosyal yapılarıyla sınırlandırılmıştır. 

Tarihsel olarak Bnay Qyama ve Bnat Qyama’dan bahseden ilk kapsamlı kaynak 

yukarıda da bahsedildiği gibi Afrahat’ın İspatlar adlı eseridir.18 Bu eser, Pers bölgesinde 

yaşayan Hıristiyanların diğer halklarla ilişkileri ve Sasani İmparatoru I. Şapur’un (241-272) 

insanlara yaptığı zulmü ayrıntısıyla ele almaktadır.19 Afrahat'ın eseri, Bnay Qyama ve Bnat 

Qyama'nın yaşam pratikleri ile uymaları gereken dini kuralları sistematik şekilde aktarması 

nedeniyle bu konuda temel kaynaklardan biri olarak kabul edilir.20 Urfa Piskoposu Mor 

Rabbula, tıpkı Afrahat gibi Bnay Qyama ve Bnath Qyama ile ilgili kurallar belirlemiş ve 

onların toplumdan ayrı bir yaşam sürmelerini istemiştir. Onun yazdığı tavsiye ve kurallar 5. 

yüzyılda Süryani manastır hayatının anlaşılmasında önemli bir yere sahiptir.21 Mor 

Rabbula’nınYakarışlar (Takişfothö) adlı eseri erken Süryani Hıristiyanlığında önemli bir yere 

sahiptir.22 Mor Rabbula’nın rahip ve diğer ruhbanlar için yazdığı sekiz yüz kuralı, yaşadığı 

dönemde Süryani Hıristiyanlar için önemli yenilikler oluşturmuştur.23 Rabbula’nın yazdığı 

kuralların ikinci bölümü hem keşişler hem de Bnay Qyama ve Banat Qyama’ya öğüt ve 

emirlerden meydana gelmiş elli dokuz maddeden oluşmuştur.24 Süryani Hıristiyanlığında 

malfono (öğretmen) olarak tanınan Mor Efrem, yazdığı ilahi ve teolojik yazılarla Bnay Qyama 

ve Bnat Qyama’nın dini yaşamını anlak için temel kaynak kabul edilir. Onun yazdığı medroşe 

 
Surûcî (Beyrut: Darü’l Maşrik, 1991), 19; M. Guinan, “Jacob of Sarug (Serugh)”, New Catholic Encyclopedia 

(Washington D.C: Thomson and Gale, 2003), 7/687; Barsavm, Saçılmış İnciler Süryanilerin Yazınsal Tarihi, 

240; James Puthuparampil, Mariological Thought Of Mar Jacob Of Serugh (451-521) (Kerala, India: St. 

Ephrem Ecumenical Research Institute, 2005), 451-521. 
16 Medroşe, en eski Süryanice kendine özgü makamlarda söylenen ilahilere verilen isimdir. Barsavm, Saçılmış 

İnciler Süryanilerin Yazınsal Tarihi, 499. 
17Aydin, The Syriac Order of Monastic Profession and the order of Baptism, 26; Tural, Ortaçağ Doğu 

Hırı̇stı̇yanlığında Manastır Hayatı, 83; Cüneyt Yeşil, Ruhbanlık, Süryani Kadim Kilise Hiyerarşisi, ed. M. 

Hadi Tezokur (Ankara: Eskiyeni Yayınları, 2024), 168-169. 
18 Bassim, Efrahat el-Hekim’ül Farisî, Mâkâlât, 6; Aphrahate, “Demonstrations”, Nice and Post-Nice Fathers, ed. 

Philip Schaff, 2 (New York: Christian Classics Ethereal Library, 1898), 13/345-412. 
19 Zafer Duygu - Kutlu Akalın, Süryani Literatürü (Mardin: Artuklu Üniversitesi Yayınları, 2017), 24. 
20 Malatius Malki Malki, “Revisiting the Institution of Bnay and Bnoth Qy¯omo in the Syriac Tradition”, Religions 

15/686 (2024), 2. 
21 Vööbus, Syriac and Arabic Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian Asceticism, 27-33; Hayes, Urfa 

Akademisi, 192-218; “Rabbula, Admonitions to Monks.  from R.H.Connolly, Some early rules for Syrian 

monks, Downside Review 25 (NS 6) (1907) pp.152-162.” (Erişim 30 Ocak 2023); Yeşil - Seyfeli, “Süryani 

Kadim Kilisesi’nde Ruhbanlığın Kökenleri: Kurucular”, 194. 
22 Barsavm, Saçılmış İnciler Süryanilerin Yazınsal Tarihi, 46; Yeşil - Seyfeli, “Süryani Kadim Kilisesi’nde 

Ruhbanlığın Kökenleri: Kurucular”, 193. 
23 Hayes, Urfa Akademisi, 206-208. 
24 Burkitt, Early Eastern Christianity, 143-149; Tural, Ortaçağ Doğu Hırı̇stı̇yanlığında Manastır Hayatı, 107-110. 



Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025)   Cüneyt Yeşil 

 

182 

 

olarak isimlendirilen ilahileri25 Bnay Qyama ve Bnat Qyama’nın Süryani Hıristiyanlığında 

yaygınlaşmasında önemli rol oynamıştır. Yine Süryani Kilise babalarından Suruçlu Mor 

Yakup (Jacob of Sarug),26 Bnay Qyama ve Bnat Qyama ile ilgili vaazlar ve şiirler yazmıştır.27 

Bu topluluklarla ilgili Batı’da yazılan başlıca çalışmalar şu şekildedir: Sebastian P. Brock’un 

“The Luminous Eye: The Spiritual World Vision of Saint Ephrem”,28 Jonathan Warner’in “Bnay 

Qyama and Bnāt Qyama also known as “Children of the Covenant”,29 Susan A. Harvey’nin 

“Revisitingthe Daughters of the Covenant: Women’s Choirsand SacredSongin Ancient Syriac 

Christianity”,30 George Nedungatt'ın “The Covenanters of the Early Syriac Speaking Church”31. 

Bnay ve Bnat Qyama, kökenleriyle ve uygulamalarıyla sonradan gelişen manastır 

geleneğinin öncüleri olmuşlardır. Çalışma, bu hususlar dikkate alınarak sırasıyla “Bnay/Bnat 

Qyama Kavramlarının Anlamı ve Tarihsel Arka Plan”, “Bnay/Bnat Qyama: İnanç ve 

Pratikler”, ve “Bnay/Bnat Qyama Fiziksel Görünüm” başlıkları altında ele alınmıştır. 

1. Bnay Qyama ve Bnat Qyama Kavramlarının Anlamı ve Tarihsel Arka Planı 

Terim erken Süryani kaynaklarında bazen Qyomo (varlık, duruş) şeklinde 

geçmektedir. Qyama terimi Süryanice q-y-m fiil kökünden türemiş olup yükselmek, ayakta 

durmak ve yeniden dirilmeyi tahmin edenler anlamlarına gelen qam köküyle bağlantılıdır.32 

Bu terim ilahi ahde bağlılık33 veya “Tanrı’yla yapılan ruhani antlaşma” anlamlarına 

gelmektedir. Bu makalede, terimin vurguladığı dini adanmışlık boyutunun ortaya çıkarılması 

için ahitanlamının kullanımı tercih edilmiştir. Bu nedenle, Bnay Qyama için “Ahdin Oğulları”, 

Bnat Qyama için ise “Ahdin Kızları” ifadeleri kullanılmıştır. Bu terim Bar/Bar (t)/Qyama 

şeklinde, tekil anlamında da kullanılmıştır.34 

Qyama teriminin anlamı konusunda araştırmacılar tarafından çeşitli görüşler dile 

getirilmiştir. George Nedungatt, Afrahat'ın kullandığı Qyama kelimesinin antlaşma 

anlamında kullanıldığını öne sürmüştür.35 Bu bağlamda, söz konusu kavram 

Antlaşmanın/Ahdin oğulları veya üyeleri anlamını taşımaktadır. Ona göre Süryanice Kutsal 

Kitap olan Peshitta’da qyama kelimesi İbranice berith yani antlaşma anlamında kullanılmıştır. 

 
25 Kilise Ataları Tarafından “Kutsal Ruh’un Kavalı” Olarak Adlandırılan Süryani Mor Efrem’in Şiirleri, 30-32; 

Schaff, “NPNF”, 13/128. 
26 Suruçlu Mor Yakup (450-521): Süryani episkopos, ilahiyatçı ve şairdir. Suruç’ta yaşadığı için Suruçlu Mor 

Yakup olarak da bilinir. Doğu kiliselerinde (Ermeni, Süryani, Maroni ve Kledani) aziz olarak kabul edilir. 

Sebastian P. Brock, “Yaʿqub of Serugh”, Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac Heritage: Electronic 

Edition (Erişim 29 Mart 2025). 
27 M. Guinan, “Jacob of Sarug (Serugh)”; Barsavm, Saçılmış İnciler Süryanilerin Yazınsal Tarihi, 241. 
28 Sebastian Brock, The Luminous Eye : The Spiritual World Vision of Saint Ephrem (Massachyssetts: Cistercian 

Publications, 1992). 
29 Jonathan Warner, “Bnay Qyāmā and Bnāt Qyāmā also known as ‘Children of the Covenant’”, Database of 

Religious History, (15 Ağustos 2020), 1-47. 
30 Susan Ashbrook Harvey, “Revisiting the Daughters of the Covenant: Women’s Choirs and Sacred Song in 

Ancient Syriac Christianity”, Text (Hugoye: Journal of Syriac Studies) (Hugoye: Journal of Syriac Studies, 

Erişim 08 Mart 2025). 
31 George Nedungatt, “The Covenanters of the Early Syriac Speaking Church”, Orientalia Christiana Periodica 

39 (1973), 191-215, 419-444. 
32 Dmitrij Bumazhnov, “Covenant with God and the Making of the Early Christian Monasticism”, Philologia 

Classica (Erişim 23 Şubat 2025); Mehmet Şimşek, Süryaniler ve Diyarbakır (İstanbul: Kent Işıkları Yayınları, 

2018), 114. 
33 Tural, Ortaçağ Doğu Hırı̇stı̇yanlığında Manastır Hayatı, 79. 
34 Kitchen, “Bnay Qyāmā, Bnāt Qyāmā”. 
35 George Nedungatt, “The Covenanters of the Early Syriac Speaking Church”, 191-2115, 419-444. 



Bnay Qyama ve Bnat Qyama  Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025) 

 

183 

 

Bu kavram btule (kadın ve erkek bakireler) veya qadise (kutsal olanlar)36 tarafından yapılan bir 

yemin olarak anlaşılmıştır.37 Brock'a göre qyama, vaftiz olacak tüm Hıristiyanlar için vaftiz 

sakramenti sırasında verilen sözü ifade eden bir kavramdır. Brock, bu görüşünü desteklemek 

için iki örnek sunmuştur: Süryani Ortodoks Kilisesi’nde vaftiz sırasında söylenen “Kendimi 

Sana adadım, Ey Mesih...” ve Mopsuestialı Theodoros'un (ö. 428) Süryanice çevirisindeki on 

üçüncü vaazında geçen “Seninle bir ahit (qyama) kuruyorum, ey Mesih...” ifadeleridir. Brock’a 

göre bu örnekler, qyama teriminin hem vaftiz edilen cemaat hem de münzevi hayat sürmek 

için yemin edenler için kullanıldığını göstermektedir.38 Bazı araştırmacılara göre Afrahat, 

Kilise’nin bütününü korumak için qyama tabirini kullanmıştır.39 

Erken dönem Süryani metinlerinde Bnay Qyama ve İhodoyo terimleri beraber 

kullanılmıştır. İhodoyo’da tıpkı Bnay Qyama gibi kendisini ruhban hayatını yaşamaya adayan 

bireyler için kullanılan bir kavramdır. Afrahat’a göre kendini tamamen adamış İhidoyalar 

aynı zamanda Bnay Qyama’dır.40 Peter Nagel’e göre qyama ifadesi “dirilişin oğulları (sons of 

theresurrection)”41 anlamında kullanılmıştır. Bazı kaynaklarda Bnay Qyama’nın “duruş, statü 

(status)” ve “hayattaki istasyon (station in life.)” anlamlarında kullanıldığı ifade edilmiştir.42 

Griffith’e göre Mor Efrem, Nsibin Piskoposu İbrahim’i (Abraham of Nisibis, 361–363) övdüğü 

şiirinde Bnay Qyama’yı anlamamız için yeterlidir.43 Mor Efrem Piskopos İbrahim’i şu sözlerle 

övmüştür: 

“Sen rahipliğin tacısın;  

İçinizde hizmet parlıyor.  

Sen papazların kardeşisin,  

Diyakozların müfettişisin.  

Sizler gençlerin efendisi,  

Yaşlılar için bir asa ve yardım elisiniz.  

Sen iffetli kadınlar için koruyucu bir duvarsın;  

Üstlendiğiniz statüde, mevkideki halk zafere ulaşır.  

Kilise sizin güzelliğinizle süslenmiştir;  

Rahiplik makamını doldurmanız için sizi seçen mübarektir.”44 

 
36 Şimşek, Süryaniler ve Diyarbakır, 114. 
37 George Nedungatt, “The Covenanters of the Early Syriac Speaking Church”, 195. 
38 Aydin, The Syriac Order of Monastic Profession and the order of Baptism, 33; Graffin, Patrologia Syriaca, 

1/345. 
39 Aydin, The Syriac Order of Monastic Profession and the order of Baptism, 33; Graffin, Patrologia Syriaca, 

1/345-348. 
40 Sidney H. Griffith, Asceticism in the Church of Syria: The  Hermeneutics of the Early Syrian Monasticism, ed. 

Vincent L. Wimbush - Richard Valantasis (New York: Oxford University Press, 1995), 39. 
41 Peter Nagel, Die Motivierung der Askese in der Alten Kirche und der  Ursprung des Mönchtums (Berlin: 

Akademie-Verlag, 1966), 43. 
42 Aydin, The Syriac Order of Monastic Profession and the order of Baptism, 37. 
43 Griffith, Asceticism in the Church of Syria: The  Hermeneutics of the Early Syrian Monasticism, 233. 
44 Griffith, Asceticism in the Church of Syria: The  Hermeneutics of the Early Syrian Monasticism, 233; Aydin, 

The Syriac Order of Monastic Profession and the order of Baptism, 38; Edmund Beck, Des Heiligen Ephraem 

des Syrers Hymnen De virginitate; by Ephraem, Syrus, Saint, 303-373 (Leuven: Secrétariat du CorpusSCO, 

1962), 218. 



Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025)   Cüneyt Yeşil 

 

184 

 

Griffith’e göre, şiirde geçen “Üstlendiğiniz statüde, mevkideki halk zafere ulaşır” 

ifadesindeki “statü” (statius, qawmā) ve “mevki halkı” (thepeople of station) 

kavramları, Qyama ile ilişkilendirilmiştir.45 Bu ifadeye göre, Bnay Qyama, toplum yaşamında 

kendilerine özel bir konum üstlenen bekarlardan oluşan bir topluluktur. Bu topluluk, vaftizle 

birlikte yemin ederek bu görevi üstlenmiştir. Bnay Qyama’ya mensup bireyler, bekârlıkları ve 

tavizsiz kutsallık arayışları sayesinde Kilise’yi temsil etmişlerdir.46 

Erken Süryani Hıristiyanlığında Bnay ve Bnat Qyama topluluklarının nasıl oluştuğuna 

dair elimizdeki kaynaklar sınırlıdır. Bu dönemdeki münzevi yaşam biçimlerine dair 

kaynakların azlığı, Bnay ve Bnat Qyama’nın kökenlerini anlamayı güçleştirmektedir. Bununla 

birlikte, 4. yüzyıl Süryani kilisesinin önemli figürlerinden Afrahat, Mor Rabbula ve Mor 

Efrem’in eserleri, Süryani ruhban geleneğinin şekillenmesinde ışık tutan en erken sistematik 

kayıtlar olarak kabul edilmektedir.47 

2. Bnay/Bnat Qyama: İnanç ve Pratikleri 

Bnay ve Bnat Qyama, evlenmeme, mülkiyetten vazgeçme, sürekli dua ve oruç tutma 

gibi pratiklerle öne çıkmıştır. Bu topluluk, erken Süryani Hıristiyan monastisizminin 

öncülerinden biri olarak kabul edilir ve inançlarını toplum içinde yaşarken bile dünyevi 

bağlardan arınmış bir yaşam sürdürme çabasıyla karakterize edilmiştir. Çalışmanın bu 

bölümünde, Bnay ve Bnat Qyama’nın inanç ve pratiklerini anlamak için temel bir çerçeve 

sunmak amaçlanmıştır. Konu bu bağlamda “Bekâret”, “Kutsallık (Qaddishuto)”, “Disiplin”, 

“Misyonerlik”, “Eğitim”, “Topluluğa Giriş”, “Topluluk Üyelerine Uygulanan Yaptırımlar”, 

“Topluluk Üyelerinin Ölümü ve Mezarları” ve “Yaşadıkları Dönemde tahmini Nüfus 

Sayıları” alt başlıkları altında ele alınacaktır.  

2.1. Bekaret 

Sadece dışsal veya fiziksel olarak değil, içsel veya ruhsal olarak, kalpte veya ruhta; 

bekâret ve iffet, Bnay/Bnat Qyama mensuplarının her zaman izlemesi ve bozulmadan tutması 

gereken önemli özelliklerdir. Bnay Qyama’ya mensup kişiler ne açık ne de gizli olarak, fiziksel 

ve zihinsel olarak bekâretini koruma esas olmuştur.48 Cinsel eğilimlerden kaçınmak Bnay/Bnat 

Qyama topluluğunun bekâretlerini sürdürmek için verdikleri en sıkı çabalardandır. Bu amaca 

ulaşmak için en etkili yöntem, karşı cinsle olan teması kesmektir. Bundan dolayı topluluk 

üyelerinin, annesi, kız ve erkek kardeşleri hariç, hiçbir zaman karşı cinsle birlikte yaşamamsı 

gerektiği konusunda ısrar edilmiştir. Mor Rabbula, kilise hizmetlerinde Bnat Qyama üyesi 

kadınları görevlendirmemeleri konusunda rahip ve diyakozları uyarmıştır. Ayrıca, Bnay 

Qyama'ya bağlı kadınların gece saatlerinde kiliseye yalnız başlarına gitmelerini yasaklayan 

bir düzenleme getirmiştir. Daha radikal bir önlem olarak ise, Bnay Qyama mensubu erkeklerin 

rahip ve diyakozlar için giysi dikim işleriyle uğraşmalarını engellemiştir.49Tüm bu kuralların 

ve uyarıların amacı Qyama üyelerinin karşı cinsle temasını en aza indirmektir.50 

Topluluklarda bekârlık esas olup, bunu gönüllü olarak kabul etmeleri ve titizlikle 

uygulamaları beklenmiştir. Afrahat, Bnay/Bnat Qyama üyelerini "İsa Mesih ile kutsanmış 

 
45 Griffith, Asceticism in the Church of Syria: The  Hermeneutics of the Early Syrian Monasticism, 233. 
46 Aydin, The Syriac Order of Monastic Profession and the order of Baptism, 38. 
47 Burkitt, Early Eastern Christianity, 125-127; Tural, Ortaçağ Doğu Hırı̇stı̇yanlığında Manastır Hayatı, 79. 
48 Malki, “Revisiting the Institution of Bnay and Bnoth Qy¯omo in the Syriac Tradition”, 19. 
49 Julian  Josephus Overbeck, S. Ephraemi Syri Rabbulae Episcopi Edesseni Balaei Aliorumque Opera Selecta 

(Toronto: E Typographeo Clarendoniano, 1865), 160-209. 
50 Malki, “Revisiting the Institution of Bnay and Bnoth Qy¯omo in the Syriac Tradition”, 20. 



Bnay Qyama ve Bnat Qyama  Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025) 

 

185 

 

bakireler" olarak tanımlamakta ve bu grup ile Mesih arasında manevi bir evlilik ilişkisi 

bulunduğunu öne sürmektedir. Bu bağlamda, erkeklerin kutsanmış bakirelerle evlenmemeleri 

gerektiği konusunda uyarılarda bulunmuştur. Afrahat'a göre bakireler, İsa Mesih ile nişanlıdır 

ve Mesih onların tek gerçek damadıdır. Bu nedenle, İsa Mesih ile topluluk üyesi bakireler 

arasında, kutsama yoluyla kurulan ve doğası gereği bozulamaz bir antlaşma (sakrament) 

bulunmaktadır.51 Afrahat topluluk üyesi bakirelere şöyle seslenmiştir: "Ey Mesih'le nişanlı 

olan bakireler, eğer bir keşiş size, 'Seninle yaşayacağım ve bana hizmet edeceksin' derse, ona 

şu cevabı verin: 'Ben asil bir kocaya, Mesih'e nişanlıyım ve O'na hizmet ediyorum. Eğer O'nu 

bırakıp sana hizmet edersem, nişanlım bana kızacak, beni reddedecek ve evinden 

uzaklaştıracak. Hem benim hem de senin onurun zedelenmesin diye dikkatli ol. Ateşi 

koynuna alma, yoksa elbiselerini yakarsın. Onurlu kal ve yalnızca benim onurumla yaşa.’52 

Afrahat'a göre, İsa Mesih’e sadakat, O'nun hizmetinde sadakat ve O'na olan sevgi, bakire olan 

Qyama üyelerinin görevleridir. Bakirenin sadakatsizliği, İsa Mesih’in hizmetinden ayrılma 

veya işten çıkarılma ile sonuçlanır. Afrahat, münzevi olduğunu iddia eden kişiyi, yeminine 

aykırı olarak evlenmemesi konusunda uyarmıştır. 

Afrahat, topluluk üyelerinin tamamen Tanrı’ya ve manevi bir yaşama adamalarını 

istemiştir. Bu kişilerin dünyevi ilişkilerden ve zevklerden uzak durarak, yalnızca İsa Mesih’e 

hizmet etmeleri gerektiğini ifade etmiştir. Ona göre Bnay/Bnat Qyama üyeleri, yalnızca İsa 

Mesih’e hizmet ederek ve O’nun onuruyla yaşayarak gerçek huzur ve mutluluğa 

ulaşabilirler.53 Afrahat, manastır yaşamını, Yüce olanın tapınağında kalmanın bir yolu olarak 

nitelendirmiştir. Manastır yaşamı, Tanrı ile bir antlaşma ve Mesih'le bir nişan olarak tasvir 

edilmiştir. Bakireler, dua, tevazu, sadelik ve bağlılıkla Mesih'in yolunu sadakatle takip 

etmeleri konusunda teşvik edilmiştir.54 Onlara, İncil'deki bilge bakireler benzetmesinde 

olduğu gibi, Mesih’in ikinci gelişiyle gerçekleşecek eskatolojik kurtuluş ve ilahi krallığa kabul 

vaat edilmiştir.55 

2.2. Kutsallık (Qaddishuto) 

Hıristiyan inancına göre kutsallık, İsa Mesih'in bedeni olarak kabul edilen kilise 

aracılığıyla ve Tanrı'nın lütfunun bir tezahürü olan sakramentler (ayinler) sayesinde mümkün 

kılınmıştır.56 Süryani Kilise babalarının qaddishuto (kutsallık) kavramına ve onun cinsiyete 

bağlı tezahürleri olan qadisho (kutsal erkek) ve qadishto (kutsal kadın) sıfatlarına yükledikleri 

anlam, geniş bir teolojik çerçeveden özel bir ruhani statüye uzanan bir yelpazede 

şekillenmiştir. Geniş anlamda, ister Tanrı'ya ister insanlara ya da nesnelere atfedilsin, kutsallık 

durumunu tanımlamak için kullanılan bir kavramdır.57 Hıristiyanlıkta, genel olarak bu 

dünyada olduğu gibi öteki dünyada da kutsallığın önemli olduğu teşvik edilmiştir. Örneğin 

Matta’da “Gökteki Babamız kutsal olduğu gibi siz de kutsal olun”58 ifadesinde inananlar, 

 
51 Aphraate, Aphraates, Demonstrationes I, çev. Kuriakose Valavanolickal (Kottayam: St. Ephrem Ecumenical   

Research Institute (SEE), 2005), 122-176; Sic, Monastic Virgin Profession in The West Syrian Tradition, 38. 
52 Aphraate, Aphraates, Demonstrationes I, 142-143. 
53 Aphraate, Aphraates, Demonstrationes I, 138-142; Sic, Monastic Virgin Profession in The West Syrian 

Tradition, 39. 
54 Sic, Monastic Virgin Profession in The West Syrian Tradition, 39. 
55 “Matta”, Kutsal Kitap: Tevrat, Zebur, İncil (Korea: Kitabı Mukaddes Şirketi- Yeni Yaşam Yayınları, 2011), 

251:1-10. 
56 Sevinç Aksin, Süryanı̇ Kadı̇m Kı̇lı̇sesı̇’nde Vaftı̇z Sakramentı̇ (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı Dinler Tarihi Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 17. 
57 Malki, “Revisiting the Institution of Bnay and Bnoth Qy¯omo in the Syriac Tradition”, 20. 
58 “Matta”, 5:48. 



Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025)   Cüneyt Yeşil 

 

186 

 

Tanrı'nın kutsallığını taklit ederek, dünyada bir ışık ve örnek olmaya çağrılmıştır. Ayrıca 

kutsallık, Hıristiyanlar için hem bir hedef hem de bir sorumluluk olarak görülmüştür. 

Tanrı'nın kutsallığına benzemeye çalışmak, Bnay/Banat Qyama için manevi yolculuğunun 

önemli bir parçası olarak benimsenmiştir.59 

2.3. Disiplin  

Afrahat, vaftizde yemin eden Bnay/Bnat Qyama üyelerini güçlü ve zayıf olanlar olmak 

üzere ikiye ayırmıştır. Ayrıca rahiplerin zayıf olanları cesaretlendirip güçlü hale gelmeleri için 

çabalamalarını istemiştir.60 Topluluk mensupları çeşitli nedenlerle Kilise hiyerarşisi tarafından 

topluluktan ihraç edilmişlerdir. İhraç nedenleri, sarhoşluk, hayatın zevklerinin (yiyecek, 

içecek vb.) tadını çıkarmak için sık sık meyhanelere gitmek ve bekaret yeminini bozmaktır. 

Nitekim Mor Rabbula kurallarında, sarhoş olanların ve veya meyhanelere gidenlerin 

topluluktan kovulacağını bildirmiştir. Yine gayrı meşru ilişki yaşayanların da kovulacağını 

vurgulamıştır. Mor Rabbula, sapkın davranışlar sergileyenlerin de vaftiz edilmemesini 

istemiştir.61 

2.4. Misyonerlik 

Bnay/Bnat Qyama’nın geniş çapta misyonerlik faaliyetleri yaptıklarıyla ilgili elimizde 

yetirince bilgi bulunmamaktadır. Ancak Afrahat ve Rabbula’nı yazdığı kurallarda bu üyelerin 

yerleşik oldukları anlaşılmaktadır. Rabbulakurallarında bu üyelerin heretik hareketlere karşı 

yaşadıkları bölgede, Ortodoks inancını yaydıklarına dair işaretler bulunmaktadır. Bnay/Bnat 

Qyama’nın toplumsal rolü göz önüne alındığında en azından yerel düzeyde misyonerlik 

yaptıkları sonucuna varabiliriz.62 

2.5. Eğitim 

Bu topluluklarda ana kutsal metin, Peshitta (Peşhito)63 olarak bilinen Eski ve Yeni 

Ahit'in Süryanice çevirisidir. Bnay/Bnat Qyama’ya mensup ruhbanlar, kutsal yazıları okuma 

konusunda iyi eğitim almışlarıdır. Kutsal metinlerle eşit düzeyde olmasa da Süryani 

geleneğinde önemli bir yere sahip olan ilahileri ve şiirleri öğrenme ve onları icra etme 

konusunda da yeterli düzeyde eğitim aldıkları belirtilmiştir.64 

2.6. Topluluğa Giriş 

Erken Süryani Hıristiyanlığında Bnay/Bnat Qyama’ya seçileceklerin nasıl belirlendiği 

hakkında elimizde bilinenkaynak Efesli Yuhanna’nın “Lives of The Eastern Saints (Doğulu 

Azizlerin Hayatı)” adlı çalışmasıdır. Yuhanna’ya göre yerleşim yerlerinde bulunan çocukların 

üçte biri ruhban olarak seçilmek amacıyla manastırlara verilmiştir. Bu dönemde ebeveynlerin 

birden fazla çocuğu olması durumunda bir çocuğundan vazgeçmesi teşvik edilmiştir.65 Bu 

gelenek Süryani Ortodoks Kilisesi’nde yaygın bir gelenek olup günümüzde de devam 

 
59 Malki, “Revisiting the Institution of Bnay and Bnoth Qy¯omo in the Syriac Tradition”, 20. 
60 Malki, “Revisiting the Institution of Bnay and Bnoth Qy¯omo in the Syriac Tradition”, 33. 
61 Overbeck, S. Ephraemi Syri Rabbulae Episcopi Edesseni Balaei Aliorumque Opera Selecta. 
62 John of Ephesus, Lives of The Eastern Saints, ed. E. W. Brooks (Paris: Firmin-Didot, 1923), 1/17-19. 
63 Sebastian P. Brock, The Bible in the Syriac Tradition (Erişim 11 Mart 2025), 18-22. 
64 Bas ter Haar Romeny - Craig E. Morrison, “Peshitta”, Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac Heritage: 

Electronic Edition (Erişim 02 Mart 2025). 
65 Ephesus, Lives of The Eastern Saints; Efesli Yuhanna ve eseri ile iligili ayrıntılı bilgi için bkz. Cüneyt Yeşil, 

“Efesli Yuhanna (John of Ephesus) ve Doğulu Azizlerin Hayatı Adlı Eseri”, Artuklu Üniversitesi IV. 

Uluslararası Dil, Düşünce ve Din Bilimleri Kongresi Bildiri Kitabı, Kişiler ve Eserler, ed. M. Nesim Doru - 

Kamuran Gökdağ (Mardin: Mardin Artuklu Üniversitesi Yayınları, 2024), 105-121. 



Bnay Qyama ve Bnat Qyama  Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025) 

 

187 

 

etmektedir.66 Nitekim Efesli Yuhanna’da daha dört yaşındayken Diyarbakır’ın Eğil bölgesinde 

bulunan bir manastıra vakfedilmiştir.67 Topluluk üyelerinin bu çocuklar arasından seçildiği 

muhtemeldir.  

2.7. Topluluk Üyelerine Uygulanan Yaptırımlar 

Hıristiyanlıkta, özellikle ahdin çocukları söz konusu olduğunda, geleneksel ve ahlaki 

ayrımlar sıkça karşımıza çıkmıştır. Bu ayrımlardan biri de Hıristiyanlık inanç sistemindeki 

dünyevi yasa ile göksel yasa arasındaki farktır. Pavlus, Romalılar 13'te68 dünyevi otoritelere 

itaat etme emrini verirken, tüm insanların dini normlardan bağımsız olarak uyması gereken 

bir yasalar sınıfı olduğunu belirtmiştir. Ancak Hıristiyanlar için bu itaat, Tanrı'dan gelen etik 

ve ahlaki bir çerçeveye tabidir. Bnay/Bnat Qyama söz konusu olduğunda ise, davranışlarını 

düzenleyen kurallar, laik ve kutsal otoriteler arasında bir karşılıklı bağımlılığı ima etmiştir. 

Örneğin kilisede suç işleyenler kendi içinde sorunu çözmeye çalışmışlardır. Ancak gayrı 

meşru ilişkilerde suçu işleyenler bazen yetkililere teslim edilmişlerdir.69 Bnay/Banat 

Qyama’nın karşı cinsten üyelerle yaşaması kısıtlanmıştır. Şayet topluluk üyeleri bu emri ihlal 

edip karşı cinsle ilişkiye girdiğinde hem laik hem de dini otorite tarafından cezalandırılması 

söz konusudur70 Afrahat, ahdin çocuklarını “Mesih’in gelinleri” olarak ifade etmiştir. Ona 

göre bekârlık, topluluk üyelerini Tanrı'ya sembolik olarak bağlayan bir durumdur. Bu bağ, 

Tanrı'nın kutsallığının yeryüzüne aktarılmasının bir kanalı olarak görülmüştür.71 

2.8. Topluluk Üyelerinin Ölümü ve Mezarları 

Topluluk üyelerinin mezar kalıntılarına ulaşılamamıştır. Metinsel kaynaklarda da bu 

konuya ait net bir bilgi bulunmamaktadır. Urfa piskoposu Mor Rabbula’nın keşişlerin sade bir 

törenle gömülmesi tavsiyesinden Bnay/Bnat Qyama 'nın da benzer şekilde tipik cenaze 

törenlerinden izole edildiği sonucuna varılır. Bnay/Bnat Qyama’ya getirilen başka bir 

kısıtlama da cenaze törenlerinde şarap içmemeleri hakkındandır.72 

2.9. Yaşadıkları Dönemde Tahmini Nüfus Sayıları 

Yaşadıkları dönemde Bnay/Bnat Qyama’nın nüfus sayılarını tahmin etmek zordur. 

Demografik zorluklara ek olarak, her toplulukta kaç tane Bnay/Bnat Qyama bulunduğu veya 

bu grupların coğrafi yayılımı hakkında güvenilir veriler mevcut değildir. Ancak daha fazla 

veriye sahip olduğumuz diğer gruplarla karşılaştırma yapılarak tahminlerde bulunulabilir. 

 
66 Yeşil, “Efesli Yuhanna (John of Ephesus) ve Doğulu Azizlerin Hayatı Adlı Eseri”, 107. 
67 Aziz Günel, Türk Süryanileri Tarihi (Diyarbakır: Oya Matbaası, 1970), 160. 
68 “Herkes, baştaki yönetime bağlı olsun. Çünkü Tanrı'dan olmayan yönetim yoktur. Var olanlar Tanrı tarafından 

kurulmuştur. Bu nedenle, yönetime karşı direnen, Tanrı buyruğuna karşı gelmiş olur. Karşı gelenler 

yargılanır.  İyilik edenler değil, kötülük edenler yöneticilerden korkmalıdır. Yönetimden korkmamak ister 

misin, öyleyse iyi olanı yap, yönetimin övgüsünü kazanırsın. Çünkü yönetim, senin iyiliğin için Tanrı'ya hizmet 

etmektedir. Ama kötü olanı yaparsan, kork! Yönetim, kılıcı boş yere taşımıyor; kötülük yapanın üzerine 

Tanrı'nın gazabını salan öç alıcı olarak Tanrı'ya hizmet ediyor.  Bunun için, yalnız Tanrı'nın gazabı nedeniyle 

değil, vicdan nedeniyle de yönetime bağlı olmak gerekir", Kutsal Kitap: Tevrat, Zebur, İncil (Korea: Kitabı 

Mukaddes Şirketi - Yeni Yaşam Yayınları, 2011), 13:1-5. 
69 Maria E. Doerfler, “The Holy Man in the Courts of Rome: Roman Law and Clerical Justice in Fifth-Century 

Syria”, Studies in Late Antiquity 3(2) (2019), 202-207. 
70 “Rabbula, Admonitions to Monks.  from R.H.Connolly, Some early rules for Syrian monks, Downside Review 

25 (NS 6) (1907) pp.152-162.” 
71 Naomi Koltun-Fromm, “Yokes of the Holy-Ones: The Embodiment of a Christian Vocation”, The Harvard 

Theological Review 94 (2) (2001), 217. 
72 “Rabbula, Admonitions to Monks.  from R.H.Connolly, Some early rules for Syrian monks, Downside Review 

25 (NS 6) (1907) pp.152-162.” 



Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025)   Cüneyt Yeşil 

 

188 

 

Örneğin Mısır’da 200-300 kişilik keşiş toplulukların var olduğunu bilinmektedir. Yine benzer 

şekilde İstanbul manastırlarında 50 kişilik küçük topluluklardan birkaç yüz kişilik büyük 

kurumlara kadar çeşitlilik göstermiştir.73 Akdeniz'in başka yerlerindeki çileci toplulukların 

karşılaştırılması göz önüne alındığında, küçük bir kasabada antlaşmanın yaklaşık yüz 

çocuğuna sahip olabileceğini, topluluk üyelerinin yoğun olarak yaşadığı Urfa ve Diyarbakır 

gibi daha büyük yerleşim yerlerinde ise yüzlerce, hatta binlerce topluluk üyelerinin 

olabileceğini varsaymak mantıksız olmayacaktır. 

3. Bnay/Bnat Qyama: Fiziksel Görünüm 

Bnay/Bnatt Qyama, Süryani Kilisesi'nin derin dini geleneğini yansıtan, mütevazı ve 

saygılı bir fiziksel görünümle öne çıkan, hem ruhani hem de bedensel disiplini temsil eden bir 

dini topluluktur. Basit ve mütevazi giyinmeleri, sadelikten yana olmaları onların asketik 

yaşam tarzlarının bir gereğiydi. Dış görünüşleri, onların toplumdan ayrı bir yaşam 

sürdürdüklerinin ve maddi dünyaya değer vermediklerinin bir göstergesi olarak kabul 

edilmiştir. Konu bu bağlamda Bnay/Banat Qyama’ya mensup bireylerin “Kıyafet”, “Saç”, 

“Yaşam Alanları” ve “Teşkilat Yapısı” alt başlıkları altında ele alınmıştır. 

3.1. Kıyafet 

Bnay/Bant Qyama’nın, dördüncü ve beşinci yüzyılda kendilerini diğer kilise 

mensuplarından ayırmak için farklı kıyafetler giydikleri birçok kaynakta geçmektedir. 

Yaklaşık 400 yılında yazılan AddaiDoktrini'ndeBnya/Bnat Qyama mensuplarının özel 

üniformalarının olduğunu belirtmiştir. AddaiDoktrini’nde “Çünkü onları gören her kişi, 

onları onurlu bir şekilde selamlayabilmek için onları karşılamaya koştu; çünkü onları görmek 

bile bakanların üzerine barış yaydı.”74 cümlede geçen “onları gördüm” ifadesi dış 

görünüşleriyle Bnay/Bant Qyama’nın ayırt edildiklerini göstermiştir.75 Kaynaklarda 

Bnay/Bnat Qyama üyelerinin giyim tarzına ait detaylı bilgi verilmemekle beraber kıyafetlerin 

manevi bir sembolizm taşıdığı anlaşılmaktadır. Afrahat’ın çalışmalarında, topluluk 

mensuplarının sade ve gösterişten uzak giyinmeleri gerektiğine dair ifadeler dikkat 

çekmektedir.76 Kıyafetin rengiyle ilgili net bir bilgi yoktur. Ancak kaynaklardan yola çıkarak 

topluluk üyelerinin dördüncü ve beşinci yüzyılda giydikleri kıyafetlerin basit, tek renk ve 

siyah olduğu sonucuna varılabilir.77 Kaynaklarda Bnay/Bnat Qyama’ya mensup topluluk 

üyelerinin siyah başlık da kullandıkları belirtilmiştir.78 Ancak bu başlığın günümüzde 

rahiplerin kullandığı başlık gibi üzerinde haçlarla süslenip süslenmediği hakkında net bir bilgi 

yoktur. 

Bnat Qyama’ya mensup topluluk üyesi kadınların kıyafetleri konusunda en net bilgiyi 

Mor Rabbula vermiştir. Mor Rabbula, Bnat Qyama mensubu kadınların sokakta yürürken 

peçe takmaları konusunda uyarıda bulunmuştur: “Mesih'in bir gelininin yüzü, iffet örtüsü 

olmadan sokakta asla kimsenin önünde görünmemelidir. Giyim tarzlarının hiçbirinde hiçbir 

ahlaksızlık belirtisi gösterilmemelidir.”79 Bu ifadede İsa Mesih’in gelini olarak kabul edilen 

Bnat Qyama’ya mensup kadınların iffetli ve saygın bir şekilde davranmaları gerektiği 

 
73 “The Database of Religious History” (Erişim 02 Mart 2025). 
74 George Philips, The Doctorine Of Addai Apostle (London: T, 1876), 48. 
75 Malki, “Revisiting the Institution of Bnay and Bnoth Qy¯omo in the Syriac Tradition”, 23. 
76 “CHURCH FATHERS: Demonstration VI (Aphrahat)” (Erişim 21 Mart 2025). 
77 Malki, “Revisiting the Institution of Bnay and Bnoth Qy¯omo in the Syriac Tradition”, 24. 
78 Vööbus, Syriac and Arabic Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian Asceticism, 206. 
79 Robert R. Phenix Jr. - Cornelia B. Horn, Nedun (Atalanta: SBL Pres, 2017), 36-37. 



Bnay Qyama ve Bnat Qyama  Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025) 

 

189 

 

vurgulanmıştır. Özellikle, toplum içinde yüzlerini peçeyle örtmeleri ve giyim tarzlarında 

herhangi bir ahlaksızlık belirtisi göstermemeleri gerektiği belirtilmiştir. Erken Süryani 

Hıristiyanlığında bu durum, dini ve toplumsal kurallara uygun bir davranış olarak kabul 

edilmiştir. 

3.2. Saç 

Bnay Qyama’ya üyelikle ilgili en belirgin işaretlerden biri saç stilidir. Afrahat, 

eserlerinde uzun saçın sakıncalarına değinmiştir. Bu durum, diğer din adamları arasında da 

yaygın bir uygulama haline gelmiştir. Efesli Yuhanna, bu uygulamanın Bnay/Bnat Qyama’ya 

girişin ön şartı olarak ifade etmiştir.80 Tonsure denilen bu ritüel, Mısır’da Pachomius 

manastırlarına kabul edilen keşişler için de uygulanmıştır81 Afrahat’ ve Rabbula topluluk 

üyelerinin sade giyinmelerini teşvik etmiştir82. Her halükârda tonsurenin asıl amacı, Bnay 

Qyama’ya mensup erkeklerin bedenin süslerinden ve fiziksel dünyadaki tipik yaşam 

biçimlerinden uzaklaştırarak onları manevi yaşamlarına odaklanmaya teşvik etmektir. Bu, 

topluluğun dini ve manevi disiplinine uygun bir davranış biçimidir. 

3.3. Yaşam Alanları 

Bnay/Bnat Qyama’yı sosyal ve çevresel faktörlerden korumak amacıyla çeşitli tedbirler 

alınmıştır. Özellikle cinsel eğilimlerden kaynaklanan sorunları en aza indirmek için karşı 

cinsle teması gerektiren nedenleri ortadan kaldırılması gerekmiştir. Süryani kaynaklarında 

Bnay/Bnat Qyama’ya mensup topluluk üyelerini yalnız yaşadığına dair bazı bilgiler 

bulunmaktadır. Afrahat “Siz Mesih'le nişanlanmış bakireler, eğer bir ahit mensubu sizden 

birine, 'Sizinle yaşayacağım ve bana hizmet edeceksiniz' derse, ona şöyle demelisiniz Bunun 

yerine, kendi onurunuzla kalın, ben de onurumla yalnız kalmayı tercih ederim."83Afrahat bu 

ifadede, kendini İsa Mesih’e adamış bakirelerin, kendisinden evlilik veya hizmet talebinde 

bulunan bir ahit mensubuna karşı onurlu bir şekilde reddetmesini öğütlemiştir. Bu durum, 

kişinin manevi bağlılığını ve özgür iradesini simgelemiştir. 

Afrahat’ın İspatlar adlı eserinde Bnay/Bnat Qyama mensuplarının, bazen yalnız bazen 

de iki ve daha fazla topluluklar halinde yaşadıklarını belirtmiştir.84 Bnay/Bnat Qyama’nın 

denetimi ve ihtiyaçlarının giderilmesi, kilisenin sınırları içerisinde veya çevresinde yer alan 

yerel rahipler veya diyakozlar tarafından giderilmiştir. İkamet yerleri genellikle kiliseye yakın 

yerleşim yerlerindeydi. Afrahat, hemcins Qyamaların bir arada olmasını, karı koca dahi olsa 

bir erkekle bir kadının aynı ortamda olmasına tercih etmiştir. Evli bir erkeğin Qyama olduktan 

sonra karısıyla aynı ortamda yaşamasını yasaklamıştır. Böylece erkeğin ahdini bozup zina 

etmesinin önüne geçilmiş olduğuna inanılmıştır. Ayrıca Afrahat’a göre Qyama mensubu bir 

kişi, zorlukla karşılaşsa bile tek başına yaşaması doğru olandır.85 Bnay Qyama'nın anneleri, 

kız kardeşleri veya kızlarıyla birlikte yaşamalarına izin verilmiştir. Ancak Qyama 

olmayanlarla birlikte yaşamalarına izin verilmemiştir. Bnay Qyama'nın, kadınların 

ikametgâhlarının yakınında bile yaşamalarına izin verildiğine dair herhangi bir kanıt 

bulunmamaktadır.86 Her ne kadar Bnay/Bnat Qyama mensuplarının davranış kuralları çileci 

 
80 Warner, “Bnay Qyāmā and Bnāt Qyāmā also known as ‘Children of the Covenant’”, 3. 
81 Ephesus, Lives of The Eastern Saints, 1/16; T. J. Riley, “Tonsure”, New Catholic Encyclopedia (Washington 

D.C: Thomson and Gale, ts.), 14/110. 
82 Warner, “Bnay Qyāmā and Bnāt Qyāmā also known as ‘Children of the Covenant’”, 36. 
83 George Nedungatt, “The Covenanters of the Early Syriac Speaking Church”, 206-207. 
84 “CHURCH FATHERS: Demonstration VI (Aphrahat)”. 
85 “CHURCH FATHERS: Demonstration VI (Aphrahat)”. 
86 Malki, “Revisiting the Institution of Bnay and Bnoth Qy¯omo in the Syriac Tradition”, 13. 



Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025)   Cüneyt Yeşil 

 

190 

 

pratiklerle sınırlı olsa ve tüm toplumu bağlamasa da, dürüstlük, adalet ve yoksullara 

merhamet gibi değerler üzerinden genel sosyal normları da etkilemiştir. 

3.4. Teşkilat Yapısı 

Bnay/Bant Qyama üyeleri, günümüzdeki keşiş ve rahibelere benzer bir yaşam tarzına 

sahiptiler. Ancak bu teşkilat, rahiplikten ziyade, üyelerinin ettiği yeminlere bağlı kalmaları 

üzerine kurulmuştur.87 Rabbula, Bnay/Bnat Qyama için özel kurallar oluşturarak, bunları 

rahiplerin, diyakozların, keşişlerin kurallarından farklı olarak nitelediğini açıkça belirtmiştir.88 

Bnay Qyama düzenine ait kuralların, özellikle dinî ve sosyal prensipler bağlamında, rahip ve 

diyakozlara yönelik düzenlemelerle büyük ölçüde örtüştüğü gözlemlenmektedir. Faiz, 

tefecilik veya herhangi bir dünyevi kazanç hilesi için hile yapmamak Bnay ve Bnat Qyama'nın 

rahipler ve diyakozlarla paylaştığı önemli kurallardandır.89 Mor Rabbula, rahiplerin, 

diyakozların ve Bnay/Bnat Qyama üyelerinin sürekli olarak kilisenin ibadet hizmetinde 

bulunmalarını, gece ve gündüz dua vakitlerini ihmal etmemelerini emretmiştir. Ayrıca, 

piskoposun izni olmadan köyün veya kilisenin işi için bile olsa hiçbir yere seyahat etmemeleri 

ve kilisesini terk etmemeleri gerektirdiğini belirtmiştir.90 

Erken dönem Süryani Hıristiyanlığında, Bnay Qyama mensuplarının rahiplik 

rütbesine yükselmelerine izin verilmiştir. Afrahat, rahiplik rütbelerinin Bnay Qyama üyeleri 

arasından karşılandığını belirtmiştir.91 Mor Marutha da bu görüşü destekler nitelikte, 

rahiplerin Bnay Qyama'dan seçildiğini ifade etmiştir. Ayrıca Marutha, kız diyakozların da 

yine Bnat Qyama mensupları arasından seçildiğini belirtmiştir.92 

Sonuç 

Erken Süryani Hıristiyan geleneğinde Bnay/Bnat Qyama toplulukları, manastır 

yaşamının kurumsallaşmasından önce ortaya çıkarak Hıristiyan asketizminin öncü 

modellerini oluşturmuştur. Bu gruplar, bireysel ve toplumsal düzeyde katı bir dini disiplin, 

cemaat dayanışması ve Mesih'le mistik birliğe dayalı yaşam tarzı geliştirmiş; sonraki manastır 

hareketlerine hem teolojik hem de pratik açıdan zemin hazırlamıştır. Özellikle Afrahat ve Mor 

Rabbula gibi figürlerin eserlerinde şekillenen bu model, sadece Süryani Hıristiyanlığının 

değil, erken dönem Hıristiyan asketik ideallerinin de temel taşlarından birini teşkil etmiştir. 

Bnay/Bnat Qyama'nın cinsiyet temelli örgütlenmesi, kutsal evlilik teolojisi ve toplumsal 

rolleri, Hıristiyanlığın geç antik dönemdeki çeşitliliğini yansıtan önemli bir örnek olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bu bakımdan, söz konusu toplulukların incelenmesi, erken Hıristiyan 

monastisizminin kökenlerine ve Süryani dini kimliğinin oluşum sürecine ışık tutmaktadır. 

Bu topluluğunbaşka bir özelliği de asketik uygulamaları yanında Süryani Kilisesi 

doktrini ve liturjisi üzerine yaptıkları katkıdır. Erken Süryani yazar ve ruhbanların 

çalışmalarında Qyama üyelerinin aktif rolüne atıflar yapılmıştır. Bu topluluğun tarihsel önemi 

sadece Süryani geleneğiyle sınırlı kalmamış, Doğu Hıristiyanlığının genelindeki manastır 

uygulamalarını derinden etkilemiştir. Toplulukların geliştirdiği ortak yaşam kuralları, dini 

 
87 Malki, “Revisiting the Institution of Bnay and Bnoth Qy¯omo in the Syriac Tradition”, 14. 
88 “Rabbula, Admonitions to Monks.  from R.H.Connolly, Some early rules for Syrian monks, Downside Review 

25 (NS 6) (1907) pp.152-162.” 
89 “Rabbula, Admonitions to Monks.  from R.H.Connolly, Some early rules for Syrian monks, Downside Review 

25 (NS 6) (1907) pp.152-162.” 
90 Malki, “Revisiting the Institution of Bnay and Bnoth Qy¯omo in the Syriac Tradition”, 15. 
91 “CHURCH FATHERS: Demonstration VI (Aphrahat)”. 
92 Malki, “Revisiting the Institution of Bnay and Bnoth Qy¯omo in the Syriac Tradition”, 15. 



Bnay Qyama ve Bnat Qyama  Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025) 

 

191 

 

pratikler ve ruhani disiplinler, sonraki dönemde hem Süryani hem de diğer Hıristiyan 

manastır geleneklerinde yeniden şekillenerek varlığını sürdürmüştür. Özellikle kutsal 

bekârlık ideali ve dünyevi hayattan çekilme düşüncesi, Hıristiyan asketizmin temel 

taşlarından biri olarak kabul görmeye devam etmiştir.  

Bnay/Bnat Qyama topluluklarının incelenmesi, aynı zamanda erken Hıristiyanlık 

dönemindeki din-toplum ilişkilerini anlamamıza da katkı sağlamaktadır. Toplulukların hem 

dini çevrelerle hem de geniş toplumla olan etkileşimleri, geç antik dönemde dini hareketlerin 

sosyal yapı içindeki konumuna dair önemli ipuçları sunmaktadır. Bu bağlamda, Bnay/Bnat 

Qyama, sadece dini tarih açısından değil, aynı zamanda sosyal tarih çalışmaları için de değerli 

bir araştırma alanı oluşturmaktadır. 

Sonuç olarak Bnya/Bnat Qyama, Erken Süryani Hıristiyanlığının proto manastır 

geleneğinin karakteristik özelliklerini şekillendiren önemli bir topluluk olmuştur. Bu 

topluluklar üzerine yapılacak daha detaylı çalışmalar, erken Hıristiyanlık döneminin dini 

çeşitliliğini ve bu çeşitlilik içinde şekillenen dindarlık biçimlerini anlamamıza katkılar 

sağlayacaktır. 

Kaynakça 

Aksin, Sevinç. Süryani̇ Kadi̇m Ki̇li̇sesi̇’nde Vafti̇z Sakramenti̇. Diyarbakır: Dicle Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı Dinler Tarihi Bilim Dalı, 

Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

Aphraate. Aphraates, Demonstrationes I. çev. Kuriakose Valavanolickal. Kottayam: St. Ephrem 

Ecumenical Research Institute (SEE), 2005. 

Aphrahate. “Demonstrations”. Nice and Post-Nice Fathers. ed. Philip Schaff. 2. New York: 

Christian Classics Ethereal Library, 1898. 

Aydin, Mor Polycarpus Augin. The Syriac Order of Monastic Profession and the order of Baptism: 

Common Structure, Imagery and Theological Themes. Piscataway, New Jersey: Gorgias 

Press, 2017. 

Barsavm, İğnatius Efrem I. Saçılmış İnciler Süryanilerin Yazınsal Tarihi. çev. Zeki Demir. 

İstanbul: Resim Ofset, 2005. 

Bassim, Pavlus. Efrahat el-Hekim’ül Farisî, Mâkâlât. Beyrut: Darü’l Maşrik, 2. baskı., 2007. 

Beck, Edmund. Des Heiligen Ephraem des Syrers Hymnen De virginitate; by Ephraem, Syrus, Saint, 

303-373. Leuven: Secrétariat du CorpusSCO, 1962. 

Brock, Sebastian. The Luminous Eye : The Spiritual World Vision of Saint Ephrem. Massachyssetts: 

Cistercian Publications, 1992. 

Brock, Sebastian P. “Ephrem”. Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac Heritage: Electronic 

Edition. Erişim 15 Ocak 2024. https://gedsh.bethmardutho.org/Ephrem 

Brock, Sebastian P. Syriac Perspectives on Late Antiquity. London: Variorum Reprintes, 1984. 

Brock, Sebastian P. “Yaʿqub of Serugh”. Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac Heritage: 

Electronic Edition. Erişim 29 Mart 2025. https://gedsh.bethmardutho.org/Yaqub-of-

Serugh 



Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025)   Cüneyt Yeşil 

 

192 

 

Bumazhnov, Dmitrij. “Covenant with God and the Making of the Early Christian 

Monasticism”. Philologia Classica. Erişim 23 Şubat 2025. 

https://www.academia.edu/33777075/Covenant_with_God_and_the_making_of_the_ea

rly_christian_monasticism 

Burkitt, F.Crawford. Early Eastern Christianity. New York: E.P.Dutton Company, 1904. 

Doerfler, Maria E. “The Holy Man in the Courts of Rome: Roman Law and Clerical Justice in 

Fifth-Century Syria”. Studies in Late Antiquity 3(2) (2019), 192-211. 

Donahue, A. “Anchorites”. New Catholic Encyclopedia. 1/397. Washington D.C: Thomson and 

Gale, 2003. 

Duygu, Zafer - Akalın, Kutlu. Süryani Literatürü. Mardin: Artuklu Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Ephesus, John of. Lives of The Eastern Saints. ed. E. W. Brooks. 3 Cilt. Paris: Firmin-Didot, 1923. 

Feğali, Pavlus el-. Yakub es-Surûcî. Beyrut: Darü’l Maşrik, 1991. 

Kilise Ataları Tarafından “Kutsal Ruh’un Kavalı” Olarak Adlandırılan Süryani Mor Efrem’in Şiirleri. 

çev. Gabriyel Akyüz. T.C. Kültür Ve Turizm Bakanlığı, 2012. 

George Nedungatt. “The Covenanters of the Early Syriac Speaking Church”. Orientalia 

Christiana Periodica 39 (1973). 

Graffin, Accurante R. (ed.). Patrologia Syriaca. 3 Cilt. Paris: Firmin-Didot, 1894. 

Griffith, Sidney H. Asceticism in the Church of Syria: The  Hermeneutics of the Early Syrian 

Monasticism. ed. Vincent L. Wimbush - Richard Valantasis. New York: Oxford University 

Press, 1995. 

Günel, Aziz. Türk Süryanileri Tarihi. Diyarbakır: Oya Matbaası, 1970. 

Hacımustafaoğlu, Ayşe. Afrahat’in Beşi̇nci ̇ İspatı. Mardin: Artuklu Üniversitesi, Yüksek Lisans 

Tezi, 2018. 

Harvey, Susan Ashbrook. “Revisiting the Daughters of the Covenant: Women’s Choirs and 

Sacred Song in Ancient Syriac Christianity”. Text. Hugoye: Journal of Syriac Studies. 

Hugoye: Journal of Syriac Studies. Erişim 08 Mart 2025. 

https://hugoye.bethmardutho.org/article/hv8n2harvey 

Hayes, E. R. Urfa Akademisi. çev. Yaşar Günenç. İstanbul: Yaba Yayınları, 2005. 

Jr., Robert R. Phenix - Horn, Cornelia B. Nedun. Atalanta: SBL Pres, 2017. 

Kızıl, Hayrettin. “Hıristiyan Monastisizminin Kuruluşu (İlk Altı Asır)”. Dicle Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 12/2 (2010), 33-67. 

Kitchen, Robert A. “Bnay Qyāmā, Bnāt Qyāmā”. Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac 

Heritage: Electronic Edition. Erişim 08 Şubat 2023. https://gedsh.bethmardutho.org/Bnay-

Qyama-Bnat-Qyama 

Koltun-Fromm, Naomi. “Yokes of the Holy-Ones: The Embodiment of a Christian Vocation”. 

The Harvard Theological Review 94 (2) (2001), 205-218. 

M. Guinan. “Jacob of Sarug (Serugh)”. New Catholic Encyclopedia. 7/688. Washington D.C: 

Thomson and Gale, 2003. 



Bnay Qyama ve Bnat Qyama  Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025) 

 

193 

 

Macabasag, Nora Q. The Annunciation (Lk 1:26-38) In The Writings Of Jacob of Serugh And Early 

Syriac Fathers. Kerala, India: St. Ephrem Ecumenical Research Institute, 2015. 

Malki, Malatius Malki. “Revisiting the Institution of Bnay and Bnoth Qy¯omo in the Syriac 

Tradition”. Religions 15/686 (2024), 2-27. https://doi.org/10.3390/rel15060686 

Mor İgnatius Zakka Iwas. Siretu Mar Efram el-Süryani. Dimaşk: Patrikiyet’l Süryaniyet’l 

Al’urthudhuksia, 2. baskı., 1974. 

Nagel, Peter. Die Motivierung der Askese in der Alten Kirche und der  Ursprung des Mönchtums. 

Berlin: Akademie-Verlag, 1966. 

Overbeck, Julian  Josephus. S. Ephraemi Syri Rabbulae Episcopi Edesseni Balaei Aliorumque Opera 

Selecta. Toronto: E Typographeo Clarendoniano, 1865. 

Philips, George. The Doctorine Of Addai Apostle. London: T, 1876. 

Puthuparampil, James. Mariological Thought Of Mar Jacob Of Serugh (451-521). Kerala, India: St. 

Ephrem Ecumenical Research Institute, 2005. 

R. Wheler Bush. The Life and Times of Chrrysostom. Piccadilly: The Religious Tract Society, 1885. 

Romeny, Bas ter Haar - Morrison, Craig E. “Peshitta”. Gorgias Encyclopedic Dictionary of the 

Syriac Heritage: Electronic Edition. Erişim 02 Mart 2025. 

https://gedsh.bethmardutho.org/Peshitta 

Rubenson, Samuel. Asceticism and Monasticism, I: Eastern. Cambridge: Cambridge History of 

Christianity, 2008. 

Schaff, Philip (ed.). “Ephraim the Syrian”. Nice and Post-Nice Fathers. 2. New York: Christian 

Classics Ethereal Library, 1898. 

Sebastian P. Brock. The Bible in the Syriac Tradition. Erişim 11 Mart 2025. 

http://archive.org/details/TheBibleInTheSyriacTradition 

Seyfeli, Canan. Akademik Dinler Tarihi 2. Bursa: DTA Yayıncılık Bilişim Ltd. Şti., 2025. 

Sic, Ardra. Monastic Virgin Profession in The West Syrian Tradition. Kottayam: St. Ephrem 

Ecumenical Research Institute (SEE), 2020. 

Şimşek, Mehmet. Süryaniler ve Diyarbakır. İstanbul: Kent Işıkları Yayınları, 2018. 

T. J. Riley. “Tonsure”. New Catholic Encyclopedia (Second Edition). C. 14. Washington D.C: 

Thomson and Gale, ts. 

Tural, Murat. Ortaçağ Doğu Hıri̇sti̇yanlığında Manastır Hayatı. İstanbul: IQ Kültür Sanat 

Yayıncılık, 2011. 

Vööbus, Arthur. Syriac and Arabic Documentsregarding Legislatign Relative to Syrian Asceticism. 

Stockholm: Etse, 1960. 

Warner, Jonathan. “Bnay Qyāmā and Bnāt Qyāmā also known as ‘Children of the Covenant’”. 

Database of Religious History, 1-47. 

Yeşil, Cüneyt. “Efesli Yuhanna (John of Ephesus) ve Doğulu Azizlerin Hayatı Adlı Eseri”. 

Artuklu Üniversitesi IV. Uluslararası Dil, Düşünce ve Din Bilimleri Kongresi Bildiri Kitabı, 

Kişiler ve Eserler. ed. M. Nesim Doru - Kamuran Gökdağ. 105-121. Mardin: Mardin 

Artuklu Üniversitesi Yayınları, 2024. 



Batman Akademi Dergisi 9/2 (Aralık-2025)   Cüneyt Yeşil 

 

194 

 

Yeşil, Cüneyt. Ruhbanlık, Süryani Kadim Kilise Hiyerarşisi. ed. M. Hadi Tezokur. Ankara: 

Eskiyeni Yayınları, 2024. 

Yeşil, Cüneyt - Seyfeli, Canan. “Pachomius: Sistemli Kenobitik Yaşamın ve Hıristiyan Manastır 

Geleneğinin Kurucusu”. Balıkesir İlahiyat Dergisi 17 (Haziran 2023), 51-84. 

Yeşil, Cüneyt - Seyfeli, Canan. “Süryani Kadim Kilisesi’nde Ruhbanlığın Kökenleri: 

Kurucular”. Genç Dinler Tarihçilerin Kaleminden. ed. Süleyman Turan - Emine Battal. 185-

203. Ankara: Eskiyeni Yayınları, 2023. 

Yeşil, Cüneyt - Tezokur, M. Hadi. “Urfa Piskoposu Mor Rabbula’nın Hayatı ve Münzeviliğe 

Dair Kuralları”. Harran İlahiyat Dergisi 53 (2025), 314-337. 

https://doi.org/10.30623/hij.1633976. 

“CHURCH FATHERS: Demonstration VI (Aphrahat)”. Erişim 21 Mart 2025. 

https://www.newadvent.org/fathers/370106.htm 

“Matta”. Kutsal Kitap: Tevrat, Zebur, İncil. Korea: Kitabı Mukaddes Şirketi- Yeni Yaşam 

Yayınları, 2011. 

“Mor Afrem’in Hayatı - Süryaniler | Renkler Solmasın, Kültürler Kaybolmasın”. Erişim 19 

Kasım 2022. http://www.suryaniler.com/konuk-yazarlar.asp?id=1380 

“Rabbula, Admonitions to Monks.  from R.H.Connolly, Some early rules for Syrian monks, 

Downside Review 25 (NS 6) (1907) pp.152-162.” Erişim 30 Ocak 2023. 

https://www.tertullian.org/fathers/rabbula_some_early_rules.htm 

“Romalılar”. Kutsal Kitap: Tevrat, Zebur, İncil. Korea: Kitabı Mukaddes Şirketi - Yeni Yaşam 

Yayınları, 2011. 

“The Database of Religious History”. Erişim 02 Mart 2025. 

https://religiondatabase.org/browse/843 

 

 

 


	8776df7345d50397281d41080b41cb7e58a8b90d9bcc2a95d7fe149397fdf8fe.pdf
	8776df7345d50397281d41080b41cb7e58a8b90d9bcc2a95d7fe149397fdf8fe.pdf

