
E-ISSN: 2667-4262 

Atıf/Citation: Soyad, A. (2025). İslâm öncesi Arap şiirinde iltifât üslûbu: muallakât örneği. Uluslararası Dil, Edebiyat ve Kültür Araştırmaları 
Dergisi (UDEKAD), 8 (3), 1286-1307. DOI: https://doi.org/10.37999/udekad.1696702 

 

Tahsin YILDIRIM*  

 

İSLÂM ÖNCESİ ARAP ŞİİRİNDE İLTİFÂT 

ÜSLÛBU: MUALLAKÂT ÖRNEĞİ 

THE STYLE OF RHETORICAL SHIFT 

(ILTIFAT) IN PRE-ISLAMIC ARABIC POETRY: 

THE EXAMPLE OF THE MUALLAQAT 

ÖZET 

Bu makale, İslâm öncesi Arap şiirinde önemli bir söz 

sanatı olan iltifâtın kullanımını, anlam dünyasına 

katkısını ve şiirsel yapıyı nasıl etkilediğini 

incelemektedir. Temel problem, bu yaygın sanatın 

türleri ve işlevlerinin sistematik analizinin eksikliğidir. 

Çalışma, iltifâtın şiirsel yapıdaki yerini ve 

fonksiyonlarını belirlemeyi ve Muallakât şairlerinin 

örnekleriyle estetik ve anlamsal katkılarını ortaya 

koymayı amaçlamaktadır. Araştırmada betimleyici ve 

çözümleyici bir yaklaşım benimsenmiş olup, klasik 

Arap belagatının temel disiplinleri olan meânî ve bedî’ 

ilimlerinin kavramsal çerçevesi esas alınmıştır. 

İncelenen veri grubu, Arap şiirinin seçkin örnekleri olan 

Muallakât şairlerinin kasidelerinden seçilmiş 

beyitlerden oluşmaktadır. İltifât, sözlük anlamıyla 

"yüzünü başka bir tarafa çevirmek" anlamına gelirken, 

belagatte anlatım içinde kişi zamirlerinde, fiil 

kiplerinde, sayı ve mekânda yapılan ani ve beklenmedik 

değişimleri ifade eder. Bu geçişler, şiire canlılık katar, 

monotonluğu giderir ve dinleyiciyi etkiler. İltifât, anlam 

zenginliği sunarak şiirsel yapıyı derinleştirir. Araştırma 

bulguları, bu sanatın Muallakât şiirlerinde sadece estetik 

bir unsur olmadığını, aynı zamanda duygusal yoğunluğu 

artırıp anlatımı güçlendirdiğini ve dinleyiciyle bağı 

kuvvetlendirdiğini göstermektedir. 

Anahtar kelimeler: Arap Dili ve Belagatı, Cahiliye 

Şiiri, Muallakât, Edebî Sanat, İltifât. 

ABSTRACT 

This article examines iltifāt (rhetorical shift), a key 

rhetorical device in pre-Islamic Arabic poetry, analyzing 

its contribution to meaning and poetic structure. The 

study addresses the lack of systematic analysis of this 

common art form, particularly regarding its types and 

functions in classical Arabic poetry. The aim is to 

determine the place and functions of iltifāt within poetic 

discourse and to highlight its aesthetic and semantic 

contributions through examples from the Muʿallaqāt. 

Adopting a descriptive and analytical approach, the 

research is grounded in the disciplines of maʿānī and 

badīʿ, the core sciences of classical Arabic rhetoric. The 

corpus consists of verses from major Muʿallaqāt poets 

such as Imruʾ al-Qays, Ṭarafa b. al-ʿAbd, Zuhayr b. Abī 

Sulmā, and ʿAmr b. Kulthūm. Iltifāt, literally “turning 

one’s face,” refers to sudden shifts in pronouns, verb 

tenses, number, and spatial perspective within a text. 

The findings demonstrate that these transitions enrich 

the poetic structure, add layers of meaning, break 

monotony, and engage the listener. Far from being a 

mere ornament, iltifāt emerges as a vital device that 

enhances emotion, strengthens narrative impact, and 

fosters a deeper connection with the audience. 

 

 

Keywords: Arabic Language and Rhetoric, Pre-Islamic 

Poetry, Al-Mu‘allaqat, Literary Arts, Rhetorical Shift. 

 

 

 

 

 

 

 
* Dr. Öğr. Üyesi, İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi, İlâhiyat Fakültesi, Arap Dili ve Belâgatı Anabilim Dalı, İzmir/ 

Türkiye. E-posta: tahsin.yildirim@ikc.edu.tr / Asst. Prof., Izmir Kâtip Celebi University, Faculty of Theology, 

Department of Arabic Language and Rhetoric, Izmir/Turkiye. E-mail: tahsin.yildirim@ikc.edu.tr 

 

Makale Bilgisi (Article Info): Araştırma makalesi / Research Article, Makale Geliş Tarihi (Received): 10.05.2025, Makale Kabul Tarihi (Accepted): 18.09.2025 

mailto:tahsin.yildirim@ikc.edu.tr
mailto:tahsin.yildirim@ikc.edu.tr
https://orcid.org/0000-0003-0219-1421


1287 Tahsin YILDIRIM 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

Giriş 

Bu makale, İslâm öncesi Arap şiirinde iltifât sanatının kullanımını ve bu üslûbun şiirsel 

ifadelere kattığı anlamları incelemeyi amaçlamaktadır. Çalışmada döneminin şiirsel özgünlüğünün 

zirvesi olarak kabul edilen Yedi Askı (Muallakât-ı Seb'a) şairlerinin eserlerinden örneklerle 

sınırlandırılmış diğer dönemler ile şairlerin eserlerindeki iltifât kullanımları bu incelemenin 

dışında tutulmuştur. Araştırma, Arap belagat geleneğindeki meânî ve bedî' ilimlerinin 

terminolojisine dayanarak, tanımlayıcı ve analitik bir yöntem benimsemiştir. Bu bağlamda, Ebû 

Saîd Abdülmelik b. Kureyb el-Asmaî (ö. 216/831), Abdullah b. Muslim ibn Kuteybe (ö. 276/889), 

Hasan b. Reşîk el-Kayrevânî (ö. 463/1071), Mahmûd b. Ömer ez-Zemahşerî (ö. 538/1144) gibi 

önemli âlimlerin görüşlerine de yer verilmiştir.  

İltifât üzerine çeşitli çalışmalar bulunmaktadır. Mevcut çalışmalar iltifât üslûbunun Arap 

şiirindeki anlam ve önemine genel olarak değinmektedir. Bu makale ise iltifâtın İslâm öncesi Arap 

şiirindeki mekân ve zaman unsurlarıyla olan ilişkisini derinlemesine inceleyerek literatüre özgün 

bir katkı sağlamayı amaçlamaktadır. Makalede, nitel araştırma yöntemleri kullanılarak şiir 

örnekleri analiz edilerek iltifâtın farklı türleri ile bunların şiirsel anlam üzerindeki etkileri 

değerlendirilmiştir. 

Çalışmanın temel problemi, İslâm öncesi şiirde yaygın olarak kullanılan iltifât üslûbunun 

kapsamlı ve sistematik bir incelemesinin bulunmamasıdır. Bu nedenle, araştırma, Muallakât 

şairlerinin şiirlerinde iltifâtın türlerini belirleyerek, bunların şiirsel yapıya ve anlam derinliğine 

etkilerini ortaya koymayı hedeflemektedir. 

İltifâtın Tanımı ve Tarihi Gelişimi 

Sözlükte “insanın yüzünü etrafa çevirmesi” (Cürcânî, 1983, s. 35; İbn Manzûr, 1993, s. c. II, 

s. 84.; İbrahim vd., 2004, s. c. I, s. 356; Zemahşerî, 1988, s. c. I, s. 13) manasına gelen iltifât 

  .kelimesi, Kur'ân-ı Kerim'de de bu anlamda kullanılmıştır (Hud 11/81; el-Hicr 15/65) (الالتفات)

İltifât terimini ilk kullanan Ebû Saîd Abdülmelik b. Kureyb el-Asmaî (ö. 216/831), bu 

kavramı önceki cümleyi tamamlayan veya eksiklerini gideren ek bir ifade olarak tanımlamıştır. Bu 

yaklaşım, söz konusu sanatın sadece bir stilistik araç olmadığını, aynı zamanda anlamı 

derinleştiren bir işlev gördüğünü vurgular. (Ebû Hilâl el-ʿAskerî, 1984, ss. 438-440; Hâtimî, t.y., 

s. c. I, s. 9). 

el-Asmaî'yi takiben Kudâme b. Ca'fer (ö. 337/948), Ebû Ali Hâtimî (ö. 388/998), Ebû Hilâl 

b. Muhassin el-Askerî (ö. 400/1009), İbn Reşik el-Kayrevânî (ö. 456/1064), Hatib et-Tebrizî (ö. 

502/1109) ve Reşidüddin Vatvât (ö. 573/1177) gibi âlimler de iltifâtı benzer bir yaklaşımla ele 

almışlardır. Bu âlimler, iltifâtın metnin akışını zenginleştiren ve anlatıma dinamizm katan bir unsur 

olduğunu belirtmişlerdir (Ebû Hilâl el-ʿAskerî, 1984, ss. 438-440; Hâtimî, t.y., ss. 150-153; 

Kayrevânî, 1981, ss. 636-641; Kudâme b. Caʿfer, 1302, ss. 150-153). 

Yahya b. Ziyâd  el-Ferrâ (ö. 207/822), günümüzdeki iltifât anlayışının öncüsü olarak kabul 

edilir (Ferrâ, 1983, ss. 60, 195, 460). Onların başlattığı bu yaklaşım, İbn Kuteybe ed-Dîneverî (ö. 

276/889) ve el-Müberred el-Ezdî es-Sümâlî (ö. 285/900) tarafından geliştirilmiştir (Durmuş, 2000, 

s. 152; E. M. A. b. M. b. Kuteybe, 1990, s. 218; Yüksel, 2010, ss. 64-66). Bu âlimler, iltifâtı daha 

geniş bir perspektifle değerlendirerek, farklı üslup ve anlatım tekniklerini içeren bir sanat olarak 

ele almışlardır. Edebî sanatlara dair kaleme alınmış ilk müstakil eser olan el-Bedî‘ adlı kitabın 

müellifi Abdullah b. Muhammed el-Abbâsî İbnü’l-Mu‘tez (ö. 296/908) iltifât sanatını, “söz 



İSLÂM ÖNCESİ ARAP ŞİİRİNDE İLTİFÂT ÜSLÛBU: MUALLAKÂT ÖRNEĞİ 1288 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

söyleyenin, hitap üslûbundan ihbar tarzına yahut ihbar hâlinden hitaba intikal etmesi” şeklinde 

tarif etmiştir (İbnü’l-Mu’tez, 1410, s. 153). 

Hicrî beşinci asrın mümtaz âlimlerinden, nahiv ve belâgat ilminde müstesna bir mevkiye 

sahip bulunan Zemahşerî, iltifât sanatını "televvünü'l-hitâb" (hitabın renklenmesi, üslûbun 

çeşitlenmesi) tabiriyle yâd etmiş; bu sanatı, Kur'ân-ı Kerîm'in i‘câzına delâlet eden mühim üslûp 

vasıtalarından biri olarak telakkî etmiştir (Zemahşerî, 1988, s. ll, 529; lll, 319, 501, 541). Ebû 

Ya’kûb es-Sekkâkî (ö. 626/1229), iltifâtın meânî, beyân ve bedî' ilimleri ile ilişkisine vurgu 

yaparak, Arapların ifadelerini farklı şekillerde sunma eğilimini belirtmiştir (Sekkâkî, 1407/1987, 

ss. 199, 205, 429). Ziyaeddin İbnü'l-Esîr (ö .1239), iltifâtın bağlama göre değişen çeşitli faydaları 

ve incelikleri olduğunu ifade etmiştir (Diyâeddîn İbnuʼl-Esîr, t.y., s. c. ll, 167-186). Bu farklı 

yaklaşımlar, iltifâtın sadece dilbilimsel bir özellik olmadığını, aynı zamanda kültürel ve edebî bir 

değer taşıdığını göstermektedir. 

İltifâtın güzelliği temel olarak iki unsura dayanır: 

1.  Şairin ifade etmek istediği anlamdan farklı bir anlama yönelmesi. 

2.  Okuyucuyu etkileme amacıyla bu anlama bir belirsizlik atmosferi kazandırması 

(Muhammed & Altuntaş, 2013, ss. 170-171). 

Bu unsurlar, iltifâtın okuyucu üzerindeki etkisini artırarak şiire derinlik kazandırmaktadır 

(Kınar, 2005, ss. 77-78). 

İslâm öncesi Arap şiirinde özellikle Muallakât şiirlerinde iltifâtı çeşitli türlerde 

kullanmışlardır (Zemahşerî, 1988, ss. 62-64). Bu üslup diğer belagat teknikleriyle birlikte 

kullanılarak metnin belâgî algısını güçlendirmeye katkıda bulunmuştur (Eliaçık, 2024, ss. 2-4). 

Muallakât şiirinde aşağıdaki iltifât türleri görülmektedir (Batur, 2024a, ss. 73-74): 

1.  Fiilin İltifâtı  

2.  Sayının İltifâtı 

3.  Zamirin İltifâtı 

4. Mekânın iltifâtı 

Aşağıda her bir iltifât türü için muallaka şairlerin şiirlerinden örnekler sunulacaktır: 

1. Fiilin İltifâtı 

Fiilin iltifâtı, emirden müzâriye, maziden emire, müzâriden maziye geçiş gibi fiil formları 

arasında gerçekleşmektedir (Ebû Hilâl el-Askerî, 1984, ss. 438-440; Kayrevânî, 1981, ss. 636-641; 

M. b. A. b. Ö. C. el-Kazvînî, 2003, ss. 157-162). Bu türden iltifâtın temel amacı, muhatabın 

dikkatini çekmek, ilgisini canlı tutmak ve monotonluğu kırmaktır. Dolayısıyla, fiil kiplerindeki bu 

değişimler, anlatıma farklı bir boyut kazandırarak dinleyicinin veya okuyucunun dikkatini canlı 

tutmayı amaçlar.  

1.1. Emirden Müzâriye Geçiş 

Amr b. Külsûm’un (ö. 584) aşağıdaki beyitinde emir fiilden müzâri fiile geçiş yapılmış ve 

buna buna bir örnek verilmiştir: 

قِ يا ظَعِينَا ... نخَُب ِرْكِ اليقَِينَ وَتخُْبِرِينَا   قفِي قبلَ التَّفَرُّ

“Dur bekle, ey mahfesindeki dilber, ayrılmadan önce, tüm çıplaklığı ile gerçeği haber 

verelim birbirimize.” (ez-Zevzenî, 1423/2002, s. 217) 



1289 Tahsin YILDIRIM 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

Bu beyitteki fiil iltifâtı şu şekildedir: 

 haber verelim” şeklindeki mütekellim“ نخبرك dur bekle” anlamındaki emir fiil önce“ قفي

sîgasına sonrasında da تخبرينا “haber veriyorsun” şeklindeki muzârî muhatap sîgasına iltifât 

etmiştir. 

1.2. Maziden Emre Geçiş 

Mazi fiilden emir fiili geçişle yapılan iltifât örneği Tarafe b. el-Abd’ın (ö. 564)’ın şu iki 

beyitidir: 

   مَعبَدِ  ابِنَةَ  يا الجَيبَ  عَلَيَّ  وَشُق ِي...  أهَلهُُ  أنَا بمَِا  فَاِنعيني مُتُّ  فَإنِ

“Ey (kardeşimm) Ma‘bed’in kizi, eğer ölürsem ölüm haberimi hak ettiğim şekilde herkese 

duyur ve benim için (ağlayıp bağırarak) yakanı yırt.” (ez-Zevzenî, 1423/2002, s. 117) 

Burada ilk olarak  ُّمُت fiili kullanılmıştır. Bu fiil mazi kipindedir ve “ölürsem” anlamıyla bir 

şart cümlesi meydana getirmektedir. Şair geçmiş kip ile bir ihtimali dile getirmiştir. Ardından 

 fiili yine emir وَشُق ِي  fiili gelir. Bu emir kipindedir ve “bana ağıt yak” demektir. Sonrasında فَانْعِينِي 

kipinde olup “giysini yırt” anlamını vermektedir. 

Şair burada önce mazi kip ile ölümü ihtimal olarak nakletmiş, ardından emir kiplerine 

geçerek muhataba doğrudan seslenmiştir. Bu ani geçiş, sözün yönünü değiştirmiştir. Anlatım 

geçmişten birden hitaba dönmüş, böylece beyitte iltifat sanatı gerçekleşmiştir.  

Bu beyitteki iltifat, yani mazi kipten emir kipine geçiş, anlatıma canlılık ve dramatik bir 

yoğunluk kazandırmıştır. Şair önce ölümü ihtimal olarak dile getirirken, ardından doğrudan emirle 

muhataba seslenmiş, böylece okuyucuya sahne adeta yaşanıyormuş gibi aktarılmıştır. Bu ani 

dönüş, hem duygusal etkiyi artırmış hem de ifadenin vuruculuğunu güçlendirmiştir. 

Zevzenî bu beyitte Tarafe’nin ölümden sonraki durumunu kahramanca bir edayla tasvir 

ettiğini, kendisine yakışır bir matem töreni istediğini belirtmektedir. Ağıt yakmak ve giysi yırtmak 

Cahiliye Araplarının bilinen yas geleneklerindendir. Şair, bu ifadelerle hem kendi yiğitliğini 

yüceltmiş hem de toplumsal yas kültürünü yansıtmıştır.  

Benzer şekilde şairin başka bir beyitte de mazi kipten emre geçiş yaparak iltifât sanatını 

kullandığı görülmektedir: 

    إذا نحنُ قلُنا: أسمِعِينا انبرَتْ لنا ... على رِسْلِها مَطروفَةً لم تشََدَّدِ 

"Haydi, bize şarkı söyle dediğimizde öne çıkar, bakışlarını diker bir noktaya ve yavaş 

yavaş şarkısını mırıldanır.” (Tarafe b. el-Abd, 2002, s. 24) 

Beyitte önce قلُنا fiili mazi kipinde “biz dedik” anlamıyla yer almış ardından أسمِعِينا fiili emir 

kipinde “bize şarkı söyle” şeklinde gelmiştir. Böylece mazi kipten emre geçilerek iltifat yapılmış, 

anlatıma canlılık ve etki kazandırılmıştır. 

Bu beyitte iltifât sanatı, zaman ve şahıs değişikliğiyle kendini göstermektedir. Başlangıçta 

 ,fiili أسمِعِينا fiili, geçmiş zamanı ve birinci çoğul şahsı ifade ederken, hemen ardından gelen قلُنا

muhataba doğrudan hitap eden emir kipine geçiş yapmaktadır. Bu ani değişim, anlatımı 

tekdüzelikten kurtararak dinleyicinin dikkatini artırmıştır. Şair, önce geçmişte yaşanan bir olayı 

aktarırken, bir anda fiil kipini değiştirerek muhataba seslenmekte ve doğrudan bir talepte 



İSLÂM ÖNCESİ ARAP ŞİİRİNDE İLTİFÂT ÜSLÛBU: MUALLAKÂT ÖRNEĞİ 1290 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

bulunmaktadır. Bu ani değişim anlatımı tekdüzelikten kurtarmış, dinleyicinin dikkatini artırmıştır. 

Arap belagatinde sıkça rastlanan bu tür iltifâtlar, özellikle şiirde anlatımı güçlendirmek ve 

dinleyiciye daha canlı bir sahne sunmak amacıyla kullanılmaktadır. 

1.3. Müzâriden Maziye Geçiş 

   قفِي نسَْألَْكِ هَلْ أحَْدثَتِْ صَرْمًا ... لِوَشْكِ البيَْنِ أمَْ خُنْتِ الأمَِينَا

“Dur bekle de soralım: Ayrılık yaklaştı diye mi kestin selamı, yoksa ihanet mi ediyorsun bu 

emin adama.” (ez-Zevzenî, 1423/2002, s. 217) 

Beyitte önce kipler arasında bir geçiş görülmektedir.  .fiili emir kipinde kullanılmıştır  قفي  

Ardından  .fiili yine muzari kipte gelmiştir   تخبرينا  fiili muzari kipine geçilmiştir. Daha sonra   نخبرك

Böylece emir kipinden muzariye geçiş yapılmış, bu da iltifatın gerçekleştiğini göstermektedir. 

Ayrıca zamirlerde de dikkat çekici bir kayma bulunmaktadır. قفي   fiilinde faili müfred 

müstetir  ِأنت   zamiri olmuştur. نخبرك fiilinde faili نحن, mef‘ulü ise muhataba ait  ِك  zamiri 

kullanılmıştır. تخبرينا fiilinde faili tekrar  ِأنت, mef‘ulü ise mütekellim cemî نا  zamiri olmuştur. 

Böylece hem kiplerde hem de şahıs zamirlerinde meydana gelen bu ani geçişler, beyitteki iltifât 

sanatını açıkça ortaya koymaktadır. 

Şair, sevgilinin ayrılık acısını hissetmiş, onu durdurup yaşadığı endişe ve acıları ona dile 

getirmiştir.  Bu ayrılıktan sonra meydana gelen olayları da açıklamak ve ayrılığın ihanete yol 

açmadığını öğrenmek istemektedir. Bu nedenle, bu beyitlerin yüzey yapısı fiiller arasındaki şairin 

ayrılık döneminden sonra meydana gelen değişiklikleri ve gelişmeleri öğrenme isteğiyle tamamen 

uyumludur. Şair, tüm fiil formlarını (mazi, müzâri ve emir) kullanarak, sevgilisinin kendisine olan 

sevgisinin devam edip etmediğinden emin olmak için her yönü, her tarafı ve her zamanı araştırmak 

istemiştir. 

 سَئمِْتُ تكَالِيفَ الحَياةِ ومَنْ يعَِشْ ... ثمَانِينَ حَوْلاً لَا أبَالكََ  

“Sıkıldım hayatın gamından, seksen sene yaşayan sıkılır inan.” َيسَْأم      (ez-Zevzenî, 

1423/2002, s. 148) 

Burada  ُسَئمِْت fiili, “ben sıkıldım” anlamında birinci tekil şahıs mazi kipidir. Ardından gelen 

 ,fiili ise “o sıkılır” anlamında üçüncü tekil şahıs müzâri kipidir. Şair önce kendisini anlatırken يسَْأمَ

ikinci mısrada genel bir hükme geçiş yaparak iltifât sanatını kullanmıştır. Bu geçiş, ifadeye canlılık 

ve etki gücü kazandırmıştır. Böylece şiirin bütününde kullanılan kipler arasındaki geçiş, hem ferdî 

tecrübeyi hem de insanın ortak kaderini vurgulamış; bireysel sıkıntıdan toplumsal bir hükme 

yönelen bu iltifât, sözün tesirini artırmıştır. 

2. Sayının İltifâtı 

Sayının iltifâtı, Arap belagatında önemli bir yer tutan anlatıma derinlik katan bir üsluptur. 

Bu üslup, sözdeki sayısal ifadelerde yapılan değişikliklerle kendini gösterir; müfredden cemi’ye, 

cemi’den müfrede, tesniyeden cemi’ye veya cemi’den tesniyeye geçişler şeklinde ortaya çıkabilir 

(Özdemir, t.y., ss. 155-158). Ebû Hilal el-Askerî, eserinde iltifât konusunu detaylı bir şekilde ele 

alırken sayısal ifadelerdeki değişikliklerin de iltifât kapsamında değerlendirilebileceğini 

belirtmiştir (Ebû Hilâl el-Askerî, 1984, ss. 438-440).  



1291 Tahsin YILDIRIM 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

Zemahşerî, el-Keşşâf’ta Yûnus 10/22 tefsirinde şahıs değişimi ve sayının iltifâtını «   صرف  

 :ifadesini kullanarak açıklamaktadır « الغيبة إلى الخطاب عن الكلام

Âyette geçen ifade şöyledir: 

 طَي بَِة   بِرِيح   بهِِمْ  وَجَرَيْنَ  الْفلُْكِ  فِي كُنتمُْ  إِذا حَت ى    وَالْبَحْرِ  الْبَر ِ  فِي يسَُي ِرُكُمْ  الَّذِي هوَُ 

“Size karada ve denizde seyahat imkânı veren O’dur; nihayet gemilerde bulunduğunuzda ve 

onlar (gemiler) onları tatlı bir rüzgârla götürdüğünde...” (Yûnus 10/22) 

Burada «ُكُنتم» ile muhataba doğrudan hitap edilmekteyken, hemen ardından «بهم» ifadesiyle 

gaib zamirine dönülmüştür. Zemahşerî bu üslûbun, anlatıya mübalağa ve canlılık kattığını, sanki 

olay başkalarına anlatılıyormuş gibi bir etki yaratarak muhatapta hayret ve kınama duygusunu 

güçlendirdiğini belirtmektedir (Zemahşerî, 1987, C. II, 337). 

2.1. Müfredden Cemi’ye Geçiş 

Sayı iltifatı, belagatın ince sanatlarından biri olarak zikredilmektedir. Bunun dikkat çekici 

şekillerinden biri de müfredden cemiye geçiştir. Tekil kipte başlayan sözün çoğula intikali ifadeye 

hareket ve kuvvet kazandırmaktadır. Aşağıda bu duruma dair örnekler zikredilecektir. 

Züheyr b. Ebû Sülmâ (ö. 609), muallakasındaki aşağıdaki beyitinde hayatın kaçınılmaz sonu 

olan ölümü tasvir ederken, “gece yürüyen develer” ifadesini kullanmak suretiyle müfredden 

cemiye intikal etmiş ve bu geçişle iltifat sanatını icra etmiştir: 

رْ فيَهَْرَمِ    رَأيَْتُ الْمَنايا خَبطَ عشواءَ من تصُب ... تمُِتْهُ وَمَنْ تخُطئ يعُمََّ

“Gördüm ölümleri, sakar gece körü develer gibi, kime vursalar öldürür, kimi ıskalasalar 

yaşlanır yaşasa da." (ez-Zevzenî, 1423/2002, s. 149) 

Beyitte şair önce  ُالْمَنايا  رَأيَْت  diyerek “ölümleri gördüm” ifadesini kullanmıştır. Buradaki  ُت 

zamiri birinci tekil şahsa aittir ve şairin kişisel gözlemini ortaya koymaktadır. Ardından gelen الْمَنايا 

kelimesi “ölüm” anlamındaki المَنيِ ة kelimesinin çoğulu olup özneyi çoğul hâline getirmiştir. 

Böylece şairin gördüğü şey tek bir ölüm değil, bütün ölümler olarak tasvir edilmiştir. Bunu takip 

eden  َعَشْواءَ   خَبط  ifadesi “gece körü devenin gelişigüzel vurması” anlamını taşımaktadır. Burada 

fiilin faili açıkça belirtilmemiştir, fakat bağlam gereği çoğul özne olan الْمَنايا dır. Yani anlam 

“ölümler kör devenin rastgele vurması gibidir” şeklinde oluşmaktadır. 

Sonrasında yer alan  ْرْ   تخُْطِئْ   وَمَنْ   تمُِتْهُ   تصُِبْ   مَن فيَهَْرَمِ   يعُمََّ  cümleleri de yine çoğul özneye 

bağlanmıştır. Böylece şair, beyitte önce tekil zamirle şahsî gözlemini ifade etmiş, ardından çoğul 

özneye yönelerek ölümü evrensel bir hakikat olarak tasvir etmiştir. Bu geçiş, beyte hem ferdî bir 

anlam hem de bütün insanları kuşatan genel bir geçerlilik kazandırmıştır. 

Zevzenî, bu beyitte şairin ölümü “kör devenin rastgele darbesi”ne benzetmesini özellikle 

vurgulamaktadır. Ona göre ölümün gelişi ölçüsüz ve beklenmediktir; kimi insana isabet etmekte 

ve onu hemen yok etmektedir, kimi insana ise uğramamakta, o kişi uzun bir ömür sürmekte ve 

ihtiyarlamaktadır (ez-Zevzenî, 1423/2002, s. 148). 

Benzer şekilde müfredden cemi’ye geçişin yanı sıra mekânsal iltifâta da örnek teşkil eden 

beyitlerden biri, Antere b. Şeddâd’ın Muallakası’nda yer almaktadır: 

مَانِ فَالْمُتثَلََّمِ    وَتحَُل  عَبْلَةُ بالْجِوَاءِ وَأهَْلنَُا ... بالْحَزْنِ فَالصَّ



İSLÂM ÖNCESİ ARAP ŞİİRİNDE İLTİFÂT ÜSLÛBU: MUALLAKÂT ÖRNEĞİ 1292 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

“Mesken tutuyor el-Civa'yı Able'nin halkı, bizim halkımız da, el-Hazan'ı, Samman 

platosunu, el-Mutesellim'in yamaçlarını.” (ez-Zevzenî, 1423/2002, s. 246) 

Antere b. Şeddâd bu beyitte sevgilisi Able’nin bulunduğu yeri ve kendi ailesinin konakladığı 

bölgeleri tasvir etmektedir. Önce Able ismi zikredilmiş ve tekil bir şahıstan söz edilmiştir. 

Ardından أهلنُا ifadesiyle çoğul yapıya geçilmiştir. Bu geçiş, müfredden cemiye yöneliş olarak 

değerlendirilebilmektedir. Her ne kadar أهل kelimesi lafzen müfred gibi görünse de Arapçada 

topluluk anlamı taşıdığı için bağlama göre çoğul işlevi kazanmakta ve burada da “bizim ailemiz” 

 gibi (benim ailem) ”أهلي“ manasında kullanılmıştır. Dolayısıyla şairin, sevgilisinin uzaklığını (أهلنُا)

tekil bir formda değil de أهلنُا şeklinde çoğul bir ifade ile aktarması, iltifat sanatının bir örneği olarak 

yorumlanmaktadır. 

Bunun yanı sıra ،ان،  الحَزْن،  الجواء مَّ المتثلَّم  الصَّ  gibi mekân adlarının art arda sıralanması ifadeye 

mekânsal bir hareketlilik kazandırmıştır. Böylece beyitte hem sayı hem de mekân düzeyinde bir 

geçiş gerçekleşmiş, anlatım sıradanlıktan uzaklaşmış ve canlılık kazanmıştır. Şair, sevgilisinin 

bulunduğu yer ile kendi ailesinin konakladığı farklı bölgeleri karşılaştırarak hem bireysel hem de 

toplumsal bir tabloyu aynı çerçevede sunmuştur. 

2.2. Tesniyeden Cemi’ye Geçiş 

Tesniyeden cemiye geçiş de sayının iltifatının çeşitlerinden olup, şiirde ve nesirde ifadenin 

ikil yapıdan çoğul yapıya yönelmesiyle anlatıma kuvvet ve canlılık kazandırmaktadır; aşağıda 

bunun Cahiliye şiirindeki örneklerine yer verilecektir. 

Züheyr b. Ebû Sülmâ aşağıdaki beyitinde Abs ve Zübyân kabileleri arasındaki savaşta 

katledilenler için fidye ödemeyi üstlenerek barış sağlayan Herem b. Sinan ve el-Hâris b. Avf’ı 

övdüğü beyitinde tesniyeden cemi’ye geçiş yaparak iltifât üslûbunu kullanmıştır: 

   تدَاَرَكتمُا عَبْسًا وَذبُيان بعَْدمََا ... تفََانوَا وَدقَ وا بيَنَهم عطرَ مَنشمِ 

“Barıştırdınız Abs ile Zübyan kabilelerini, oysa yıllarca zehir saçmıştı menşem kokusu 

içlerine.” (ez-Zevzenî, 1423/2002, s. 139)   

Beyitte şair önce تدَاَرَكتمُا fiilini kullanmıştır. Buradaki “ تما” zamiri (ikiniz) tesniye sîgasında 

olup doğrudan iki kişiye hitap etmektedir. Böylece şair, barış girişimini gerçekleştiren iki şahsı 

öne çıkarmıştır. Ardından gelen تفََانَوا fiilinde ise “و” zamiri (onlar) cemi’ sîgasında olup Abs ve 

Zübyân kabilelerini ifade etmektedir. Bu geçişle beyitte tesniyeden cemi’ye intikal 

gerçekleşmiştir. 

İki kişi ile iki kabile arasındaki ilişki, iltifâtın temelini oluşturmaktadır. Şair, bu geçişle, söz 

konusu kişilerin gücünü, liderlik vasıflarını ve toplumsal etkisini etkili bir biçimde vurgulamıştır. 

İmruülkays b. Âbis (Ânis) b. el-Münzir el-Kindî’nin (ö. 25/645) şu beyti tesniyeden cem’iye 

geçiş yapılan iltifâta başka bir örnektir: 

  قفِا نبكِ، من ذِكرى حبيب ، ومنزلِ ... بسِقطِ الل وى بينَ الدَّخولِ، فحََوْمَلِ 

“Durun ağlayalım sevgilinin anısına, Dahûl ile Havmel arasındaki kıvrımlı kumullarda.” 

(İmruülkays, 1425/2004, s. 21)   

Beyitte şair, önce  قفِا fiilini kullanarak iki kişiye hitap etmiştir. Ardından  ِنبَك fiiline geçerek 

kendisini de kapsayan cemi’ formunu tercih etmiştir. Bu tercih, sıradan bir dil kullanımı olmaktan 

öte, bilinçli bir üslup stratejisi olarak değerlendirilmelidir. Çünkü şair, iki kişiye yönelttiği daveti 

cemi’ kalıbına taşıyarak kendi acısını da bu çerçevenin içine katmıştır.  



1293 Tahsin YILDIRIM 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

Beyitte tesniyeden cemiye geçiş, şairin hem dostlarının hem de dinleyicilerin katılımını 

sağlayan güçlü bir üslup tercihi olmuş, sözün etkisini ve şiirin lirizmini kuvvetlendirmiştir. Şair, 

iki arkadaşından, kendisini terk eden ve bu yerden ayrılan sevgilisini hatırlayarak ağlamasına 

katılmalarını istemiştir. Ağlama konusunda cemi’ formuna geçerek, dinleyicilerin şairin 

durumunu, sevgilisinden ve diyarından ayrılması nedeniyle yaşadığı endişeleri anlamaları için 

duygusal bir katılım sağlamak istemiştir.  

2.3. Cemi’den Müfrede Geçiş 

Cemîden müfrede geçiş de sayının iltifatının çeşitlerinden biridir. Şiirde ve nesirde ifadenin 

çoğul yapıdan tekil yapıya yönelmesiyle söz daha derli toplu hâle gelmekte, anlatıma yoğunluk ve 

vurguda keskinlik kazandırmaktadır. Aşağıda bunun Cahiliye şiirindeki örneklerine yer 

verilecektir. 

Tarafe b. el-Abd aşağıdaki beyitinde savaş anında insanların genel davranışını (silaha 

sarılma) ifade ettikten sonra, kendi özel yeteneğini ve durumunu vurgulayarak iltifât üslûbunu 

kullanmıştır: 

    إذا ابْتدَرََ القوَْمُ الس لاحَ وَجَدتْنَي ... مَنيِعاً، إذا بَل تْ بقائِمِهِ يدي

“İnsanlar silaha sarıldıklarında sarsılmaz bir halde bulursun beni, yeter ki değsin elim 

keskin kınının üzerine!” (Tarafe b. el-Abd, 2002, s. 28) 

Bu beyitteki iltifât üslûbu, önce genel bir durumdan القوَْمُ     ابْتدَرََ  إذا  cemi’ gâip (kavim silaha 

sarıldı) bahsedilip ardından özel bir duruma وَجَدْتنَي müfred+muhatap (beni bulursun) geçilerek 

oluşturulur. Bu, dinleyicinin dikkatini çekmek ve şairin kahramanlığını ön plana çıkarmak için 

kullanılan etkili bir üslûptur. Başka bir deyişle, şair, "Herkes silaha sarılır ama beni farklı kılan, 

kılıcımı elime aldığımda yenilmez olmamdır." demektedir. 

Antere b. Şeddâd’ın (ö. 614) aşağıdaki beyitinde de aynı şekilde cem’iden müfrede geçiş ile 

iltifât sanatı yapılmıştır: 

  هَلْ غَادرََ الش عَرَاءُ مِنْ مُترََدَّمِ ... أمَْ هَلْ عَرَفْتَ الد ارَ بعَْدَ توََهُّمِ 

“Yama yapacak yer bıraktı mı şairler bize şiir elbisesinde? Sen ey Antere uzun uzun baktığın 

şu evi bildin mi?” (ez-Zevzenî, 1423/2002, s. 245) 

Şair, beyitin başında (غادر الشعراء) ifadesiyle cemi’ formunu kullanmış ve şairler topluluğunu 

kastetmiştir. Ancak beyitin sonunda (عرفت) ifadesiyle müfret muhataba yönelmiş, cemi’ 

üslûbundan müfrede geçmiştir. Bu iltifât, aynı zamanda zamirsel bir iltifât da içermektedir. Çünkü 

aynı anda gâipten muhatap kipine geçiş yapılmıştır.  

3. Zamirin İltifâtı 

İltifât, "muktezâ-i zâhir"  in (E.-M. C. el-H. M. b. A. b. Ö. b. A. Kazvînî, 2019, ss. 85-89; 

Sekkâkî, 1407/1987, ss. 296-304)  dışına çıkılmasıyla metinde aniden beliren kişisel, zamansal ve 

üslup farklılıkları olduğunu iltifâtın tanımı yaparken ifade etmiştik. Bu sanatın amacı monotonluğu 

ortadan kaldırarak dinleyicinin ilgisini çekmektir  (Sekkâkî, 1407/1987, s. 296; Zemahşerî, 1988, 

s. 11). Lafzî güzelliğiyle Bedî' ilmine, anlamsal zenginliğiyle Meânî ilmine dahil olan bu edebî 

sanat, Zemahşerî, el-Keşşâf adlı tefsirinde iltifât sanatını detaylı bir şekilde ele alırken zamir 

değişikliklerine dayalı iltifât türlerine özellikle vurgu yapmaktadır. Ona göre, zamir iltifâtının 



İSLÂM ÖNCESİ ARAP ŞİİRİNDE İLTİFÂT ÜSLÛBU: MUALLAKÂT ÖRNEĞİ 1294 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

mütekellimden muhataba, gâipten muhataba ve muhataptan gaibe geçiş olmak üzere üç temel türü 

vardır (Batur, 2024b, ss. 75-77; Zemahşerî, 1988, s. c. I, 62-64). 

Zamirin iltifâtı, şairin farklı zamirler kullanarak okuyucunun ilgisini canlı tutmasını sağlar. 

Çünkü iltifât, çeşitli psikolojik dürtülere cevap veren konuşma kalıplarını çeşitlendirmede etkili 

bir sanattır (Kırcı, t.y., s. 241). Zamirlerin kullanımındaki çeşitlilik, iletişimi zedeleyici halleri 

giderme, dinleyicinin dikkatini tazeleme ve ilgisini canlı tutma gibi amaçlar için İslâm öncesi 

Arap şiirinde sıklıkla kullanılmıştır (Özdemir, t.y., ss. 153-155). Üslûp belirli bir düzen üzerine 

devam ederse, dinleyici için sıkıcı ve usandırıcı olacaktır (Batur, 2024a, s. 75; E.-M. C. el-H. M. 

b. A. b. Ö. b. A. Kazvînî, 2019, ss. 85-94; Zemahşerî, 1988, ss. 12-14).  Bu zamirler arası geçiş ve 

çeşitlilikle çok sayıda çağrışımın gerçekleşmesi sağlanmıştır.  

İslâm öncesi Arap şairleri şiirlerinde aşağıdaki zamir iltifâtı türlerini kullanmışlardır: 

1. Muhataptan Gaibe Geçiş 

2. Gâipten Muhataba Geçiş 

3. Mütekellimden Muhataba Geçiş 

4. Muhataptan Mütekellime Geçiş 

5. Gâipten Mütekellime Geçiş 

6. Mütekellimden Gaibe Geçiş 

Aşağıda her tür zamir iltifâtı için örnekler verilmektedir. 

3.1. Muhataptan Gaibe Geçiş 

İltifât, (muhataptan gaibe) muhatabı ikna etmek, yüceltmek, küçümsemek gibi amaçlarla 

kullanılabilir. İmruülkays’ın şu beyti buna bir örnektir: 

  فمِثلِكِ حُبْلى قد طَرَقْتُ وَمُرْضع  ... فألْهَيتهُا عن ذي تمائمَ مُحْوِلِ 

“Kapısını çaldım senin gibi kaç gebe kadının geceleri, ayırdım emziren kadınları bir yaşında 

muskalı yavrularından.” (İmruülkays, 1425/2004, s. 43) 

Şair, aşağıdaki şemada gösterildiği üzere muhatap zamirinden gâip zamirine geçiş yapmıştır: 

Beyitte önce « َِفمَِثْلك» ifadesinde geçen « ِك» zamiriyle şair muhataba hitap etmektedir. 

Ardından «فَألَْهَيْتهَُا» fiilinde kullanılan «هَا» zamiriyle üçüncü tekil dişil kişiye yönelmiştir. Böylece 

şair, muhatap zamirinden غائب zamirine geçiş yapmıştır. Şair, beyitte muhataptan gaibe geçerek 

dikkat çekici bir üslup kayması yapmaktadır. Önce doğrudan seslenişle yakınlık kurmakta, 

ardından dışarıdan bahsediyormuş gibi bir anlatı kurarak psikolojik baskıyı artırmaktadır. Bu 

yöntem, ikna sürecinde hem kalbi yumuşatmaya hem de sözü daha inandırıcı kılmaya 

yaramaktadır. Hamile ve emziren kadınları kendi hâllerinde iken meşgul edebildiğini hatırlatması, 

tecrübesini öne çıkarmakta; aynı sonucun karşısındaki için de geçerli olacağını ima etmektedir. 

Hâris b. Hillize’nin (ö. 570) beyitinde muhataptan gaibe yönelme, söylemin akışına 

beklenmedik bir hareket kazandırarak dinleyicide güçlü bir tesir bırakmaktadır. Bu kullanım, aynı 

bağlamda iltifât üslûbunun ikinci örneğini teşkil etmektedir. 

وكُمُ غُرُورًا وَلكَِنْ ... رَفَعَ الآلُ شَخْصَهُم والضَّحاءُ     لَمْ يغَرُ 

“Onlar üzerinize aniden çullanmadılar hile ile, aksine gördünüz serap ve kuşluk sonrası size 

doğru kendilerini yükseltircesine geldiklerini.” (Hâris b. Hillize, 1415, s. 89) 



1295 Tahsin YILDIRIM 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

Şair, yukarıdaki beyitte ( ْوكُمُ/شَخْصَهُم يغَرُ   ifadesinde aşağıda belirtildiği gibi muhatap (لَمْ 

zamirinden gâip zamirine geçiş yaparak iltifât üslûbunu kullanmıştır. 

Şair, beyitte önce  ْوكُمُ   لَم يغَرُ   ifadesinde yer alan ikinci şahıs ( ُكُم ) zamiriyle cemi’ muhataba 

yönelmekte, ardından   شَخْصَهُمkelimesinde geçen üçüncü şahıs  ( ْهُم) zamiriyle gâip cemi’ye 

geçmektedir. Böylelikle söyleyiş içinde ikinci şahıstan üçüncü şahsa geçiş gerçekleşmekte ve bu 

üslup değişikliği iltifât sanatının karakteristik bir örneğini oluşturmaktadır.  Bu beyit, iltifât 

sanatının dolaylı anlatım ve benzetme yoluyla gerçeği ortaya çıkarma, uyarıda bulunma ve dikkati 

çekme gibi amaçlarını başarıyla örneklendirmektedir. 

3.2. Gâipten Muhataba Geçiş 

Ebû Hilâl b. Muhassin el-Askerî Kitabü's-Sınâateyn adını verdiği eserinde zamirle yapılan 

iltifâtın uyarma, sitem, alay veya şikâyet gibi çeşitli amaçlarla kullanılabileceğini ifade etmektedir. 

İletilmek istenen mesajın içeriği ve bağlamı, iltifâtın kullanım amacını belirlemektedir. İltifât, 

metnin etkisini artırmak ve okuyucunun/dinleyicinin ilgisini çekmeyi amaçlayan edebî bir üslup 

olarak ortaya çıkabilir. Hâris b. Hillize’nin muallakasında geçen aşağıdaki beyitinde gâip 

zamirinden muhataba yöneliş görülmekte, böylece iltifât üslubu uygulanmaktadır. 

  إِذْ تمََن ونَهُمْ غُرُورًا فسََاقتَْـ ... ـهُمْ إلِيَكُمْ أمًْنيِ ةٌ أشَْرَاءٌ 

“Hani onlarla savaşmayı istemiştiniz aldanarak, ama bu kibirli arzunuz onları üstünüze sevk 

etmişti.” (Hâris b. Hillize, 1415, s. 72) 

Yukarıdaki beyitte şair, ( إليكم  فساقتهم/  /تمنونهم ) ifadesinde gâip zamirinden muhatap zamirine 

aşağıda belirtildiği şekilde geçiş yapmıştır: 

Beyitte önce  ْفسََاقتَْهُم ifadesinde yer alan üçüncü şahıs cemi’  ( ْهُم)  zamirini kullanılarak gâipten 

söz edilmekte, ardından  ْإِلَيْكُم ifadesinde geçen ikinci şahıs cemi’ ( ْكُم)  zamiriyle doğrudan muhataba 

geçilmektedir. 

Yeni meydana gelen bir durumu anlatmak için gâip müfred zamirinden doğrudan muhataba 

yapılan geçiş, muhatabı azarlamak ve sitem etmek içindir(İbn Reşik, nasihat, muhatabı azarlamak, 

sitem ve rehberlik içeren metinlerde bu türden iltifâtın sıklıkla kullanıldığını ve metnin gücünü 

artırdığını belirtir. bkz. Kayrevânî, 1981, ss. 636-638). Muhatapların güçlerine güvenmeleri ve 

düşmanla savaşmaya kalkışmaları, dolayısıyla düşmanın isteklerine boyun eğmelerinden dolayı 

onlara sitem etmek için bu üslûba başvurulmuştur. Yukarıda belirtilen ikinci beyitte (  ْلَم

وكُمُ/شَخْصَهُمْ   ifadesiyle de şair, ilk beyitteki iltifâtın aksine aynı amaçla muhatap zamirinden gâip (يغَرُ 

zamirine geçiş yaparak iltifât yapmaktadır. Bu tarzda bir üslupla metnin algılanması ve anlaşılması 

teşvik edilmiş dinleyicinin/okuyucunun daha duyarlı ve etkileşimli olması sağlanmaya 

çalışılmıştır.  

Bu tür ani zamir değişiklikleri, azarlama, sitem veya uyarı amacı taşıyan ifadelerde yaygın 

olarak kullanılan edebî bir üslup olarak kullanılmıştır. Şair, burada muhatabın dikkatini celbetmek 

için önce genel bir hüküm verip ardından doğrudan muhataba dönerek onu hitabın içine çekmeye 

çalışmaktadır. 

3.3. Mütekellimden Muhataba Geçiş 

Mütekellimden muhataba geçiş yoluyla yapılan bu türden zamir iltifâtı genel olarak nasihat 

ve rehberlik, bir şeyi yapmaya teşvik, uyarı, tahsis, sitem gibi çeşitli amaçlarla kullanılmaktadır 

(Zemahşerî, Yasin Suresi 22. ayetini tefsir ederken (Beni yaratana niçin ibadet etmeyeyim! Ve siz 



İSLÂM ÖNCESİ ARAP ŞİİRİNDE İLTİFÂT ÜSLÛBU: MUALLAKÂT ÖRNEĞİ 1296 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

ona döndürüleceksiniz) mütekellimden muhataba geçişin nasihat ve öğütlerde daha etkileyici bir 

anlatım tarzı olduğunu belirtir. bkz. Zemahşerî, 1988, s. c. III, 319). Ayrıca sözün içtenliğini ve 

samimiyetini artırarak muhatabın duygusal tepkisini harekete geçirdiği de ifade edilmektedir (et-

Teftâzânî, t.y., ss. 130-136; Sekkakî, iltifâtın farklı amaçlarla kullanılabileceğini belirtirken, 

mütekellimden muhataba geçişin özellikle nasihat ve rehberlik gibi durumlarda etkili olduğunu 

vurgulamıştır. Tîbî, et-Tibyan fî ’ilmi “l-me’ânî ve’l-bedî' ve’l-beyân isimli eserinde bu tür iltifâtın, 

muhatabı etkilemek ve ona bir mesajı daha güçlü bir şekilde iletmek için kullanıldığını ifade 

etmiştir. Taftezânî ise el-Mutavvel'inde mütekellimden muhataba geçişin, sözün içtenliğini ve 

samimiyetini artırarak muhatabın duygusal tepkisini harekete geçirdiğini belirtmiştir. bkz. 

Sekkâkî, 1407/1987, ss. 199-205; Tîbî, 2011, ss. 284-288). 

Tarafe b. el-Abd'in aşağıdaki beyti bu türden iltifât üslûbuna bir örnektir: 

 الْمُمَدَّدِ  الطَّرْفِ  هَذاَكَ  أهَْلُ  وَلَا ...  ينُْكِرُوننَِي  لَا  غُبْرَاءَ  بنَِي رَأيَْتُ 

ئمِِي أيَُّهَذاَ ألََا   مُخْلِدِي أنَْتَ  هَلْ  اللَّذَّاتِ، أشَْهَدَ  وَأنَْ ...  الْوَغَى أحَْضُرَ  اللاَّ

“Gördüm Beni Gubraî’yi, ne beni inkâr eder, ne de yadsırlar o geniş sınırların sakinleri. 

Ey beni kınayan, gel geleneği yakından izle, şahit ol zevklere, ey ölümsüzlük düşkünü!” 

(Tarafe b. el-Abd, 2002, s. 25) 

Şair, aşağıda ifade edildiği şekilde beyitler arasında mütekellimden muhataba geçişle iltifât 

üslûbunu kullanmıştır: 

 Şair, beyitlerde önce  ُرَأيَْت fiilindeki birinci şahıs mütekellim ( ُت)  zamiriyle kendisini öne 

çıkarmakta, ardından  ئمِِي أيَُّهَذاَ ألََا اللاَّ  ifadesindeki nidâ edatı ile doğrudan muhataba yönelerek ikinci 

şahsa geçmektedir. Böylelikle mütekellimden hitaba yönelim sağlanmakta ve bu söyleyiş 

değişikliği, iltifât sanatının belirgin bir örneğini teşkil etmektedir. 

Şair, iltifât üslûbunun kattığı anlamla sitemkâr bir tavır sergileyerek, akrabaları ve ailesi onu 

terk etse dahi, kendisine yaptığı iyilikleri unutmayacak kimselerin varlığına dikkat çekmektedir. 

Bu iyilikler sayesinde zenginlerin dostluğunu kazanan şair, karşısındaki muhataba yönelerek, zevk 

ve sefahate düşkünlüğün ölümden kaçış olmadığını sorgulayıcı bir ifadeyle belirtmiştir. 

Tarafe başka bir beyitinde mütekellimden muhataba geçerek kullandığı iltifât üslûbu ile 

duygusal yoğunluğunu ve beklentisini aşağıdaki şekilde ifade etmiştir: 

  فإن مُتُّ فانعِنيني بما أنا أهْلهُُ ... وشُق ي عليَّ الجَيْبَ يا ابنَةَ مَعْبَدِ 

“Ölürsem ey Mabed'in kızı, yak ağıdımı bana yakışır şekilde ve üstünü başını parçala yırt 

benim için.” (Tarafe b. el-Abd, 2002, s. 29) 

Bu beyitteki iltifât üslûbunu şu şekilde açıklayabiliriz: 

Şair, " ُّمُت  (تُ ) ifadesiyle kendi ölümünden bahsederken birinci şahıs (eğer ölürsem) "فإن 

zamirini kullanmıştır. Beyitin devamında ise "فانعِنيني" (ağıdımı yak), " َشُق ي عليَّ الجَيْب" (benim için 

üstünü başını yırt) ve " ِيا ابنَةَ مَعْبَد" (Ey Mabed'in kızı) ifadeleriyle muhataba, yani Mabed'in kızına 

hitap etmektedir. 

İltifât sanatının yardımıyla sitemini dile getiren şair, aslında muhatabın dikkatini çekmeyi 

ve mesajının etkili bir şekilde iletilmesini amaçlamaktadır. 



1297 Tahsin YILDIRIM 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

3.4. Muhataptan Mütekellime Geçiş 

Bu tür iltifât türünde şair, mısrada geliştirdiği anlam akışına bağlı olarak ikinci şahıstan 

birinci şahsa yönelmektedir. Lebîd b. Rebîa (ö. 41/660)’nın muallakasındaki şu beyit bu duruma 

örnek gösterilebilir : 

  فاقْنَعْ بما قسََمَ المليكُ فإن مَا ... قسََمَ الخَلائقَ بينَنا عَلاَّمُها

“Öyleyse kanaat et ey düşman Mülk Sahibi'nin paylaştırdığına, tüm mizaçları aramızda 

bölüştüren en iyi bilendir O.” (Lebîd b. Rabîʿa, 1425/2004, s. 116) 

İltifât, beyitte önce  ْفَاقْنَع ifadesinde muhatap müfrede ( َأنت) yönelişle başlamakta, ardından 

   .geçilerek gerçekleşmektedir (نا) kelimesinde birinci çoğul şahsa  بيَْنَنَا

Şair, hasmını küçümsemek için kullandığı müfret muhatap üslûbundan, kendilerini 

mükemmel ve yüce kılarak dinleyicilere kabilesinin gururunu ima etmek için mütekellim cemi’ye 

geçiş yapmıştır. Buradaki amaç, dinleyicilere soyunun üstünlüğünü vurgulayarak düşmanlarının 

kendilerine verilen paya razı olmaları gerektiğini belirtmektir. 

Amr b. Külsûm (ö. 584)’un muallakasının aşağıdaki beyitinde de benzer şekilde muhatap 

zamirinden  cemi’ mütekellim geçiş yapılarak iltifât üslûbu kullanılmıştır:  

  ألََا هبُ ي بصحنكِِ فاصبحينا ... وَلَا تبُْقِي خُمُورَ الأنَْدرَِينا

“Sâki getir de bize ayaklı kadehini sabah şarabımızı içelim, getir ne varsa tadına bakalım 

Enderin şaraplarından.” (eş-Şeybânî, 2001, s. 307) 

Bu beyitte şair, önce muhataba (kadeh sunan kişiye)  ِِألََا هبُ ي بصحنك hitap ederken  ِك muhataba 

müfred zamirini kullanmış ardından فاصبحينا ifadesiyle de   نا "bize" diyerek mütekellim cemi’ 

zamirine geçiş yapmıştır. 

3.5. Gâipten Mütekellime Geçiş 

Gâipten mütekellime yöneliş, iltifâtın bütün çeşitlerinde olduğu üzere, şiirde ifadenin 

etkisini artırmak ve anlamı keskinleştirmek için tercih edilmiştir. Bu yönelme Zemahşerî, Sekkâkî 

ve diğer belagat âlimleri tarafından cömertlik, cesaret, övünme ve yüceltme gibi temaların 

işlenmesinde etkili bir araç olarak değerlendirilmiştir (Batur, 2024b; Ebû Hilâl el-Askerî, 1984, s. 

440; Sekkâkî, 1407/1987, ss. 153-154; Zemahşerî, 1988, s. c. II, s. 529).  

Amr b. Külsûm'un aşağıdaki beyti bu türden bir zamir iltifâtına örnektir: 

 وَعَت ابًا وَكُلْثوُمًا جَميعًا ... بِهِمْ نِلْنَا ترَُاثَ الأكَْرَمِينَا 

  فَصَالوُا صَوْلةًَ فيمَنْ يَليهِمْ ... وَصُلْنَا صَوْلَةً فيمَنْ يَلينا

“Attâb ve Külsûm'un da vârisiyim, konduk biz bunlar sayesinde bütün şerefli kimselerin 

miraslarına.” (eş-Şeybânî, 2001, s. 331) 

“Saldırıya geçti onlar kendi kanatlarından, biz de kendi kanadımızdan.” (eş-Şeybânî, 2001, 

s. 335) 

Şair, her iki beyitte de gâipten mütekellime yönelişle iltifât sanatını kullanmaktadır. İlk 

örnekte  ْبِهِم kelimesinde üçüncü şahıs çoğul zamiriyle başkalarına işaret edilmekte, hemen ardından 

gelen نِلْنَا fiilinde birinci çoğul şahsa geçilerek söyleyişe dâhil olunmaktadır. Böylece şerefli ataların 

mirasının intikali, hem dışarıdan anlatılan bir hakikat hem de bizzat tecrübe edilen bir kazanım 



İSLÂM ÖNCESİ ARAP ŞİİRİNDE İLTİFÂT ÜSLÛBU: MUALLAKÂT ÖRNEĞİ 1298 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

şeklinde ifade edilmektedir. İkinci beyitte ise önce يَلِيهِمْ   فيِمَنْ   صَوْلَةً   فَصَالوُا  kısmında üçüncü çoğul 

şahıs (هم) zamiriyle onların saldırısından söz edilirken, ardından يَلِينَا  فيِمَنْ   صَوْلَةً   وَصُلْنَا  bölümünde 

birinci çoğul  (نا) zamiriyle doğrudan konuşanın eylemi anlatılmaktadır. Böylelikle dışarıdan 

gözlenen bir hareket, şairin kendi tecrübesine bağlanmakta ve ifadenin etkisi artmaktadır.  

Şair, bu üslûbu kabilesinin zaferleriyle gurur duyduğunu ifade etmek için kullanmıştır. 

Çünkü onlar, Attâb ve Külsûm'un şanını miras almış ve bu sayede seçkinlerin mirasına 

ulaşmışlardır. İkinci beyitteki gâip zamirinden mütekellim zamirine geçiş ise, savaşta gösterdikleri 

cesaret ve yiğitliği ifade etmek için kullanılmıştır. Düşmanlarına kahramanca saldırmış ve sonuç 

olarak zafere ulaşarak ganimetler elde etmişlerdir. 

Tarafe aşağıdaki beyitinde başlangıçta gâip zamiri ile bir durumu betimlerken, ardından 

birinci mütekellim zamirine yönelerek söylemin akışını değiştirerek muhatabın ilgisini çeker: 

  عَلَى مِثْلِهَا أمَْضِي إِذاَ قاَلَ صَاحِبيِ ... ألََا ليَْتنَِي أفَْدِيكَ مِنْهَا وَأفَْتدَِي

 “İşte ben böyle bir devenin üzerinde sürdürürüm yolculuğumu, arkadaşım (çöldeki 

yolculuğun zorluklarından bıkıp da) “Keşke kurtarabilsem bundan seni de kendimi de.” dedi. 

(Tarafe b. el-Abd, 2002, s. 23) 

Beyitin ikinci kısmında إذا قالَ صاحبي (Arkadaşım dedi.) ifadesinde قال (dedi) fiili, gâip müfred 

 sîgasıyla gelmiştir. Bu noktada anlatım değişerek üçüncü şahıs üzerinden başka birinin  (مستتر هو)

sözlerine yer verilmiştir.  

Beyitin başında geçen  َصَاحِبِي  قَالَ   إِذا  ifadesindeki  َقَال fiili, mâzî sîgasında üçüncü tekil erkek 

şahıs kipinde gelmiştir. Burada fail zamiri gizli olup هو şeklinde takdir edilmektedir. Dolayısıyla 

fiil, konuşan kişiyi değil, ondan bağımsız olarak üçüncü şahsı —“arkadaşımı”— ifade etmektedir. 

Bu kullanım, beyitteki söyleyişin ilk aşamada gâip şahıs üzerine kurulmasını sağlamaktadır. 

Ardından gelen  َأفَْدِيك fiilinde açık muhatap zamiri  َك yer almakta ve söz doğrudan karşıya 

yöneltilmektedir. Sonraki  َفْتدَِيأ  fiilinde ise gizli mütekellim zamiri أنا bulunmaktadır ve bu da 

söyleyişi birinci şahsa taşımaktadır. Böylelikle beyitte sırasıyla gâip, muhatap ve mütekellim 

zamirleri kullanılarak üç ayrı yönelim gerçekleşmektedir. Bu ardışık geçişler, iltifât sanatının 

belirgin bir örneğini ortaya koymakta; söyleyişin önce dış gözlemden hareketle kurulup daha sonra 

muhataba yöneltilmesini, nihayetinde ise şairin kendisini merkeze yerleştirmesini sağlamaktadır. 

Bu çok katmanlı yapı, beyitin hem ifade gücünü artırmakta hem de anlam derinliğini 

zenginleştirmektedir. 

3.6.  Mütekellimden Gaibe Geçiş 

İltifât, söyleyişi tekdüzelikten uzaklaştırarak ifadeye dinamizm ve etki kazandıran bir üslûp 

özelliğidir. Sözlü kültür ortamında dikkatin dağılma ihtimali yüksek olduğundan, bu anlatım tarzı 

dinleyicinin ilgisini sürekli kılmakta ve sözün duygusal tesirini artırarak muhatabın ifadeye 

yoğunlaşmasına imkân vermektedir. (Batur, 2024b, ss. 80-82; Sekkâkî, 1407/1987, ss. 199-205; 

Yüksel, 2010, ss. 79-80).  

Şair, kendi duygularını veya düşüncelerini ifade etmek yerine genel bir gözlem yaparak 

nesnel bir anlatım sunmak isteyebilir. Bu durumda, mütekellimden gaibe geçiş yapılarak anlatım 

daha tarafsız hale getirebilir. 



1299 Tahsin YILDIRIM 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

Züheyr  b. Ebû Sülmâ’nın (ö. 609) aşağıdaki beyti mütekellim zamirinden gâip zamirine 

geçiş ile yapılan iltifât üslûbuna bir örnektir: 

 سَئمِْتُ تكََاليفَ الْحَياةِ وَمَنْ يعشْ ... ثمََانِينَ حَوْلًا لَا أبَا لكََ يسَْأمَِ 

“Usandım hayatın yükünden, gamından, seksen yıl yaşayan da — bil ki — usanır sonunda.”  

(ez-Zevzenî, 1423/2002, s. 148) 

Beyitte  ُسَئمِْت fiilinde yer alan  ُت birinci şahıs (mütekellim) zamirini göstermektedir. Ardından 

gelen  ْيعَِشْ   وَمَن  ifadesinde ise fiilin faili gizli üçüncü şahıs (هو) olarak takdir edilmektedir. Böylece 

anlatım, önce birinci şahıs üzerinden kurulmakta, hemen sonrasında üçüncü şahsa yönelerek iltifât 

sanatının tipik bir örneği ortaya çıkmaktadır. 

Şair, beyitin başında kendisini öne çıkararak mütekellim müfred zamiriyle “Hayatın 

yüklerinden bıktım” ifadesini kullanmakta, ardından “kim yaşarsa” sözleriyle gâip kipine 

yönelmektedir. İlk kısımda uzun bir ömür sürdüğünü ve bu süreçte onu yoran olaylarla 

karşılaştığını dile getiren şair, ikinci kısımda şahıs değiştirerek anlatımı genelleştirmekte ve 

muhatabın da bu durumu paylaşabileceğini ima etmektedir. Böylece kişisel tecrübeden hareketle 

ortak bir insani hâle işaret edilmiş olmaktadır. Zamirler arasındaki bu geçiş, iltifât sanatının 

işlevsel bir örneğini oluşturmakta; söyleyişi canlı kılarak dinleyicinin ilgisini yenilemekte, sözün 

tesirini artırmaktadır. 

Tarafe b. el-Abd’ın aşağıdaki beyitinde de benzer şekilde önce kişisel bir durum anlatılırken 

daha sonra bu durumun toplumda nasıl karşılık bulduğu gösterilerek okuyucu/dinleyici için daha 

etkileyici bir anlatım sağlanmıştır. 

دِ     فأصْبَحتُ ذا مال  كثيرِ وزَارَني ... بنَوُنَ كِرامٌ سَادةٌَ لِمُسَوَّ

“Çok malım olurdu o zaman ve efendi oğlu efendiler, asilzadeler ziyaretime gelirdi.” (Tarafe 

b. el-Abd, 2002, s. 27) 

Burada zamir geçişi yapılarak benden (mütekellim) onlara (gâip, üçüncü şahıslara) yönelim 

gerçekleşmiştir. 

Beyitte şair, önce  ُكثيرُ ُُمالُ ُُذاُُفأصبحت  ifadesinde yer alan mütekellim müfred (  zamirini (تُ 

kullanarak kendisinden söz etmektedir. Ardından رامُ ُُبنَونُُوزارَني دُ ُُسادَة ُُُك  سَوَّ ل م   (Efendi oğlu efendiler, 

asilzadeler ziyaretime gelirdi) kısmında ise fiil gâip sîgasıyla çekilmiş ve anlatım üçüncü şahıslara 

yönelmiştir. Buradaki fail, gizli çoğul zamir هم’dur; bunun kimlere işaret ettiği ise بنَون 

kelimesindeki çoğul eki و’dan anlaşılmaktadır. Böylece “Beni ziyarete gelirlerdi” ifadesiyle şair 

artık üçüncü şahısları merkeze almış, yalnızca “ben” merkezli bir söyleyiş yerine toplumsal 

çevreyi de dahil ederek ifadenin tekdüzeliğini kırmış ve söyleyişe hareketlilik kazandırmıştır. 

4. Mekânın İltifâtı 

İslâm öncesi Arap şiirinde iltifât sadece zamirler ve fiil kipleri arasında değil, aynı zamanda 

zaman ve mekân unsurlarında da kendini göstermiştir (İ. Kuteybe, 1985, s. 33). Şairler, şiirlerinde 

anlattıkları olayların veya duyguların etkisini artırmak için zaman ve mekân algısını değiştirerek 

iltifât yapabilirler. Örneğin belirli bir mekândan bahsedilirken hiç beklenmedik bir anda başka bir 

mekâna atıfta bulunulabilir.  

Mekân iltifâtı, özellikle çöl yaşamının zorluklarını ve bedevi kültürünün değerlerini yansıtan 

şiirlerde sıkça görülmektedir. Şairler, çölde geçen uzun yolculukları, savaşları, aşkları veya 



İSLÂM ÖNCESİ ARAP ŞİİRİNDE İLTİFÂT ÜSLÛBU: MUALLAKÂT ÖRNEĞİ 1300 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

kayıpları anlatırken, zaman ve mekân algısını değiştirerek okuyucunun duygusal olarak metne 

daha çok bağlanmasını sağlarlar  (Abdülhadioğlu, 2018, ss. 999-1002). Bu türden iltifâtlar, aynı 

zamanda şairin hayal gücünün ve özgünlüğünün bir göstergesi olarak da kabul edilmektedir. 

Aşağıda, Muallakât şairlerinin şiirlerinden mekânın iltifâtına dair örnekler sunulmaktadır: 

İmruülkays muallakasındaki aşağıdaki beyitte anlattığı olay ve duyguların etkisini artırmak, 

mekân algısını değiştirmek için belirli bir mekândan bahsederken beklenmedik bir anda başka bir 

mekâna atıfta bulunmuştur. 

  على قطََن  بالشَّيْمِ أيْمَنُ صَوْبِهِ ... وأيْسَرُهُ على الس تارِ فيََذبْلُِ     

“Beklediğimizde bulutun bir ucu sağda Katan tepesindeydi, diğer ucu solda yaslanıyordu 

Sitar ve Yezbul dağlarına.” (İmruülkays, 1425/2004, s. 65) 

Şair iltifât sanatını kullanarak çöl yaşamının zorluklarını ve bedevi kültürünün değerlerini 

yansıtmaya çalışmıştır. Ayrıca hayal gücünün sınırlarını zorlayarak Katan tepesi, Sitar ve Yezbul 

dağları ile mekânı genişleterek dinleyicinin zihninde çöl manzarasını canlandırmaya çalışmıştır. 

Tarafe b. el-Abd’in aşağıdaki beyti, Arap şiirinde mekânın iltifâtı bağlamında dikkat çekici 

bir örnek sunmaktadır. İltifât üslûbu, genellikle zamir değişiklikleri ve anlatım kaymalarını ifade 

etse de burada mekânın anlatım içinde dönüşüme uğraması açısından ele alınabilir. 

ة أغْيَدِ  ِ الأسِرَّ  ترََبَّعتَِ القفُ ينِ في الشَّولِ ترَتعَي ... حَدائقَِ مَولي 

   “Mesken tuttu sütü az develerle birlikte vadi kenarlarını, otlandı yeşil bol yağmur almış 

otlaklarda.” (Tarafe b. el-Abd, 2002, s. 21) 

Şairin kullandığı “ ِالقفُ ين” ve “حدائق" gibi kelimeler dinleyicinin zihninde kuraklık ile bolluk 

arasında iki ayrı mekân görüntüsü oluşturmaktadır. Beyitte, önce vadi kenarları, kum tepeleri 

tasvir edilmiş ardından bahçeler, otlaklar ile daha bereketli bir alana geçiş yapılmıştır. Şair sadece 

bir yerden bahsetmekle kalmamış çöl yaşamının geçici güzelliklerini, yağmur sonrası ortaya çıkan 

bereketli otlakları da betimlemiştir.  

Tarafe b. el-Abd iltifât üslûbu ile sıradan bir çöl tasviri yapmak yerine sütü az develerin 

hareketliliğiyle mekâna canlılık kazandırmaktadır. Develerin otladığı iki farklı mekândan 

bahsederek çölü sessiz ve kurak olmaktan çıkarmıştır. Böylece çölü dinleyicinin zihninde hayat 

kazanan bir yer haline gelmesini sağlamıştır. 

Züheyr b. Ebû Sülma’nın aşağıdaki beyti de mekânın iltifâtı bağlamında çöl yaşamının 

değişkenliğini ve bellekle mekân arasındaki ilişkiyi güçlü bir şekilde zihinde canlandırmaktadır. 

قْمَتيَنِ كأن ها ... مراجيعُ وشْم  في نوَاشِرِ مِعْصَمِ     وَداَرٌ لهََا بالر 

“Basra' daki Rakme obalarında da haneleri var Medine' de de şimdi hepsi bilek içine 

nakşedilmiş silik dövmeler gibi yeniden.” (ez-Zevzenî, 1423/2002, s. 133) 

Şair, beyitte önce  ِقْمَتيَن  ile başlayıp ardından Medine’yi zikrederek (iki Rakme obası) الرَّ

coğrafî bir genişleme sağlamaktadır. Bu geçiş, yalnızca yer adlarının değişimi değil, aynı zamanda 

hatıralar aracılığıyla zamansal bir dönüşümün ve zihinsel imgelerin aktarımıdır. Böylece 

okuyucunun hayal dünyasında farklı mekânlar arasında gidip gelen canlı bir tasvir oluşmaktadır. 

Bunun yanında beyitteki  ِقْمَتيَن  ifadesi tesniye (ikillik) yapısındayken, ardından gelen Medine الرَّ

müfret bir isimdir. Dolayısıyla ikiliden müfrede geçiş söz konusudur ki bu da belâgatte iltifât 



1301 Tahsin YILDIRIM 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

kapsamında değerlendirilir. Böyle bir kullanım hem ifadenin tekdüzeliğini kırmakta hem de estetik 

derinliği artırmaktadır. Sonuçta beyitte hem mekân hem de sîga bakımından gerçekleşen bu çift 

yönlü iltifât, Züheyr’in söyleyişine anlam ve biçim düzeyinde hareket kazandıran ince bir belâgat 

sanatıdır. 

Lebîd b. Rebîa’nın aşağıdaki beyti, mekânın iltifâtı bağlamında zamanın yıpratıcı etkisini, 

çöl coğrafyasındaki değişimi ve hatıraların silinmesini ifade eder.ُ 

يَار مَحَلُّهَا فمَُقَامُهَا ... بمِِنىً تأَبََّد غَوْلهَُا فَرِجَامُها   عَفتَِ الد ِ

“Ne evlerden eser kalmış ne otağlardan şimdi Minâ’da, Gavl platosu ve Ricam tepeleri 

ıpıssız ve tenha.” (Lebîd b. Rebîa, 1425/2004, s. 106) 

Şair önce hac menâsikinin icra edildiği kutsal bölge olan “ ًمِنى” (Minâ)’dan söz eder. 

Ardından anlatım, Mekke yakınlarında bir plato olan “غَوْلهُا” (Gavl) ve yine aynı çevrede yer alan 

tepeler anlamındaki “رِجَامُها” (Ricâm) adlarının zikredilmesiyle daha tenha ve ıssız mekânlara 

yönelir. Bu coğrafî adların bir arada kullanılması, Câhiliye şiirinde sıkça rastlanan yer isimleri 

üzerinden hatıraları canlandırma geleneğinin bir yansımasıdır. Minâ’nın kalabalık ve kutsal 

atmosferinden Gavl ve Ricâm’ın sessiz ve çorak görünümlerine geçiş, beyitte bir tür iltifât etkisi 

oluşturarak hem anlatıdaki hareketliliği artırır hem de dinleyicinin zihninde canlı bir tasvir 

meydana getirir (Minâ, Gavl platosu ve Ricam tepelerinin daha detaylı coğrafî konumu için bkz. 

el-Hamevî, 1977, C. V, s. 542; C. III, s. 146). 

Hâris b. Hillîze, aşağıdaki beyitinde mekânın iltifâtı açısından, coğrafi çeşitliliği ve 

hatıraların mekânla olan bağını vurgulamaktadır. Şair, bir dizi mekân ismini sıralayarak anılarını 

özlemini ve göçebe yaşamın izlerini betimlemiştir. 

   فَرياضُ القطَا فَأوَدِيَةُ الشُّرْ ... ببُِ فَالشُّعْبتَاَنِ فَالأبَْلاءُ 

“Şurbub'un vadilerini nasıl unutabilirim, Şu'betân, Eblâ tepeciklerini, Katâ bostanlarını.” 

(ez-Zevzenî, 1423/2002, s. 269) 

Şair önce Mekke civarında yer alan yeşil ve bereketli “ القطا  رياض ” Katâ bostanlarından söz 

eder. Ardından anlatım, aynı bölgede bulunan geniş “ الشربب  أودية ” Şurbub vadilerine yönelir. Daha 

sonra yine Mekke yakınlarında yüksek tepeleri ifade eden “الشعبتان” ve “الأبلاء” (Şuʿbetân ve Eblâ 

tepeleri) zikredilir. Bu yer adlarının peş peşe kullanılması, Câhiliye şiirinde sıkça rastlanan coğrafî 

unsurlar aracılığıyla hatıraların canlandırılması geleneğinin bir yansımasıdır. Katâ’nın canlı 

manzarasından Şurbub vadilerinin geniş ufuklarına, oradan da Şuʿbetân ve Eblâ’nın yüksek 

görünümlerine geçiş, beyitte bir iltifât etkisi oluşturarak hem anlatımı hareketlendirmekte hem de 

dinleyicinin zihninde güçlü bir tasvir meydana getirmektedir (Şu'betân, Eblâ tepeciklerini, Katâ 

bostanları ile ilgili bilgi için bkz. el-Hamevî, 1977, C. IV, s. 687; C. II, s. 693). 

Amr b. Külsûm’ün bu beyti de mekânın iltifâtı açısından anlatımda ani geçişler ve coğrafi 

çeşitliliğin kullanımıyla öne çıkan bir örnektir. Şair, farklı şehirlerde içtiği şarap kadehlerini 

zikrederek hem keyif ve eğlenceyi hem de hatıraların mekânlarla ilişkilendirilişini ortaya 

koymaktadır. 

  وِكَأس  قَدْ شَرِبْتُ بِبعَْلبَكَ   ... وَأخُْرَى فِي دِمَشْقَ وَقَاصِرِينا

“Bil ki Ba’lebek'te nice kadehler içti bu dostun ve Şam' da Kasirîn' de daha nicelerini.” (ez-

Zevzenî, 1423/2002, s. 216)     



İSLÂM ÖNCESİ ARAP ŞİİRİNDE İLTİFÂT ÜSLÛBU: MUALLAKÂT ÖRNEĞİ 1302 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

Beyitte Ba’lebek, Şam ve Kâsirîn gibi birbirinden uzak ve farklı özelliklere sahip üç şehirden 

bahsedilerek şairin geçmişte yaşadığı farklı zaman dilimlerine ve mekânlara aynı anda gönderme 

yapılmaktadı  (el-Hamevî, 1977, C.II, s. 64; C. I, s. 203,  C. IV, s. 298). Bu ani mekân geçişleri, 

iltifât sanatındaki beklenmedik yön ve odak değişimini çağrıştırmaktadır. Şair sabit bir noktada 

kalmamış okuyucuyu farklı mekânlara götürerek anlatımı daha dinamik ve canlı hâle getirmiştir. 

Cahiliye şiirindeki bu mekân değişimleri çoğu zaman göçebe yaşam tarzının bir yansımasıdır. Şair, 

bir yolcunun ya da bir kabilenin sürekli yer değiştirdiğini ima etmektedir. Bu anlatım üslûbuyla 

dinleyicinin zihninde daha geniş bir coğrafyanın canlanması sağlanmıştır. 

Amr b. Külsûm’ün bu beyti, mekânın iltifâtı açısından, ani coğrafi geçişlerle anlatımı 

zenginleştiren bir biçim ortaya koymuştur. Şair içtiği kadehleri hatırlatarak sadece kişisel 

hatıralarının yanında o dönemin sosyal hayatını ve mekânların kültürel önemine de vurgu 

yapmıştır. İltifât sanatındaki beklenmedik yön değişiklikleri sayesinde bu beyitte de anlatım bir 

anda farklı şehirlere kayarak okuyucu sürükleyici bir yolculuğa çıkarılmaktadır. 

Sonuç 

İslâm öncesi Arap şiirinde iltifât, yalnızca dilin şekilsel güzelliğini artırmakla kalmamış; 

aynı zamanda şairlerin derin duygularını, düşünce zenginliklerini ve estetik anlayışlarını etkili bir 

biçimde yansıtmalarına imkân vermiştir. Şairler bu üslûbu kullanarak mısralarına hareket ve 

canlılık kazandırmış, anlamı derinleştirerek dinleyicilerin zihninde ve kalbinde kalıcı etkiler 

bırakmışlardır. Bu sanat aracılığıyla Arap dilinin belâgat kudreti daha görünür hâle gelmiş, 

şairlerin duygu ve düşüncelerini güçlü bir şekilde aktarmaları mümkün olmuştur. 

Özellikle sözlü edebiyatın hâkim olduğu muallakât şairleri, iltifât sanatını kullanarak 

şiirlerini tekdüzelikten kurtarmış ve anlatımlarına çok boyutlu bir derinlik kazandırmışlardır. Fiil, 

zamir, sayı ve mekân gibi iltifât türleri arasında yapılan geçişlerle şiirlerin estetik değerini artırarak 

şiirlerine derinlik, hareketlilik ve anlam yoğunluğu sağlamışlardır. Dolayısıyla, bu dilsel 

incelikler, yalnızca şairlerin Arapçaya ve belagat sanatına hâkimiyetlerini göstermekle kalmamış; 

aynı zamanda, şiirlerin anlam katmanlarının çeşitliliğini de gözler önüne sermiştir.   

Bunun yanı sıra, iltifât yalnızca bir sözlü süsleme aracı değil, Cahiliye dönemi Arap şiirinin 

estetik kimliğini şekillendiren temel unsurlardan birisi olarak kabul edilir. Nitekim iltifât sanatı, 

birey ve toplum, gerçeklik ve hayal, zaman ve mekân gibi kavramlar arasındaki geçişleri 

güçlendirerek şiirlere çok katmanlı edebî bir yapı kazandırmıştır. Böylece, bu üslûp, şairlere 

toplumsal ve bireysel kimliklerini, dünya görüşlerini ve içsel çatışmalarını yansıtma fırsatı 

sunmuştur. Bir başka deyişle, şiirin sadece bireysel bir anlatım aracı olmanın ötesinde, toplumsal 

belleği şekillendiren bir unsur olması, iltifât gibi dilsel sanatların etkisini artırmış ve onu güçlü bir 

iletişim aracı hâline getirmiştir. Bu nedenle, İslâm öncesi Arap toplumunda şiir, fuar ve 

panayırlarda önemli olayların aktarıldığı, toplumun ortak hafızasını inşa eden bir araç olarak işlev 

görmüştür.   

Bu çerçevede, iltifâtın psikolojik ve duygusal boyutu da edebî işlevinin ayrılmaz bir parçası 

olarak değerlendirilebilir. Zira şairlerin kullandığı bu üslûplar, dinleyicinin dikkatini sürekli canlı 

tutarak duygusal tepkileri harekete geçirmiş ve onların üzerinde şiirin etkisini artırmıştır. Bu 

yüzden, mekân betimlemeleri ve zıtlıklar arasındaki geçişler, dinleyicinin hem zihinsel hem de 

duygusal düzeyde meşgul olmasına neden olmuş, Arap şiirinin özündeki duygusal yoğunluğu 



1303 Tahsin YILDIRIM 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

belirginleştirmiştir. Özellikle, zaman ve mekân iltifâtları, şiirlerin çok boyutlu yapısını 

güçlendirmiştir.   

Ayrıca, iltifât sanatı, İslâm öncesi Arap şiirinin dilsel zenginliğini ve belagatını en iyi şekilde 

ortaya koyan bir anlatım aracıdır. Bu bağlamda, bu sanat sadece edebî bir teknik değil, aynı 

zamanda dönemin psikolojik, toplumsal ve kültürel boyutlarını anlamada büyük bir önem 

taşımaktadır. Başka bir deyişle, şairler iltifât sanatındaki ani değişimler sayesinde hem bireysel 

hem de toplumsal yapılarındaki hiyerarşileri yansıtma imkânı bulmuşlardır. Özellikle, Cahiliye 

dönemi Arap toplumunda “hitabın kutsallığı” kavramı, dinleyiciye doğrudan hitap edilmesi ile 

somutlaşarak şiirlerdeki iltifât geçişleriyle güçlü bir şekilde vurgulanmıştır.   

Bununla birlikte, iltifâtın etki boyutu da göz önünde bulundurulmalıdır. Çünkü şiir, sadece 

bir metin değil, aynı zamanda toplumsal bir olaydır. Örneğin, fiil ve zamir iltifâtları, şiirin sözlü 

icrasında dinleyicinin dikkatini çekmek ve anlatıya dramatik bir dinamizm katmak için 

kullanılmıştır. Böylece, şiir, sadece bir anlatı olmanın yanısıra aynı zamanda bir toplumsal 

etkileşim biçimi olarak işlev görmüştür. Nitekim, Tarafe b. el-Abd’ın “ ِق  Ayrılmadan) ”قفِي قبَْلَ التفََرُّ

önce dur.) dizesindeki kullanılan emir kipinin ardından “نخبرك” (haber verelim) müzâri kipinin 

kullanılmasıyla dinleyici şiirin içine çekilerek şiirin toplumsal bağlamını güçlendirmiştir.   

Aynı şekilde, mekân iltifâtı da Arap şiirinde önemli bir edebî bir araç olarak işlev görmüştür. 

Örneğin, çöl gibi somut bir mekân, ani mekânsal değişimlerle şairin ve dinleyicilerin duygu 

dünyasında soyut bir anlam kazanmıştır. Bu noktada, “الل وى  ,tasviri (kıvrımlı kum tepeleri) ”سِقطِ 

çölün sadece fiziksel bir alan olmanın ötesinde, şairin kimliğini ve varoluşunu simgeleyen bir 

metafora dönüşmüştür. Böyle bir kullanım, mekânın ontolojik dönüşümünü, şairin ve 

dinleyicilerin varlıkla olan ilişkisini derinleştirmiştir.   

Dolayısıyla, iltifât üslûbunun psikolojik boyutu, şairin içsel çatışmalarını ve yaşadığı 

ikilemleri dışa yansıtma imkânı sunmaktadır. Örneğin, Züheyr b. Ebû Sülmâ’nın ölüm tasvirindeki 

iltifât, ölümün bireysel bir trajedi olmaktan çıkıp evrensel bir gerçekliğe dönüşmesini 

simgelemiştir. Bunun sonucu olarak, bu tür geçişler, bireysel ve toplumsal deneyimlerin 

aktarılmasını sağlamış, şair hem kendisini hem de dinleyicisini aynı deneyim alanına çekmiştir.   

Bütün bunların ışığında, iltifât sanatı, İslâm öncesi Arap şiirinin belagatını ve dilsel 

zenginliğini ortaya koyan çok yönlü bir anlatım aracıdır. Bu yüzden, bu sanat, şiirlerin estetik 

değerini artırmakla kalmamış, aynı zamanda dönemin toplumsal ve kültürel yapısını da 

yansıtmıştır. Ayrıca, şairlerin bireysel ve toplumsal kimliklerini ifade etmelerine olanak tanımış 

ve Arap şiirine derinlik kazandırmıştır. Dolayısıyla, iltifâtın incelenmesi yalnızca edebî bir analiz 

değil, aynı zamanda Cahiliye dönemi Arap toplumunun kolektif bilincini anlamak açısından büyük 

bir öneme sahiptir. Bu bağlamda, iltifât sanatı, Arap şiirinin ruhunu anlamanın anahtarlarından biri 

olarak, gelecekteki çalışmalara yön verecek önemli bir kaynak oluşturmaktadır. 

Extended Abstract 

This article presents an extensive rhetorical and pragmatic investigation of the device of 

iltifāt (rhetorical shift), one of the most celebrated features of Arabic eloquence. While it has 

traditionally been explained within the sciences of maʿānī and badīʿ as shifts in person, tense, 

number, or spatial orientation, its significance extends beyond ornamentation. The present study 

argues that iltifāt represents a systematic strategy through which pre-Islamic poets shaped the 

texture of their verse, guided audience reception, and encoded the complexities of tribal identity 



İSLÂM ÖNCESİ ARAP ŞİİRİNDE İLTİFÂT ÜSLÛBU: MUALLAKÂT ÖRNEĞİ 1304 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

and cultural memory. By situating iltifāt within the foundational corpus of Arabic poetry—

particularly the Muʿallaqāt—the research highlights its literary, rhetorical, and communicative 

value in the earliest preserved Arabic verse. 

The central aim of this article is to identify, classify, and interpret the major forms of iltifāt 

in pre-Islamic poetry, with a special focus on the canonical odes of Imruʾ al-Qays, Ṭarafa b. al-

ʿAbd, Zuhayr b. Abī Sulmā, and ʿAmr b. Kulthūm. Although classical rhetorical handbooks 

provide typologies of iltifāt, modern scholarship has tended to restrict its study to Qurʾānic 

discourse or to treat it as a stylistic embellishment. As a result, its systematic role in the qasīda has 

been insufficiently explored. This gap in the field constitutes the research problem addressed: the 

absence of a comprehensive, functional analysis of iltifāt within the earliest corpus of Arabic 

poetry, a body of work that already demonstrates rhetorical strategies later appropriated in 

Qurʾānic exegesis and medieval literary theory. 

Methodologically, the study employs a qualitative, descriptive-analytical approach grounded 

in classical Arabic rhetoric, while integrating perspectives from modern pragmatics. The corpus is 

drawn from selected passages of the Muʿallaqāt, regarded as masterpieces of jāhilī verse. The study 

systematically utilises early and medieval commentaries, including those of al-Zawzani, Ibn al-

Anbārī, and al-Nahhās, and supplements these with insights from later scholars such as al-

Zamakhsharī. Each occurrence of iltifāt was identified and categorized into four subtypes: (1) verb 

shifts, (2) pronoun shifts, (3) numerical shifts, and (4) spatial shifts. Beyond their grammatical 

mechanisms, these shifts were analyzed for their pragmatic and rhetorical functions, particularly 

in oral performance. To enrich this framework, the study draws on modern theories of speech acts, 

implicature, and deixis, which illuminate how such shifts serve as deliberate strategies for guiding 

interpretation and sustaining audience engagement. 

The findings reveal that iltifāt is not incidental but a central organizing principle of pre-

Islamic poetic discourse. Verb shifts—such as the sudden transition from past narration to 

imperative or present tense—create immediacy, dramatize action, and collapse temporal distance. 

By moving directly from narration to command or description, the poet constructs a heightened 

sense of presence and invites the audience to participate emotionally. Pronoun shifts enrich the 

polyphonic quality of the qasīda, alternating between the first-person voice of the poet, the second-

person address to the beloved, tribe, or adversary, and the third-person stance of detached 

commentary. These transitions enable the poet to express emotion, engage in dialogue, and assume 

the role of a communal spokesman. Numerical shifts highlight the oscillation between 

individuality and collectivity, moving between singular, dual, and plural forms to mark changes in 

focus from intimate encounters to collective tribal experiences. Spatial shifts, finally, capture the 

expansiveness of desert life by moving between distant locales within the same passage, reflecting 

both the mobility of nomadic existence and the shifting psychological states of the poet. 

Functionally, these shifts serve three main purposes. First, they break the monotony of 

continuous narration and sustain audience attention, essential in oral performance. Second, they 

intensify emotional impact through abrupt contrasts and unexpected turns that dramatize scenes of 

love, war, and pride. Third, they encode cultural memory by reflecting the instability of desert 

existence, the fluidity of tribal identity, and the dynamic relationship between poet and audience. 

In this way, iltifāt emerges as a central rhetorical mechanism mediating between individual 

expression and communal representation. 



1305 Tahsin YILDIRIM 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

Engaging these results with rhetorical and pragmatic theories highlights their broader 

implications. Classical critics, notably al-Zamakhsharī, regarded iltifāt as both a mark of eloquence 

(faṣāḥa) and a sign of the Qurʾān’s inimitability (iʿjāz). Demonstrating its pre-Islamic cultivation 

situates the Qurʾānic use within a larger rhetorical continuum. From a pragmatic perspective, iltifāt 

functions as a manipulation of deixis and perspective, shaping interpretation and audience 

engagement. Frequently operating with devices such as parallelism, hyperbole, and ellipsis, it 

produces complex layers of meaning. For instance, pronoun shifts can be combined with imagery, 

amplifying emotional resonance. The article also situates the phenomenon within the socio-

cultural context of the jāhilī poet’s role. The qasīda poet was not only an individual artist but also 

a spokesman for his tribe, performing personal passion, collective pride, and moral wisdom. The 

multiplicity of voices created by iltifāt mirrors this multifaceted role. By dramatizing sudden 

changes in perspective, the poet could embody the identities of lover, warrior, and sage, fulfilling 

the expectations of an audience that demanded both artistry and communal representation. 

The study concludes that iltifāt in pre-Islamic poetry constitutes a multidimensional 

rhetorical strategy operating at grammatical, semantic, and performative levels. It is not a marginal 

embellishment but a central device of the qasīda, shaping its textual form and guiding its oral 

reception. By classifying its forms and interpreting their functions, the research establishes iltifāt 

as both an aesthetic technique and a cognitive strategy embedded in the cultural practices of pre-

Islamic Arabia. Its continuation in the Qurʾān and subsequent Arabic literature underscores its 

enduring significance for the Arab rhetorical heritage. 

In sum, the article fills a scholarly gap by offering a comprehensive framework for 

understanding the functions of iltifāt. By combining classical rhetorical theory with modern 

pragmatics, this device demonstrates how it shaped the richness of Arabic poetry and influenced 

the trajectory of the Arabic literary tradition. The study thus provides not only a reassessment of 

an essential rhetorical feature but also a deeper appreciation of the interaction between language, 

culture, and performance in pre-Islamic Arabia. 

 

Kaynakça 

Abdülhadioğlu, A. (2024). Klasikten Moderne: Arap Şiirinde Şiir-Mekân İlişkisi. Tarih Okulu 

Dergisi, 33, 997-1043. http://dx.doi.org/10.14225/Joh1203. 

Batur, İ. (2024). Zemahşerî’nin el-Keşşâf İsimli Eserinde Bir Üslûp Değişimi ve Şahıslar Arası 

Geçiş Olarak İltifât Sanatına Yaklaşımı. Van İlahiyat Dergisi, 12, 21, 72-89. 

https://doi.org/10.54893/vanid.1527401. 

Cürcânî, S. Ş. E. (1983). et-Taʿrîfât. Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

Diyâeddîn İ.E. E. F. Ḍ. N. B. M. b. M. (ty.). el-Meselü’s-sâʾir fî edebî’l-kâtib ve’ş-şâʿir. (thk. A. 

el-Havfî ve B. Tabâne). (C. 4). Dâru Nehḍati Mıṣr. 

Durmuş, İ. (2000). İltifât. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 22, 152-153. 

Ebû Hilâl el-ʿAskerî. (1984). es-Sınâʿateyn. el-Mektebetü’l-Unsuriyye  

Eliaçık, M. (2024). İltifât Sanatı Üzerine Bir İnceleme. The Journal of Academic Social Science, 

85 (85), 1-6. http://dx.doi.org/10.16992/ASOS.14507. 



İSLÂM ÖNCESİ ARAP ŞİİRİNDE İLTİFÂT ÜSLÛBU: MUALLAKÂT ÖRNEĞİ 1306 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

Ferrâ, E. Z. Y. B. Z. (1983). Meʿânî’l-Kur’ân. Âlemu’l-Kütüb.  

Hamevî, Y. (1977). Muʿcemü’l-büldân (C. II; C. IV). Beyrut: Dâr Sâdir. 

Hâtimî, E. A. (ty.).Hilyetü’l-muhâdara fî sınâʿati’ş-şiʿr. (C. 2). Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

İbn Manzûr, E. F. C. M. B. M. B. A. B. A. E. (1993). Lisânü’l-Arab. 3. (C. 15). Dâru’s-Sâdır. 

İbni Muʿtezz, A. B. M. B. C. (1990). el-Bedîʿ. Dâru’l-Cîl. 

İbrahim M., Ahmed H. Z., H. A. & Muhammed, A. N.  (2004). el-Muʿcemü’l-vasît. Mektebetü’ş-

Şurûku’d-Devliyye. 

İmruülkays, E. V. H. B. H. (2004). Divân-ı İmruülkays (2. bs). Dâru’l-Ma‘rife. 

Kayrevânî, İ. R. (1981). el-ʿUmde fî mehâsini’ş-şiʿr ve âdâbihî. (C. 2). Dâru’l-Kutubu’l-Ilmiyye. 

Kazvînî, C. M. B. A. (2003). el-İdâh fî ʿulûmi’l-belâga. Ed. M. A. Hafâcî. Dâru’l-Cîl. 

Kazvînî, C. M. B. A. (2019). Telhîsu’l-miftâh. İsmailağa Yayınevi. 

Kınar, K. (2005). Belagatta İltifât. Bilimname: Düşünce Platformu, 3 (8), 75-106. 

Kırcı, R. (ty.). el-Kazvînî’nin Telhîsü’l-Miftâh İsimli Eserinde İltifât Sanatı. Pamukkale 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 9 (1), 237-253. 

https://doi.org/10.17859/pauifd.1091005. 

Kudâme B. C. (1885). Nakdu’ş-şiʿr. Matbaʿatu’l-Cevâʿib. 

Kuteybe, E. M. A. B. M. (1990). Edebü’l-kâtib. Dâru’l-Maʿrife. 

Kuteybe, E. M. A. B. M. (2002). Uyûnü’l-ahbâr. Müessesetü’l-Aʿlâmî. 

Lebîd B. R. Â. (2004). Dîvânu Lebîd. Dâr Sâdir.  

Muhammed, Mahcûb El-hasen (2013). Kurân’ı Kerim’de İltifât Sanatı: Faydaları ve Amaçları. 

Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4 (7), 169-180.  

Özdemir, A. (2016). Kadim Bir Söz Sanatı: İltifât ve Kur’an’da İltifât Örnekleri. İslâmi İlimler 

Dergisi, 1 (2), 151-160. 

Sekkâkî, E. Y. Y. B. E. B. B. M. B. A. H. H. (1987). Miftâhu’l-ʿulûm. Dâru’l-Kutubu’l-İlmiyye. 

Şeybânî, E. A. İ. B. M. E. A. (2001). Şerhu’l-muʿallakâti’t-tisʿa. Müessesetü’l-Aʿlâmî. 

Tarafe, B. A. (2002). Dîvânu Tarafe. Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye. 

Teftâzânî, S. M. B. F. Ö. B. B. A. (1989). el-Mutavval şerhu telhîsi miftâhi’l-ʿulûm. Dâru’l-

Kutubu’l-İlmiyye. 

Tîbî, Ş. (2005). et-Tibyân fî ʿilmi’l-meʿânî ve’l-bedîʿ ve’l-beyân. Âlemi’l-Kutub.  

Yeşkurî, H.B.H. (1994). Dîvânü Hâris b. Hillize. y.y. 

Yüksel, A. (2010). Arap Dilinde İltifât Sanatının Tarihi Seyri. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 28 (28), 63-85. 

Zemahşerî, E. K. C. M. B. Ö. B. M. (1988). el-Keşşâf ʿan hakâʾiki gavâmizi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-

ekâvîl fî vücûhi’t-teʾvîl. Mektebetü’l-Ubeykân. 

Zevzenî, E. A. Ḥ. B. A. (2002). Şerhu muʿallakâti’s-sebʿa. Dârü’l-Erkâm. 



1307 Tahsin YILDIRIM 
 

_________________________________________ 

UDEKAD 

Cilt / Volume: 8, Sayı / Issue: 3, 2025 

Etik Beyan/Ethical Statement: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve 

yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. / It is declared that scientific and ethical principles 

have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used have been properly cited.  

Çatışma Beyanı/Declaration of Conflict: Çalışmada kişi ya da kurumlar arası çıkar çatışmasının olmadığı beyan 

olunur. / It is declared that there is no conflict of interest between individuals or institutions in the study.  

Telif Hakkı&Lisans/Copyright&License: Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve 

çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında yayımlanmaktadır. / Authors publishing with the journal retain the copyright 

to their work licensed under the CC BY-NC 4.0 


