Turkish Journal of Shiite Studies

ISSN: 2687-1882 Cilt | Volume: 7 Sayi | Issue: 2 Arahk | December 2025

Nizari Ismaililigin Enciidan Merkezli Yeniden Insa Siireci: Alamut Sonras1 imamlar Uzerinden
Bir Inceleme

The Anjudan-Centered Reconstruction Process: An Examination of Post-Alamut Nizari Imams

Hasan Basri DEMIRER

Dr. Diyanet Isleri Bagkanlhig1

[zmir, Tiirkiye

hasanbasridemirer@gmail.com

Makale Bilgisi

Makale Tiirii

Arastirma Makalesi

Gelis Tarihi

12 Mayis 2025

Kabul Tarihi

7 Agustos 2025

Yayin Tarihi

31 Aralik 2025

Etik Beyan

Bu calismanin hazirlanma siirecinde bilimsel ve etik
ilkelere uyuldugu ve yararlanilan tiim ¢alismalarin
kaynakcada belirtildigi beyan olunur.

Bu makale, Izmir Katip Celebi Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii'nde 2025 yilinda tamamlanan
“Hindistan’da Ismaililik” baslikli Doktora tezinden
uretilmistir.

intihal

Bu makale, Turnitin yaziliminca taranmistir. Intihal
tespit edilmemistir.

Telif Hakki & Lisans

Yazarlar dergide yaymlanan ¢alismalarmin telif
hakkina sahiptirler ve ¢calismalar1 CC BY-NC 4.0

lisans1 altinda yayimlanir.

Phd. Presidency of Religious Affairs

[zmir, Tiirkiye

http://orcid.org/0000-0002-3411-0465

Article Information
Article Type:
Research Article
Date Received

12 May 2025

Date Accepted

7 August 2025

Date Published

31 December 2025
Ethical Statement

It is declared that scientific and ethical principles
have been followed while carrying out and writing
this study and that all the sources used have been
properly cited.

This article is derived from a doctoral thesis entitled
"Ismailism in India," completed in 2025 at the
Institute of Social Sciences, Izmir Katip Celebi
University.

Plagiarism

This article has been scanned by Turnitin. No
plagiarism detected

Copyright & License

The authors own the copyright of their work
published in the journal and their work is published
under the CC BY-NC 4.0 license.

Atif/Citetion
Demirer, Hasan Basri. “Nizari Ismaililigin Enciidan Merkezli Yeniden Insa Siireci: Alamut Sonrast
Imamlar Uzerinden Bir inceleme”. Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (Aralik 2025): 145-162. doi:
10.48203/siader.1697416



Nizar] ismaililigin Enciidan Merkezli Yeniden insa Siireci: Alamut Sonras: imamlar Uzerinden Bir inceleme | 146

Abstract

This article examines the reconstruction process undergone by Nizari Ismailism
following the destruction of Alamut by the Mongols in 1256, focusing
particularly on the transformations shaped around the Imams. The study
analyzes the function of the institution of the Imamate within the context of
historical continuity and change, arguing that the period known as the Anjudan
revival was not merely a time of political concealment, but also a phase during
which the doctrinal, institutional, and ritual foundations of the sect were
restructured. Moreover, the da ‘wa hierarchy, which can be considered highly
significant in the context of Nizari history, was established during the Anjudan
period. For this reason, this hierarchical structure is also addressed in the article.
After the fall of Alamut, the Nizari community, having lost its central authority,
sought to survive through strategies of tagiyya while simultaneously developing
a new theological framework centered on the Imams. During this process, the
Anjudan Imams, though outwardly politically passive, played a central role in
reshaping the community’s beliefs and ritual practices. The article posits that,
during this period, the Imams functioned not only as religious leaders but also
as key agents in the construction of collective identity. In this respect, the
Anjudan period should not be seen as a time of stagnation in Ismaili history, but
rather as a creative and transformative era. Drawing on historical documents,
Ismaili sources, and modern scholarship, the study examines this reconstruction
process from a multidimensional perspective and demonstrates that the
foundations of contemporary Nizari identity were laid during this time.

Keywords: History of Islamic Sects, Ismailism, Nizaris, Alamut, Anjudan.
Oz

Bu makale, Alamutun 1256 yilinda Mogollar tarafindan yikilmasinin ardindan
Nizari Ismaililigin gegirdigi yeniden insa siirecini, &zellikle Imamlar etrafinda
sekillenen dontigiimleri merkeze alarak incelemektedir. Calisma, tarihsel
siireklilik ve degisim baglaminda Imamlik kurumunun islevini analiz etmekte
ve Enclidan dirilisi donemi olarak adlandirilan siirecin, yalnizca siyasi bir
gizlenme donemi degil; ayn1 zamanda mezhebin diisiinsel, kurumsal ve ritiiel
temellerinin yeniden yapilandirildigr bir dénem oldugunu savunmaktadir.
Bununla birlikte Nizari tarihi bakimimdan oldukca 6nemli kabul edebilecegimiz
Davet hiyerarsisi, Enciidan doneminde belirlenmistir. Bu sebeple s6z konusu
hiyerarsik yapilanma bigimine de makalede yer verilecektir. Alamut'un
distisiiyle birlikte merkezi otoriteyi kaybeden Nizari toplulugu, bir yandan
takiyye stratejileriyle hayatta kalmaya calisirken, diger yandan Imamlar
etrafinda yeni bir teolojik cerceve gelistirmistir. Bu siirecte Enciidan Imamlari,
goriiniirde siyaseten pasif bir pozisyonda olsalar da, cemaatin inang¢ ve ibadet
yapilarmin yeniden sekillendirilmesinde merkezi bir rol oynamislardir. Makale,
s0z konusu donemde imamlarin sadece dini onderlik degil, ayn1 zamanda
kolektif kimligin insasinda da etkin olduklarin ileri stirmektedir. Bu baglamda,

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (Aralik 2025)



147 | Hasan Basri DEMIRER

Enciidan siireci, Ismaililigin tarihinde bir duraklama degil, bilakis yaratic1 ve
doniistiirticli bir donem olarak degerlendirilmelidir. Calisma, tarihsel belgeler,
Ismaili kaynaklar ve modern literatiirden faydalanarak bu yeniden insa siirecini
¢ok boyutlu bir sekilde ele almakta ve giiniimiiz Nizari kimliginin temellerinin
bu donemde atildigini ortaya koymaktadir.

Anahtar Kelimeler: Islam Mezhepleri Tarihi, Ismaililik, Nizarilik, Alamut,
Enciidan.

Giris

Nizari Ismaililigi, Islam tarihinde 6zgiin bir mezhebi yapilanma olarak
dikkat ¢ekmis; 6zellikle Alamut Kalesi merkezli donemde tegkilatlanarak siyasi
ve dini sahada 6nemli bir aktor haline gelmistir. Ancak 1256 yilinda Alamut'un
Mogollar tarafindan yikilmasi! Nizarilerin varligini ve devamliligini ciddi
sekilde tehdit etmis; topluluk dagilmis, dini yap1 ¢oziilmiis ve imamlarin
otoritesi biiyiik dlgiide sarsilmistir. Bu dramatik yikim sonrasi Nizari Ismaililigi
i¢in yeni bir donemin baslangic1 sayilabilecek olan Enciidan Dirilisi, mezhebin
yeniden yapilanma ve adaptasyon siirecinin merkezi bir asamasi olarak tarih
sahnesinde yer almigtir. Iran’in orta bolgelerinde bulunan Enciidan kéyii, bu
yeni dirilisin besigi olmus; Fatimi halifesi II. Miistansir Billah'in imametiyle
baslayan siirecte, dagilmis Nizari topluluklar yeniden bir merkezi otorite
etrafinda toplanmaya baslamistir.?

Enciidan Dirilisi, sadece fiziki bir toparlanma degil, ayn1 zamanda dini
doktrinlerin, mezhebi kimligin ve tegkilat yapisinin da yeniden kurgulanmasi
anlamina gelmektedir. Bu donemde imamlar, varliklarini gizleyerek sitirdiirmek
zorunda kalmus; tasavvufi gruplarla kurduklarn iligkiler tizerinden mezhebin
siirekliligini saglamaya caligmislardir.3 Ozellikle stifi tarikatlar ile kurulan yakin
temas, Nizari 0gretilerin goriiniir bicimde tasavvufi bir iisluba biiriinmesine,
imam otoritesinin, miirsid-miirid iliskisine benzer bir ¢ercevede yeniden tahkim
edilmesine zemin hazirlamistir. Zahir-batin ayrimi, imamin batini bilgiyi temsil
eden merkezi konumu ve seriatin imam tasdikiyle anlam kazanacagma dair
vurgu, bu donemde hem tasavvufi literatiirde hem de Nizari doktrinlerinde
belirgin bir sekilde 6ne ¢ikmustir.

Enciidan merkezli dirilisin en dikkate deger 6zelliklerinden biri, imamlarin
sadece mezhebi koruma gayesiyle degil, ayn: zamanda onu donemin sosyal ve
siyasi kosullarna uygun sekilde doniistiirme vizyonuyla hareket etmeleridir.
Bu baglamda II. Miistansir Billah'in Pendiyat-1 Civanmerdi adli eseri,* donemin

1 Farhad Daftary, Ismaililer Tarihleri ve Ogretileri, ¢ev. Ahmet Fethi Yildirim (istanbul: Alfa
Tarih, 2017), 593-600.

2 Shafique N. Virani, The Ismailis in the Middle Ages a History of Survival a Search for Salvation
(New York: Oxford University Press, 2007), 112-116.

3 Alamut sonrasi Nizarilerinin tasavvufla girdikleri etkilesim hakkinda ayrintil bilgi igin
bkz: Zahide Ay, Alamut Sonrasi Nizari Ismailili§i ve Tasavouf (Ankara: Hacettepe
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2005), 43-70.

4 II. Mustansir Billah, Pandiyat-i Jawanmardi or Advices of Manliness, gev. Wladimir Ivanow
(Leiden: Brill Publisher, 1953).

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (December 2025)



Nizar] ismaililigin Enciidan Merkezli Yeniden insa Siireci: Alamut Sonras: imamlar Uzerinden Bir inceleme | 148

zihniyet diinyasmi ve Ismaililigin yeni yol haritasin1 yansitan temel
kaynaklardan biri olarak one ¢ikar. Seriat, tarikat, marifet ve hakikat mertebeleri
tizerinden kurulan dini anlayis,® Alamut déneminin batini doktrinlerinden
farkli bir pratik dindarlik modeli sunar ve imamin merkezi konumunu
korurken, onu tasavvufi bir muhtevayla giiclendirir.

Ote yandan, Enciidan doneminin ilerleyen safhalarinda, Safevilerin Iran
cografyasinda gii¢ kazanmasi, Nizariler icin yeni bir meydan okuma anlamina
gelmistir. Safevilerin Imamiyye Siasim resmi mezhep olarak benimsemeleri,
Nizarilerin kamusal alanda varliklarim1 siirdiirebilmeleri icin takiyye
stratejilerini daha da derinlestirmelerini zorunlu kilmistir. Bu siiregte Nizariler,
zahiren Imamiyye Siasina intibak etmis gibi goriinerek mezhebi kimliklerini
koruma yoluna gitmis, i¢ yapida ise imam otoritesine bagh batini inang sistemini
yasatmaya devam etmislerdir.

Bu calisma, Enciidan Dirilisi olarak adlandirilan bu yeniden insa siirecini,
donem imamlarmin faaliyetleri, mezhebin tasavvufla etkilesimi, tegkilat
yapisindaki doniisim ve Safevilerle kurulan iliskiler baglaminda
incelemektedir. Ayrica Enciidan merkezli yapilanmanin Kahek’e tasinmasiyla
birlikte bu donemin sona erisi ve modern Nizariligin temellerinin nasil atildig:
da degerlendirilerek, Alamut sonrasi Nizari Ismaililigin siireklilik ve degisim
dinamikleri kapsaml bir sekilde yine ¢alismada ele alinan hususlardir.

Calismanin temel problematigi, Alamut, 1256’da Mogollar tarafindan
yikildiktan sonra, Nizariligin yeniden baslayan insa siirecini, tarihi baglami
icerisinde anlamay1 amacladig1 seklinde ifade edilebilir. Ozellikle Enciidan
donemi, yalnizca bir siyasi gizlenme donemi olarak degil, ayn1 zamanda
mezhebin teolojik, kurumsal ve kuramsal temellerinin yeniden yapilandirildig:
bir donem olarak karsimiza ¢ikmaktadir. Buradan hareketle ¢alismada, Nizari
toplulugunun merkezi otoritesini kaybettikten sonra, hayatta kalmak adina
takiyye stratejilerini derinlestirdigi ancak ayni1 zamanda Imamlar etrafinda yeni
bir teolojik cerceve olusturmaya calistigi vurgulanmaktadir. Her ne kadar
Enciidan imamlari, goriintiste pasif bir siyasi tutum benimsese de Nizarilerin
inang yapisinin ve Ozellikle ritiiellerinin yeniden sekillenmesinde kritik bir rol
oynamaktadir. Bu baglamda, ¢calismanin problem edindigi hususlardan birinin
de sozii edilen imamlarin kritik konumunu tespit etmek ve Nizari Ismaili
tarihinde “Enciidan dirilisi donemi” olarak bilinen bu dénemin, bir duraklama
degil, bir doniisiim siireci oldugunu ortaya koymak oldugu soylenebilir.

Calisma, Alamut sonrasi Nizari Ismaililiginin yasadigi déniisiimii ve
Enciidan’in s6z konusu doniisiimdeki konumunu analiz etmek suretiyle mevcut
literatiire &nemli bir katki saglamaktadir. Ozellikle Nizariligin Enciidan
stirecindeki yeniden inga ¢abalarinin, sadece bir hayatta kalma miicadelesi degil,
ayni zamanda teoloji, kurumsallagma, ritiiel olusturma gibi hususlarda da etkili
olunmasi dikkat gekici olup, konunun daha 6nce bu baglamda ele alinmamis
olmasi konuyu 0Ozgiin kilmaktadir. Makale, donemin imamlarinin kolektif
kimligin yeniden insasinda oynadiklar1 merkezi rolii ortaya koyarak, bu siirecin

5 Mustansir Billah, Pandiyat-i Jawanmardi, 1-2.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (Aralik 2025)



149 | Hasan Basri DEMIRER

yaratict ve doniistiirlici  yOnlerini aydinlatmaktadir. Ayrica, Davet
hiyerarsisinin Enciidan déneminde nasil yeniden sekillendigine dair yapilan
inceleme, daha once yeterince arastirilmamis bir konuya 1sik tutmaktadir. Bu
baglamda, daha 6nce yapilan ¢alismalardan Farhad Daftary ve Shafique Virani
gibi Onemli isimlerin eserleri, Enclidan donemi {izerine olan incelemelerle
baglantili olsa da bu calismanin sundugu ¢ok yonlii analiz, literatiirdeki boslugu
doldurmay1 hedeflemektedir. Daftary'nin The Ismailis: Their History and
Doctrines® ve Virani'nin The Ismailis in the Middle Ages: A History of Survival” gibi
eserleri, Enclidan donemi ve sonrasina dair 6nemli katkilar sunmus olsa da, bu
calismanin, donemin daha az ele alinan sosyo-kiiltiirel ve teolojik boyutlarmi
kesfetmeyi hedefledigi ifade edilebilir. Tiirkiye’de Ismaililik’in gerek tarihi ve
cografi, gerek itkadi goriisleri merkeze alinarak ¢ok sayida ¢alisma yapilmis olsa
da Alamut sonrast Nizari Imamlar1 hakkinda bir calisma heniiz yapilmamustir.
Calismanin alandaki bu boslugu da gidermesi hedeflenmektedir.

1. Nizari Ismaililiginde Enciidan Dirilisi

II. Mustansir'in imameti ile baslayan Enciidan dirilisi dénemi, Alamut
sonrasi Nizari Ismaililerinin giiclii bir bigimde yeniden 6rgiitlenmeyi
amagladig1 bir dénem seklinde nitelendirilebilir. Mogol istilasinin ardindan fran
cografyasinda dini-siyasi iklimin hizli degisiminden istifade ederek,
faaliyetlerini ve eski Orgiitlenme bicimlerini yeniden yiiriirliige koymay1
hedefledikleri bu doénem 11./17. yilizyilin sonlarina kadar devam etmistir. Bu
donemde Nizariler, Hint alt kitasinda ve Orta Asya’da varliklarimi stiff gruplar
icerisinde siirdiirmeye c¢alisan kiiclik Nizarl olusumlari, tek bir merkezi
otoriteye baglamay1 ve kendi otoriteleri altina almay1 amaglamistir. Nizarilerin
bu donemine iliskin kaynaklar oldukca kisithdir. Bu boliimde ulasilabildigi
kadariyla, Enciidan déneminin imamlar1 ve faaliyetleri hakkinda incelemelere
yer verilecektir.

Encilidan, cografi olarak Iran’in ortalarinda, Sultanabad ile Mahallat'in
arasinda bulunan, tarimsal verimliligi yiiksek bir koydiir. Giiniimiizde de
Imamiyye Siasina mensup, bine yakin kisinin yasadig1 bu kéy,® yaklagik iki yiiz
yil Kasimsahilere® ev sahipligi yapmistir. Muhammed b. Islam Sah’in 868/1463
senesinde Kahek’te oliimiiniin ardindan yerine II. Mustansir Billah olarak
bilinen oglu Ali Sah (6. 885/1480) gecmistir. II. Mustansir, Enciidan ile
iliskilendirilen ilk imam olmasi yoniiyle 6nemlidir. Burada baslatilan hareket
sayesinde Kasimsahi imamlar varliklarini giintimiize kadar devam ettirebilmis,
siireg icerisinde 6nemli bir taraftar kitlesine ulagmistir.

Alamut’un yikilisindan sonra Iran’da Nizariler, varliklarini kiiciik gruplar
icerisinde takiyye yaparak devam ettirmeye ¢alismistir. Nizarilerin s6z konusu

6 Farhad Daftary, The Ismailis: Their History and Doctrines (Cambridge: Cambridge
University Press, 1990).

7 Virani, The Ismailis in the Middle Ages.

8 Daftary, [smaililer, 639.

9 Nizari imam Semseddin Muhammed’in 6liimiiniin ardindan, Nizariler, Kasimsahiler ve
Mii'minsahiler seklinde iki firkaya ayrilmustir.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (December 2025)



Nizar] ismaililigin Enciidan Merkezli Yeniden insa Siireci: Alamut Sonras: imamlar Uzerinden Bir inceleme | 150

donemde bazi tasavvufi gruplarla da etkilesime girdigi ve o gruplar igerisinde
gizlenerek varolus miicadelesi verdigi bilinmektedir.’® Bu etkilesimde, icinde
bulundugu sifi gruba ayak uydurmanin, daha onceleri Siinniligin icinde bile
kendini belli etmeden yasama tecriibesine sahip bir topluluga zor gelmedigi
sOylenebilir. Nitekim tasavvufun temel olgular1 ile Nizarilerin mezhep
gelenekleri birbirine uzak degildir. Ornegin her iki yaklagimda da zahir-batin
ayrimi olup, bir seyin hakikatte bilinmesinin ancak batiminin bilinmesi ile
miimkiin oldugu diisiincesi vardir. Ayrica tasavvuftaki Miirsid ile Ismaililigin
imam algis1 arasinda da 6nemli benzerlikler oldugu soylenebilir. Bununla
birlikte Siinni tasavvufi yaklasim bi¢iminin, her ne kadar batini vurguya sahip
olsa da zahiri de kabul ettigini vurgulamak gerekir.

Kasimsahilerin Enctidan’daki ilk imami kabul edilen II. Mustansir Billah,
tasavvuf ile etkilesimde 6nemli bir konuma sahiptir. O kadar ki onun franli bazi
stfi cevreler arasinda Sah Kalender olarak bilindigi rivayet edilir.! Bununla
birlikte Iran’in 0 dénemde en giiclii tarikatlarindan kabul edilen Nimetullahilik
ile ilk iligkiyi yine II. Mustansir’in kurmus olabilecegi aktarilmistir.? Daftary’nin
aktardigina gore bu iliskinin kurulmus olmasinda, Nimetullahi tarikatinin
kurucusu Sah Nimetullah-i Veli'nin kendi soyunu Ismaililerin yedinci imami
Muhammed b. Ismail’e dayandirmasi etkili olmus olabilir. Ayrica, Nimetullahi
tarikatimin fran’in genis cografyasinda etkili olmakla kalmayip, Hint alt
kitasinda da kendine taraftar bulabildigi de burada ifade edilebilir.’® Sonraki
ylizyillarda Hint cografyasinda etkili olacak olan Nizarilerin, bu etkisinin
temelinde Nimetullahiler ile kurduklar iligkinin olmasi1 da muhtemeldir.

Bu dénemde Nizari topluluklar Iran, Orta Asya ve Hindistan1 da igine
alan genis bir cografyada, c¢esitli cemaatlerin pir olarak da adlandirilan
liderlerini benimsemistir. S6z konusu pirlerin makamini imamdan aldig1 bilinse
de merkezi otoriteden kopuk bir bolgesel liderlik zaman igerisinde ¢ift baslilig
tetiklemis ve bu kiigiik otoriteler 6zerklesmistir. Bu yapisal bozulma, Enciidan
imamlarini rahatsiz etmis, bu sebepten mezklir bolgelere II. Mustansir
tarafindan giivenilir dailer gonderilerek, giicin yeniden kendi etraflarinda
toplandig bir teskilatlanma olusturulmaya calisilmigtir.!

II. Mustansir Billah, gercek bir mii’minin nasil olmasi gerektigini ve temel
ahlaki ilkeleri anlattig1 Pendiyit-1 Civanmerdi adinda bir eser kaleme almis, bu
eser oglu ve halefi olan Abdiisselam Sah doneminde bir mezhep mensubu
tarafindan derlenmistir. Tasavvufla etkilesimin bir sonucu olarak, kitapta ¢okca
tasavvvufi terime vurgu yapilmistir. Diger pek cok shfi grupta oldugu gibi

1 Nizariligin tasavvufla girdigi etkilesimin, ilgili ayrintili 6rnekleri igin bkz. Daftary,
Ismaililer, 632-639; Zahide Ay, Alamut Sonrast Nizari Ismaililigi ve Tasavvuf (Ankara:
Hacettepe Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2005), 43-70.

1 Virani, The Ismailis in the Middle Ages, 116; Miimtaz Ali Tajddin, Brief History of the Shia
Ismaili Imams (Karachi: Real Patidar Library, 2009), 99.

2 Daftary, [smaililer, 651; Ay, Alamut Sonrasi Nizari Ismaililigi ve Tasavouf, 49.

5 Daftary, Ismaililer, 646-647.

4 Daftary, Ismaililer, 652.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (Aralik 2025)



151 | Hasan Basri DEMIRER

Bektasi kiiltiirde de var olan ve dort kap: olarak nitelendirilen; seriat, tarikat,
marifet ve hakikat ilkelerinden!® hareketle kitabin hemen basinda soyle bir
benzetme yapilmis ve Nizarilerin temel yaklasimlarina iliskin bir
degerlendirmeye yer verilmistir:

“Seriat bir kandile, tarikat bir yola, hakikat ise varilacak menzile
benzetilebilir. O kisi ki, kandilin aydinlig1 ile dosdogru yolda yiiriimek icin
cabalamalr ve hakikat hanesine ulagsmalidir. Hakikatin temeli de imanu
tanimaktir. Her seyin amact batini anlam bilmektir. Onun gercek 0ziinii
ve giizelligini olusturan onun batimdir. Bu yiizden peygamber tarafindan
getirilen seriatin nihai amaci onun batini amact olan hakikatin ta kendisi,
yani zamamn imaminin taninmasidir. 1
Yukaridaki pasajdan da anlasilacagi tizere Alamut sonras: Nizarileri

tasavvufla yogun etkilesim i¢indedir. Bunun yaninda dikkat ¢ekilecek bir husus
da II. Hasan' zamaninda kiyametin ilami ile neshedilmis seriat anlayisi,
Nizariler arasinda hala varligini devam ettirmektedir. Anlasilan seriatin,
donemin imamini tanimak oldugu ve hakikate ancak boyle ulasilacag:
diisiincesi II. Mustansir tarafindan da kabul gormiis, bu diislince eserine de
sirayet etmistir. Daftary, Nizari Hocalarin, Pendiydt1, donemin imaminin
mezhebin ilmihal kitab1 olarak Hindistan’a gonderdigini ifade etmistir.18
Enciidan dirilisine ve tasavvuf ile etkilesime onderlik etmesi yoniiyle
Alamut sonrasi Nizari Ismaililiginde &nemli bir konuma sahip olan IL
Miistansir, bir rivayete gore 880/1475 yilinda,’ bir baska rivayete gore ise
885/1480 yilinda?* Kahek'te vefat etmis ve Enciidan’da defnedilmistir.
Enciidan’dan giiniimiize ulasan en eski Nizari kabri yine II. Mustansir’a aittir.?!

2. Enciidan’da II. Mustansir Sonrasi Nizari imamlar

II. Mustansir'in vefatinin ardindan imamet makamina, oglu Abdiisselam
Sah gecmis o da yaklasik on bes yil mezhebin imamligin siirdiirmiistiir. Ayni
zamanda Sah Selamullah olarak da bilinen Abdiisselam’in 859/1456 senesi
civarinda Babek’te dogdugu ve ¢cok geng yasta imamet makamina gegtigi tahmin
edilmektedir.?? Enciidan’da baslatilan yeniden dogus hareketinde babasinin
yolundan devam eden Abdiisselam, 895/1490 senesinde Bedahsan ve Kabil’ deki
Mii'minsahi/Muhammedsahi Nizarilere, Kasimsahi Nizariligini benimsemeleri
i¢in ferman yollamigtir.

15 Haca Bektas Veli, Makalat-1 Hact Bektag-1 Veli, sad. Hiiseyin C)zbay, cev. Esad Cosan
(Ankara: Kiiltiir Bakanlig1 Yayinlari, 1990).

16 Mustansir Billah, Pandiyat-i Jawanmardi, 1-2.

17 Alamut imamlarindan Hasan Ala Zikrihisselam

18 Daftary, Ismaililer, 653.

1 Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 100.

20 Daftary, Ismaililer, 640.

2 Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 100.

22 Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 100-101.

2 Virani, The Ismailis in the Middle Ages, 121; Daftary, Ismaililer, 654.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (December 2025)



Nizar] ismaililigin Enciidan Merkezli Yeniden insa Siireci: Alamut Sonras: imamlar Uzerinden Bir inceleme | 152

Hakkinda yukarida anlatilanlarin disinda ¢ok fazla bilgiye
rastlayamadigimiz Abdiisselam Sah, 899/1493 senesinde Babek’te vefat etmis,
yerine oglu Abbas Sah imam olmustur.?* Bir rivayette Abbas S$Sah'in,
diismanlarina muhalefet ettigi gerekgesi ile bir donem siirgiine gonderildigi, bu
sebeple de siirgiin prens anlamina gelen Garip Mirza lakabii aldig:
aktarilmigtir.?> Ayrica, Nizari gelenege gore o, Miistansir Billah unvanina sahip
ticlincii kisi olmasi hasebiyle III. Mustansir olarak da taninmaktadir.26 Babasiin
vefatinin ardindan imamete gecince Enciidan’a tasinan Garib Mirza, siyasetten
uzak ve dervisane bir hayat siirmiistiir. Giiglii belagat1 ve bagislayan tutumu ile
Ismaili olmayan gevreler tarafindan da sevilmis ve bu durum bélgede onun
popiilaritesini de artirmistir. Kisa bir siire Nizarilerin imamligini {istlenen Garib
Mirza 902/1496 senesinde Enciidan’da vefat etmis ve dedesi II. Mustansir'in
kabrine yakin bir yere defnedilmistir.?”

Garib Mirza'nin vefatinin ardindan mezhebin imami, oglu Ebuzer Ali
olmustur. O da babasi gibi dervisane bir hayat yasamayi tercih etmistir.?8 Ebuzer
Ali'nin déneminde, Nizari Ismaililerin yeniden gii¢ kazanmaya gabaladig
Enciidan ve civar cografyada birtakim onemli siyasi gelismeler olmustur.
Bunlarin en 6nemlisi hi¢ kusku yok ki Safevi hanedanmin boélgede etkisini
artirmis olmasidir. Bu etkinin bir sonucu olarak bolgedeki Kasimsahiler,
birtakim degisimler yasamak durumunda kalmaistir.?

Safeviler, devlet yapisina eristikleri 907/1501 senesine gelindiginde,
Imamiyye Siasini devletin resmi mezhebi olarak ilan etmistir. Nizariler de
kokleri itibariyle Imamiyye ile ayn silsileden beslendikleri igin, bu durumun
kendileri adma olumlu olabilecegi diistincesine kapilmislardir. Ancak
Imamiyye Siasi diginda kalan her tiirlii stifi ve mezhebi olusum, Safevi devleti
tarafindan bastirilmistir. Bu donemde 6liim fermani ¢ikarilan Miimingahilerin
imami Sah Tahir'in Hindistan’a kagtig1 bilinmekte olup, Kasimsahilerin imami
Ebuzer Ali'nin de Enciidan’dan baska bir yere kactig1 ve 905/1500 ile 912/1507
yillar1 arasinda, yaklasik yedi yil saklandig1 rivayet edilmistir. Ayrica onun
kagmadan o©nce, mezhep taraftarlar1 ile kendisi arasinda irtibati devam
ettirebilmek igin bir hiicceti arkasinda biraktigt da aktarilan bilgiler
arasindadir.3® Aradan gegen yedi yilin ardindan Enciidan’a dondiigii rivayet
edilen Ebuzer Ali'nin Safevilerle ve bolgedeki $ii yoneticilerle samimi iligkiler
kurdugu, hatta Sah Ismail’in kiz1 ile nisanland1g1 ve Emirii’l-Umera yapildig1 da

24 Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 102.

25 Virani, The Ismailis in the Middle Ages, 121-122.

26 Daftary, Ismaililer, 640.

27 Miimtaz Ali Tajddin, Ismailis Through History (Karachi: Islamic Book Publisher, 1997),
546-547.

28 Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 104.

2 Bahsi gegen degisimler ve Nizarilerin Safevilerle iligkileri hakkinda ayrmntili bilgi igin
bkz. Zahide Ay, “16-17. Yiizyillar Iran’inda Safevi-Nizari Iliskilerinin Dini ve Siyasi
Etkileri Uzerine Tarihsel Bir Degerlendirme”, Tarihin Pesinde: Uluslararas: Tarih ve Sosyal
Aragtirmalart Dergisi X1/21 (2019), 455-471.

% Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 104.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (Aralik 2025)



153 | Hasan Basri DEMIRER

aktarilan rivayetler arasindadir.®® Bu rivayetlerden hareketle, Alamut'un
yikilisinin  ardindan tasavvuf gruplar1 igerisinde takiyye ile uzun siire
varliklarin1 devam ettiren Nizarilerin, Safevi devletinin bolgede hakimiyetini
artirmasiyla, devletin de resmi mezhebi olan Isnaaseriyye Siasin1 benimsemis
gibi goriinerek, takiyyelerini bu sekilde devam ettirmeyi amacladiklar:
sOylenebilir. Zira sonraki yillarda meydana gelen gelismeler de bu diisiinceyi
destekler niteliktedir.3?

915/1509 senesinde vefat eden Ebuzer Ali, Enciidan’da defnedilmis, yerine
ise oglu Sah Murad Mirza gec¢mistir.® Murad Mirza da babasmin son
dénemlerinde yaptig1 gibi, Safevi Sahi 1. Ismail ile yakin iligkilerini
siirdiirmiistiir. Kurulduklar1 yillarda, Imamiyye mezhebi digindaki her tiirlii
tasavvuf ve mezhep gruplari ile miicadele eden, ancak sonralar1 Nizarilere kars:
hosgoriilii bir tavir takinan Safevilerin, bu tavrinin arkasinda muhtemelen baska
nedenler yatmaktadir. Mezkiir donemde Caldiran Savasi’'nda Osmanli padisahi
Yavuz Sultan Selim karsisinda agir bir yenilgi alan Sah Ismail, ciddi gii¢ kaybina
ugramis, bu durum Anadolu’daki Safevi taraftarlar1 Kizilbaslar ile Iran
cografyasindaki Safevi askerleri arasinda bir ¢atismaya neden olmustur. Ordu
iginde cikacak olasi bir ayaklanmanin 6niine gegmek isteyen Sah Ismail,
Horasan’daki Ismaililerden destek alabilecegi diisiincesiyle Enciidan’daki
Ismaililere yakinlik gostermigtir.3*

Daftary, Islam’m ilk bin yilin1 kaleme alan meghur tarih kitabi Tarih-i Elfi’de
gecen ve Hindistan ve Sind’de ¢ok sayida taraftari oldugu aktarilan Murad
isminde bir Nizari'nin, 980’li yillarda Safevi sahi I. Sah Tahmasp tarafindan
zulme ugradig: seklindeki bir rivayetten hareketle, bu kisinin Murad Mirza
oldugunu iddia etmis olsa da® bu iddia tarihsel agidan problemli olabilir. Zira
50z konusu yillar ile Murad Mirza'nin 6liimii arasinda yaklagsik altmis y1l vardir.
Ayrica, Enciidan imamlarinin siyasetten beri olduklars, siyasilerle iliski kursalar
da bunu ancak mezheplerinin ¢ikarlar1 dogrultusunda miispet manada
yaptiklar1 diistiniildiigiinde ve daha once de aktarildigi sekliyle Ebuzer Ali
doneminde gelistirilen iyi iligkiler dikkate alindiginda, Daftary’nin iddias1
makul goziikmemektedir. Ancak yine de doneme iliskin kaynaklarin sinirl
olusu ve meselenin girift yapisi, bu hususta temkinli bir iislup benimsemeyi
gerektirmektedir. Bir baska rivayette ise, Tarih-i Elfi’de bahsedilen Murad isimli
kisinin, fran cografyasinda etkili oldugu bilinen Noktaviyye tarikatinin lideri
Murad oldugu ve mezkiir donemde Sah Tahmasp’a kars1 ayaklanma baslattig,
Daftary'nin Murad Mirza oldugunu iddia ettigi kisinin, tarikat lideri ile
karistirildig1 aktarilmistir.3¢ Yukarida da belirtildigi {izere Murad Mirza'nin
vefat tarihine iliskin de farklh rivayetler vardir. Daftary’nin aktardigina gore
Murad Mirza 981/1573 senesinde Sah Tahmasp tarafindan idama mahktm

8t Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 105.

32 Bkz. Farhad Daftary, Sii Islam Tarihi, cev. Ahmet Fethi Yildirim (istanbul: Alfa Tarih,
2016), 178.

8 Tajddin, Ismailis Through History, 552-553.

8¢ Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 105-106.
5 Daftary, Ismaililer, 657.

%  Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 106-107.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (December 2025)



Nizar] ismaililigin Enciidan Merkezli Yeniden insa Siireci: Alamut Sonras: imamlar Uzerinden Bir inceleme | 154

edilmis olup?” kendisi de bir Nizari oldugu bilinen Miimtaz Ali Taceddin’e gore
Imam Murad Mirza 920/1514 senesinde Enciidan’da vefat etmis ve yerine oglu
Zilfikar Ali imamete gec¢mistir.® Yukaridaki degerlendirmeler de dikkate
alinacak olursa Murad Mirza'nin 920/1514 yili dolaylarinda vefat etmis olmasi
daha muhtemel goziikmektedir.

Babasinin yerine Kasimsahi Nizarilerin imami olan Ziilfikar Ali, Sah I.
Halilullah ismiyle de bilinir. Yaklasik iki y1l imamette kalan Sah I. Halilullah'in,
zaman zaman miritlerini gormek igin farkli bolgelerdeki Nizari koylerine
ziyaretler yaptigl, Suriye’de bulunan Nizarilerle yakin temasta olup bazen
mektupla haberlestigi,? Safevilerle iyi iliskiler kurdugu, hatta bir Safevi prensesi
ile evlendigi de aktarilan rivayetlerdendir.4

922/1516’da vefat eden Ziilfikar Ali'nin yerine oglu Nureddin Ali imamliga
ge¢mistir. Onun zamaninda da Safevilerle miispet iliskiler devam ettirilmeye
calisilmistir. Taraftarlarinin Horasan’da Safevi ordusuna katildig1 da rivayet
edilmistir. Imam Nureddin zamaminda Hind ve Sind bdlgelerine vekiller
gonderilmis, oralarda dagmik bir sekilde varligim1 devam ettirmeye calisan
Nizariler merkezi otorite ile iliskilendirilmeye calisiimistir. Ote yandan bu
bolgelere gonderilen dailer mezhebe yeni miiritler kazandirmak i¢in de ¢aba sarf
etmistir.#! Bu tegebbiislerin bir neticesi olarak Alamut'un yikilisi ile birlikte yok
olmaya yiiz tutan Kasimsahi Nizariler adeta yeniden kiillerinden dogmus ve
varolus miicadelesini azimle devam ettirmistir.

Uzun imamet donemine ragmen ¢ok fazla bilgiye sahip olamadigimiz
Nureddin Ali 957/1550 yilinda Enciidan’da vefat etmis ve imamete oglu
Halilullah Ali ge¢mistir.*? Imam Halilullah Ali'nin; iran, Hindistan, Suriye,
Bedahsan ve Orta Asya'da yasayan yoksul Ismaililerin ekonomik durumlarini
inceledigi ve aile {iyeleri araciligiyla gerekli yardimlari gonderdigi rivayet
edilmistir. Aym zamanda farkli bolgelerdeki Ismaili misyonunun o zamanki
sistemini de gozden gegiren imamin bazi miidahaleleri 6zellikle Hindistan'daki
dini uygulamalarda hayati degisikliklere neden olmustur.#> Halilullah Alinin,
mezhebin faaliyetlerini gézden gecirmek igin Enclidan'da cesitli bolgelerden
dailerin katildig1 bir konferans diizenledigi aktarilmistir. O, Suriye ve
Hindistan'daki isleyise belli 6l¢tide miidahalelerde bulunarak gerekli gordiigii
emirleri ilgili dailer aracilig: ile bolgelere iletmistir.** Bu bilgilerden hareketle
Halilullah Ali'nin; Iran, Suriye, Bedahsan ve Hindistan'daki Ismaililerle
temaslarini en iyi sekilde yiiriittiigii ve mezhebin giiglenerek biiylimesinde

37 Daftary, Ismaililer, 658.

% Tajddin, Ismailis Through History, 554.

% Tajddin, Ismailis Through History, 555-557.

% Daftary, Ismaililer, 659.

4 Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 109-110.
4 Tajddin, Ismailis Through History, 573.

4 Tajddin, Ismailis Through History, 573-574.

4 Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 111.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (Aralik 2025)



155 | Hasan Basri DEMIRER

etkili oldugu soylenebilir. 993/1585 senesinde Kahek’te olen Halilullah Alj,
Enclidan’a defnedilmigtir.*

Halilullah Ali, Enciidan’da ikamet eden son imam olmas: dolayisiyla da
Kasimgahi Nizariler nezdinde ayrica bir 6neme sahiptir. Onun vefatinin
ardindan halefi Sah II. Nizar, mezhebin merkezini Enciidan’dan Kahek’e tagimis
ve Nizari tarihinde Enclidan Dirilisi olarak tanimlanan bir devir sona ermigtir.4¢

Genel bir degerlendirme yapmak gerekirse; Alamut’un yikilisinin ardindan
cok genis bir cografyada dagmik bir bicimde varliklarmi, gesitli tasavvuf
gruplar1 icinde siirdiirmeye c¢alisan Nizariler, II. Miistansir'in imamete
gelmesiyle birlikte Orta fran’da bulunan Enciidan’da bir dirilis hareketi
baslatmus, 6zellikle Iran, Bedahsan, Suriye ve Hindistan’da bulunan Nizari
gruplara ulasarak, mezhebin faaliyetlerinin tek bir merkezi otorite tarafindan
yliriitiilmesini amaglamugtir. Safevilerin Iran cografyasinda etkili olup, Isnaaseri
Siiligi resmi mezhep ilan etmesinin ardindan tasavvuf kisvesinden uzaklasan
Nizariler, bir siire sonra Imami Siiligi benimsemis gibi goriinerek varolus
miicadelelerini devam ettirmistir. Bu donem edebi yonden de Nizarilerin etkili
oldugu bir donem olmustur. Nizar-1 Ktithistani, Hayirhah-1 Herati gibi donemin
etkili sairleri, Nizariler arasindan ¢ikmustir.

3. Enciidan Dénemi Nizari Davet Hiyerarsisi

Enciidan doneminde Nizariligin davet hiyerarsisi de net bir bicimde ortaya
konmustur. Mezk{ir dénemde yazilmis, Ismaili inancimin temel metinlerinden
kabul edilen, Nasir-1 Hiisrev’e nispet edilse de miiellifi kesin olarak
belirlenemeyen Kelam-1 Pir adl1 eserde, imamdan sonra alt1 mertebe sayilmistir.
Ismaili kozmolojisinde yedi rakamina vurgu oldukga fazladir. Bu sebeple bu
yedi mertebe hakkinda metinde gecen ibare oldugu sekliyle aktarilacaktir:

“Miistecib egitim mertebesinde kemdle ulasti§inda onun soyledikleri
hiiccet agisindan oyle bir mertebeye ulasmis olur ki baskalarina da yol
gosterip onlar1 gafletten kurtarabilir. Me ziin-1 ekber ve mu’allimin izniyle
onu me’ziin yaparlar. O me’ziin-1 asgar olur ve mu’allim izin verirse
tayfayr kendisi davet eder. Bu mertebede kemile ulastiginda diger
mertebeyi hak eder ve Hazret-i Hiiccet’ten, me’ziin-1 ekber mertebesine
gecmeyi hak eder. Ve me’ziin olmak 6yle bir mertebedir ki ona kendisinin
dogru gordiigii ve davet etmek istedigi kisilerin hakkini ve iznini vererek,
kazandirir. Daha ¢ok hak etmekle ve basartyla mu’allimlik mertebesine
ulagir ve hiiccet-i a’zam onu bir adada [iilke, kita] gorevlendirir. Bununla
‘on ikili levhaliklardan’ olur ve bunlar ashdb-1 cezdirlerdir. Cevrelerinden
veya cezirede nerede bir mii’'min veya miistecib varsa onlarin emrine ve
fermanina amadedirler. Sonraki mertebe ddiliktir. Diiye davet etme izni
verilir ve hicbir yer veya cezireyi Ozellestirmezler. Akabindeki hiiccet-i
a’zam mertebesidir. Sonra imamdir. Imam ve hiiccet-i a’zam arasinda
hicbir vasita yoktur. Hiiccetin ilmi onaylanmis ve hatadan masumdur.
Akl-1 evvel mertebesindedir... Allah’t tanwyan tek kisi hiiccet-i a’zamdir.

% Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 112.
4 Daftary, Ismaililer, 660.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (December 2025)



Nizar] ismaililigin Enciidan Merkezli Yeniden insa Siireci: Alamut Sonras: imamlar Uzerinden Bir inceleme | 156

Baska insanlar Allah’t onunla tanirlar ve aklin zuhuru ve ortaya ¢ikist
onda gerceklesir. O Mevldnin rahmetinin, bilgeliginin ve ilminin kapisidir.
Hakikatlerin kesfi ve siiphelerin ortadan kalkmasimn aracidir...”*?

Yukaridaki pasajdan anlasilacag: tizere Alamut sonrasi dagilma tehlikesi
geciren Nizarilik, Enciidan dirilisinin de etkisiyle belirgin bir hiyerarsi icerisinde
mevcut sistemini insa edebilmistir. Onlarin, imami merkeze koyan ve asil olanin
imami tanimak oldugunu ileri siirdiikleri bu inang yapisiin temelinde, Alamut
donemi imamlarindan Hasan Ala Zikrihisselam’in kiyameti ilan edip mevcut
seriatt nesh etmesi yatiyor olabilir. Nitekim Alamut'un yikilisindan itibaren
Nizariler, Ismaililigin temelini olusturan ve kokleri yeni Eflatuncu felsefeye
dayanan diisiinceden uzaklasmislardir. Daftary’nin ifadesiyle; “Enciidan dirilisi
sirasinda Nizariler, daha once kozmolojiye ve genel olarak yaradilisla ilgili tefekkiire
Ismaili ilgiyi yitirmisti; dongiisel peygamberlik tarihine yalnizca laf arasinda gonderme
yapryorlardi. Bagka bir deyisle, Alamut sonrast Nizariler, Tayyibilerin aksine, erken ve
Fatimi Ismaililerin batini diisiincesinin esasini ozetleyen hakaikle ilgilenmediler.”* Bu
ibareden de anlagilacag1 {iizere, Enciidan dirilisi donemi ayni zamanda
Nizarilerin, merkezi Ismaili fikirlerden uzaklasarak yeni bir anlayis1 insa etmeye
basladig1 donem olarak da nitelendirilebilir. Burada bahsedilen merkezi, hakdike
dair Ismaili fikirler, Miista’li Ismaililer tarafindan devam ettirilmis ve yeni
Eflatuncu felsefe, soz konusu fikirlerin kurumsallasmasinda etkili olmustur.

4. Enciidan Dirilisi Donemi Sonrasi Nizari Imamlari

Enciidan déneminin son imami Halilullah Ali'nin 993/1585te vefatindan
sonra, halefi Sah II. Nizar (993-1038/1585-1628), mezhebin merkezini
Enctidan’dan Kahek’e tasimis?® ve Nizari tarihinde Enciidan Dirilisi Dénemi
olarak bilinen devir sona ermistir.?® Rivayete gore babas1 $Sah Halilullah Ali,
vefatindan kisa bir siire 6nce Nizar'1 Kahek’e getirmis, bu tarihten itibaren
Kahek, Nizarilerin merkezi olmustur. Onlarin buraya yerlesmesi birkag yil
sirmiistiir. Bu koyde bulunan kimseler zamanla Nizarabad olarak bilinir
olmustur.5? Ayrica Ataullahiler olarak bilinen Kirman'daki Nizari tiiccarlarin
Nizar i¢in Kahek’te kiiciik bir saray insa ettigi ve buranin Kahek-i Sah Nizar
olarak bilindigi aktarilmigtir.>2

Sah II. Nizar ve diger Enciidan sonrasi imamlarin yasadig1 doneme iliskin
iki farkli rivayet olup arada yaklasik doksan ti¢ yillik bir fark vardir.5® Bu sebeple
her iki rivayetin de incelenerek degerlendirilmesi gerekmektedir. Ismaili

4 Yalgin Cakmak (ed.), Keldm-1 Pir, cev. Tahereh Mirzayi (Ankara: Kalan Yayinlari, 2020),
128. Ayrica bkz. Daftary, smaililer, 661-662.

4 Daftary, Ismaililer, 663.

4 Farhad Daftary, Ismaili History and Intellectual Traditions (Oxford: Routledge, 2018), 89.
50 Daftary, [smaililer, 660; Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 112.

51 Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 112.

2. Tajddin, Ismailis Through History, 583.

53 Akbarally Meherally, A History of the Agakhani Ismailis (Canada: A. M. Trust, 1991), 109.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (Aralik 2025)



157 | Hasan Basri DEMIRER

kaynaklarina gore, Sah II. Nizar, 982/1574’te, Enclidan’da dogmus ve henitiz 11
yasinda iken imamlik mertebesine yiikselerek yaklasik kirk bes yil bu gorevi
stirdiirmiistiir (993-1038/1585-1628).5¢ Daftary’e gore ise, onun hilafete gelisi,
babas1 Sah Halilullah'in oldiigii tarih olan 1090/1680 yili olup vefati ise
1134/1722’ye tekabiil eder. Daftary bu bilgiyi mezar tas1 tizerindeki kitabeden
aldigini ifade etmektedir.5 Her iki rivayet karsilastirilarak bir degerlendirme
yapildiginda, tarihsel siirecteki rivayetler ve imamlarin vefat tarihlerine iliskin
Daftary’nin yaptig1 derlemede, bazi imamlarin yasadiklar: donemlere iliskin bir
bilgi paylasilmadigi goriiliir.?* Buna karsilik kendisi de bir Ismaili oldugu
bilinen ve Ismaililigin tiim tarihini ¢alisan Miimtaz Ali Tajddin, tiim imamlarin
yasadigr doneme iliskin bilgilere c¢alismasinda ayrintili bir bicimde yer
vermistir.5” Daftary’nin s6z konusu calismay1 kendi kitabinda kullanmadigini
ve Ismaili tarihi boyunca yasayan Nizari imamlarin énemli bir kisminin vefat
tarihlerinin her iki calismada benzerlikler gosterdigini ayrica ifade etmek
gerekir. S0z konusu rivayetlerden hareketle Tajddin Ali'nin ¢alismasinda
belirttigi vefat tarihlerinin daha tutarli oldugu soylenebilir. Bununla birlikte
Daftary’nin yaptig1 arastirmanin derinligi dikkate alindiginda, verdigi bilgilerin
yapilan arastirmada goz ardi edilmedigi ayrica ifade edilmelidir.

Nizariligin Enclidan sonras: tarihine doniilecek olursa, heniiz 11 yasinda
iken Kasimgahi Nizarilerin kirkinci imami olan Sah II. Nizar, Enclidan’daki
atalar1 gibi sufi tarikatlarla irtibatin1 devam ettirmistir. O tarikatlardan biri de
daha &nce bahsedildigi {izere Nimetullahiliktir.’® Ayrica II. Nizar'in fran’da sufi
cevrelerde Sah Ataullah olarak bilindigi,* Kirman civarindaki miintesiplerinin
de Ataullahiler olarak anildig1 aktarilmistir.® Nizar'in, Iran’daki siyasi ortamimn
miisamahal1 yaklasimi sayesinde, 1014/1606’da birkag dai ile birlikte Horasan’a
gittigi, burada kimligini gizlemek suretiyle Nimetullahiler arasina girdigi, hatta
zamanla Nimetullahilerin manevi {istad1 olarak bilindigi de aktarilmigtir.6!
Yapilan bir ¢calismada Nizar i¢in “Nimetullahi tarikatiyla baglar: muhtemelen kesin
olan ilk Ismaili imam” oldugu degerlendirmesi yapilmistir.®2 MezkGr
rivayetlerden hareketle Nimetullahiler igerisinde, gizli bir sekilde Ismaililigi
benimseyen bir kitle oldugu sdylenebilir.

Sah II. Nizar doneminde Hindistan’da bulunan Nizari hocalarla irtibat
devam etmistir. Hindistan’dan bazi1 donemlerde imami ziyaret igin Kahek’e
gelen kimseler olmustur. Bunlardan biri de Seyyid Abdiinnebi isimli bir
vekildir. O, Ginan’mmda Kahek'te bahcede imam ile yaptig1 yiiriiytisten

5 Tajddin, Ismailis Through History, 583; Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 112.
55 Daftary, Ismaililer, 686-688.

% Daftary, Ismaililer, 754.

57 Bkz. Tajddin, Ismailis Through History.

58 Daftary, [smaililer, 687.

% Tajddin, Ismailis Through History, 583.

6  Farhad Daftary, Ismailis in Medieval Muslim Societies (London: 1. B. Tauris & Co., 2005),
200.

61 Tajddin, Ismailis Through History, 587.

62 Nasrollah Pourjavady - Wilson Peter Lamborn, “Isma’ilis and Ni'metullahis”, Studia
Islamica 41 (Paris 1975), 117.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (December 2025)



Nizar] ismaililigin Enciidan Merkezli Yeniden insa Siireci: Alamut Sonras: imamlar Uzerinden Bir inceleme | 158

memnuniyet duydugunu ifade etmistir. Ginan'in bir bagka kisminda ise, “Ebedi
Rab, Ali'nin tam formunda Kahek'te ikamet eder. Gériinen Imam Nizar, Tanri nin 77.
tezahiirii ve 40. Imamdir.” seklinde yazdig1 aktarilmigtir.3

Sah Nizar'in vefatinin ardindan oglu Seyyid Ali (1038-1071/1628-1660)
Kasimsahi Nizarilerin kirk birinci imami olmustur. Seyyid Ali'nin Babek’te
dogdugu ve cocuklugunu annesiyle birlikte gecirdigi ve Sah Nizar Horasan'dan
dondiikten sonra babasinin yanina, Kahek’e geldigi rivayet edilmistir. Onun da
Nimetullahiler ile iliskilerini devam ettirdigi, sufi ¢evrelerde II. Sah Ataullah
olarak bilindigi aktarilan bilgiler arasindadir. Kirman’da ¢ok sevilen Seyyid Alj,
“Kirman’in efendisi” olarak meshur olmus ve Kirman valiligine kadar terfi
etmigtir.6*

Seyyid Ali'nin imam oldugu doénem, Iran ile Hindistan arasinda siyasi
gerginligin arttig1 bir donem olarak dikkat cekmektedir. Onun imamhig:
zamaninda Hindistan’da Babiirlii devleti imparatoru Cihangir, Kandhar’1 ele
gecirmis 1648 yilina gelindiginde ise Safevi sahi II. Abbas oray1 yeniden isgal
etmistir. Bu durum, iki iilke arasinda yasanan gerginligi firsat bilen Ingilizlerin
bolgede giiclinii artirmasinda etkili olmustur. Hint cografyasinda actiklar:
fabrikalarla giicii ellerine alan Ingilizler, uzunca bir siire Cihangir ve ondan
sonra gelen Babiirlii hiikiimdarlarinin yonetimine miidahale etmistir. Aym
doénemlerde, Iran’da Safevi sah1 Abbas, 1038/1629'da vefat etmis, Iran’daki sufi
gruplara karsi benimsenen oOzgiirlitk¢ii politikalardan vazgegilerek, bu
gruplarin {izerine gidilmistir. Bolgede varligini siirdiiren Nimetullahiler ve
Ataullahiler de bu baski politikalarindan payini alacakken, manevi lider olarak
gordiikleri Nizarilerin kirk birinci imami1 Seyyid Ali'nin talimatiyla, kraliyet
ordusuna dahil olmuslardir.® Béylelikle Nizarilerin Ingilizlerle iligkisi
baglamistir. Hindistan’daki Nizari topluluklarin giiclenmesinde Ingilizler
onemli bir yere sahiptir.

[ran ile Hindistan'in siyasi tartisma iklimine ragmen Nizari gelenek
icerisinde yetisen dailerin onemli bir kismi, Safevi devletinin son déneminde
yaygin bir bigcimde siirdiirdiikleri tasavvufi gruplarla etkilesimleri sayesinde
Hint cografyasindaki ¢ok kiiltiirlii fikirlere imkan taniyan yapidan istifade
etmeyi basarabilmistir. Bu sayede daha once ticaret kervanlari ile gittikleri Hint
alt kitasina, mistik ogretilerle renklendirilmis bir Ismaili kiiltiirii tagtma imkan
bulabilmiglerdir.¢6

Imam Seyyid Ali, 1071/1660 yilinda Kirman’da 6lmiis ve onun ardindan
Nizarilerin kirk ikinci imami, oglu Hasan Ali (1071-1106/1660-1694) olmustur.®”
Seyyid Hasan Ali, Kahek’te dogmus, babasi ile Kirman'da bulunmustur.

6 Tajddin, Ismailis Through History, 588-589.

6 Tajddin, Ismailis Through History, 594; Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 114-
115.

65 Tajddin, Ismailis Through History, 594-596.

6  Sarah F. D. Ansari, Sufi Saints and State Power The Pirs of Sind 1843-1947 (New York:
Cambridge University Press, 1992), 17.

7 Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 115.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (Aralik 2025)



159 | Hasan Basri DEMIRER

Babasimnin vefatinin ardindan imamet makamina gelince yeniden Kahek’e donen
Hasan Ali, 1085/1674 senesinde Safevi hanedanmna mensup bir kadin ile
nigsanlanmigtir. Omriiniin sonlarma dogru kisa bir siire Kirman valiligi yaptig1
da aktarilan bilgiler arasindadir.

Daftary’nin aktardigina gore, Hasan Ali'nin imam oldugu donemde, Nadir
Sah, Safevileri devirerek Afsar Imparatorlugu’nu kurmustur. Bu olay {izerine
imam Hasan Ali, Babek’e tasinmistir. Daftary, imamin Babek’e tasinmasinin
sebebi olarak, Hindistan’da onu ziyarete gelen Hocalarin yol giivenligini ve
oradan gelecek olan vergilerin saglam bir sekilde imama ulastirilmasimi
gostermektedir. Zira daha once Hintli Nizarilerin imamlarii gérmek ve ona
dini borglarini 6demek {izere Enciidan ve Mahallat’a yaptiklar: yolculuklarda
yollarinin kesilerek yagmalandiklar: ve oldiiriildiikleri de aktarilmistir. S6z
konusu sebepler, imamin Babek’e tasinma gerekgesi olarak gosterilmistir.
Bununla birlikte Babek’in tercih edilme sebeplerinden bir digeri, o bolgede
halihazirda yasayan Nizarilerin olmasi da olabilir. Imamin oraya tasinmasiyla,
Babek, Nizarilerin &nemli bir merkezi haline gelmistir. Imam Hasan Ali, burada
elde ettigi gii¢ sayesinde gizlenmekten de vazgecerek, donemin Afsarl siyasileri
ile birtakim miispet iligkiler gelistirmeyi basarabilmistir.%

Imam Hasan Ali'nin dliimiinden birkag yil 6nce, yasadiklar1 cografyada
Sillerin, sufi gruplara baski uyguladigi bilinmektedir. Onceki imamlar
doneminde tasavvufi gruplar icerisinde gizlenen Nizariler, Hasan Ali'nin son
donemlerinde, tasavvufi gruplar igerisinde gizlenmek yerine $ii gruplar
arasinda gizlenme yolunu tercih etmis ve $ii baskilardan bu sekilde korunmaya
calismiglardir. S6z konusu saiklerle imam Hasan Ali'nin, Bakir Sah adin aldigs,
baz1 ¢evrelerde o sekilde bilindigi rivayet edilmistir. Ayni sekilde vasiyetinde,
Siiler i¢in onemli bir merkez olarak kabul edilen Necef'e gomiilmeyi istemis,
1106/1694 senesinde vefat ettiginde, Necef’e defnedilmistir.”

Hasan Ali'nin vefatinin ardindan Nizarilerin kirk iiglincii imami olan
Kasim Ali'nin (1106-1143/1694-1730), 1086/1675'te dogdugu tahmin
edilmektedir. Onun, Seyyid Aga Cafer yahut Seyyid Cafer olarak da bilindigi
aktarilmistir. Ayrica Kasim Ali'nin annesinin Safevi emirlerinden biri ile
akrabaliginin oldugu, kendisinin II. $Sah Tahmasp’in kizlarindan biri ile
evlendigi rivayet edilmistir.”* Imamliga geldikten sonra 1106/1694'te Kirman
valiligine atanan Kasim Ali, bu gorevde bir siire kaldiktan sonra Mahallat’a
tasinmis ve burada meshur olmustur. 1143/1730'da Mahallat'ta vefat eden
Kasim Ali, buraya defnedilmistir. Onun vefatinin ardindan oglu Ebu’l-Hasan
Ali (1143-1206/1730-1792), Nizarilerin kirk dordiincii imami olmustur.”?

Ebu’l-Hasan Ali, Babek’'te diinyaya gelmistir. Kaynaklarda onun maddi
olanak itibariyle giiclii oldugu, yardimsever ve comert oldugu aktarilmis, onun
Ebu’l-Hasan Kaheki lakabr ile tanindig1 ifade edilmistir.”® Imam Ebu’l-Hasan

6 Tajddin, Ismailis Through History, 598.

Daftary, Ismaililer, 688-690.

70 Tajddin, Ismailis Through History, 601.

7t Tajddin, Ismailis Through History, 601.

72 Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 116-118.
78 Tajddin, Ismailis Through History, 606.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (December 2025)



Nizar] ismaililigin Enciidan Merkezli Yeniden insa Siireci: Alamut Sonras: imamlar Uzerinden Bir inceleme | 160

Zendler doneminde (1163-1209/1750-1794) Kirman valiligi yapmistir. Onun
doneminde Kagarlar ile Zendler arasinda birtakim siyasi kavgalar yasanmus, o,
Zendlerle miispet iligkiler gelistirmistir. Bunun bir sonucu olarak Kirman
Beylerbeyi olarak tayin edilmistir.7

Varlikli oldugu bilinen Ebu’l-Hasan’in imamligi doneminde ona,
Hindistan’daki miiridler tarafindan her y1l yaklasik Yirmi Bin Tiimen agar/vergi
geldigi, onun bu para ile hem Kirman’da daha ¢ok miilk edindigi hem de halka
yardimlarda bulundugu, bu sebeple halk tarafindan c¢ok sevildigi ifade
edilmistir. O, Zendler’'in lideri Kerim Han Zend’in 1193/1779’da olimiiniin
ardindan ortaya ¢ikan iktidar miicadelesinde, bolgede elde ettigi bu popiilerlik
sayesinde zarar gormeden kurtulmus, hatta valiligini devam ettirmistir.”
Daftary’nin aktardigina gore, Zend hanedaninin dagilmasi ve imamin bolgedeki
popiileritesinden buldugu giic sayesinde, Ebu’l-Hasan Ali, Kirman'in
yOnetimini tek basina {istlenebilmistir. Kagarlarla Zend Hanedan: mensuplar:
arasindaki miicadelede, Kerim Han Zend’in kardesi Sadik Han’a destek vermis,
onun bir askeri birlik kurup, bolgede otoritesini yeniden kazanmasina katkida
bulunmustur.”®

Zendler ile Kagarlar arasindaki siyasi kavgada Kirman’in, diger bolgelere
nazaran izole kaldig1 sdylenebilir. Iki hanedan arasindaki iktidar miicadelesinde
Kirman'm merkezi bir rol oynamamasinda Ebu’l-Hasan Ali'nin siyasi roliiniin
onemli oldugu ayrica ifade edilebilir. Siyasi kimliginden ayr1 olarak Ebu’l-
Hasan Ali'yi bolgede giiclii kilan Ozelliklerinden biri de Nimetullahiler ile
kurdugu iliskidir. O, tarikat igerisinde siyasi kimligi olup 6n plana ¢ikan
isimlerin basinda gelmektedir.”” Nitekim Ebu’l-Hasan Ali vefat ettiginde,
Nimetullahiler'in 6énemli temsilcilerinden olan Miigtak Ali Sah’in tiirbesine
defnedilmistir.”®

Ebu’l-Hasan Ali'nin vefatinin ardindan, amcazadesi Mirza Sadik, kisa
stireligine Kirman valiligine getirilmis, fakat Siraz’i ele geciren Kagarlar,
Kirman't da kusatarak, Mirza Sadik’1 valilik gorevinden azletmistir. Bolgedeki
Nizarilerin, Kirman ve civarin terk etmesi i¢in onlara izin verilmis, bu sayede
onlar Kahek’e tasinarak zarar gormekten kurtulabilmislerdir.”

Ebu’l-Hasan Ali'nin ardindan, oglu Sah Halilullah Ali (1206-1233/1792-
1817), Nizarilerin kirk besinci imam1 olmustur. Nizari tarihinin modern donemi
olarak nitelendirebilecegimiz Aga Han’lardan 6nceki son imam olmasi yoniiyle
Sah Halilullah, ayrica bir 6neme sahiptir. O, 1153/1740 senesinde Kirman’da
dogmus olup c¢ok kiiciik yaslardan itibaren amcasi Mirza Muhammed

74 Daftary, Ismaililer, 690-691.

75 Pourjavady - Peter Lamborn, “Isma’ilis and Ni'metullahis”, 119-120.

76 Daftary, Ismaililer, 692.

77 Leonard Lewisohn, “An Introduction to the History of Modern Persian Sufism, Part I:
The Ni'metullahi Order: Persecution, Revival and Schism”, Bulletin of the School of
Oriental and African Studies (BSOAS) 61/3 (1998), 444.

78 Wladimir Ivanow, “Tombs of Some Persian Ismaili Imams”, Journal of the Bombay Branch
of the Royal Asiatic Society 14 (1938), 60.

™ Daftary, Ismaililer, 694-695.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (Aralik 2025)



161 | Hasan Basri DEMIRER

tarafindan ilmi egitim almistir.3® O, babasiin vefatindan kisa bir siire sonra,
mezhebin merkezini Kahek’e tasimis ve yaklasik yirmi {i¢ y1l Nizariler buradan
koordine edilmistir. Bu siire zarfinda, Suriye, Iran ve Hindistan’dan mezhep
mensuplar1 imami ziyaret etmek icin bolgeye akin etmistir.8! 1230/1815 yilina
gelindiginde ise imam, mezhebin merkezini Kahek’ten Yezd'e tasimistir. Bunun
sebebinin, Hindistan bolgesinden imamu ziyarete gelen mezhep mensuplarinin,
yol giivenligi oldugu aktarilmistir.82

Nihayet 1233/1817 yilina gelindiginde, Yezd’de Nizariler ile yerel tiiccarlar
arasinda ¢ikan tartismada Nizariler Sah Halilullah'in evine s1iginmis, eve yapilan
bir saldir1 sonucu Sah Halilullah vefat etmistir. Imamin naas1 6nce Mahallat'a,
oradan da Necef’e gotiiriilerek, burada defnedilmistir.8

Nizarilerin kirk beginci imami Sah Halilullah, Enclidan sonrasi donemde
Iran’1 merkez edinen son imam olmasi bakimindan énemlidir. Onun vefatinin
ardindan, Nizariligin merkezi zaman icerisinde Hindistan’a tasmnmis ve
boylelikle Nizariler i¢cin modern donem baslamistir.

Sonug

Alamut Kalesi'nin 1256’da Mogollar tarafindan yikilmasiyla birlikte Nizari
Ismaililigi tarihsel bir kirlma yasamig; imamlik kurumu hem fiziki
gortiniirliigiinii kaybetmis hem de mezhep tegkilatinin dagilmasiyla varolugsal
bir tehdit altina girmistir. Bu yikimin ardindan ortaya ¢ikan Enciidan Dirilisi,
sadece dagilmis bir cemaatin yeniden toparlanmas: degil, ayn1 zamanda dini
otoritenin, tegkilat yapisinin ve doktriner siirekliligin yeniden insas1 anlamina
gelmektedir. II. Miistansir Billah ile baglayan bu siireg, Enclidan kdytiinii merkez
edinerek, Iran, Orta Asya ve Hindistan’daki Nizari topluluklari merkezi bir
otorite etrafinda yeniden toplamay1 hedeflemistir.

Enciidan dénemi imamlari, Safeviler gibi giiglii siyasi aktorlerle iliskilerini
dikkatli bir bi¢cimde takiyye ve pragmatizm temelinde kurmus; zahirde
Imamiyye Siasina yakin bir cizgi izlerken, batini Ismaili inanclari i¢ yapida
muhafaza etmislerdir. Bu donemde tasavvufi yapilarla kurulan yakin iligkiler,
hem takiyye stratejisini kolaylastirmis hem de mezhep diisiincesinin stfi
literatiir {izerinden yeniden ifadesini miimkiin kilmistir. II. Miistansir'in
Pendiydt-1 Civanmerdi adli eseri bu etkilesimin somut bir 6rnegi olarak 6ne
cikmaktadir.

Enclidan imamlari, sadece dini liderlik degil, ayni zamanda Orgiitsel
biitlinliigiin korunmas: ve mezhebin kiiltiirel hafizasinin aktarimi agisindan da
belirleyici bir rol oynamislardir. Nihayetinde Sah Halilullah Ali'nin Kahek’e
tasinmasiyla Enciidan donemi sona ermis ve Nizarilik, modern doneme gecisin
esigine gelmistir. Bu siire¢, Nizari Ismaililigin tarih boyunca karsilagtig1 krizleri
esneklik, gizlilik ve merkeziyetcilik ilkeleriyle asabildigini gostermektedir.

8  Tajddin, Ismailis Through History, 617.

81 Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 125.
2 Daftary, Ismaililer, 695-696.

8 Tajddin, Brief History of the Shia Ismaili Imams, 126.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (December 2025)



Nizar] ismaililigin Enciidan Merkezli Yeniden insa Siireci: Alamut Sonras: imamlar Uzerinden Bir inceleme | 162

Kaynakga

Ansari, Sarah F. D. Sufi Saints and State Power The Pirs of Sind 1843-1947. New
York: Cambridge University Press, 1992.

Ay, Zahide. “16-17. Yiizyillar Iran’inda Safevi-Nizari Iliskilerinin Dini ve Siyasi
Etkileri Uzerine Tarihsel Bir Degerlendirme”. Tarihin Pesinde: Uluslararas:
Tarih ve Sosyal Arastirmalart Dergisi X1/21 (2019), 455-471.

Ay, Zahide. Alamut Sonrast Nizari Ismaililigi ve Tasavouf. Ankara: Hacettepe
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisti, Yiiksek Lisans Tezi, 2005.

Cakmak, Yal¢in (ed.). Keldm-1 Pir. cev. Tahereh Mirzayi. Ankara: Kalan
Yayinlary, 1. baski., 2020.

Daftary, Farhad. Ismaili History and Intellectual Traditions. Oxford: Routledge,
2018.

Daftary, Farhad. Ismailis in Medieval Muslim Societies. London: I. B. Tauris & Co.,
2005.

Daftary, Farhad. Ismaililer Tarihleri ve Ogretileri. cev. Ahmet Fethi Yildirim.
Istanbul: Alfa Tarih, 2017.

Daftary, Farhad. Sii Islam Tarihi. cev. Ahmet Fethi Yildirim. Istanbul: Alfa Tarih,
2016.

Daftary, Farhad. The Ismailis: Their History and Doctrines. Cambridge: Cambridge
University Press, 1990.

Hac1 Bektas Veli. Makalat-t Hact Bektas-1 Veli. ed. Hiiseyin Ozbay. cev. Esad
Cosan. Ankara: Kiiltiir Bakanlig1 Yayinlari, 1990.

Ivanow, Wladimir. “Tombs of Some Persian Ismaili Imams”. Journal of the
Bombay Branch of the Royal Asiatic Society 14 (1938), 49-62.

Lewisohn, Leonard. “An Introduction to the History of Modern Persian Sufism,
Part I: The Ni'metullahi Order: Persecution, Revival and Schism”. Bulletin
of the School of Oriental and African Studies (BSOAS) 61/3 (1998), 437-464.

Meherally, Akbarally. A History of the Agakhani Ismailis. Canada: A. M. Trust,
1991.

Mustansir Billah, II. Pandiyat-i Jawanmardi or Advices of Manliness. cev. Wladimir
Ivanow. Leiden: Brill Publisher, 1953.

Pourjavady, Nasrollah - Peter Lamborn, Wilson. “Isma’ilis and Ni'metullahis”.
Studia Islamica 41 (Paris 1975), 113-135.

Tajddin, Miimtaz Ali. Brief History of the Shia Ismaili Imams. Karachi: Real Patidar
Library, 2009.

Tajddin, Miimtaz Ali. Ismailis Through History. Karachi: Islamic Book Publisher,
1997.

Virani, Shafique N. The Ismailis in the Middle Ages a History of Survival a Search for
Salvation. New York: Oxford University Press, 2007.

Turkish Journal of Shiite Studies 7/2 (Aralik 2025)



