
Gaziantep Üniversitesi AYINTÂB
Araştırmaları Dergisi

Gaziantep University Journal 
of AYINTÂB Studies

e-ISSN: 2667-6257

Makale Adı: Arapça Kaynaklarda Selçuklu Sultanı Tuğrul Bey’in Şahsiyeti

Article Name: The Personality of Seljuk Sultan Tugrul Bey in Arabic Sources

Yazar Adı: Avni Ömer LÜTFİOĞLU

Yazar Kurumu: Dr. Gaziantep Üniversitesi, Tarih Bölümü, Doktora Mezunu

Yazar E-Mail: avniomer@yahoo.com

Orcid ID: 0000-0001-6335-7689

Makale Türü: Araştırma Makalesi

Geliş Tarihi: 05.09.2025

Kabul Tarihi: 16.12.2025

Yayın Tarihi: 31.12.2025

Yayın Yıl: 2025

Yayın Cilt: 8

Yayın Sayı: 2

Sayfa Aralığı: 260-275

Doi: https://doi.org/10.71353/gunaad.1698671

İntihal: Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş ve intihal içermediği teyit 
edilmiştir.

Atıf: Lütfioğlu, Avni Ömer, Arapça Kaynaklarda Selçuklu Sultanı Tuğrul Bey’in Şahsiyeti, 

Gaziantep Üniversitesi Ayıntab Araştırmaları Dergisi, C.8, S.2, 2025, ss.260-275.

260



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

261 
 

 

Arapça Kaynaklarda Selçuklu Sultanı Tuğrul Bey’in Şahsiyeti 

Öz 

Bu çalışma, Arapça tarih kaynaklarında Büyük Selçuklu Devleti’nin ilk sultanı Tuğrul Bey’in 

şahsiyetinin nasıl tasvir edildiğini ve özellikle Irak-Bağdat seferleri bağlamında hangi ölçütler üzerinden 

değerlendirildiğini incelemektedir. Araştırma, Arap tarihçilerin Tuğrul Bey’i yalnızca askerî ve siyasî başarılarıyla 

değil; dindarlığı, idare anlayışı, Abbasî hilafetiyle kurduğu ilişki ve uygulamalarının toplumsal yansımalarıyla ele 

aldıklarını ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

Dandanakan Zaferi’nden (1040) sonra Tuğrul Bey’in Halife el-Kâim’e bağlılığını bildiren mektubu ve 

Halife’nin Başkadı el-Mâverdî aracılığıyla verdiği cevap, Selçuklular ile Abbasî hilafeti arasındaki ilk resmî temas 

olmuştur. Bu temas, Selçuklu yayılmasına Sünnî meşruiyet kazandırarak Irak ve Şam yönündeki ilerleyişin siyasî 

zeminini güçlendirmiştir. 

11. yüzyıl ortalarında Abbasî hilafeti ciddi bir otorite kaybı yaşarken, Arslan el-Besâsîrî’nin Bağdat’ta 

fiilî hâkimiyet kurması krizi derinleştirmiştir. Bu ortamda Tuğrul Bey, 1055 ve 1060 yıllarında Bağdat’a iki sefer 

düzenlemiş; ikinci sefer Halife’nin kurtarılması ve Selçuklu otoritesinin Irak’ta kalıcı hâle gelmesiyle 

sonuçlanmıştır. Arap kaynakları, seferler sırasında yaşanan toplumsal gerilimlere rağmen Tuğrul Bey’i dindarlığı, 

hilm sahibi oluşu ve adaleti sınırlandırma çabalarıyla anmakta; buna karşılık Halife’nin kızıyla evlenmesi 

meselesini tartışmalı bir konu olarak öne çıkarmaktadır. 

Bu bağlamda çalışma, Arap tarih yazımında Tuğrul Bey’in şahsiyetinin meşruiyet, siyasal istikrar ve 

dinî otorite ekseninde inşa edildiğini göstermekte; Selçuklu-Abbâsî ilişkilerinin yalnızca askerî müdahalelerle 

değil, sembolik ve toplumsal boyutlarıyla da ele alındığını ortaya koymaktadır. 

 

Anahtar Kelimeler: Tuğrul Bey, Irak, Bağdat, Selçuklular, Abbasi Devleti 

 

The Personality of Seljuk Sultan Tugrul Bey in Arabic Sources 

Abstract 

This study examines how the personality of Tuğrul Beg, the first sultan of the Great Seljuk State, is 

portrayed in Arabic historical sources and by which criteria it is evaluated, particularly in the context of the Iraq–

Baghdad campaigns. It aims to demonstrate that Arab historians assessed Tuğrul Beg not only through his military 

and political achievements but also in terms of his piety, administrative approach, relationship with the Abbasid 

caliphate, and the social repercussions of his policies. 

Following the Battle of Dandanakan (1040), Tuğrul Beg’s letter declaring loyalty to the Abbasid caliph 

al-Qāʾim and the caliph’s response conveyed through the chief judge al-Māwardī constituted the first official 

contact between the Seljuks and the Abbasid caliphate. This interaction provided Sunni legitimacy to Seljuk 

expansion and strengthened the political foundation for their advance toward Iraq and Syria. 

By the mid-eleventh century, the Abbasid caliphate was experiencing a severe decline in authority, 

exacerbated by the Turkish commander Arslan al-Basāsīrī’s establishment of de facto control over Baghdad. In 

this context, Tuğrul Beg launched two major campaigns to Baghdad in 1055 and 1060, the latter resulting in the 

rescue of the caliph and the consolidation of lasting Seljuk authority in Iraq. While Arabic sources record social 

tensions arising from logistical and disciplinary problems during these campaigns, they also emphasize Tuğrul 

Beg’s piety, forbearance, generosity, and efforts to restrain injustice. By contrast, his marriage to the caliph’s 

daughter emerges as one of the most debated and controversial issues in Arab historiography. 

In this respect, the study demonstrates that Tuğrul Beg’s personality in Arabic historical writing was 

constructed along the axes of legitimacy, political stability, and religious authority, revealing that Seljuk–Abbasid 

relations were interpreted not solely through military intervention but also through their symbolic and social 

dimensions. 

 

Keywords: Tugrul Bey, Iraq, Baghdad, Seljuks, Abbasid State 

 



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

262 
 

Extended Abstract 

This article aims to examine how the “personality” of Tughril Beg-understood as his character, personal 

qualities, administrative style, and political stance-was shaped within the historical, political, and sectarian 

tensions reflected in Arabic historiography. The main analytical framework of the study is built upon the nature of 

the relationship established with the Abbasid caliphate, which provided legitimacy for Seljuk expansion, and the 

ways in which this relationship was tested through crises centered on Baghdad. In this context, Tughril Beg is 

approached not merely as a military conqueror, but as the founder of a new political order in the Islamic world 

through the symbiotic relationship he formed with the caliphate. Evaluations found in Arabic sources indicate that 

his personality must be interpreted within this multilayered framework. 

The letter of allegiance sent by Tughril Beg to the Abbasid Caliph al-Qāʾim after the Battle of 

Dandanakan (431/1040), together with the Caliph’s reply conveyed through the Chief Judge al-Māwardī, is 

presented as the “official” and continuous beginning of Seljuk-Abbasid relations. This contact endowed the 

Seljuks’ westward expansion toward Iraq, Syria, and the Hijaz not only with military justification but also with 

religious and political legitimacy. As a result, Seljuk expansion came to be understood beyond the classical notion 

of conquest, framed instead as an endeavor to protect the caliphate, strengthen Sunnism, and establish order in the 

Islamic world. The majority of Arab historians interpret this initiative as a conscious and deliberate choice 

reflecting the Seljuk rulers’ pursuit of Islamic legitimacy. 

The article draws particular attention to the fragmented and fragile balance of power in Baghdad during 

the mid-eleventh century. The continued influence of the Buyids, the rise of the Turkish commander Arslan al-

Basāsīrī to the rank of amīr al-umarāʾ with de facto authority, and the shifting alliances of Arab emirates in 

peripheral centers such as Mosul and Anbar significantly constrained the authority of Caliph al-Qāʾim. The 

Caliph’s eventual captivity further constituted the fundamental ground upon which Seljuk intervention could be 

justified not merely as a “conquest,” but as an effort to “rescue the caliphate.” Within this context, Tughril Beg’s 

two Baghdad campaigns are discussed in Arabic sources both as actions that restored political stability and as 

developments that generated social tensions due to the presence of a large army in an urban environment. 

The first Baghdad campaign took place in 447/1055. Baghdad came under Seljuk control, Arslan al-

Basāsīrī withdrew to Anbar, and Mosul was incorporated into Seljuk authority. However, rebellions and conflicts 

surrounding the relative or stepbrother appointed to Mosul led to the attrition of a significant portion of Seljuk 

forces. Tughril Beg’s forced withdrawal from Iraq reopened the political arena for al-Basāsīrī, who returned to 

Baghdad, seized the city, deliberately altered the symbols of political legitimacy by having the khuṭba proclaimed 

in the name of the Fatimid caliph, and took Caliph al-Qāʾim hostage. Arabic sources portray this phase explicitly 

as an “authority crisis.” 

The second Baghdad campaign was carried out at the beginning of 451/1060. After suppressing internal 

unrest-particularly the affair involving Ibrāhīm Yınal-Tughril Beg advanced toward Baghdad, rescued the Caliph, 

and killed al-Basāsīrī, thereby rendering Seljuk authority in Iraq permanent. The article interprets this outcome not 

merely as a military success, but as a strategic turning point that sustained the near-collapse political structure of 

the Abbasid caliphate and opened the way for Seljuk expansion toward Syria and the Hijaz. It is further emphasized 

that this intervention may be regarded as the beginning of centuries-long Turkish rule in Iraq. 

At the same time, Arabic sources do not present a one-dimensional portrayal of Tughril Beg. Complaints 

arising during the stationing of a large army in Baghdad are recorded in detail. Incidents involving coercion related 

to provisioning and lodging, allegations of forced entry into homes, marketplace disputes, and attempts to interfere 

in women’s bathhouses are cited as concrete expressions of urban discontent. Moreover, the Seljuks’ termination 

of Buyid rule-effective in the region for approximately 109 years-and the reorganization of administrative offices 

reinforced perceptions of “occupation” among certain social groups. Conversely, for populations burdened by 

Fatimid and Buyid domination, Seljuk arrival was interpreted as a clear form of “liberation.” Thus, the same 

historical developments acquired divergent meanings in the collective memory of different social groups within 

Arabic historiography. 

Another major axis of debate concerns Tughril Beg’s marriage to the Caliph’s daughter. The marriage 

of a woman of Hāshimī lineage to a Turkish ruler was regarded as “unusual” according to the social and religious 

norms of the period and was criticized by some authors as a symbolic assertion of political parity and influence. 

This marriage is interpreted as a historical turning point that transformed the nature of relations between the 

caliphate and the Turkish sultanate. Despite Tughril Beg’s declarations of loyalty, critical sources emphasize the 

perception that he asserted his sovereign authority and, in certain matters, placed pressure on the Caliph’s consent. 

The Arabic sources consulted in this study-such as Ibn al-Jawzī, Ibn al-Athīr, Ibn Kathīr, al-Suyūṭī, al-

Dhahabī, al-Yāfiʿī, and al-Iṣfahānī-portray Tughril Beg in varying tones. While one line of interpretation 

emphasizes virtues such as piety, forbearance, generosity, justice, avoidance of plunder, and reluctance to shed 

blood, another highlights his inability to restrain military excesses, the growing pressure on urban populations, and 

policies described as oppressive or morally ambiguous. The article argues that these contradictions become more 

intelligible when considered in light of the disciplinary and logistical challenges of maintaining a large army and 



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

263 
 

the harsh realities of eleventh-century warfare. 

In conclusion, the article demonstrates that Arabic historical sources generally regard Tughril Beg as a 

powerful state-builder, a protector who restored the functional authority of the Abbasid caliphate, and a sultan who 

consolidated the Sunni political order. At the same time, the Baghdad experience produced a critical evaluative 

sphere-particularly concerning urban security, fiscal practices, and marital ties with the caliphal family-generating 

a limited yet meaningful “zone of ambiguity.” Thus, Tughril Beg emerges as a balanced historical figure whose 

portrayal combines praise and criticism, offering insight into the political mentality of the eleventh-century Islamic 

world. 

Giriş: 

Selçukoğulları, Oğuz boylarından Kınık aşiretinin büyükleri ve önderleridir. Tuğrul 

Bey, Dukak oğlu Selçuk’un torunu, Mikail’in oğludur. Büyük dedesi Dukak, 302–303/915 

yılında İslâm dinini kabul etmiş ve sadık bir Müslüman olmuştur. Aşireti içinde İslâm’ı 

yaymıştır. Selçukluların yaşama alanı Buhara civarındaki arazi ve çöllerdi; yiğitlik ve 

mertlikleri ile tanınıyorlardı. Selçuklu beyleri, kendilerini Karahanlılar ile Gazneliler arasındaki 

ihtilafların ortasında bulmuşlardı. İki taraf arasında ılımlı, uyumlu, kendilerini koruyan ve 

haktan yana bir siyaset izledikleri görülür. Göçebelerin uyguladığı vur-kaç savaş taktiklerini 

savunmada başarıyla kullanıyorlardı. Saldırıya uğradıklarında çöllere çekilerek takip 

edilmelerini zorlaştırıyorlardı.1 

Tuğrul Bey ve Çağrı Bey’in babaları Mikail bir savaşta şehit düşmüştü. İki kardeş, 

çocuk yaşta olduklarından dedeleri Selçuk’un gözetiminde büyüdüler. Amcaları Arslan 

Yabgu’nun nüfuzu bu dönemde artmaktaydı. Gazneli Sultan Mahmud Sebüktegin ise onun 

yükselişinden rahatsızdı. Aralarında süregelen çekişmeler sonucu Arslan Yabgu tutsak düşmüş 

ve Hindistan’a sürgün edilmiştir. Arslan Yabgu’nun yerine oğlu Yusuf İnanç Yabgu geçmiş, 

ancak Karahanlılar onu 418–419/1028 yılında ele geçirip öldürmüştür. 

Bu dönemde Buhara yakınlarında bulunan Tuğrul ve Çağrı Bey kardeşler, 

Gaznelilerden amcaları Arslan Yabgu’nun serbest bırakılmasını defalarca talep etmişler fakat 

Sultan Mahmud bu taleplere kulak asmamıştır. Gazneliler ile Karahanlılar arasındaki 

mücadeleler ve bölgedeki savaşlar nedeniyle sürekli yer değiştirmek zorunda kalan Selçuklular 

oldukça yıpranmıştı. Bu sebeple Horasan’a yöneldiler. Oradaki Türkmenlerin de katılmasıyla 

sayıları on bin atlıyı aşmıştı.2 

Selçukluların genişlemesi ve güçlenmesi, tahta çıkan Gazneli Mesud’u 

endişelendirmekteydi. Tuğrul Bey, bilinen dirayetiyle Gaznelilerin egemenliğini, hatta doğu 

sınırlarını koruma görevini üstlenmeyi kabul etmişti. Ancak Sultan Mesud’un endişesi bitmedi. 

Dolayısıyla iki taraf arasındaki savaşlar devam etti. Güçlenen Selçuklular 429/1037’de İran’ın 

kuzeyinde Rey’i, 430/1038’de Hemedan’ı aldılar. Aynı yıl Sultan Mesud’un ordusunu tekrar 

yenerek Horasan’ın merkezi Nişabur’u ele geçirdiler. Böylece Tuğrul Bey Horasan’da tahta 

oturdu.3 

Uzun süren çatışmalar sonunda Sultan Mesud, Selçuklulara karşı büyük bir hamle 

başlattı. Selçuklu beyleri, Tuğrul Bey’in savaştan kaçınma yönündeki görüşüne rağmen Çağrı 

                                                           
1 ez-Zehebî, Muhammed b. Osman b. Kaymaz, Siyerü A’lamin-Nübelâ, Darü’l-Hadis Yay., Kahire, 1427/2006, 

c. 13, s. 335; Faruk Sümer, “Selçuklular”, TDV (Türkiye Diyanet Vakfı) İslam Ansiklopedisi, c. 36, İstanbul 2009, 

s.365-371. 
2 İbnü’l-Cevzi, Cemalüd-Din Ebu-l-Ferec Abdurrahman b. Ali, el-Muntazam fi Tarihil Mülük vel-Ümem, 

Darü’l-Kütübül İlmiyye Yay., 1. Baskı, Beyrut, 1412/1992, c.16, s. 85; Sümer, a.g.m., s.365-371. 
3 İbnü’l-Esîr, Ebü-l-Hasan, Ali b. Ebu-l-Kerem Muhammed b. Muhammed, el-Kâmil fi-t-Tarih, Darü’l Kitab 

el-Arabi Yay., 1. Baskı, Beyrut, 1417/1997, c. 7, s. 784; el-Isfahanî, İmadüd-Din Ebu-Hâmid Muhammed b. 

Muhammed, el-Büstanü’l-Cami’ li-Cemi’ Tevarih Ehl-il- Zaman, el-Mektebe el-Asriyye, 1. Baskı, Sayda ve 

Beyrut, 1423/2002, s. 284-288; İbnü’l-Cevzi, a.g.e., c.15, s.267-277. 



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

264 
 

Bey’in ısrarıyla savaşmaya karar verdiler. 431/1040 yılında gerçekleşen Dandanakan Savaşı 

Selçukluların büyük zaferiyle sonuçlandı. Beyler bu beklenmeyen zaferi Allah’ın bir nimeti 

olarak değerlendirdiler; atlarından inip şükür secdesi yaptılar.4 Böylece Selçuklu Devleti’nin 

temeli kesin olarak atılmış oldu. Abbasî Halifesi dâhil civardaki hükümdarlara tebşirnameler 

göndererek, zaferin şükrü olarak İslâm’a hizmet edeceklerini bildirdiler. Bu tebşirname, Tuğrul 

Bey ile Abbasi Halifesi arasında ilk temasın ve sürekli bir vefa ilişkisinin başlangıcı oldu. 

Devletin genişleme stratejisi çerçevesinde Tuğrul Bey, Dandanakan Savaşı’ndan 

yaklaşık dört yıl sonra (435/1043), Halife’ye bağlılığını ve dine hizmet edeceğini bildiren bir 

mektup gönderdi. Halife de Başkadı el-Mâverdî aracılığıyla bir cevap gönderdi.5 Tuğrul Bey 

ile Halife el-Kâim arasındaki bu sadakat ilişkisi, ileride Selçukluların Bağdat’a, Irak’a ve Şam’a 

doğru ilerleyişine vesile olacaktır. Bu gelişme, Tuğrul Bey’in genel genişleme stratejisinin bir 

parçası olarak görülebilir. 

Bağdat’a Hâkim Güçler ve Halife’nin Durumu: 

Bu sıralarda Bağdat’ta çeşitli siyasî grupların çekişmeleri hâkimdi. Halife el-Kâim, 

yetkilerini kaybetmiş ve gelirleri kesintiye uğramıştı. Büveyhîler hilafet sarayına hâkimken, 

Türk komutan el-Muzaffer Arslan el-Besâsîrî’nin yıldızı parlamış ve Emirü’l-Ümerâ 

(Beylerbeyi) rütbesine yükselmişti. Halife ile ilişkisi inişli çıkışlıydı. Büveyhîlerin yetkilerini 

sınırlamış, Halife de onun etkisi altına girmişti. Arap ve Acem beyleri ondan çekiniyor; hatta 

cuma hutbelerinde adı okunuyordu. Nusaybin ve Musul’un Arap emiri Kureyş b. Bedran b. 

Mukalled ile Anbar’ın hâkimi olan Arap emiri Dübeys b. Ali b. Mazyed ile bazen iş birliği 

yapıyor, bazen ihtilafa düşüyor ve her durumda Irak’ın kaderinde etkili oluyordu. Arslan el-

Besâsîrî Halife ile de çatışma yaşamıştı. Halife’nin Tuğrul Bey’den yardım isteyip istemediği 

tartışmalı olmakla birlikte, aralarındaki ilişkinin güçlü olduğu açıktır. 

Tuğrul Bey, Halife’yi esaretten kurtarmak amacıyla 25 Ramazan 447/ 18 Aralık 

1055’te Bağdat’ı alarak Arslan el-Besâsîrî’yi Anbar’a püskürttü. Bu, Bağdat’a yaptığı birinci 

seferdi. Bağdat’ta bulunduğu sırada bazı olumsuz vakalar meydana geldi. Musul’a tayin ettiği 

amcası oğlu Kutalmış da Arslan el-Besâsîrî ve Anbar emiriyle Sincar’da çatışarak mağlup 

olmuştu (Şevval 448/Aralık 1056).6 Arslan el-Besâsîrî, Musul’da cuma hutbesini Fatımî 

halifesi adına okutmuş ve kendisini Bağdat’ı yeniden almaya teşvik etmişti. 

Bağdat’ta askerlerin halka sıkıntı çıkarması üzerine Halife, Tuğrul Bey’den ya 

askerleri disiplin altına almasını ya da şehrin dışına çıkarmasını istedi. Tuğrul Bey önce bu 

kadar askeri zapt etmenin zorluğunu ifade ederek Bağdat dışına çıkmayı kabul etmedi. Daha 

sonra halk üzerindeki baskı ve zulmün kaldırılması gerektiğini bildirdi ve Musul’a yöneleceğini 

Halife’ye bildirdi. Tuğrul Bey, Bağdat’ta 13 ay 13 gün kaldıktan sonra Musul’a doğru hareket 

etti7 ve bölgeyi hâkimiyeti altına aldı (10 Zilkade 448/ 19 Ocak 1057). 

                                                           
4 İbnül-Esîr, a.g.e., c. 8, s.8-18; Ali Sevim, “Dandanakan”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul, 1993, c.8, s. 

456-457. 
5 İbnü’l-Cevzi, a.g.e., c.16, s.85.  
6 Recep ve Şaban/448’de Bağdat’ta veba salgını olmuştur. Bir askerle Bağdat ahalisinden bir saman satıcısı 

arasında çıkan tartışma sebebiyle askerin kendisini öldüreceğini zannederek halktan yardım istemesi neticesinde, 

askerlerle kavga çıkmıştır ve halktan ölenler olmuştur. Tuğrul Bey, olayın arkasında Büveyhî el-Melikü’r-Rahim 

Hüsrev Feyruz’ün olduğunu düşünmüştü. Esasta Arslan el-Besâsirî’nın iş birlikçisi olan ancak bu vakitte 

Kutalmış’un tarafında duran Musul ve Nusaybin Emiri’nin malları da bu fitnede yağmalanmıştır ancak Tuğrul Bey 

ona iade etmiştir. Savaş sonrası Kutalmış’tan ayrılıp yine Arslan’ın tarafına geçmiştir.  
7 Selim Kaya, “Büyük Selçuklular Döneminde Bağdat”, Prof. Dr. Işın Demirkent Anısına, Globus Dünya 

Basınevi, İstanbul 2008, s.451. 



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

265 
 

Yaklaşık bir yıl sonra (25 Zilkade 449/ 24 Ocak 1058) tekrar Bağdat’a döndü. Musul 

ve Anbar emirlerini affetti, ancak Arslan el-Besâsîrî teslim olmadı. Harekât sırasında bazı 

beldeler askerlerce yağmalandı; ancak bir beldenin talanını Tuğrul Bey bizzat engelledi. Sincar 

halkı direniş gösterince onları öldürttü; sağ kalanları ise üvey kardeşi İbrahim Yınal’ın ricasıyla 

affetti. Ardından İbrahim Yınal’ı Musul’a tayin etti. Bağdat’a döndüğünde askerlerin halkın 

evlerinde yerleşmesini engelledi. 

Yaklaşık on ay sonra (26 Ramazan 450/ 16 Kasım 1058) İbrahim Yınal, tahtı ele 

geçirme hevesine kapılarak ordunun yarısını yanına alıp Hemedan Kalesi’ne yerleşmeye çalıştı. 

Tuğrul Bey, kendi askerlerinin çoğunu geride bırakarak sekiz günde Hemedan’a ulaştı ve kaleyi 

ondan önce tuttu. Savaşta Yınal mağlup olup kendi kirişiyle idam edildi. 

Bağdat’ı boş bulan Arslan el-Besâsîrî, Musul emiriyle birlikte geri dönerek Halife’yi 

rehin aldı, hâkimiyet kurdu ve cuma hutbesini Fatımî halifesi adına okuttu. Bu durum bir yıl 

sürdü. Tuğrul Bey, Yınal meselesini çözdükten sonra toparlanıp tekrar Bağdat’a yöneldi. Çeşitli 

yollarla Halife’yi salimen kurtardı ve 25 Zilkade 451/3 Ocak 1060 Pazartesi günü ikinci ve son 

kez Bağdat’ı ele geçirerek Arslan el-Besâsîrî’yi öldürdü. Bundan sonra bölgedeki bütün emîrler 

Selçuklu hakimiyetini tanıdı. Bağdat’ın tahrip olan yerlerini yeniden inşa ve imar ettirdikten8 

sonra 5 Rebiülevvel 452/9 Nisan 1060’ta hüküm merkezi Rey’e döndü ve üç yıl beş ay sonra 8 

Ramazan 455/5 Eylül 1063 Cuma günü orada vefat etti. 

Çalışmada Yararlanılan Arapça Tarih Kaynakları: 

Bu çalışmada, aşağıda kısaca tanıtılan Arapça ana tarih kaynaklarından yararlanılarak 

Tuğrul Bey’in şahsiyeti ve bölgeyi idare tarzı hakkındaki yorumlar incelenmektedir. 

1. İbnü’l-Cevzî, el-Müntazam fî Târîhi’l-Mülûk ve’l-Ümem ( ابن الجوزي، المنتظم في تأريخ

 (الملوك والامُم

Bu eser, İslam tarihinin önemli kaynaklarındandır. Eserde ölüm yıllarına göre yaklaşık 

3300 şahsiyet tanıtılmıştır. Olaylar 574/1119 yılına kadar kronolojik olarak kaydedilmiştir. 

Kaynağın, Tuğrul Bey’in Bağdat’ı ele geçirmesine nispeten yakın bir dönemde yazılmış olması 

konumuz açısından ayrıca değer taşımaktadır. 

2. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh (ابن الأثير، الكامل في التاريخ) 

Bu eser, kâinatın yaratılışından 628/1230 yılına kadar İslam coğrafyasının doğusu ve 

batısında cereyan eden olayları kapsamaktadır. Yaklaşık 10 ciltten oluşmaktadır. 

3. el-İsfahanî, el-Büstanü’l-Câmi li-Cemî‘ Tevârîhi Ehliz-Zamân ( الإصفهاني، البستان

 (الجامع لجميع تواريخ أهل الزمان

İslam tarihi alanında önemli olan bu eser, insanlığın başlangıcından 593/1196 yılına 

kadar olan süreci kapsamaktadır. Müellif el-İsfahanî 597/1200’de vefat etmiştir. Ondan sonra 

tarih yazan birçok müellif bu eserden faydalanmıştır. Eserin, Tuğrul Bey dönemine nispeten 

yakın bir dönemde yazılmış olması önemini artırmaktadır. 

4. el-İsfahanî, Târîhu Devleti Âl-i Selçuk (الإصفهاني، تاريخ دولة آل سلجوق) 

                                                           
8 Kaya, a.g.m, s.452. 



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

266 
 

el-İsfahanî’nin yazdığı ve Bündarî’nin özetlediği bu eser, 1055–1175 yılları arasını 

kapsamaktadır. Tuğrul Bey’den başlayarak Irak Selçuklu beylerini, vezirleri, kumandanları, 

dinî makamları ve ayanları detaylı bir şekilde anlatmaktadır. Tuğrul Bey dönemine çok 

yakınlığı nedeniyle önem taşımaktadır. 

5. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye (ابن كثير، البداية والنهاية) 

Yaklaşık 14 ciltten oluşan bu eser tarih alanında önemli bir kaynak olup kâinatın 

yaratılışından 767/1365 yılına kadar olan süreci ele almaktadır. Müellifin hadis âlimi olması, 

tarih olaylarını doğruluk süzgecinden geçirmesine imkân sağlamıştır. 

6. es-Suyûtî, Târîhu’l-Hulefâ (تأريخ الخلفاء) 

Bu eserde, ilk halife Ebû Bekir’den başlayarak Râşidî, Emevî, Irak Abbasî ve Mısır 

Abbasî halifelerinin tarihleri anlatılmakta; ayrıca Endülüs, Fatımî ve diğer bazı devletlerin 

tarihlerine de özetle değinilmektedir. 

7. İbnü’l-‘Umrânî, el-İnbâ fî Târîhi’l-Hulefâ (ابن العمراني، الإنباء في تاريخ الخلفاء) 

İbnü’l-‘Umrânî bu eserinde, hicrî birinci yıldan 560/1164 yılına kadar İslam tarihini 

kaleme almıştır. Kendisi 580/1184’te vefat etmiştir. Hz. Peygamber’den başlayarak Râşidî, 

Emevî ve Abbasî hilafetlerinin 555/1160 yılına kadar olan haberlerini aktarmaktadır. Bu eser 

de Tuğrul Bey dönemine nispeten yakınlığı sebebiyle önemlidir. 

8. el-Yâfiî, Mir’âtü’l-Cenân ve ‘İbretü’l-Yakzân fî Ma‘rifeti mâ Yu‘teberu min 

Havâdisi’z-Zamân 

 **(اليافعي، مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان)

Eserde hicrî birinci yıldan 750/1339 yılına kadar tarihî olaylar kronolojik olarak verilmiştir. 

Benzer tarih eserlerinde olduğu gibi, vefat eden meşhur şahsiyetler ölüm yıllarına göre 

tanıtılmıştır. 

9. ez-Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ (الذهبي، سير أعلام النبلاء) 

Hicrî 748/1347’de vefat eden ez-Zehebî, 18 ciltlik bu eserinde 739/1338 yılına kadar 

halifeler, sultanlar, vezirler, beyler, âlimler, tabipler, şairler ve çeşitli alanlarda öne çıkan 

şahsiyetlerin hayatlarını geniş şekilde anlatmıştır. Eserde 5964 şahsiyet 35 tabakaya ayrılarak 

tanıtılmıştır. Bunlar arasında Tuğrul Bey’e de yer verilmiştir. 

10. ez-Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-Meşâhîr ve’l-A‘lâm 

 **(الذهبي، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام)

Bu eser 50 cildi aşkın geniş bir İslam tarihi olup Hz. Peygamber’in doğumundan 700/1300 

yılına kadar olan olayları kapsamaktadır. Meşhur şahsiyetler vefat yıllarına göre tanıtılmakta 

ve çok sayıda tarihî vaka ayrıntılı şekilde sunulmaktadır. Eserde 40.000’den fazla şahsiyet 

hakkında bilgi yer almaktadır. 

11. ez-Zehebî, el-‘İber fî Haber-i men Gaber (الذهبي، العِبَر في خبر من غَبَر) 

Bu eser, hicrî birinci yıldan 746/1345 yılına kadar kronolojik olarak düzenlenmiş dört 

ciltlik bir tarih kitabıdır. Her yıl o yıl içinde vefat eden şahsiyetler ele alınmaktadır. 



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

267 
 

12. İbn Hassûl, Ebü’l-Alâ Muhammed b. Ali, Tafdîlü’l-Etrâk ‘alâ Sâ’iri’l-Ecnâd 

( سائر الأجناد ومناقب الحضرة العالية السلطانية ابن حَسول، تفضيل الأتراك على )  

Yazar, eserini Tuğrul Bey’in Bağdat’ı fethinden sonra veziri Kündürî’ye sunmuş ve Tuğrul 

Bey’e Türkçeye çevrilmesini talep etmiştir. Tuğrul Bey’in meclisinde bizzat bulunduğu 

olmuştur. Eserde Tuğrul Bey’e birkaç paragraf ve bazı hadiselere kısaca yer verilmiş, anlatılan 

olaylara ya bizzat şahit olduğunu ya da güvenilir kişilerden aktardığını belirtmiştir. Küçük bir 

kitapçık olan bu kıymetli eser daha çok Büveyhîlerden bahsetmekte ve Türklerle mukayese 

yapmaktadır. Müellifin 450/1058’de vefat ettiği dikkate alınırsa Tuğrul Bey’den yalnızca beş 

yıl sonra vefat ettiği anlaşılmaktadır. 

Arapça Kaynaklarda Tuğrul Bey’in Haslet ve Sıfatları: 

Tuğrul Bey’in Büyük Selçuklu Devleti’nin ilk sultanı olduğu, tarihçilerin ittifak ettiği 

bir konudur. Bağdat’ı ele geçirmesi, ileride Selçukluların Şam’a ve Hicaz’a yayılmasına yol 

açmıştır. Arapça yazılan temel tarih kitaplarında Tuğrul Bey’in şahsiyeti hakkındaki 

değerlendirmeyi etkileyen önemli eksenler arasında şu noktalar mülahaza edilmektedir: 

1. Tuğrul Bey’in dindar bir Müslüman ve hükümdarken iyi hasletlere sahip olması. 

2. Abbasi hilafetinin can çekişir hâle gelmişken halifeyi ve hilafeti kurtarması. 

3. Bu bağlamda, Tuğrul Bey’in Bağdat’ı ele geçirmesiyle Sünniliği desteklemesi, 

Bağdat üzerinden Mısır/Fatımî (Şiî İsmailî tehlikesini bertaraf etmesi ve Büveyhîlerin 

tahakkümünü kaldırması. 

4. Bağdat’ı ve Irak’ı alışı sırasında yağma, gasp ve kadınlara tecavüz vakaları ve 

imarı ihmal etmesi. 

5. Halife el-Kâim’e rağmen kızıyla evlenmesi ve özellikle bu evliliği 

gerçekleştirmek için Halife el-Kâim üzerinde uyguladığı baskı. 

Arapça kaynaklarda Tuğrul Bey’in şahsiyeti hakkındaki tespitlerde, yukarıda geçen 

konuların etkisi görülmektedir. Dindarlık, hayırseverlik, kan dökmemeye meyilli oluşu gibi 

kişisel sıfatları kabul edilmiş bir gerçek olmakla birlikte, ordusunun bazı davranışlarından 

dolayı kendisine zulüm isnat edilmesi gibi konular tartışmaya açıktır. 

Dikkate şayan önemli husus ise, Tuğrul Bey’in Abbasî Halifesini kurtarmak ve 

Bağdat’ı ele geçirmek amacıyla Selçuklu Devleti’nin genişleme maksadı üzerinde 

yoğunlaşmadığı izlenimidir. Oysa harekâtta ve harekât aşamalarında Selçuklu Devleti’ni 

genişletmek ve nüfuzunu pekiştirmek çok bariz bir şekilde kendini göstermektedir. 

Kaynaklarda, Tuğrul Bey’in Irak topraklarını ele geçirmesinden genel bir memnuniyet 

sezilmektedir. 

Bu genel ve ön tespitlerden sonra, Arapça tarih kitaplarında Tuğrul Bey’in Bağdat’ta 

ve Irak’ta uyguladığı politikalara ve özellikle bu açıdan kendisine nasıl bakıldığına, şahsiyetinin 

(karakterinin) nasıl değerlendirildiğine geçebiliriz. 

İbn Kesîr’e göre Sultan Tuğrul Bey; halîm, tahammüllü, sır saklayan, beş vakit 

namazını kılan, Pazartesi ve Perşembe günleri oruç tutan, daima beyaz elbise giyen ve 



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

268 
 

hayırsever birisidir.9 Ayrıca sultanın Bağdat’ı ele geçirdikten sonra Sünnîleri kayırdığından ve 

diğer başarılı faaliyetlerinden dolayı “Allah’a hamdolsun”, “Allah’ın ihsanıdır” ve “İslâm adına 

Allah ona hayırlar ihsan eylesin” gibi ibarelerle övüldüğü görülmektedir.10 Bununla beraber, 

Tuğrul Bey’in ordusunun Bağdat ahalisine çeşitli eziyetlerde bulunduğunu, Bağdat’ta iki kadın 

hamamını basan askerlerin kadınlara dokunduğunu ve ancak halkın müdahalesiyle onların 

güçlükle kurtarıldığını; Musul’a doğru yöneldiklerinde köyleri talan ettiklerini ve “belki” de 

“bazı” kadınlara dokunduklarını esefle dile getirmektedir.11 

Yâfiî’ye göre de Sultan hilimli, beş vakit namazını cemaatle kılmaya bağlı, bolca 

sadaka veren, camiler yaptıran bir hükümdardır ve “Hep derdi ki: Bir ev yaptırırsam, yanında 

bir cami de yaptırmazsam, Allah huzurunda hicap duyarım” sözleriyle anılmaktadır.12 

İbn Hassûl, Tuğrul Bey’in kan dökmeyi sevmemesine ve merhamet seciyesine 

değinerek, isyan eden bir Büveyhî emirinin tutsak olarak ve ölüm korkusu içinde titreyerek 

huzuruna çıkarıldığında, herkes onun idam edileceğini beklerken, Tuğrul Bey’in kalkıp onu 

kucakladığını ve affettiğini övgüyle nakletmektedir.13 

Yağma ve talandan kaçındığına örnek olarak, İsfahan halkı isyan edip kendisine karşı 

savaştığı için birçok can ve mal pahasına şehri kuşatmış ve sonunda kılıçla ele geçirmiştir; 

ancak onları affetmiş, “kılıç hakkı”nı uygulamamış ve şehri talan ettirmemiştir.14 

İbn Hassûl, adaleti ve takvası hakkında kadıların, vezirlerin, kâtiplerin ve kendisinin 

de bulunduğu bir mecliste geçen bir hadiseyi rivayet etmektedir. Tuğrul Bey’in bir emire yazılı 

olarak verdiği bir mukataa metninde “elinden geri almamak” şartı konulmuştu. Metin 

okunurken mecliste bulunan herkesin gözünden kaçtığı hâlde, Tuğrul Bey müdahale ederek 

“Halka zulüm etmemek ve kimsenin mülküne el koymamak” kaydını koydurmuştur.15 

İbn Hassûl, Tuğrul Bey’in hiç kimsenin umudunu boşa çıkarmadığını, hiçbir âlimi 

azarlamadığını, hiçbir zulme yol açmadığını ve hiçbir suça izin vermediğini söyleyerek onu bu 

sıfatlarla vasıflandırmaktadır.16 Eserinde doğruları yazdığını taahhüt ettiği hâlde devlet adamı 

oluşu ve aynı zamanda Tuğrul Bey’le çağdaşlığı, sözlerinde bir miktar kuşku çağrıştırabilir. 

Ancak zaman akışı içinde ve Tuğrul Bey’den sonra yazılan eserlerde İbn Hassûl’un ve diğer 

tarihçilerin tespit ettiği sıfatların doğruluğu ortaya çıkmıştır. 

İbnü’l-Esîr, Tuğrul Bey’in şahsiyeti hakkında biraz daha detaylı bilgiler vermektedir. 

Sultanın akıllı, halim-selim, hoşlanmadığı durumlara tahammüllü, sırlarını saklama özelliği 

birçok kimsenin üstünde olan, müsamahalı, affedici ve cömert olduğunu vakalarla ifade 

etmektedir.17 Çağrı Bey’i Nişabur’u talan etmekten alıkoymasını, yağmacılıktan kaçındığına 

                                                           
9 İbn Kesîr, Ebu-l-Fidâ İsmail b. Ömer, el-Bidâye ven-Nihaye, Dar el- Fikr Yay., Beyrut, 1407/1986, c. 12, s. 

89. Beyaz elbise giymesi tevazu ve ölümü bekleme alametidir. Ayrıca, o dönemde Türklerde beyaz giysi matem 

tutma rengiydi. 
10 İbn Kesîr, a.g.e., c. 12, s.69.  
11 İbn Kesîr, a.g.e., c. 12, s.69.  
12 el-Yafi’i, Abdullah b. Esad b. Ali, Mirât -ül-Cinan ve ‘Ibret-ül-Yakzan fi Ma’rifet ma Yu’teber min 

Havadisi’z-Zeman, Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye Yay., 1. Baskı, Beyrut, 1417/1997, c. 3, s.59.  
13 İbn Hassûl, el-Vezir Ebu-‘Alâ, Tafdîl-ül- Etrâk ‘ala Sâiri’l-Ecnad, (Tıpkı basım), Bülleten, Ankara, 1940, 

s. 48.  
14 İbn Hassûl, a.g.e., s.49.  
15 İbn Hassûl, a.g.e., s.50.  
16 İbn Hassûl, a.g.e., s.50.  
17 İbnü’l-Esîr, a.g.e., c.8, s.184-185.  



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

269 
 

örnek olarak göstermektedir. Tuğrul Bey’in ele geçirdiği yerlerin yağma ve talan edilmesinden 

kaçındığını açıkça ifade etmektedir.18 

Diğer tarihçiler gibi sultanın dindar kişiliğini, beş vakit namazlara riayet ettiğini ve 

haftanın iki günü oruç tuttuğunu söylemekle beraber İbnü’l-Esîr, onun zalim ve diktatör 

olduğunu ve “hizmetlerini zulüm gölgesinde icra ettiğini” beyan etmektedir. Böyle bir sonuca 

varmasını, askerlerin gece gündüz ahaliden mal gasp etmelerine ve davranışlarında serbest 

bırakılmalarına dayandırmaktadır.19 Bu çelişkili ifadelerden anlaşıldığı üzere, Tuğrul Bey’in 

şahsiyetine yakıştırmadığı vakaları askerlerin yaptığını, ancak onları alıkoymamasını 

yermektedir. Nitekim bu vakalar Halife el-Kâim ile Tuğrul Bey arasında da konuşulmuştur; 

Tuğrul Bey mazeretlerini bildirmiş, 50 bin kişilik bir ordunun zaptının zor olduğunu beyan 

etmiş ve bir nevi çare bularak askerleri Bağdat’tan uzaklaştırıp Musul’a sevk etmiştir. 

Tuğrul Bey’in Bağdat’a 50 bin kişilik bir ordu ile iki kez girmesi ve oradan Musul’a 

yönelmesi; böyle bir ordunun sevk ve iaşesinin sağlanması, geniş bir coğrafyada hareket 

ettirilmesi, düzen ve asayişin teminindeki güçlükler ve o dönemin savaş kuralları içinde 

yağmanın yaygın oluşu dikkate alındığında, bazı uygunsuz hadiselerin kaçınılmaz olduğu ve 

bu bağlamda ileri sürdüğü mazeretin makul ve geçerli sayılabileceği kabul edilebilir. Ancak 

Tuğrul Bey’in uygunsuz ve yağma vakalarını sınırlandırmaya çalıştığı da birçok kez 

görülmüştür. Bu gibi hadiselerden dolayı Tuğrul Bey’in şahsına “zulümle şaibeli adalet”, 

“zulüm” ve “kasvet” sıfatlarını yakıştırmak, ortamın tüm şartlarını göz önünde 

bulundurmamaktan veya eksik değerlendirmekten kaynaklanmaktadır. Nitekim Halife el-Kâim, 

bazı olumsuz vakalardan dolayı Bağdat ahalisinin şikâyetlerini Tuğrul Bey’e ilettiğinde, o da 

bu tür mazeretleri kendisine beyan etmiş ve çözüm bulmaya çalışmıştır.20 Hatta Bağdat’tan 

Musul’a hareket etmesinin sebeplerinden biri de Bağdat halkı üzerindeki baskıyı hafifletmektir. 

Tuğrul Bey, bir yandan olumsuz davranışları en düşük seviyeye çekmeye çalışırken, 

diğer yandan günün şartları içinde büyük bir ordunun dağılmasını önlemek için sevk ve iaşesini 

sağlamaya, düşman safında bulunanları korkutmaya ve cezalandırmaya gayret ediyordu. 

Adaleti uygulama ve yağmacılıktan kaçınma çabaları ile devletçe zorunlu yönetim tedbirlerine 

birlikte bakmak gerekir. Tuğrul Bey idareyi bu iki unsur arasında titiz ve hassas bir denge 

üzerinde yürütmüştür. Tarihçilerin genel değerlendirmesinin de bu yönde olduğu 

anlaşılmaktadır. 

es-Suyûtî’nin ifadelerinden, Tuğrul Bey’e karşı soğuk olduğu anlaşılmaktadır. İbnü’l-

Esîr kadar “zalim” ve “baskıcı” gibi açık sözler kullanmadığı hâlde, belki daha ağır 

sayılabilecek beddualarla onu kınamıştır. Getirdiği mali yükleri eleştirmesinin yanında, esas 

olarak Tuğrul Bey’in halifenin kızıyla evlenmesini hoş karşılamamaktadır. Suyûtî, 

“Büveyhîlerin halifelere tahakküm etmesine rağmen böyle bir evliliğe nail olmadıklarını, ancak 

şimdilerde zamanımızın halifesinin, sultana değil sultanın bir memlüküne bile kızını 

evlendirdiğini” belirttikten sonra “İnnâ lillâhi ve innâ ileyhi râciûn” demektedir.21 Süyûtî, gerek 

                                                           
18 İbnü’l-Esîr, a.g.e., c.7, s.784.  
19 İbnü’l-Esîr, a.g.e., c.8, s.184.  
20 İbnü’l-Cevzi, a.g.e., s.3-4; 8-29.  
21 es-Suyutî, Celâlüd-Din Abdurrahman b. Ebu-Bekir, Tarihu’l-Hulefâ, Mektebet Nezar el-Baz yay., 1. Baskı, 

1425/2004, s. 299.  es-Suyutî’nin, kendi “Zamanın Halifesi” hakkındaki sözüne ışık tutmak için, vefatı 911/ 1505 

olduğunu hatırlatmakta yarar vardır. Yani vefatı Tuğrul Bey’den yaklaşık 4,5 asır sonradır. “İnnâ Lillah ve innâ 

ileyhi rac’un” âyet-i kerimenin söylenmesi ise derin üzüntüyü ifade etmektedir.  



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

270 
 

bu evlilikten ve gerekse Tuğrul Bey’in Bağdat’ı ve Irak’ı vergiye bağlamasından dolayı onu 

yermiş ve “Allah onu affetmesin” şeklindeki beddua cümlesini kullanmıştır.22 

Arapça tarih kaynaklarında halife kızıyla evlenme meselesine bakış açısı, dönemin 

dinî ve sosyal gelenekleri üzerinden şekillenmiştir. O dönemin anlayışına göre bir Hâşimî 

kadın, hele halifenin kızı olunca, Hâşimî olmayan bir Arap’la veya sultan bile olsa bir Türk ile 

evlenmesi, sosyal açıdan evlilikte dengesizlik olarak değerlendirilmekteydi. Taraflar arasında 

denkliğin olmadığı düşünülen bir evliliklere hoş bakılmamaktaydı. Soylu sınıfların 

evliliklerinde nüfuz meselesi de gözetilmekteydi. Evlendirilen halife kızı olunca, işe siyasî 

denklik de karışmıştır. İşte Selçuklu hâkimiyetini İslâm âleminde pekiştirmek amacıyla Tuğrul 

Bey’in kardeşi kızı Hatice Arslan Hatun, Halife el-Kâim ile evlenmiştir. Tuğrul Bey’in de 

halifenin kızıyla evlenmesi bazı tarihçiler tarafından “kıvanç ve böbürlenme” maksadıyla 

yapılmış bir evlilik olarak değerlendirilmiştir. Halife el-Kâim, bu evliliği siyasi, sosyal ve dinî 

sebeplerle gönül hoşluğuyla değil kerhen onaylamıştır. 

Tuğrul Bey’in halifenin kızıyla evlenmesinde siyasi ve dini mülahazalar yanında, 

Hatice Arslan Hatun’un da halife ile evlenmesi iki taraf arasında denklik arayışı olarak 

düşünülebilir. Olayın detaylarındaki talep şekli, uygulanan baskı, halifenin gelirlerini ve 

masraflarını sınırlandırma çabası ve bu bağlamda Hatice Arslan Hatun’u hilafet evinden alıp 

Rey’e götürmek gibi çekişmeler,23 Tuğrul Bey’in saltanat gereklerini ve devlet adamlığını üstün 

bir dirayetle icra ettiğine işarettir. Zaten Tuğrul Bey’in bu evliliği, konumunun ve makamının 

halifeye eşit olduğunu ifade etmek istediği açıktır. Gerçekten de bu evlilik, hilafet makamı ile 

Türk sultanları makamı arasındaki ilişki bakımından tarihî bir dönüm noktası teşkil etmektedir. 

ez-Zehebî de halifenin bu evliliği istemediğini, bunun ona elem ve hüzün verdiğini; 

el-Kâim’den sonra gelen zayıf halifelerin de sultanların hizmetindeki beylerle kızlarını 

evlendirmeyi istemediklerini söylemektedir.24 İbnü’l-‘Umrânî de Tuğrul Bey’in halifenin 

kızıyla evlenmesine değinmekte ve Tuğrul Bey’in bu evlilik ile maksadının “hemcinsleri” 

arasında konum ve statü kazanarak kıvanç duymak ve üstünlük kazanmak olarak 

nitelemektedir.25 Ancak böbürlenme ve kıvançlanmayı yalnızca “hemcinsleri” arasında 

olmakla sınırlaması isabetli değildir; Tuğrul Bey’in uygulamaları bu sınırlandırmayı aşmıştır 

Arapça kaynaklarda, Tuğrul Bey’in halife el-Kâim’in kızıyla kerhen ve baskı 

kullanarak evlenmesini içine sindiremeyen; Bağdatlıların üzerine vergi koymasını hoş 

görmeyen tarihçiler de vardır. Ancak kınamaları, bir tür “şaibe” ve “geneller” içinde “istisnalar” 

olarak sunulmuştur. Özellikle bu evlilikten veya uyguladığı vergilerden dolayı Süyûtî’nin “İnnâ 

lillâhi ve innâ ileyhi râciûn” ve “Allah onu affetmesin” sözleri ve öfkesi hatırlanmalıdır. Diğer 

kaynakların böyle ağır ve sert sözler söylemedikleri görülmektedir. 

Diğer tarihçiler gibi ez-Zehebî de Tuğrul Bey’i hilm, cömertlik, namazlarına 

devamlılık, haftada iki gün oruç tutma ve camiler yaptırma özellikleriyle övmektedir. Ayrıca 

“Râfızîleri” etkisizleştirdiğini ve onların şiarlarını (simgelerini) ortadan kaldırdığını da 

kaydetmektedir.26 Tuğrul Bey’in ordusunu Bağdat’ta fısk u fesat çıkarmakla, evlere el 

koymakla, iki kadın hamamını basıp beğendikleri kadınları götürmekle suçlamaktadır.27 İbn 

                                                           
22 es-Suyutî, a.g.e., s.299. 
23 İbnü’l-‘Umranî, el-İnbâ fi Tarihi’l-Hulefâ, Darü’l- Âfakul- ‘Arabiyye, 1. baskı, Kahire, 1421/2001, s. 197.  
24 ez-Zehebî, a.g.e., c.13, s.339.  
25 İbnü’l-‘Umranî, a.g.e., s.198.  
26 ez-Zehebî, el-‘Iber fi Haber Men Gaber, Darü’l-Kütübil-ilmiyye yay., Beyrut, Yayın yılı yok, c. 2, s.304; 

ez-Zehebi, Siyer, c.13, s.335.  
27 ez-Zehebî, el-‘Iber, c.2, s.303.  



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

271 
 

Kesîr ise iki kadın hamamının basıldığını, halkın kadınları askerlerin elinden güçlükle 

kurtardığını söylemektedir. 

ez-Zehebî, sultanın “umumen” âdil, hilimli, eli açık (cömert), namazlarına bağlı, 

Pazartesi ve Perşembe günleri oruç tutan ve camiler yaptıran biri olduğunu söyledikten sonra, 

“zulümle şaibeli bir adaletle kendini halka sevdirdiğini” kaydetmektedir.28 Adaletini 

“umumen” ifadesiyle niteledikten sonra, içinde terslik barındıran “zulümle şaibeli bir adalet” 

ve “kendini halka sevdirmek” ibarelerini de kullanmaktadır. ez-Zehebî’nin ince bir sınırla 

çizdiği bu değerlendirmesini, objektif bir bakış örneği sayabiliriz. Ordunun bazı aykırı 

davranışlarını zulüm ve fısk sayıp yermesi ve dolayısıyla Tuğrul Bey’in “zulümle şaibeli bir 

adaletle kendini halka sevdirdiğini” söylemesi, çalkantılı harekât ortamında olumsuz vakaları 

bütünüyle zapt etmekten aciz kalması ve saltanatın gerektirdiği disiplinli icraatla birlikte 

yorumlandığında daha gerçekçi görünmektedir. Aynı ifadelerden, isteği dışında cereyan eden 

vakaları sınırlamaya çalışmak suretiyle kendini halka sevdirmeye çalıştığı anlamı da 

çıkarılabilir. Bu cümlelerden ez-Zehebî’nin de Tuğrul Bey’e mazeret kapısı araladığı 

anlaşılabilir. Bu tür vakalara engel olamadığı ve memleketi imar konusunda yetersiz kaldığına 

dair mazeretleri Halifeye ve kardeşi Çağrı Bey’e de beyan ettiği olmuştur. Özellikle çalkantılı 

ve savaş ortamında bu tür olayları tamamen engellemenin zorluğu ve bazı icraatın hükümdarlık 

gereği açısından kabullenilmesi makul görülmektedir. 

İbnü’l-Esîr’in de Tuğrul Bey’in uygulamalarının “zulüm ve kasvet gölgesinde 

gerçekleştiği” ifadesi az önce geçmişti. Bunun yanında sultanın dinî hizmetleri için “Allah ona 

rahmet eylesin” diyerek memnuniyetini de ifade etmektedir. Tuğrul Bey’i yerdiği konularda ise 

el-Zehebî’nin yaklaşımına benzer bir tutum sergilemektedir. İbnü’l-Esîr’in görüşü de savaş 

bağlamında hükümdarlık ve zapt u rapt icraatlarıyla yorumlanabilir. Zaten bu tür şikâyetler 

kardeşi Çağrı Bey’e de ulaşmış, Tuğrul Bey ona cevaben bu meyanda mazeretler bildirmiştir. 

Dinî sebeplerin, İbn Kesîr’in değerlendirmesine de yansıdığı görülmektedir. Tuğrul 

Bey’in Bağdat’ı alması ve İsmailî taifesinden olan Mısır Fatımîlerini bertaraf etmesi sebebiyle 

“Allah’a hamdolsun” demektedir. Ordusunun talan, yağma ve benzeri fiillerini, diğer birçok 

tarihçi gibi yalın şekilde ve yorumsuz olarak kaydeder; yani vakaları kınamakla birlikte bunları 

zulüm ve kasvet kavramlarıyla nitelemekten kaçınır. 

Arapça tarih kaynaklarında Tuğrul Bey’in dikkat çeken bir diğer sıfatı da kabiliyetli 

bir devlet yöneticisi oluşudur. İbnü’l-Cevzî’nin “tedbiri güzel, hikmetli” ve İbnü’l-Esîr’in 

“akıllı, hilm sahibi, çok tahammüllü” ifadeleri böyle bir anlam taşımaktadır. Kaynaklarda 

nakledilen icraatları, üstün devlet idaresi yeteneğini örneklerle teyit etmektedir. Halifeye 

mutlak bağlılığına karşın saltanat gereklerini de icra ettiği görülmektedir. Hassas bir denge 

üzerinde hareket ettiği gözlemlenmektedir. Kaynaklarda saltanat kudretine ve devlet 

idaresindeki dirayetine, halifeye bağlılıkla birlikte saltanat gereklerini gerektiği gibi 

uyguladığına işaret eden birçok hadiseye yer verilmektedir. 

Bu bağlamda, Tuğrul Bey’in amcası oğlu Resul Tekin’in isyan etmesi sonucu tutsak 

düşmesi ve halifeye gönderilmesi olayı zikredilmektedir. Resul Tekin, halifenin yanında 

bulunmasından yararlanarak cezadan kurtulmak için hilafet evine sığınmıştır. Sığınmacı olması 

ve gelenekler gereği Halife el-Kâim, Tuğrul Bey’den onun affedilmesini istemiştir. Tuğrul Bey 

ise saltanat kudretini göstererek onun hürmete layık olmadığını, herkesin “kendi makamını 

bilmesi ve sayması gerektiğini”, bu sebeple öldürülmesi gerektiğini halifeye bildirmiştir. 

                                                           
28 ez-Zehebî, Siyer, c.13, s.335.  



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

272 
 

Kaynaklarda, halifeye karşı böyle bir tavır sergilemenin daha önce görülmediği ifade 

edilmektedir. 

İki tarafın diretmesi sonucunda orta bir yol bulunarak uzlaşmaya varılmıştır. Resul 

Tekin’in cezadan kurtulması için sığındığı hilafet evinden dışarı çıkmaması ve ayrılmaması 

şartıyla cezasının düşürülmesi kararlaştırılmıştır. Konuyla ilgili ilan edilen hilafet fermanında, 

Tuğrul Bey’e saygıda bulunularak gelenek dışı ve daha önce hiç kimse hakkında uygulanmamış 

bir tasarrufa gidildiği, Resul Tekin’in hilafet evinde tutuklu kalacağı açıklanmıştır. Ayrıca 

durumun Sultan Tuğrul Bey tarafından da kabul edilmesi şartına işaret edilmiştir. Nitekim 

Tuğrul Bey’in rızası fiilen alınmıştır. Yani bu uzlaşma karşılıklı bir anlaşmaya bağlanmıştır. 

İbnü’l-Esîr bu hadiseyi şöyle yorumlamaktadır: “Büveyhîler döneminde hilafet evi, korku 

duyan makam sahiplerinin sığındığı bir yuva idi. Selçuklular zamanında ise Resul Tekin’in 

durumu sultanın rızasına bağlı kılınılarak ilk defa başka bir yol izlenmiş oldu.”29 İbnü’l-Esîr’in 

tespit ettiği, Tuğrul Bey’in mutlak bağlılık gösterdiği halifeye karşı kullandığı bu saltanat 

iradesi, hâkimiyet kudretinin bir tezahürü olarak değerlendirilmelidir. 

Arapça tarih kaynaklarında Tuğrul Bey’in askerî yetenekleri, dehası ve cesareti de 

övülmektedir. Bağdat’a ilk girişi sonrasında kardeşi İbrahim Yınal ile aralarında gelişen 

hadiseye karşı takındığı tavır, buna bir örnektir. Sultan Tuğrul Bey, üvey kardeşi İbrahim 

Yınal’ın geçmişte bir suçunu affetmiş, Bağdat’ı aldıktan ve Musul’u da zaptettikten sonra onu 

Musul’a tayin etmiştir. Bağdat’tan Nusaybin dolaylarına yöneldiği sırada İbrahim Yınal, Mısır 

Fatımî halifesinin ve ona tâbi bazı mahallî güçlerin vaatlerine kanarak ordunun yarısını başkent 

Rey’e çekip tek başına iktidar olma hevesine kapılmıştır. Tuğrul Bey, cesur ve hızlı bir 

hareketle, kendi askerlerinin çoğunu arkada bırakarak Musul’dan Rey’e sekiz günde ulaşmış ve 

kaleye Yınal’dan önce yerleşmiştir. Sonuçta Yınal’ı ele geçirip yay kirişiyle idam ettirmiştir.30 

Böyle cesurane, hızlı ve yorucu bir harekete kalkıştığında yaklaşık 64 yaşındaydı. 

Diğer taraftan, Tuğrul Bey’in Bağdat harekâtları sonucunda ortaya çıkan tahribata da 

kaynaklarda yer verilmiştir. Tuğrul Bey’in aldığı bölgeleri tahrip ettiği söylense de, açık veya 

kapalı bir biçimde mazeretlerine de yer verilmiştir. Yani dengeli ve objektif bir tenkit üslubu 

göze çarpmaktadır. 

Tenkit ve mazeret bağlamında zikredilen bir hadisede, Tuğrul Bey’in kardeşi Çağrı 

Bey ona bir mektup göndererek: “Açtığın ve ele geçirdiğin toprakların harap olup, ahalinin de 

buraları bırakıp göçmek zorunda kaldığını duydum. Allah’ın kullarına ve onların mülkiyet 

haklarına riayet etmemek Allah’a karşı isyandır. Sen de bilirsin ki bu kötü bir şöhret doğurur 

ve reayayı ürkütür” demektedir. Kaynaklarda Tuğrul Bey’in buna mazeret beyan ederek 

cevaben şöyle yazdığı nakledilir: “Benim aldığım topraklar benden öncekiler tarafından harap 

edilmiştir. Düşmanlar bu toprakları kuşatmış bekleyişte iken ve dolayısıyla buraları devamlı 

askerle basmak zorunluluğu varken, zararları telafi etmeye imkân bulunamamaktadır.”31 

Bağdat yakınlarında bulunan Nehrevan sulama kanallarını ıslah etmesi ve Bağdat’ta 

Kerh bölgesinin sulama kanalı çıkışlarını tamir ettirmesi gibi olumlu icraatlarından da 

bahsedilmektedir.32 Kaynakların, Tuğrul Bey Bağdat’ı aldıktan sonra surları genişletmesini, 

hükümet konağı olarak saray yaptırmasını, harap çarşıları ihya etmesini, camiler yaptırmasını, 

veziri Kündürî’nin bir yangından kurtarılan kitapları satın almasını ve benzeri konuları tespit 

                                                           
29 İbnü’l-Esîr, a.g.e., c.8, s.148-149.  
30 İbnü’l-Cevzi, a.g.e, c.16, s.151-152, 157.  
31 İbnü’l-Esîr, a.g.e., c.8, s.165-166. 
32 İbnü’l-Esîr, a.g.e., c.8, s.170. 



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

273 
 

etmesi; onun imara ve ilmin yayılmasına verdiği önemi teyit etmekte ve lehine insaflı, objektif 

bir duruş sergilemektedir. 

Gerçekten de Tuğrul Bey’in Bağdat’a ve Irak topraklarına girdiği yıllarda, saltanat 

mücadeleleri yanı sıra bölgede veba salgınları, kıtlıklar, özellikle Dicle Nehri taşkınları ve 

mahallî savaşlar yaygındı. Bütün bu olumsuz şartlara rağmen, fırsat buldukça imar çabalarına 

yöneldiği de kaynaklarda tespit edilmektedir. Mesela Tuğrul Bey Bağdat’ı aldıktan sonra yakın 

civardaki Vasıt’a yöneldiğinde, burayı talan edilmiş ve harap hâlde bulmuştur. Buraların 

yeniden imar edilmesine imkân sağlamak için yıllık 200 bin dinar karşılığında iktâya 

bağlamıştır.33 Yani toprakların imarı için bir düzenleme yapmıştır. Benzer düzenlemelerin her 

tarafta uygulandığı, tarihçilerin ıslah çabalarını da dile getirmesinden anlaşılmaktadır. 

Tuğrul Bey, imar ve ilmin gelişmesi için güvenlik, istikrar ve düzenin yerleşmesi 

şartını elbette idrak etmekteydi. Nitekim kaynaklarda uyguladığı icraat çerçevesinde 

Bağdat’tan Rey’e doğru hareket etmeden önce Bursuk (Porsuk) Bey’i Bağdat Şahnesi olarak 

ataması ve iktâlar tayin etmesi övülmüştür.34 

Kaynaklar, Tuğrul Bey’in Bağdat’ı alış sırasında belirlediği şu üç amaca da yer 

vermektedir: 

1. Halifeyi esaretten kurtarmak, ona hizmet etmek ve meşru hilafeti ayakta tutmak. 

2. Irak’tan Mekke’ye giden hac yolu güvenliğini sağlamak ve kendisinin de hac 

farizasını eda etmesi. 

3. Mısır’a yönelip Fatımî hilafetini ortadan kaldırmak.35 

Bağdat’a girmeden önce bu hedefleri ilan etmesi, Tuğrul Bey’in stratejik amaçlarını 

uygulamaya koyma yeteneğini ortaya koymaktadır. Bu hedeflerle Tuğrul Bey, Selçuklu 

Devleti’nin batı cihetlerine genişleme stratejisine meşru zemin hazırlığını ve bir nevi ilanını 

gerçekleştirmiş sayılabilir. Bağdat’a Selçukluların seferi, sadece bu yönüyle ele alınmamıştır. 

Halife el-Kâim’i kurtarma hedefi ve Halifeye bağlılık, Selçukluların batıya doğru uzanıp Irak’a, 

Şam’a ve Hicaz’a yayılmasına vesile olmuş ve Selçuklu Devleti’nin genişleme stratejisinin bir 

parçası hâline gelmiştir. Aslında meşru Halife el-Kâim’e bağlılığına ve onu sahiplenmesine, 

Tuğrul Bey’in stratejik ufku ve Selçuklu sınırlarını genişletme amacı çerçevesinde üstün tedbir 

yeteneğinin bir tezahürü olarak da bakılmalıdır. 

Tuğrul Bey’in şahsiyetini ve sıfatlarını, devlet idaresini ve saltanat icrasını önemli bir 

tarihçi olan İsfahanî şu cümlelerle anlatmaktadır: “Tuğrul Bey, mütedeyyin, hikmetli, akıllı, açık 

sözlü, üstün görüşlü, başarılı, makamında muktedir, saltanatında mütemekkin, rica ve ümit 

merci‘i olmakla beraber, ondan korkulur ve çekinilirdi; arzuların gerçekleşme umudu olmakla 

beraber, ondan sakınılırdı. Bu haller zımnında Sultan, öz kulağıyla dinlemekteydi, öz gözüyle 

izlemekteydi ve öz izniyle ve düşüncesiyle kararları hükme bağlamaktaydı veya 

vazgeçmekteydi”36 

                                                           
33 İbnü’l-Esîr, a.g.e., c.8, s.166.  
34 İbnü’l-Esîr, a.g.e., c.8, s.167; Kaya, a.g.m, s.452. 
35 İbnü’l-‘Umranî, a.g.e., s.189.  
36 el-İsfahanî, Tarihu Devlet-i Âl-i Selçuk: İhtisar: el-Fetih b. Ali el-Bundarî, el-Âfaku’l-Cedide Yay., 2. baskı, 

Beyrut, 1987, s.12.  



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

274 
 

Tuğrul Bey’in Unvan ve Lakapları: 

Tuğrul Bey, Arapça kaynaklardan tespit ettiğimiz aşağıdaki unvanları ve lakapları 

layıkıyla kazanmıştır: 

Sultan, el-Sultânü’l-Kebîr (Büyük Sultan), el-Sultânü’l-Muazzam (Yüce Sultan), 

Sultanü bilâdi’llâh (Allah diyarının sultanı), Sultanü’l-âlem (dünyanın sultanı), Melikü’l-İslâm 

(İslâm’ın meliki), Melikü’l-İslâm ve’l-Müslimîn (İslâm’ın ve Müslümanların meliki), 

Melikü’l-Meşârik ve’l-Megârib (doğunun ve batının meliki), Şehinşâhü’l-Meşârik ve’l-

Megârib (doğunun ve batının şahlar şahı), Muazzam Şehinşâh (yüce şahlar şahı), Şehinşâhü’l-

ecellü’l-a‘zam (en yüce ve en muazzam şahlar şahı), Muhyî’l-İslâm (İslâm’ı ihya eden), Ğıyâsü 

‘ibâdi’llâh (Allah kullarının mededi), Ğıyâsü’l-Müslimîn (Müslümanların yardımcısı), Bahâü 

dîni’llâh (Allah dininin aydınlığı), Halîfetü’l-İmâm (Halifenin halifesi (vekili), Yemînü halîfeti 

Emîri’l-mü’minîn (müminler emirinin sağ kolu), Rüknü’d-dîn (dinin temel taşı), Rüknü’d-

devle (devletin temeli), el-Emîrü’l-celîl Rüknü’d-dîn ve’d-devle (din ve devletin temeli yüce 

emir), Burhânü Emîri’l-mü’minîn (müminler emirinin delili), Mevlâ Emîri’l-mü’minîn 

(müminler emirinin tâbii).37 

Sonuç: 

Tuğrul Bey’in, geleneksel olarak Arap toprakları sayılan Irak’ta etkin faaliyetlerde 

bulunması, sonrasında da Selçukluların Şam ve Hicaz’a kadar inkişafı, onun şahsiyetine ve 

idareciliğine Arapça kaynakların olumlu bakışına engel olmamıştır. Bazı konularda tenkit 

edilmiş olmakla beraber, idareciliği, hasletleri ve şahsiyeti iyi olarak genel bir kabul 

görmektedir. 

Arapça tarih kaynakları, Tuğrul Bey’i dindar, hikmetle davranan, öfkesini yenen, 

dirayetli, makamında muktedir, heybetinden çekinilen, saltanat işlerini bizzat gözeten; genelde 

âdil, talan ve yağmadan kaçınan, kan dökmekten sakınan bir şahsiyet olarak tanıtmaktadır. 

Üstün devlet adamlığı, kabiliyetleri ve başarıları neticesinde, layıkıyla en yüce resmî unvan, 

lakap ve vasıflara sahip olmuştur. 

Kaynaklar: 

İbn Hassûl, el-Vezîr Ebü’l-Alâ, Tafdîlü’l-Etrâk ‘alâ Sâiri’l-Ecnâd, Bülten yay., Ankara, 1940. 

İbn Kesîr, Ebû’l-Fidâ İsmail b. Ömer, el-Bidâye ve’n-Nihâye, Dârü’l-Fikr yay., c. 1-12, Beyrut, 

1407/1986. 

İbnü’l-Cevzî, Cemâlüddîn Ebü’l-Ferec Abdurrahman b. Ali, el-Müntazam fî Târîhi’l-Mülûk 

ve’l-Ümem, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye yay., 1. Baskı, Beyrut. 

İbnü’l-Esîr, Abü’l-Hasan Ali b. Ebü’l-Kerem Muhammed b. Muhammed, el-Kâmil fi’t-Târîh, 

Dârü’l-Kitâb el-Arabî yay., 1. baskı, Beyrut, 1417/1997, c. 7. 

İbnü’l-‘Umrânî, el-İnbâ fî Târîhi’l-Hulefâ, Dârü’l-Âfâki’l-‘Arabiyye, Kahire, 1. baskı, 

1421/2001. 

                                                           
37 İbnü’l-‘Umranî, a.g.e., s. 190; İbnü’l-Cevzî, a.g.e., c. 16, s.19-20, 46, 72; Zehebî, Tarihu’l-İslam ve Vefeyat- 

ül-Meşahîr vel-‘A’lam, tahkik: el-Tedmüri, el-Kitab -ul-‘Arabî yay., 2. Baskı, Beyrut, 1413/1993, c.30, s. 27, 378; 

İbn Hassûl, a.g.e., s.45-44.  



 
Avni Ömer LÜTFİOĞLU, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (2), ss.260-275. 

275 
 

el-İsfahanî, İmâdüddîn Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed, el-Büstân el-Câmi‘ li-Cemî‘ 

Tevârîhi Ehli’z-Zamân, el-Mektebetü’l-‘Asriyye, 1. baskı, Beyrut, 1423/2002. 

el-İsfahanî, İmâdüddîn Muhammed b. Muhammed b. Hâmid, Târîhu Devleti Âl-i Selçuk, 

ihtisar: el-Feth b. Ali el-Bündârî, el-Âfâku’l-Cedîde yay., 2. baskı, Beyrut, 1987. 

Kaya, Selim, “Büyük Selçuklular Döneminde Bağdat”, Prof. Dr. Işın Demirkent Anısına, 

Globus Dünya Basınevi, İstanbul 2008, s. 447-461. 

Sevim, Ali, “Dandanakan”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul, 1993, c. 8. 

Sümer, Faruk, “Selçuklular” TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul, 2009, c. 36.  

es-Suyutî, Celâlüddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr, Târîhu’l-Hulefâ, Mektebetü Nezâr el-Bâz 

yay., 1. baskı, 1425/2004. 

el-Yâfi‘î, Abdullah b. Es‘ad b. Ali, Mir’âtü’l-Cinân ve ‘İbretü’l-Yakzân fî Ma‘rifeti mâ 

Yu‘teberu min Havâdisi’z-Zamân, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye yay., 1. baskı, Beyrut, 

1417/1997, c. 3. 

ez-Zehebî, Muhammed b. Osman b. Kaymâz, el-‘İber fî Haber men Gaber, Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut, yayım yılı yok, c. 2. 

ez-Zehebî, Muhammed b. Osman b. Kaymâz, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, Dârü’l-Hadîs yay., 

Kahire, 1427/2006, c. 13. 

ez-Zehebî, Muhammed b. Osman b. Kaymâz, Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâti’l-Meşâhîr ve’l-A‘lâm, 

thk. et-Tedmürî, el-Kitâb el-‘Arabî yay., 2. baskı, Beyrut, 1413/1993, c. 30. 

 

 

 


