
Beyzanur Aybakan. “Karl Barth’ın Teolojisinin İnşası: Liberal Protestanlığa Eleştirel 
Bir Yanıt”. Oksdent 7/2 (2025): 193-208. https://doi.org/10.51490/oksident.1699488

Karl Barth’ın Teolojisinin İnşası: 
Liberal Protestanlığa Eleştirel Bir Yanıt

The Construction of Karl Barth's Theology:
A Critical Response to Liberal Protestantism

Arş. Gör.
Beyzanur Aybakan

Mersin Ü.
İlahiyat Fakültesi

Türkiye

Abstract 

From the late nineteenth century onward, the transformations that reshaped 
Christian theology generated ruptures across the domains of God-conception, 
revelation, biblical interpretation, and ecclesial consciousness. The rationalist and 
historicist tendencies of post-Enlightenment thought shifted the center of theological 
reflection from God toward the human being, which led revelation, knowledge of 
God, and faith in Jesus Christ to be reformulated through individual experience and 
cultural context. Within this intellectual milieu, Liberal Protestantism sought to adapt 
the Christian faith to the expectations of the modern individual. Karl Barth’s theology 
emerged as a deliberate counter-movement, initiating a constructive theological 
project aiming to transcend the boundaries of modern theological discourse. This 
article examines Barth’s understanding of God, Jesus Christ, and Scripture through 
textual analysis and comparative method, situating these themes in relation to the 
core assumptions of Liberal Protestantism. Barth’s conception of God exposes the 
limitations inherent in anthropocentric approaches and places divine transcendence 
and freedom at the heart of theological inquiry. For Barth, genuine knowledge of God 
becomes possible only in the event of revelation, wherein God addresses humanity; 
thus, God’s invisibility, incomprehensibility, and ineffability are limits that may be 
surpassed by God’s will to disclose Himself. This orientation is sustained by Barth’s 
“dialectical theology,” which joins dogmatic formulation and critical awareness and 
grounds the possibility of theological speech in God’s Word. Barth’s Christology 
coheres with this framework. Jesus Christ is not a historical figure but the 
manifestation of God’s intention to relate to humanity—the place where God renders 
Himself knowable. Accordingly, Barth challenges the reductionist impulses of 
historical Jesus’ research and argues that Christ’s identity must be apprehended on a 
dogmatic plane. Scripture, in his view, functions as a living witness to the divine Word; 
although he does not reject historical-critical methods, he remains cautious toward 
interpretive practices that obscure the text’s faith dimension. The article also 
considers Barth’s contribution to the church’s posture during the rise of National 
Socialism through the Barmen Declaration, highlighting its ethical and 
ecclesiological implications. Barth’s theological approach during this period emerged 
not as a doctrinal stance but as a form of resistance, indicating that the church ought 
to be situated on the foundation of fidelity to the Word of God. The study evaluates 
Barth’s theology not as a critique of the liberal tradition but as a comprehensive 
theological reconstruction woven around the principles of transcendence, freedom, 
and witness. 
Keywords: History of Religions, Christianity, Karl Barth, Dialectical Theology, 
Liberal Protestantism.

Araştırma Makales
Research Article

Gelş : 14.05.2025
Kabul : 01.07.2025
Yayın : 31.12.2025

Bu makale, iThenticate 
yazılımı ile taranmış ve intihal 
tespit edilmemiştir.

mailto:aybakanbeyzanur@gmail.com
https://orcid.org/0009-0004-7838-0784


194 Beyzanur Aybakan

https://dergipark.org.tr/oksident

Giriş*

Orta Çağ boyunca Hıristiyanlık, Batı Avrupa’da toplumsal düzenin, siyasetin ve bilginin
merkezi olmuştur. Teolojinin “bilimlerin kraliçesi” olarak görüldüğü bu dönemde insanın
dünyayı ve kendini anlama çabası, Tanrı’yla kurduğu ilişki üzerinden şekillenmiştir. Bu nedenle
Tanrı’nın varlığı hem iman hem de akıl temelinde savunulan bir hakikat olarak kabul edilmiş;
kutsal metinler ise nihai otorite addedilmiştir. Bu otorite, Kilise’nin öğretisi ve geleneksel yorum
yetkisiyle birlikte işlerlik kazanmış; bireysel ve özgür yoruma açık bir kaynak olarak
görülmemiştir. Ancak 16. yüzyılda Reform hareketiyle birlikte bireyin kutsala doğrudan erişimi,
otorite yapısını sarsmıştır. Katolikliğe karşı yükselen Protestanlık, bireysel vicdanı ve Kutsal
Kitap’ı merkeze alarak otoriteyi kurumsal kiliseden çekmiştir.1 Otorite odağının değişmesi, Tanrı,
vahiy ve insan ilişkisinin de yeniden tanımlanmasına yol açmıştır. Artık birey, kutsalı aracısız
tecrübe edebilen ve metni kendi diliyle okuyarak yorumlayabilen bir özneye dönüşmüştür.
Reformun açtığı bu bireyselleşme süreci, Aydınlanma düşüncesiyle birlikte akıl merkezli bir
hakikat tasavvuruna evrilmiştir.  Akıl ve gözlem, hakikatin meşru kaynağı olarak görülürken
buna paralel olarak geleneksel dogmalar sorgulanır hale gelmiştir.

Diğer yandan doğa yasaları, mucizelerin yerini alırken kutsal yazılar da tarihsel ve kültürel
ürünler olarak değerlendirilmeye başlanmıştır. Böyle bir ortamda şekillenen Liberal Protestanlık,
dinin modern insan için anlamlı kalabilmesi adına geleneksel öğretileri yeniden yorumlamaya
girişmiştir.2 Tanrı’nın insanın iç dünyasına çekildiği, vahyin ise bireysel bir tecrübeye
indirgenerek yorumlandığı bu süreçte, Hıristiyanlık kültürel olarak daha yaşanabilir bir forma
kavuşmuş gibi görünse de bu gelişmeler kutsalın aşkınlığına yönelik yeni tartışmaları da
beraberinde getirmiştir. Bu tarihsel arka plan, özellikle Tanrı’nın aşkınlığı ile mutlak
özgürlüğünün göz ardı edildiğini düşünen Karl Barth gibi teologların neden yeni bir teolojik
yaklaşıma ihtiyaç duyduklarını anlamak açısından önemli bir çerçeve sunmaktadır.

Liberal Protestanlığın Tanrı tasavvuru, İsa Mesih inancı ve vahiy anlayışına yönelttiği
eleştiriler aracılığıyla Barth, döneminin düşünsel sınırlarını aşan bir figür olmanın ötesine
geçmiştir. Tanrı’nın kelamına dayalı bir teoloji inşa etme iddiası, onun özgün sistematik
bütünlüğünün temelini oluşturmuştur. Bu minvalde değerlendirildiğinde, bugün dahi canlılığını
muhafaza eden Barthçı miras, durağan bir dogma külliyatı olmaktan ziyade dönüşüme açık ve
çok boyutlu bir düşünce zemini olarak ele alınabilir. Zira Barth’ın katkısı, teoloji alanıyla sınırlı
kalmamış; siyaset teolojisi ve etik gibi alanlarda da etkili olmuştur. Nitekim Dietrich Bonhoeffer,
Jürgen Moltmann3 ve Eberhard Jüngel4 gibi düşünürlerle kurduğu yaratıcı ve zaman zaman
*  Bu makale, “Liberal Protestanlık Eleştirisi Olarak Diyalektik Teoloji: Karl Barth Örneği” başlığıyla II. Ulusal Siyaset

Düşüncesi Sempozyumu’nda (18–19 Ekim 2024) sunulan bildirinin gözden geçirilmiş ve genişletilmiş bir
versiyonudur.

1 Hakan Olgun, Sekülerlğn Teolojk Kurgusu Protestanlık (İstanbul: MilelNihal, 2019), 138-139.
2 Alister E. McGrath, Historical eology: An Introduction to the History of Christian ought (Chichester, West

Sussex, UK: Wiley-Blackwell, 2013), 196.
3 Bk. Jayne H. Davis, “Opening Dialogue: Jürgen Moltmann’s Interaction with the ought of Karl Barth”, Review

and Expositor 100 (2003): 695-711; William P. Loewe, “Two eologians of the Cross: Karl Barth and Jurgen
Moltmann”, e omist: A Speculative Quarterly Review 41/4 (1977): 510-539.

4 Bk. R. David Nelson, “Barth and Jüngel”, e Wiley Blackwell Companion to Karl Barth: Barth in Dialogue, ed.
George Hunsinger & Keith L. Johnson (Hoboken: John Wiley&Sons, 2020), II: 669-680.

https://dergipark.org.tr/oksident


Karl Barth’ın Teolojisinin İnşası: Liberal Protestanlığa Eleştirel Bir Yanıt 195

Oksident 7/2 (2025)

eleştirel diyaloglar, onun teolojisinin yalnızca tarihsel bir tepki değil; hâlâ süregiden ve farklı
bağlamlara uyarlanabilen bir muhakeme biçimi olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. Günümüz
teolojik söylemlerinde Kutsal Kitap yorumu, Tanrı’nın özgürlüğü gibi başlıklarda Barth’a yapılan
atıflar, bu sürekliliği ve kurucu gücü teyit eder niteliktedir.5

Bu bağlamda, Barth üzerine çalışmak yalnızca belirli bir teoloğun fikir dünyasını anlamaya
yönelik tarihsel bir uğraş değildir. Modern Hıristiyanlık düşüncesinin sekülerleşme, bireycilik ve
kültürel görecelik gibi gelişmeler karşısındaki teolojik cevap arayışlarını değerlendirme çabasıdır.
Barth’ın teolojik yaklaşımı, dogmatik tefekkür ile tarihsel bilinç arasında dikkatli bir denge
kurmaya çalışan; aynı zamanda Tanrı’nın mutlak özgürlüğünü merkeze alan bir direniş biçimi
olarak yeniden ele alınmayı hak etmektedir. Kanaatimizce bu arayış, çağdaş teolojik tahayyülün
sınırlarını, imkânlarını ve sorumluluklarını sorgulayan entelektüel yönelime de katkı
sunmaktadır.

Çalışmada metin analizi ve karşılaştırmalı metot bir arada kullanılmıştır. İlk aşamada Barth’ın
entelektüel arka planı ve liberal Protestanlıkla kurduğu ilişki analiz edilerek teolojisinin temel
nitelikleri ortaya konmuştur. Alt başlıkların kurgusu, Barth’ın özellikle sorunlu bulduğu
kavramlara göre belirlenmiştir. İnsan merkezli Tanrı tasavvuru, tarihsel İsa’ya yönelik yorumlar
ve Kutsal Kitap’a dair eleştirel yaklaşımlar gibi başlıklar, Barth’ın yoğun itiraz geliştirdiği
alanlardır. Bu nedenle, söz konusu başlıkların liberal Protestanlık içindeki konumu ile Barth’ın
bu konulara verdiği yanıtlar karşılaştırmalı biçimde analiz edilmiştir. Bu yöntem, yalnızca bir
eleştiri kataloğu sunmaktan öte, Barth’ın kendi teolojik sistemini hangi teolojik ve metodolojik
öncüller üzerine inşa ettiğini izlemeye de imkân tanımaktadır. Bu doğrultuda çalışma, Barth'ın
modern teolojiye yönelik müdahalesini tarihsel eleştiri düzleminde tartışırken alternatif bir
teolojik inşa teklifi olarak okunma ihtimalini de değerlendirmektedir. Nihayetinde ulaşılan
sonuç, Barth’ın yalnızca dönemsel bir tepki figürü olmayıp günümüz teolojisi için hâlâ verimli,
tartışmaya açık ve üretken bir kaynak sunduğudur.

Türkçe literatürde Barth’ın düşüncesine dair çeşitli atıflar ve farklı bağlamlarda yapılmış
değerlendirmeler6 bulunsa da dinler tarihi perspektifinden kaleme alınmış kapsamlı bir
çalışmanın eksikliği göze çarpmaktadır. Bu makale, söz konusu eksikliğe mütevazı bir katkı
sunmayı ve Barth’ın teolojik yaklaşımını modern Hıristiyan düşüncesindeki yeriyle birlikte ele
alarak ilerde yapılacak araştırmalar için bir zemin sunmayı amaçlamaktadır.

1. Karl Barth’ın Teolojik Gelişimi

Karl Barth, 10 Mayıs 1886 tarihinde, Yeni Ahit ve erken dönem Kilise tarihi profesörü olan
babası Fritz Barth’ın görev yaptığı İsviçre’nin Basel kentinde dünyaya gelmiştir. Teoloji eğitimini
dönemin önde gelen üniversitelerinden Berlin, Tübingen ve Marburg üniversitelerinde almıştır.
Berlin’de Liberal Protestanlığın etkili temsilcilerinden Adolf von Harnack’tan, Marburg’da ise

5 Bk. Octavian D. Baban, “Exegesis versus Representation: Assessing Barth’s Exegesis in the Römerbrief Aer 100
Years”, European Journal of eology 32/2 (01 Ekim 2023): 219-243.

6 Sevcan Öztürk, “Dini Bilginin Yegane Temeli Olarak Vahiy: Karl Barth’ın Teolojik Epistemolojisi Üzerine Bir
İnceleme”, Uluslararası Mahyet ve Hakkat Bağlamında Vahy Olgusu Sempozyumu Bldrler Ktabı, t.y.; Metin Yasa,
“Tanrı Hakkında Paradoksal Konuşmak: İbn Arabi ve Karl Barth Örneği”, Ondokuz Mayıs Ünverstes İlahyat 
Fakültes Dergs 17/17 (Eylül 2004): 147-157.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/oksident/issue/96002


196 Beyzanur Aybakan

https://dergipark.org.tr/oksident

“unutulmaz hocam” şeklinde andığı Wilhelm Hermann’dan ders görmüş; aynı zamanda Friedrich
Schleiermacher’in teolojik mirasıyla da bu dönemde tanışmıştır.7 Bu çerçevede Barth’ın teolojik
yaklaşımının doğru anlaşılabilmesi, onun Liberal Protestanlıkla kurduğu ilişkinin dikkatle
değerlendirilmesini gerektirir. Zira bu ilişki, sadece bir etkileşim zeminini değil, Barth’ın kendi
teolojisini inşa ederken ayrıştığı entelektüel arka planı da temsil etmektedir. Nitekim modern
bilimin, Kutsal Kitap eleştirisinin ve Aydınlanma düşüncesinin etkisiyle teolojinin iki yüzyıl
boyunca liberal bir doğrultuda şekillenmesi neredeyse kaçınılmaz görünürken; Barth, bu zemine
bağlı kalarak ilerlemek yerine, bu iklimi sorgulayıp reddetme yoluna gitmiştir.8  Bu kırılmanın
belirleyici dönüm noktası ise 1914 yılında Harnack ve Hermann’ın, Alman entelektüellerinin
savaş politikalarına destek veren meşhur “93 Manifestosu”nu imzalamaları olmuştur. Barth için
bu tavır, liberal teolojinin etik ve teolojik zeminine dair sorgulamanın başlangıcıdır.9

Teolojileri gereği insan aklını ve ruhunu yücelten, optimist bir tutum benimseyen bu
teologların, savundukları değerler ile I. Dünya Savaşı sırasındaki Alman milliyetçi politikaları
arasında bir kopukluk olduğunu görememeleri Barth’ı hayal kırıklığına uğratmıştır. 10 Barth, bu
durumu şu şekilde ifade etmektedir: “Benim açımdan o yılın (1914) Ağustos ayının başlarındaki
bir gün, tam anlamıyla bir des ater (kara gündü); 93 Alman entelektüeli, Kaiser II. Wilhelm ve
danışmanlarının askeri politikasını onaylayan bir bildiri yayınladı ve korkunç bir şekilde, şimdiye
kadar büyük bir güvenle saygı duyduğum neredeyse tüm teoloji hocalarımın isimlerini bu listede
buldum. Eğer bu hocalar ahlakî olarak bu kadar büyük bir yanılgıya düşebiliyorlarsa artık onların
etik anlayışlarına, dogmatiğine, Kutsal Kitap yorumlarına veya tarih anlatılarına bağlı kalmam
mümkün değildi. Benim için 19. yüzyıl teolojisinin bir geleceği yoktu artık.”11

1916 yılına gelindiğinde, Barth’ın da içinde bulunduğu genç teologlar kuşağı, 19. yüzyılın
teolojisini aşarak daha iyi bir teolojik çerçeve oluşturma girişiminde bulunmuştur. Barth’a göre
bu “daha iyi” teolojiden kasıt, Kutsal Kitap’ta Tanrı’ya atfedilen onurun açık biçimde ifade
edilmesiydi.12 Bu çerçevede kaleme aldığı Der Römerbref (The Epstle to the Romans, özellkle 
knc baskısı) yeni yaklaşımının ilk açık tezahürü olarak kabul edilir. Bu eserde Barth, Tanrı’yı
“tamamen öteki” olarak konumlandırır ve “sonsuz niteliksel fark” düşüncesiyle Tanrı ile insan
arasındaki sürekliliği reddeder.

1.1. Tanrı Anlayışı

Barth’a göre, Liberal Protestan teolojinin temel açmazlarından biri, Tanrı bilgisine ulaşmanın
yolunu bireysel dinî deneyimde aramış olmasıdır. Özellikle Schleiermacher’in “mutlak bağımlılık

7 E. J. Tinsley (ed.), Modern eology: Karl Barth (Londra: Epworth Press, 1973), 37.
8 Gary Dorrien, “Barth and Modern Liberal eology”, e Wiley Blackwell Companion to Karl Barth, ed. George

Hunsinger - Keith L. Johnson (Hoboken, NJ: Wiley, 2019), 703.
9 David W. Congdon, “Dialectical eology as eology of Mission: Investigating the Origins of Karl Barth’s Break

with Liberalism”, International Journal of Systematic eology 16/4 (Ekim 2014): 399.
10 Tinsley, Modern eology: Karl Barth, 37.
11 Helmut Gollwitzer, Karl Barth Church Dogmatics: A Selection, çev. G. W. Bromiley (New York: Harper & Brothers,

1962), 14-15.
12 Ryan Glomsrud, “Barth and Schleiermacher”, e Wiley Blackwell Companion to Karl Barth, ed. George Hunsinger

& Keith L. Johnson (Hoboken, NJ: Wiley, 2019), 539.

https://dergipark.org.tr/oksident


Karl Barth’ın Teolojisinin İnşası: Liberal Protestanlığa Eleştirel Bir Yanıt 197

Oksident 7/2 (2025)

duygusu” kavramsallaştırması,13 Tanrı’yı insanın içsel bilinciyle özdeşleştirme eğilimindedir.
Barth’a göre bu tür bir yaklaşım, Tanrı’yı insan tecrübesinin sınırları içine çekerek onu teolojik
söylemin edilgen bir nesnesi haline getirmektedir. Oysa Barth, Tanrı'nın yalnızca aşkın ve özgür
bir özne olarak anlaşılabileceğini; Tanrı bilgisine ise bireysel deneyimle değil, ilahî inisiyatifle
gerçekleşen vahiy aracılığıyla ulaşılabileceğini savunur. Ona göre Tanrı, insan aklının ya da dinî
deneyimin sınırları içerisinde kavranabilecek bir varlık değildir.14  Bu nedenle Tanrı’dan söz
ederken onu tanımlamaya yönelik her çaba, sınırlı ve eksik kalmaktadır.

Barth, bu sınırlılığı ortaya koymak için “gzem” (mystery)15 ve “gzllk/gzlenmşlk”
(hddenness)16 kavramlarına başvurur. Ona göre, Tanrı’nın gizliliği, salt bilinemezlikten ziyade,
insan düşüncesi tarafından kuşatılamaz oluşunu ifade eder. Bu sınır, üç temel boyutta belirginlik
kazanır: Görünmezlk, Tanrı’nın duyusal algının ötesinde kaldığına; anlaşılamazlık, Tanrı kendini
vahiy yoluyla açıkladığında bile bu açıklamanın nihaî düzeyde kavranamayacağına;
anlatılamazlık ise, Tanrı’nın doğasının dilsel temsilin sınırlarını aştığına işaret eder. Barth, bu
çerçevede geliştirdiği yaklaşımını Augustinus ve Thomas Aquinas gibi klasik teologların
görüşleriyle temellendirir. Nitekim her iki düşünür de Tanrı’nın öz itibariyle insan kavrayışının
ve dilinin sınırlarını aşan bir aşkınlık taşıdığını ileri sürer.17

Barth, Tanrı hakkında konuşmanın doğasındaki zorlukları ve insanın bu konudaki
sınırlılıklarını vurgularken üç temel yaklaşım önermektedir: dogmatizm, öz-eleştiri (self-
crtcsm) ve diyalektik. Ancak Barth, bu üç yöntemin de insanın hakikate kendi çabasıyla
erişemeyeceği sonucuna ulaştığını belirtir. Barth’a göre bu yollar teorik olarak ayrılabilir olsa da
pratikte hiçbir teolojik figür sadece bir tanesiyle yetinmemiştir.18 Buna göre Barth’ın, teolojik
yöntemi mutlak bir sistemden ziyade Tanrı’nın kelamına açık bir arayış olarak gördüğü
söylenebilir.

İlk olarak ele aldığı dogmatik yol, Barth’a göre Kutsal Kitap ve kilise dogmaları temelinde
teolojik hakikatlere odaklanan bir yaklaşımdır. Bu yöntem, Tanrı hakkında konuşmanın esas
görev olduğunu hatırlatır. Barth, Luther’le birlikte bu yolu, tarihsel veriye veya biçimsel ibadet
kalıplarına saplanmaktan daha güvenilir bulur. Ona göre bu yol, esas olan ile tali olanı ayırt etme
yetisini canlı tutar.19 Ancak diğer yandan Barth’a göre bu yaklaşım, Tanrı’nın yaşayan ve etkin
gerçekliğini donuk bir öğreti yapısı içerisine hapsetme riski taşır. İkinci yaklaşım olan eleştirel
yol, insanın Tanrı hakkında olumlu bir söylem geliştirme kapasitesini sorgular. Bu yaklaşım,
insanın kendi yetersizliklerini ve Tanrı’ya ulaşmadaki aczini açığa çıkarır. Tanrı’nın aşkınlığı
karşısında tüm insan çabalarının yetersiz kalacağını vurgulayan bu bakış, mistik bir suskunlukla

13 John Dillenberger & Claude Welch, Protestant Christianity Interpreted rough Its Development (New York: Charles
Scribner’s Sons, 1954), 186; Friedrich Schleiermacher, Christian Faith, çev. Terrence N. Tice v.dğr. (Louisville:
Westminster John Knox Press, 2016), 16-27.

14 Haddon Willmer, “Karl Barth”, e Wiley Blackwell Companion to Political eology, ed. William T. Cavanaugh &
Peter Manley Scott (Hoboken, NJ: Wiley, 2019), 128.

15 Karl Barth, Church Dogmatics: II.I. e Doctrine of God, ed. Geoffrey W. Bromiley & G. W. Bromiley (Londra: T &
T Clark, 2009), 2: 36-41.

16 Barth, Church Dogmatics: II.I. e Doctrine of God, 2: 179-204.
17 Barth, Church Dogmatics: II.I. e Doctrine of God, 2: 187.
18 Karl Barth, e Word of God and the Word of Man, çev. Douglas Horton (New York: Harper & Brothers, 1957), 200.
19 Barth, e Word of God and the Word of Man, 200.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/oksident/issue/96002


198 Beyzanur Aybakan

https://dergipark.org.tr/oksident

neticelenir. Ancak Barth, bu yaklaşımın da kendi içinde bir açmaz barındırdığını dile getirir. Zira
Tanrı hakkında yalnızca olumsuzlamalar yoluyla konuşmak, Tanrı’nın kendisini açıklama
iradesini göz ardı eder. İnsanın bu konudaki boşluğunu doldurabilecek olan yalnızca Tanrı’dır; bu
nedenle eleştirel yol, sorunun derinliğini vurgulasa da çözüm sunmamaktadır.20

Barth’ın bütüncül ve tutarlı bir yaklaşım olarak sunduğu üçüncü yol ise diyalektik
yaklaşımdır. Barth’a göre bu yöntem hem dogmatik gerçekleri hem de öz-eleştiriyi öncül kabul
eder; ancak bunların sınırlılıklarını ve göreliliklerini de göz ardı etmez. Bu yöntemin temel
özelliği, Tanrı hakkında konuşurken yalnızca Tanrı’yı değil, aynı zamanda insanın eleştirisini de
kapsayan iki kutuplu bir yönelime sahip olmasıdır. Ancak bu iki kutup bağımsız değil, “yaşayan
hakikat”te birleşir. Barth’ın bu “yaşayan hakikat” anlayışı, Tanrı’nın gerçekten Tanrı olarak ve
insanın gerçekten insan olarak bir araya geldiği bir somutluk taşır.21 Bu anlayış, diyalektik
teolojinin hem Tanrı’nın yüceliğini hem de insanın sınırlılığını birlikte göz önüne almasını ifade
eder. Bu düşünce, teolojiyi hem katı dogmalardan hem de mistik belirsizliklerden koruyarak bir
tür teolojik itidal zemini kurmuş görünmektedir.

Ne var ki diyalektik yaklaşım, kendi iç tutarlılığına rağmen, Tanrı hakkında konuşmanın
nihai teminatı olarak görülmez. Barth’a göre bu yaklaşım dahi, Tanrı’nın mutlak özgürlüğü
karşısında sınırlı bir araç olmaktan öteye geçemez. Zira Barth’a göre Tanrı hakkında konuşmak,
insanın diliyle mümkün değildir; bu, ancak Tanrı’nın kendisinin konuşmasıyla gerçekleşebilir.
Diyalektik yöntem bile Tanrı’ya dair söylemi başka referanslarla ikame etmek zorundadır. Bu
nedenle Tanrı hakkında konuşmaya çalışan herkes, aslında başka bir şey hakkında konuşmak
zorunda kalır. Barth, bu zorunluluğun sadece dogmatkçler değil, eleştrcler ve dyalektkçler
de kapsadığını belirtir. Bu durumda gerçek vahiy, yalnızca Tanrı’nın kendi sözüyle ve kendi
inisiyatifiyle mümkündür.22 Barth’ın “Tanrı yalnızca Tanrı aracılığıyla bilinir”23 sözü, bu
yönelimin anahtar ifadesidir. Bu söz, Tanrı’nın insan tarafından değil, bizzat kendisi tarafından
bilinebilir olduğunu vurgular. Dolayısıyla teoloji, yalnızca Tanrı Sözü’nün tanıklığına yaslanabilir;
aksi halde ya bir beşerî yorumlar yığınına ya da sezgisel aşırılıklara dönüşür. Barth’a göre teolojik
düşünme, bu nedenle hem Tanrı’ya güvenen hem de insanın sınırlarını bilen bir dil kurmayı
gerektirir.

Barth’a göre vahiy, hiçbir zaman insanın kontrol altına alabileceği bir olgu değildir. Ne bir
tekrara indirgenebilir ne de kazanılmış bir hak gibi düşünülmelidir. Tam da bu yüzden, Tanrı’nın
vahyi, her seferinde Tanrı’nın lütfuna bağlı bir açılış olarak kalır. İnsan buna ne hazır olabilir ne
de onu talep edebilir. Bu bağlamda ister kültürel bir birikim ister ahlakî bir çaba olsun, hiçbir
insanî girişim Tanrı’ya ulaşmak için yeterli görülmemelidir. Tanrı’nın sırrı, üzerinde düşünülüp
bir gün çözülecek türden bir sır değildir. O, her zaman sır olarak kalmaktadır.24 Barth’ın buradaki
asıl amacı, Tanrı bilgisinin insan tarafından manipüle edilebilecek bir yapı olmadığını, yalnızca

20 Barth, e Word of God and the Word of Man, 203-206.
21 Barth, e Word of God and the Word of Man, 206.
22 Barth, e Word of God and the Word of Man, 211-212.
23 Barth, Church Dogmatics: II.I. e Doctrine of God, 2: 179.
24 Christiane Tietz, “Karl Barth’s Historical and eological Significance”, e Wiley Blackwell Companion to Karl

Barth, 2019, 16; Karl Barth, Church Dogmatics: I.I. e Doctrine of the Word of God, çev. Geoffrey W. Bromiley, ed.
Geoffrey W. Bromiley (Londra: T & T Clark, 2009), 1: 322.

https://dergipark.org.tr/oksident


Karl Barth’ın Teolojisinin İnşası: Liberal Protestanlığa Eleştirel Bir Yanıt 199

Oksident 7/2 (2025)

Tanrı’nın özgürce sunmayı seçtiği bir lütuf olduğunu göstermektir. Bu yaklaşım, Tanrı’nın
aşkınlığını muhafaza ederken hiçbir dışsal ilkeye yahut insanî beklentiye bağlı kalmaksızın
kendisini açıklama kudretini anlayabilmenin önünü açar. Nitekim Barth, Tanrı’nın bu özgürce
kendini açıklama eyleminin (Wahre Offenbarung), tarihsel ve somut biçimde yalnızca İsa
Mesih’te gerçekleştiğini ifade eder.

Bu noktada tartışmanın içerdiği diğer başlık, Barth’ın Tanrı anlayışında belirleyici bir yer
tutan “Tanrı’nın özgürlüğü” kavramıdır. Barth, Tanrı’nın özgürlüğünü evrensel bir kavram olarak
değil, belirli bir olayda tecelli eden bir gerçeklik olarak görür. Ona göre Tanrı, İsa Mesih’in
kişiliğinde özgürdür ancak bu özgürlük, Tanrı’nın her yerde erişilebilir olduğu anlamına gelmez;
aksine, yalnızca burada, belirli bir kişide ve belirli bir biçimde tanınabilir olduğunu gösterir.
Barth, bu sınırın Tanrı’nın özgürlüğünü kısıtlamadığını; onun özgürlüğünün özüne sadık
kaldığını belirtir. Ayrıca Tanrı’nın vahiydeki özgürlüğünün hem açıklık hem de seçicilik
içerdiğini söyleyen Barth, İsa Mesih dışındaki her yaklaşımın Tanrı’yı gizlediğini de ekler.25 Sonuç
olarak Tanrı’nın özgürlüğü; Mesih’te var olmuş, Mesih’te eyleme geçmiş ve ancak Mesih’te
anlaşılabilir bir özgürlüktür. Barth, bu gerçeğin kabul edilmesi durumunda teolojide başka bir
başlangıç noktası ya da hedef düşünülemeyeceğini savunur. Dolayısıyla Barth’ın bu yaklaşımında
her şeyin merkezinde İsa Mesih olmalıdır; çünkü Tanrı’yı tanımanın ve Tanrı’nın özgürlüğünü
kavramanın yolu yalnızca O’dur.26

1.2. İsa Mesih

Barth’ın İsa Mesih tasavvuru, modern dönem İsa araştırmalarında belirginleşen indirgemeci
yaklaşımlara yönelttiği eleştirilerle dikkat çeker. Bu konuda Barth’ın eleştirisinin merkezinde yer
alan isimlerden biri, kuşkusuz, Harnack’tır. Zira Harnack, İsa’nın kişiliğini ve öğretilerini Sinoptik
metinler temelinde değerlendirirken, dogmatik ve metafizik unsurları sistematik biçimde
dışarıda bırakma eğilimi göstermiştir. Harnack’ın bu yöntemi, İsa’yı mucizelerden arındırılmış bir
bilge figürüne, etik bir önderlik tipine indirgerken;27 İsa’nın Tanrı’nın kendi kendisini açıklama
biçimi olduğu yönündeki aslî teolojik iddiayı da devre dışı bırakmıştır. Barth ise, bu tür bir
indirgemeciliği reddeder ve İsa Mesih’in, Tanrı’nın insanla ilişki kurma iradesini taşıyan biricik
tanıklık olarak görülmesi gerektiğini savunur. Mesih’in kimliği, onun yalnızca tarihte yaşamış bir
şahsiyet olmasıyla değil, Tanrı’nın kurtarıcı inisiyatifini temsil etmesiyle anlam kazanır. Bu
bağlamda Barth’ın “İsa Mesih’te Tanrı’yı tanırız ve İsa Mesih’te tek Tanrı’yı tanırız.”28 ifadesi onun
yaklaşımının özünü oluşturur. Dolayısıyla Barth açısından Mesih’i yalnızca ahlakî bir lider ya da
tarihsel bir dinî figür olarak değerlendirmek, onun taşıdığı ilahî tanıklık ve kurtarıcı temsil
niteliğini görmezden gelmek anlamına gelir. İsa Mesih, Barth’ın düşüncesinde, Tanrı’nın insanlığa
yönelttiği kelâmın cisimleşmiş halidir; bu yönüyle onun varlığı, Tanrı ile insan arasındaki ilişkiyi

25 Karl Barth, Church Dogmatics: I.II. e Doctrine of the Word of God, çev. Geoffrey W. Bromiley, ed. Geoffrey W.
Bromiley (Londra: T & T Clark, 2009), 1: 28.

26 Barth, Church Dogmatics: II.I. e Doctrine of God, 2: 320.
27 Tony Lane, A Concise History of Christian ought (Londra : T&T Clark, 2007), 243.
28 Barth, Church Dogmatics: II.I. e Doctrine of God, 2: 318.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/oksident/issue/96002


200 Beyzanur Aybakan

https://dergipark.org.tr/oksident

tayin eden ve belirleyen bir merkeziyet taşır. Bu çerçevede Mesih, yalnızca geçmişte kalmış bir
olgu değil; Tanrı’nın kendisini açma biçiminin yaşayan bir formudur.29

Buradan hareketle Barth, Tanrı’nın Mesih’i “günahla sınırlı bedende” göndermesini30,
insanlık tarihine kendi özgür iradesiyle ve lütfuyla doğrudan müdahalesi olarak değerlendirir.
Mesih’in bu geçici, düşmüş dünyaya, doğayla ve tarihle ilişkilendirdiğimiz, yalnızca biyolojik ya
da ekonomik materyalist kategorilerle açıklayabildiğimiz bu düzene gönderiliş amacı, dünyayı
değiştirmek veya bedenin (flesh) ahlakî reformunu başlatmak değil; Tanrı’nın yeni insanı ilan
etmesidir. Bu yeni yaratılışta insan, Tanrı’nın suretinde yaratıldığı haliyle Tanrı’da kendini tanır;
Tanrı da insanı tanıyarak kendini açığa vurur. Bu karşılıklı tanıma ilişkisi, Tanrı’nın Mesih’te hem
kendisini bildiren hem de gizli kalan bir varlık olarak tecelli etmesini içerir.31

Barth’a göre Tanrı ile dünya arasındaki bu ortaklık düşüncesinin devamı olarak İsa Mesih’in
bakire Meryem’den doğması, Tanrı ile insan arasındaki orijinal, kaybolmuş ama yeniden
kazanılabilir birliğin Tanrı tarafından teminat altına alındığını gösterir.32 Barth burada önemli bir
soruya dikkat çeker: İsa’nın insan doğası (humanitas Christi), başlı başına Tanrı’nın vahyi midir?
Bunun önemi “İsa Mesih'in Tanrı Oğlu oluşu, Tanrı'nın vahyinin şimdi Nasıralı İsa'nın varlığına
olduğu gibi aktarıldığı ve böylece onunla özdeşleştiği anlamına mı gelir?”33  sorusundan
gelmektedir. Barth bu noktada, Eski Ahit’in de sürekli kaçınmaya çalıştığı bir tehlikeyi hatırlatır.
Bu tehlike, Tanrı’nın kendini insan aracılığıyla açmasıyla insanın Tanrı’yla aynı düzeye gelmesi ve
Tanrı’yı kavrayarak O’na egemen olma girişimidir. Benzer bir durum, İsa’nın Aydınlanma’da bilge
öğretmen, Schleiermacher’de insanlığın ideal örneği ve Hegel’de dinin özü gibi sekülerleştirilmiş
yorumlarında açıkça görülür. Barth’a göre bu tür yorumlar, Tanrı’nın kutsallığını ihlal eden profan
müdahalelerdir.34 Buna karşın, Yeni Ahit’te Nasıralı İsa’nın insanlığı dahi, ancak Tanrı’nın
kutsallığı ve kendini gizleyerek açığa vurması bağlamında, başka bir ifadeyle Tanrı’nın gücünün
ve eyleminin devamlılığı içinde anlaşılabilir.35 Böyle bir durumda İsa’yı asli görevinden ve
bağlamından koparıp toplumsal ya da siyasi gerekçelerle belirli bir bakış açısına uygun hale
getirmek, Barth’a göre ciddi bir sorun teşkil eder. Çünkü bu tür yorumlar, İsa’yı indirger ya da ona
ideolojik bir işlev yükleyerek etkisiz hale getirir.36

Barth’ın eleştirileri, İsa Mesih’in kimliğine dair daha temel bir soruya, onun “Tanrı’nın Oğlu”
oluşunun ne anlama geldiğine yönelir. Ona göre bu ifade, Mesih’e sonradan verilmiş bir unvan
değil, Tanrı’nın ezelî gerçekliğinin bir yansımasıdır. Çünkü Tanrı’nın kendisini açıklama iradesi,
tarihte başlayan bir süreç değil, O’nun zatında ezelden beri mevcut olan bir hakikattir. Bu nedenle
İsa Mesih hem Tanrı’nın Oğlu hem Tanrı’nın kendisidir. Buna göre, Mesih’in Tanrılığı, insanların

29 Karl Barth, Church Dogmatics: III.II. e Doctrine of Creation, ed. Geoffrey W. Bromiley, Study ed. (Londra: T & T
Clark, 2009), 160.

30 “İnsan benliğinden ötürü güçsüz olan Kutsal Yasa'nın yapamadığını Tanrı yaptı. Öz Oğlu’nu günahlı insan
benzerliğinde günah sunusu olarak gönderip günahı insan benliğinde yargıladı.” Romalılar 8:3.

31 Karl Barth, e Epistle to the Romans, çev. Edwyn C. Hoskyns, 6. bs. (Londra: Oxford University Press, 1933), 276-
277.

32 Barth, e Epistle to the Romans, 277.
33 Barth, Church Dogmatics. 1, 1: 323.
34 Barth, Church Dogmatics. 1, 1: 323.
35 Barth, Church Dogmatics. 1, 1: 323.
36 Barth, e Epistle to the Romans, 378.

https://dergipark.org.tr/oksident


Karl Barth’ın Teolojisinin İnşası: Liberal Protestanlığa Eleştirel Bir Yanıt 201

Oksident 7/2 (2025)

algısına bağlı bir çıkarım değil, Yeni Ahit’in doğrudan ön kabulüdür: “İsa Mesih Oğul’dur çünkü
O’dur; bunu yaptığı şeyler ya da bizde bıraktığı izlenim nedeniyle değil, zaten öyle olduğu için
böyle tanırız.” O halde Mesih hakkında, dolayısıyla Tanrı hakkında her düşünce bu temel kabul
ile başlar ve oraya geri döner.37 Barth, Kilise’nin Mesih’in tanrılığına ilişkin dogmasının da bu
temelden kaynaklandığını ve erken dönem Hıristiyanlığın bu anlayışı ifade ettiğini belirterek38

İznik ve Kadıköy Konsilleri dogması ile Yeni Ahit arasında yakın bir bağlantı kurar. Erken dönem
kilise öğretilerinin İsa’yı tasvir etmede Yeni Ahit’in ötesine geçtiği ve bu nedenle onu çarpıttığı
yönündeki modern eleştirilere karşı çıkar.39

1.3. Kutsal Kitap

Barth’ın Liberal Protestan teolojiye ilgisini kaybetmesinin sebeplerinden bir diğeri, bu
teolojinin Kutsal Kitap’la gerçek bir ilişki kurmadığını düşünmesiydi. Ona göre Liberal Protestan
teoloji, metni tarihsel-eleştirel yöntemle çözümlemeye odaklanırken asıl mesele olan “Tanrı
burada ne söylüyor?” sorusunu ihmal etmektedir.40 Barth’a göre bu tür bir okuma, metni yalnızca
insan ürünü olarak ele alır ve onu Tanrı’nın aktif sözü olmaktan çıkarır. Elbette Barth da Kutsal
Kitap’ın ilahî vahiy olmadığını, sadece onun tanığı olduğunu kabul eder; ama tam da bu yüzden,
tanıklığın içeriğini ciddiyetle dinlemeyi ve anlamaya çalışmayı bir sorumluluk olarak görür.
Kutsal Kitap, onun için hem insanî hem ilahî olanın kesişiminde yer alır: Peygamberlerin ve
havarilerin diliyle konuşur, ama bu dilin içeriğinin temeli Tanrı’nın vahyidir.41 Barth, Kutsal
Kitap’taki bu iki katmanlı tarihsel yapının —hem insanî hem ilahî yönüyle— ancak kişinin bu
tarihe iman yoluyla katılmasıyla gerçek anlamda kavranabileceğini ifade eder. Bu katılım
gerçekleşmediği takdirde Kutsal Kitap’a yönelik bilimsel çalışma, ilahî içeriği kaçınılmaz biçimde
gözden kaçıracaktır. Barth, ilahî içeriğin farkına varılmadığı böylesi bir durumda, bu metinlerin
insanî biçiminin de sağlıklı biçimde anlaşılmasının mümkün olmadığını savunur. İçeriği
görmeyen bir okuma, biçimi de eksik ya da hatalı kavrayacaktır.42

Diğer yandan Barth, tarihsel-eleştirel yöntemi tamamen reddetmez; aksine, bu yöntemin
gerekli ve haklı olduğunu kabul eder. Ona göre bu yöntem, Kutsal Kitap metninin tarihsel
bağlamını, dilsel yapısını ve edebî özelliklerini anlamak için önemli bir araçtır; zira Kutsal Kitap,
her ne kadar Tanrı’nın yönlendirmesi ve buyruğuna dayansa da içerik itibarıyla baştan sona insan
sözüdür. Bu insan sözü, ciddi biçimde ele alınmalı ve bu niteliğiyle tarihsel olarak anlaşılmalıdır.
Aksi takdirde, Kutsal Kitap’ın tanıklık ettiği vahyin gerçekliği gözden kaçırılmış olur.43 Ancak
Barth’ın temel eleştirisi, birçok yorumcunun bu yöntemi yorumun tamamıymış gibi

37 Barth, Church Dogmatics. 1, 1: 415.
38 Barth, Church Dogmatics. 1, 1: 415.
39 David Lauber, “Barth on Creeds and Confessions”, e Wiley Blackwell Companion to Karl Barth: Barth and

Dogmatics, ed. George Hunsinger & Keith L. Johnson (Oxford: John Wiley&Sons, 2020), 1: 111.
40 Gary Dorrien, “Barth and Modern Liberal eology”, e Wiley Blackwell Companion to Karl Barth, ed. George

Hunsinger & Keith L. Johnson (Hoboken, NJ: Wiley, 2019), 711.
41 Barth, Church Dogmatics: I.II. e Doctrine of the Word of God, 1: 464.
42 Karl Barth, e Knowledge of God and the Service of God, çev. Ian Henderson & J. L. M. Haire, 4. bs. (Londra:

Hodder & Stoughton, 1960), 66-67.
43 Barth, Church Dogmatics: I.II. e Doctrine of the Word of God, 1: 464.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/oksident/issue/96002


202 Beyzanur Aybakan

https://dergipark.org.tr/oksident

kullanmasıdır. Metni yalnızca tarihsel olarak açıklamak, ona göre gerçek bir yorum değildir; olsa
olsa yoruma doğru atılmış ilk adımdır.44

Barth, çağdaşı yorumcuların büyük kısmının yaptığı yorumların, metnin teolojik özüne
nüfuz edemediğini söyler. Bu yorumlar, metindeki kelimelerin çevirilerini yapmakta, arkeolojik
ve filolojik bilgiler toplamaktadır; fakat bu çabalar, Kutsal Kitap’ın Tanrı Sözü olarak taşıdığı
tanıklığı açıklamakta yetersiz kalır. Kutsal Kitap’ı anlamaya yönelik gerçek katkı, yalnızca el
yazmaları üzerinde çalışmakla veya metnin yapısını teknik olarak çözümlemekle sınırlı
kalmamalıdır. Ona göre asıl yorum, Tanrı’nın bu metin aracılığıyla insanla konuştuğunu
duymakla başlar. Daha açık bir şekilde ifade etmek gerekirse yorum, sadece geçmişte ne
söylendiğini tarihsel olarak anlamaya değil, Tanrı’nın bugün ne söylediğini işitmeye yönelmelidir.
Bu nedenle Barth, tarhsel-eleştrel yöntem yardımcı ve ikincil bir araç olarak görür; fakat asıl
hedefin, Kutsal Kitap’ta Tanrı’nın yaşayan Sözü’nü duymak olduğunu vurgular.45 Calvin ve
Luther’i de örnek göstererek bu noktayı destekler: Onlara göre, Kutsal Kitap’taki kişilere değil,
onların diliyle konuşan Tanrı’ya kulak verilmelidir. Dolayısıyla yorum, insanın değil, Tanrı’nın
konuştuğu içeriğe yönelmelidir.46 Bu noktada Barth’ın tarihsel-eleştirel yönteme mesafeli duruşu,
Harnack’ın tepkisini çekmiştir. Harnack, Barth ve onun gibi düşünenlerde, bilimsel çalışmadan
(scholarship) uzaklaşmış bir teoloji teşhis etmiştir. Onun için basit bir şekilde sadece Kutsal
Kitap’tan söz etmek, bu metinlerle bilimsel düzeyde meşgul olmayı terk etmek anlamına
geliyordu. Bu metinleri anlamak için tarihsel bilgi ve eleştirel düşünce gerekiyordu; Barth’ın
görünüşe göre arzuladığı gibi, “metinlerin kalbe ışık saçmasını beklemek” yeterli değildi.47 Barth
ise bu eleştiriye yanıt olarak, akademik teolojiyi küçümsediği iddiasını reddetmiş ve eleştirdiği
teolojinin Tanrı’nın insanlara kendisini açıkladığı “biricik vahiy” temasından uzaklaştığını
savunmuştur.48

Barth’a göre, tarihsel-eleştirel yöntem, Kutsal Kitap’ın mucizevî vahiy niteliğinden bağımsız
bir gerçeklik üretmeye çalıştığı takdirde teolojik meşruiyetini yitirir. Barth’ın ifadesine göre
mucizesiz49 bir vahiy anlayışıyla silahlanmaya gerek yoktur; aksine, Kutsal Kitap’ın tanıklığını —
başka bir deyişle, Tanrı’nın insanları karanlıktan çağırarak içine yerleştirdiği harika ışığın50

tanıklığını— mümkün olan en doğru ve özenli şekilde anlamaya yardım etmek gerekir. Özellikle
tarihsel İsa araştırmaları, Kutsal Kitap’taki tanıklıkları aşarak yalnızca insan İsa’yı ortaya

44 Barth, e Epistle to the Romans, 6.
45 Barth, e Epistle to the Romans, 6.
46 Barth, Church Dogmatics: I.II. e Doctrine of the Word of God, 1: 464-472.
47 Christiane Tietz, Karl Barth: A Life in Con�ict, çev. Victoria J. Barnett (New York: Oxford University Press, 2021),

143.
48 Tietz, Karl Barth, 143.
49 Harnack’a göre İsa Mesih’in kendisinin mucizelerine hayati önem atfetmediği İncil’deki anlatılarda görülebilir.

Özellikle O’nun “Szler belrtler ve harkalar görmedkçe man etmeyeceksnz.” (Yuhanna, 4:48) ifadesinden
mucizeleri, kişiliğini ve misyonunu tanıtmak için tek yol olarak düşünmediği anlaşılmaktadır. Dolayısıyla mucizevi
hikayelerin arkasına sığınarak İncil’den kaçılmaması gerekir. Anlaşılmaz bulunan şeyler var ise de bir süreliğine
bunlar kenara konulmalıdır. Belki bunları sonsuza dek orada bırakmak gerekecek, belki de anlamları sonradan
bulunacak ve asla tahmin edilemeyen bir önem kazanacaklardır. (Adolf Harnack, What is Christianity?, çev.
omas Bailey Saunders (New York: Harper&Row, 1957), 31-32.)

50 “Ama siz seçilmiş soy, Kral'ın kâhinleri, kutsal ulus, Tanrı'nın öz halkısınız. Sizi karanlıktan şaşılası ışığına çağıran
Tanrı'nın erdemlerini duyurmak için seçildiniz.” 1.Petrus 2:9.

https://dergipark.org.tr/oksident


Karl Barth’ın Teolojisinin İnşası: Liberal Protestanlığa Eleştirel Bir Yanıt 203

Oksident 7/2 (2025)

çıkarmaya çalıştıkları için yanlış yoldadır. Barth için gerçek tarihsel Mesih, Yeni Ahit’in tanıttığı
Mesih’tir. Tarihsel araştırma ancak bu tanıklığı açıklamaya hizmet ederse yerinde olur; aksi halde,
Yeni Ahit’in arkasında bir “tarihsel İsa” hayaleti aramak, temelsiz bir girişim olacaktır.51

2. Barth’ın Teolojisinin Etkileri

Barth üzerine yapılan bazı yorumlarda, onun modern Batı düşüncesinin kurucu
varsayımlarına yönelik kapsamlı bir eleştiri geliştirdiği ifade edilmektedir. Özellikle akıl ve bilim
etrafında inşa edilmiş olan ontoteolojik yapıların, tarih anlayışlarının ve modern özne
tasavvurlarının, Barth’ın teolojik müdahalesinin doğrudan hedefi hâline geldiği dile
getirilmektedir. Bu çerçevede, Der Römerbref’in yalnızca liberal Protestanlığa değil, aynı
zamanda modern teolojinin metafizik, öznellik ve tarih anlayışına yöneltilmiş çok katmanlı bir
eleştiri sunduğu öne sürülmektedir. Tanrı’nın mutlak özneliğini yeniden merkeze alan Barth’ın,
insanla Tanrı arasındaki kopuşu vurguladığı ve böylece teolojiyi ontolojik varsayımlardan
arındırmaya çalıştığı belirtilmektedir. Bu bağlamda, onun yaklaşımının post modern düşünce
tarafından ilerleyen yıllarda gündeme taşınacak pek çok meseleyi, teolojik bir zeminde daha
erken bir dönemde tartışmaya açtığına dikkat çekilmektedir.52

Barth’ın açtığı bu eleştirel tavrı izleyen pek çok teolog, onun Tanrı ile insan arasındaki
kesintiyi merkeze alan teolojik yaklaşımını kendi bağlamlarında yeniden yorumlamıştır. 1920'de
"kültürümüzün krizi" üzerine bir konferans veren Alman Protestan teolog Friedrich Gogarten
(1887-1967), o dönemde Avrupa uygarlığının yaşadığı krizin Tanrı ile dünya arasındaki mutlak
ayrımı netleştiren “Tanrı'nın yok edici ve yaratıcı bir eylemi” olarak görülmesi gerektiğini
vurgulamıştır. Bu anlamda teoloji, sona ermiş olan bir çağ ile henüz gelmemiş olan bilinmeyen
yeni bir çağ arasında bir noktada duruyordu ve bu “boş bir odada” yaşamak gibi tanımlanıyordu.
Bir diğer isim, İsviçreli teolog Emil Brunner (1889-1966) de Barth’la diyalog içerisinde olan
isimlerdendi. Barth ve Gogarten'in aksine iyi derecede İngilizce konuşan Brunner, 1920'lerin
sonunda ABD’ye gitmiştir. Orada vermiş olduğu “kriz teolojisi” mesajı sempatik bir dinleyici
kitlesi bulmuştur.53 Kriz teolojisinin bu dönemde uluslararası ilgi görmesi, aslında Barth’ın
teolojik gelişim sürecinin bireysel bir dönüşüm hikayesinden ibaret olmadığını; Aydınlanma
sonrası teolojinin girdiği çıkmazlara karşı bir cevap arayışı olduğunu göstermektedir.

Barth, sadece modern olma adına geleneksel ortodoksinin dil ve fikirlerinin yok sayılmasına
karşı çıkmıştır. Bir zamanlar kendisinin de liberal olduğunu ve geçmişi yalnızca yenilik adına
reddetmenin “cazibesini” bildiğini belirterek teologların gelenekle yüzleşirken alçakgönüllü ve öz
eleştirel olmaları gerektiğini tavsiye etmiştir.54 Barth kendisini hiçbir zaman Reformcu olarak
görmediğini ifade etse de Reform geleneğinin ilkelerine sıkça göndermede bulunmuş ve özellikle
Hollanda (Miskotte, Berkouwer, Berkhof), Macaristan (Török), İskoçya (Torrance) ve ABD’de
(Presbiteryen Kilisesi'nde J.A. Mackay, Reform Kilisesi'nde K. Ernst, Yale'de H. Frey) Reform

51 Barth, Church Dogmatics: I.II. e Doctrine of the Word of God, 1: 65.
52 Walter Lowe, “Christ and Salvation”, e Cambridge Companion to Postmodern eology, ed. Kevin J. Vanhoozer

(Cambridge: Cambridge University Press, 2003), 238.
53 Alister E. McGrath, Christian History: An Introduction (Hoboken: Wiley-Blackwell, 2013), 292.
54 Lauber, “Barth on Creeds and Confessions”, 1: 111.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/oksident/issue/96002


204 Beyzanur Aybakan

https://dergipark.org.tr/oksident

kiliselerinde büyük bir etki bırakmıştır. Karşılaştırmalı din yaklaşımının daha baskın olduğu
İskandinavya coğrafyası ise diyalektik teolojiye daha mesafeli kalmıştır. Diğer yandan ABD'de R.
Niebuhr kültür eleştirisinde, tüm farklılıklarına rağmen Alman diyalektik teolojisindeki
Reformasyonun temel düşüncelerinin yenilenmesine birçok noktada benzeyen diyalektik bir
günah ve lütuf teolojisine başvurmuştur.55 Bu bağlamda Barth’ın, Reform geleneğini sahiplenen
değil, onu dönüştürerek sürdüren bir figür olarak uluslararası düzeyde dikkate değer bir etki alanı
oluşturduğu anlaşılmaktadır.

Barth’ın 1968’de ölümünün ardından geçen yarım yüzyılda, teolojisi Almanca ve İngilizce
konuşulan dünyada, bilhassa ABD’de baskın konumda olmuştur. Farklı coğrafyalarda yaygın bir
kabul görse de onun teolojik yaklaşımı bazı teologlarca yoğun eleştiriye maruz bırakılmıştır.
Özellikle vahyin doğası ve Tanrı kavramının toplum ve kültürle ilişkisi üzerine tartışmalar, Barth’a
yönelik ciddi sorgulamaları da beraberinde getirmiştir. Kimileri Barth’ı Bonhoeffer, Bultmann
veya Schleiermacher gibi isimlerle diyalog içerisinde değerlendirmeye çalışırken; kimileri onun
vahiy anlayışının kapalılığı nedeniyle eleştirerek bu yaklaşımın Hıristiyan inancını günümüz
insanı için anlamlı bir seçenek olarak sunmakta yetersiz kaldığını ileri sürmüştür.56 Örneğin
Lauster, Barth’ın Tanrı Sözü teolojisinin diğer disiplinlerle ilişki kurmayı reddetmesi nedeniyle,
kendi içine kapalı bir dil ve düşünce evreni oluşturduğunu, bu durumun ise Tanrı kavramını hem
modern düşünceden hem de toplumsal gerçeklikten uzaklaştırarak dışlayıcı bir karakter
kazandırdığını iddia etmiştir.57 Diğer yandan Paul Tillich’in “vahyi bir taş gibi insanlığa fırlatma”
eleştirisi ve Bonhoeffer’in “vahyin pozitivizmi” nitelemesi, bu gibi itirazların adeta sloganı haline
gelmiştir.58

Barth’ın etkisi akademik çevrelerle sınırlı kalmamış; modern Hıristiyan toplulukların etik,
sosyal ve politik meselelerde sergilediği duruşlara da yön vermiştir. Özellikle Almanya’da
Nazizmin ve Nazi destekli “Alman Kilisesi” hareketinin gelişmesine karşı çıkan “Confessing
Church” oluşumuna ilham kaynağı olmuştur. “Alman Hıristiyanları” Hitler’i çağdaş bir Mesih,
bugün yaşayan Tanrı’nın bir ajanı gibi görerek onu Almanya’ya kurtuluş getiren bir figür olarak
yüceltmişlerdir. Onlara göre, Protestan kiliseleri ulusal yenilenme sürecine onun liderliği altında
katılmalı, ayrılıkçı kilise tutumları ya da teolojik çekinceler buna engel olmamalıydı.59  Barth
içinse kilisenin temel görevi, çağın siyasi baskılarıyla uzlaşmak değil, yalnızca Tanrı’nın Sözü’ne
sadık kalmaktı. Bu aşamada şöyle bir ayrım yapılması gerektiğini vurgulamıştır: “Kilise’nin
durumu, kilise ile siyasi hareket, Tanrı’ya iman ile ulusal aidiyet arasında yanlış bağlantılara hayır
denilerek bir ayrım yapılmasını gerektiriyordu. Bu ‘hayır’, doğru bir bağlantının kurulmasına
imkân tanıyan bir ‘evet’ için alan açtı.” Barth’a göre, kilise ulusal ideolojiyle özdeşleştiği anda kendi
özünden sapar ve Tanrı’nın özgür çağrısına sadık kalamaz.60 Dolayısıyla Barth için Nazi
Almanyası’nda kiliselerin milliyetçilikle özdeşleşmesi, Hitler’in politikalarını desteklemesi ve

55 Gerhard Sauter, “Dialectical eology”, e Encyclopedia of Christianity, t.y., I: 838.
56 Tietz, Karl Barth, 409.
57 Tietz, Karl Barth, 410.
58 Tietz, Karl Barth, 409.
59 Tinsley, Modern eology: Karl Barth, 38; Kevin W. Hector, “Dialectical or Crisis eology”, e Encyclopedia of

Christian Civilization, ed. George omas Kurian (Oxford: Blackwell Publishing, 2011).
60 Willmer, “Karl Barth”, 129.

https://dergipark.org.tr/oksident


Karl Barth’ın Teolojisinin İnşası: Liberal Protestanlığa Eleştirel Bir Yanıt 205

Oksident 7/2 (2025)

ekümenik hareketin bu duruma karşı sessiz kalması, teolojik açıdan kabul edilemez bir ihmaldir.
Barth, bu sessizliği “peygamberlik görevinin yok sayılması” olarak görür. Bu nedenle, Alman
halkına açık bir çağrıda bulunarak bu savaşın Hitler’e ait olduğunu, kilisenin buna ortak
olamayacağını yüksek sesle ilan eder.61

Nitekim Barth, Hitlerizmi sadece politik bir sapma olarak değil, Alman halkının tarihsel-dinî
mirasından kaynaklanan bir “teolojik yanılsama”nın sonucu olarak görmektedir. Luther’in yasa
ve İncil, dünyevî (temporal) ve ruhsal (sprtual) otorite ayrımına ilişkin “hatalı” teolojik
öğretisinin, Alman halkında var olan pagan eğilimleri bastırmak yerine meşrulaştırdığını
savunur. Bu nedenle, Hitlerizm Barth için yalnızca tarihsel bir felaket değil, teolojik bir sapmanın
“kötü bir rüya” şeklinde tezahürüdür.62

Bu fikir doğrultusunda Barth’ın Hitler rejimine karşı durarak bağlılık yemini etmeyi
reddetmesi ve Barmen Bildirgesi’nin63 hazırlanmasına öncülük ederek Hıristiyanlık içerisinde
etik bir direniş hareketi oluşturması, onun teolojik ilkelerinin pratik sonuçlarını göstermektedir.64

Barth’ın bu kriz anında sergilediği net duruş, teolojinin siyasi bir araç haline gelmesine engel
olmanın yanı sıra, kiliseyi de Tanrı’nın Sözü’ne dayalı özgür bir tanıklık topluluğu olarak yeniden
tanımlamıştır.65

Sonuç

Bu makalede Barth’ın teolojisi, özellikle Liberal Protestanlıkla yüzleştiği temel alanlar
üzerinden ele alınarak teolojide neyi sorguladığı ve neyi mümkün kıldığı sorusu cevaplanmaya
çalışılmıştır. Öncelikle Barth’ın karşı çıktığı meselenin yalnızca belirli doktrin ya da yöntemler
değil, teolojinin kendisini kurduğu zemin olduğu görülmektedir. Liberal teolojide Tanrı bilgisi
çoğu kez insan aklı, duygusu ya da tarihsel deneyimi üzerinden şekillenirken, Barth bu
yaklaşımın Tanrı’yı insanî olanla ölçülebilir hale getirdiğini ve böylece Tanrı fikrini özünden
uzaklaştırdığını savunur. Ona göre Tanrı, yalnızca kendi özgürlüğü içinde ve kendi seçtiği
biçimde tanınabilir; bu da nihayetinde İsa Mesih’te gerçekleşen bir tanıtım biçimidir. Barth,
teolojiyi bu anlamda yeniden Tanrı’nın Sözü’ne döndürme arzusundadır. Barth’ın Kutsal Kitap’a
yaklaşımı da bu çerçevede şekillenir. Metni tarihin malzemesi olarak değil, Tanrı’nın konuşmaya
devam ettiği bir tanıklık olarak görür. Tarihsel-eleştirel yöntemi dışlamadan; sadece belirleyici
konumdan çekerek, Kutsal Kitap’ı yeniden inançla okuma çağrısı yapar. Bu noktada Barth’ın
hermenötiği, yalnızca yorum teknikleriyle değil, Tanrı’yla kurulan ilişkiyle anlam kazanır. Benzer
şekilde İsa Mesih anlayışı da sadece tarihsel bir figür ya da ahlakî bir örnek olarak değil, Tanrı’nın

61 Karl Barth, “e Church and the War”, eology 40/237 (Mart 1940): 213.
62 Barth, “e Church and the War”, 214.
63 Alman Protestan kiliseleri içinde Nazizm'le her türlü uzlaşmayı reddeden bir hareket olan İtiraf Kilisesi’nin liderleri

1934 yılının Mayıs ayı sonlarında Barmen'de bir araya gelerek Barmen Bildirgesi’ni yayınlamışlardır. Bu belge,
kilisenin fikirlerini “hâkim ideolojik ve siyasi kanaatlere” göre değiştiremeyeceğini ilan etmiştir. Buna göre Kilise,
İsa Mesih'in şahsında ve Kutsal Kitap’ta tanıklık edilen Hıristiyan köklerine sadık kalmalıydı. (Alister E. McGrath,
Christian History: An Introduction, 301.)

64 Tinsley, Modern eology: Karl Barth, 38; Hector, “Dialectical or Crisis eology”.
65 Willmer, “Karl Barth”, 129.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/oksident/issue/96002


206 Beyzanur Aybakan

https://dergipark.org.tr/oksident

kendisini açıkladığı ve insanla buluştuğu yer olarak ele alınır. Bu vurgu, modern teolojinin sıkça
düştüğü indirgeme ve işlevsizleştirme risklerine karşı uyarı niteliği taşır.

Tüm bu yönleriyle Barth’ın teolojisi, eleştiriden de öte bir teklif sunar. Bu teklif, Tanrı’yı
yeniden merkeze alarak, insanı Tanrı karşısında yeniden konumlandırmayı amaçlar. Ne var ki bu
yaklaşım, bazı yönleriyle eleştiriye de açıktır. Barth’ın Tanrı’nın özgürlüğüne yaptığı güçlü vurgu,
kimi zaman insanın tarihsel ve kültürel bağlamı ihmal ediliyormuş gibi algılanabilir. Vahyin
yalnızca Tanrı’nın inisiyatifiyle mümkün olduğu vurgusu, karşılıklı ilişkiyi zayıflatma riski
taşıyabilir. Buna rağmen Barth’ın düşüncesi, bu riskleri göze alarak Tanrı hakkında konuşmanın
ciddiyetini hatırlatır.

Günümüzde teolojinin ya politik faydacılığa ya da kültürel uyum arayışına sıkıştığı
düşünüldüğünde, Barth’ın “aşkınlıktan gelen söz”e dikkat kesilme çağrısı, Tanrı’yı merkeze alan
bir teolojinin mümkünlüğüne dair hala güçlü bir tanıklıktır. Bu açıdan Barth’ın teolojisi, modern
dönemde teolojik düşüncenin içine düştüğü insan merkezli çıkmazlara karşı gerekli ve sarsıcı bir
müdahale olarak okunabilir. Ancak diğer yandan kültür ve akademiyle yeterince bağlantı
kurmadığına yönelik eleştiriler de göz önünde bulundurulduğunda Barth'ın teolojisi yeni bir
kapalılığın habercisi olarak da yorumlanabilir. Bu çift yönlü karakter, onun düşüncesini bugün
hâlâ tartışmaya açık ve canlı kılmaktadır. Nihaî olarak Barth’ın girişiminin doğru yöne atılmış
fakat tek başına yeterli olmayan bir adım olduğu söylenebilir.

Kaynakça

Baban, Octavian D. “Exegesis versus Representation: Assessing Barth’s Exegesis in the Römerbrief After
100 Years”. European Journal of Theology 32/2 (01 Ekim 2023): 219-243.

Barth, Karl. Church Dogmatics: I.I. The Doctrine of the Word of God. Ed. Geoffrey W. Bromiley; çev.
Geoffrey W. Bromiley, Londra: T & T Clark, 2009.

Barth, Karl. Church Dogmatics: II.I. The Doctrine of God. Londra: T & T Clark, 2009.
Barth, Karl. Church Dogmatics: I.II. The Doctrine of the Word of God. Ed. Geoffrey W. Bromiley; çev.

Geoffrey W. Bromiley, Londra: T & T Clark, 2009.
Barth, Karl. Church Dogmatics: III.II. The Doctrine of Creation. Study ed. Londra: T & T Clark, 2009.
Barth, Karl. “The Church and the War”. Theology 40/237 (Mart 1940): 209-217.
Barth, Karl. The Epistle to the Romans. Çev. Edwyn C. Hoskyns, 6. baskı, Londra: Oxford University Press,

1933.
Barth, Karl. The Knowledge of God and the Service of God. Çev. Ian Henderson & J. L. M. Haire, 4. baskı,

Londra: Hodder & Stoughton, 1960.
Barth, Karl. The Word of God and the Word of Man. Çev. Douglas Horton, New York: Harper & Brothers,

1957.
Congdon, David W. “Dialectical Theology as Theology of Mission: Investigating the Origins of Karl Barth’s

Break with Liberalism”. International Journal of Systematic Theology 16/4 (Ekim 2014): 390-413.
Davis, Jayne H. “Opening Dialogue: Jürgen Moltmann’s Interaction with the Thought of Karl Barth”.

Review and Expositor 100 (2003): 695-711.
Dillenberger, John & Claude Welch. Protestant Christianity Interpreted Through Its Development. New

York: Charles Scribner’s Sons, 1954.
Dorrien, Gary. “Barth and Modern Liberal Theology”. The Wiley Blackwell Companion to Karl Barth, ed.

George Hunsinger & Keith L. Johnson, Hoboken, NJ: Wiley, 2019, 701-714.

https://dergipark.org.tr/oksident


Karl Barth’ın Teolojisinin İnşası: Liberal Protestanlığa Eleştirel Bir Yanıt 207

Oksident 7/2 (2025)

Glomsrud, Ryan. “Barth and Schleiermacher”. The Wiley Blackwell Companion to Karl Barth, ed. George
Hunsinger & Keith L. Johnson, Hoboken, NJ: Wiley, 2019, 535-550.

Gollwitzer, Helmut. Karl Barth Church Dogmatics: A Selection. Çev. G. W. Bromiley, New York: Harper &
Brothers, 1962.

Harnack, Adolf. What is Christianity?. Çev. Thomas Bailey Saunders, New York: Harper&Row, 1957.
Hector, Kevin W. “Dialectical or Crisis Theology”. The Encyclopedia of Christian Civilization, ed. George

Thomas Kurian, Oxford: Blackwell Publishing, 2011.
Lane, Tony. A Concise History of Christian Thought. Londra: T&T Clark, 2007.
Lauber, David. “Barth on Creeds and Confessions”. The Wiley Blackwell Companion to Karl Barth: Barth

and Dogmatics, ed. George Hunsinger & Keith L. Johnson, Oxford: John Wiley&Sons, 2020, 1: 109-
112.

Loewe, William P. “Two Theologians of the Cross: Karl Barth and Jurgen Moltmann”. The Thomist: A
Speculative Quarterly Review 41/4 (1977): 510-539.

Lowe, Walter. “Christ and Salvation”. The Cambridge Companion to Postmodern Theology, ed. Kevin J.
Vanhoozer, Cambridge: Cambridge University Press, 2003.

McGrath, Alister E. Christian History: An Introduction. Hoboken: Wiley-Blackwell, 2013.
McGrath, Alister E. Historical Theology: An Introduction to the History of Christian Thought. Chichester,

West Sussex, UK: Wiley-Blackwell, 2013.
Nelson, R. David. “Barth and Jüngel”. The Wiley Blackwell Companion to Karl Barth: Barth in Dialogue, ed.

George Hunsinger & Keith L. Johnson, I. Hoboken: John Wiley&Sons, 2020, II: 669-680.
Olgun, Hakan. Sekülerliğin Teolojik Kurgusu Protestanlık. İstanbul: MilelNihal, 2019.
Öztürk, Sevcan. “Dini Bilginin Yegane Temeli Olarak Vahiy: Karl Barth’ın Teolojik Epistemolojisi Üzerine

Bir İnceleme”. Uluslararası Mahiyet ve Hakikat Bağlamında Vahiy Olgusu Sempozyumu Bildiriler
Kitabı, 2022.

Sauter, Gerhard. “Dialectical Theology”. The Encyclopedia of Christianity, t.y., I: 836-839.
Schleiermacher, Friedrich. Christian Faith. Çev. Terrence N. Tice v.dğr., Louisville: Westminster John

Knox Press, 2016.
Tietz, Christiane. Karl Barth: A Life in Conflict. Çev. Victoria J. Barnett, New York: Oxford University Press,

2021.
Tietz, Christiane. “Karl Barth’s Historical and Theological Significance”. The Wiley Blackwell Companion

to Karl Barth, Hoboken, NJ: Wiley, 2019, 9-20.
Tinsley, E. J. (ed.). Modern Theology: Karl Barth. Londra: Epworth Press, 1973.
Willmer, Haddon. “Karl Barth”. The Wiley Blackwell Companion to Political Theology, ed. William T.

Cavanaugh & Peter Manley Scott, Wiley, 2019, 125-136.
Yasa, Metin. “Tanrı Hakkında Paradoksal Konuşmak: İbn Arabi ve Karl Barth Örneği”. Ondokuz Mayıs

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/17 (Eylül 2004): 147-157.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/oksident/issue/96002


208 Beyzanur Aybakan

https://dergipark.org.tr/oksident

Özet
19. yüzyılın sonlarından itibaren Hıristiyan teolojisinde ortaya çıkan dönüşümler, Tanrı

tasavvurundan vahiy anlayışına, Kutsal Kitap yorumundan kilise bilincine uzanan geniş bir alanda belirgin
kırılmalara yol açmıştır. Aydınlanma sonrası düşüncenin rasyonalist ve tarihselci karakteri, teolojik söylemin
ağırlık merkezini Tanrı’dan insana doğru kaydırmış; böylelikle vahiy, Tanrı bilgisi ve İsa Mesih inancı bireysel
deneyim ve kültürel bağlam üzerinden yeniden tanımlanmaya başlamıştır. Bu entelektüel atmosferde
şekillenen Liberal Protestanlık, Hıristiyan inancını modern bireyin imkân ve beklentilerine uyarlamayı
hedeflemiştir. Karl Barth’ın teolojisi tam da bu bağlamda karşı hamle olarak ortaya çıkmış ve modern teolojik
söylemin sınırlarını aşmayı amaçlayan yeni bir teolojik inşa arayışını beraberinde getirmiştir. Bu makale,
Barth’ın Tanrı, İsa Mesih ve Kutsal Kitap anlayışlarını metin analizi ve karşılaştırmalı yöntem aracılığıyla
incelemekte ve söz konusu yaklaşımları Liberal Protestanlığın temel kabulleriyle ilişkilendirerek
değerlendirmektedir. Barth’ın Tanrı tasavvuru, insan merkezli anlayışın sınırlılığını görünür kılmakta ve
Tanrı’nın mutlak aşkınlığını ve özgürlüğünü teolojik söylemin merkezine yerleştirmektedir. Tanrı bilgisi,
Barth’a göre, yalnızca Tanrı’nın insanlığa özgürce yöneldiği vahiy olayında mümkün olur; bu nedenle Tanrı’nın
görünmezliği, kavranamazlığı ve ifade edilemezliği, ancak Tanrı’nın kendisini açma iradesiyle aşılabilecek
sınırlardır. Bu teolojik yönelimi destekleyen çerçeve ise Barth’ın geliştirdiği “diyalektik teoloji”dir. Diyalektik
teoloji, dogmatik söylemle eleştirel bilinci aynı zeminde buluşturur ve Tanrı hakkında konuşmanın imkânını
Tanrı’nın kendi sözünde arar. Barth’ın İsa Mesih anlayışı da bu teolojik çerçeveyle uyum içindedir. İsa Mesih,
tarihsel bir figür olmanın ötesinde, Tanrı’nın insanla ilişki kurma iradesinin somut ve bağlayıcı tezahürüdür;
başka bir deyişle Tanrı’nın kendisini tanınabilir kıldığı yerdir. Bu nedenle Barth, tarihsel İsa araştırmalarında
görülen indirgemeci eğilimleri eleştirerek Mesih’in kimliğinin dogmatik düzlemde kavranabileceğini savunur.
Kutsal Kitap ise onun için yaşayan bir tanıklık niteliği taşır; tarihsel-eleştirel yöntemden tamamen
vazgeçmeden, fakat metnin imanî boyutunu gölgeleyen yorumlayıcı pratiklere temkinle yaklaşarak
değerlendirilir. Makale, ayrıca, Barth’ın Nazi Almanyası döneminde kilisenin siyasal ideoloji karşısındaki
konumuna ilişkin katkılarını, özellikle Barmen Bildirgesi bağlamında, etik ve eklesiyolojik boyutlarıyla ele
almaktadır. Barth’ın teolojik yaklaşımı, bu dönemde yalnızca doktriner bir tavır değil, aynı zamanda kilisenin
Tanrı’nın kelamına sadakat temelinde konumlanması gerektiğine işaret eden güçlü bir direniş biçimi olarak
ortaya çıkmıştır. Sonuç olarak çalışma, Barth’ın teolojisini liberal geleneğe yöneltilmiş bir eleştirinin ötesinde,
aşkınlık, özgürlük ve tanıklık ilkeleriyle örülü kapsamlı bir teolojik yeniden inşa girişimi olarak
değerlendirmektedir.

Anahtar Kelmeler: Dinler Tarihi, Hıristiyanlık, Karl Barth, Diyalektik Teoloji, Liberal Protestanlık.

https://dergipark.org.tr/oksident

	Giriş*
	1. Karl Barth’ın Teolojik Gelişimi
	1.1. Tanrı Anlayışı
	1.2. İsa Mesih
	1.3. Kutsal Kitap

	2. Barth’ın Teolojisinin Etkileri
	Sonuç
	Kaynakça


