
Gaziantep Üniversitesi AYINTÂB
Araştırmaları Dergisi

Gaziantep University Journal 
of AYINTÂB Studies

e-ISSN: 2667-6257

Makale Adı: Bilimsel Yöntem Tartışmalarında Diyalektiğin Yeri

Article Name: The Role of Dialectics in Scientific Method Debates

Yazar Adı: Gülümser DURHAN

Yazar Kurumu: Doç. Dr. Muş Alparslan Üniversitesi, Felsefe Bölümü

Yazar E-Mail: g.durhan@hotmail.com

Orcid ID: 0000-0002-9639-9620

Makale Türü: Araştırma Makalesi

Geliş Tarihi: 18.05.2025

Kabul Tarihi: 10.06.2025

Yayın Tarihi: 30.06.2025

Yayın Yıl: 2025

Yayın Cilt: 8

Yayın Sayı: 1

Sayfa Aralığı: 23-37

Doi: https://doi.org/10.71353/gunaad.1701556

İntihal: Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş ve intihal içermediği teyit 
edilmiştir.

Atıf: Durhan, Gülümser, Bilimsel Yöntem Tartışmalarında Diyalektiğin Yeri, Gaziantep 

Üniversitesi Ayıntab Araştırmaları Dergisi, C.8, S.1, 2025, ss.23-37.

23

Makale: QR KODSayı 8/1: QR KOD



 
Gülümser DURHAN, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (1), ss.23-37. 

24 
 

Bilimsel Yöntem Tartışmalarında Diyalektiğin Yeri 

 

Gülümser DURHAN 

 

Öz 

Bilimsel yöntem, 17. yüzyıldan itibaren doğa bilimlerini karakterize eden, sistematik gözlem, ölçüm ve 

deneyin yanı sıra hipotezlerin formülasyonu, test edilmesi ve gerektiğinde revize edilmesini içeren bir prosedür 

olarak tanımlanmaktadır. Ancak bu yöntemin tarihsel olarak birdenbire ortaya çıkmadığı, aksine belirli felsefi 

düşünme biçimlerinin evrimiyle mümkün hâle geldiği açıktır. Bu bağlamda çalışmamız, bilimsel yöntemin ortaya 

çıkışını mümkün kılan düşünsel zemini anlamak amacıyla, diyalektiğin felsefi kökenlerini ve yöntemsel değerini 

incelemeyi amaçlamaktadır. Antik Yunan’da Platon ve Aristoteles’in diyalektiğe yükledikleri anlamdan 

başlayarak, Hegel’in Tin’in gelişiminde merkezi bir rol oynayan diyalektik anlayışına ve nihayetinde Marksist 

gelenekte tarihsel ve toplumsal süreçlerin açıklanmasında kullanılan materyalist diyalektiğe kadar uzanan bir çizgi 

takip edilmiştir. Bu tarihsel seyir içerisinde diyalektiğin yalnızca karşıtlıklar üzerinden düşünmeyi sağlayan bir 

mantıksal yapı değil, aynı zamanda doğa, toplum ve düşüncenin gelişimini açıklamada temel bir yöntem olduğu 

ortaya konmuştur. Çalışma, diyalektiğin bilimsel yöntem tartışmalarında göz ardı edilen ama tarihsel olarak 

belirleyici rolünü vurgulamakta ve onun modern bilimin kavramsal çerçevesine olan katkılarını yeniden 

düşünmeyi önermektedir. 

Anahtar Kelimeler: Diyalektik, Bilgi, Bilim, Yöntem, Mantık. 

 

 

The Role of Dialectics in Scientific Method Debates 

 

Abstract 

Since the 17th century, the scientific method has been defined as a procedural system that characterizes 

natural science, consisting of systematic observation, measurement, and experimentation, along with the 

formulation, testing, and revision of hypotheses. However, it is evident that this method did not emerge abruptly 

but was made possible through the evolution of specific philosophical modes of thinking. In this context, the aim 

of our study is to trace the origins of a dialectical mode of thought that laid the groundwork for the emergence of 

the scientific method. Beginning with the meanings attributed to dialectics by Plato and Aristotle in Ancient 

Greece, the study follows a historical trajectory through Hegel’s conception of dialectics as a central dynamic in 

the unfolding of Spirit, and finally to the Marxist tradition, where dialectical materialism is employed to explain 

historical and social processes. Within this historical framework, dialectics is revealed not merely as a logical 

structure that enables thinking through contradictions, but as a fundamental method for explaining the development 

of nature, society, and thought. This study emphasizes the often-overlooked but historically decisive role of 

dialectics in debates surrounding the scientific method and proposes a reconsideration of its contributions to the 

conceptual framework of modern science. 

Keywords: Dialectics, Information, Science, Method, Logic. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Gülümser DURHAN, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (1), ss.23-37. 

25 
 

Extended Abstract 

Dialectical thinking is a methodology aimed at uncovering all the changes and interactions observable 

throughout life. Accordingly, it is impossible to consider an event in isolation from the events surrounding it. A 

phenomenon can only be fully understood to the extent that it is connected to and conditioned by the surrounding 

events. If a phenomenon is considered apart from its contextual relationships and developments, the fundamental 

principle of the dialectical method is violated. In this sense, to look dialectically means to view events in motion 

and in connection with the totality they represent. Movement, in turn, is the struggle of opposites. One cannot exist 

without the other. Every movement, transformation, or change in form arises from the conflict of opposites. 

In this context, dialectic should not be regarded merely as a rhetorical or speculative activity but as a 

foundational mode of thought that plays a constitutive role in the formation of systematic thinking about nature, 

knowledge, and society. The central thesis of this study is that dialectic, as a method aiming to reach truth through 

contradictions, tensions, and conflicts, constitutes an epistemological tool that underlies scientific thought. For this 

purpose, the study is structured into four main sections. 

The first section, “The Philosophical Foundations of the Dialectical Method,” explores the origins of 

dialectic in Ancient Greek philosophy. In Plato, dialectic appears as a method that aims to reach truth through the 

conflict of opposing views within a dialogical inquiry. This method is presented by Plato as a means of intellectual 

ascent, linked to his theory of forms. Aristotle, on the other hand, employs dialectic more as a tool of probable 

reasoning, systematically distinguishing it from analytic science. The contributions of both thinkers laid the 

theoretical groundwork for subsequent dialectical systems. 

The second section, “Dialectic in Hegel: Unfoldings of the Spirit,” addresses the transformation of 

dialectic in German Idealism. For Hegel, dialectic is not only a method of thinking but also the structure of reality 

itself. The dialectical movement of thesis, antithesis, and synthesis is not a mechanical formula but a process that 

inherently contains contradictions and develops by overcoming them. Hegel’s concept of “Spirit” (Geist) asserts 

that knowledge evolves historically by transcending its internal contradictions. This view is revolutionary from 

the perspective of philosophy of science, as it understands knowledge not as mere conformity to external reality 

but as a transformative process. 

The third section, “Marxist Dialectic: The Motion of Reality,” focuses on how Karl Marx and Friedrich 

Engels reinterpreted Hegelian dialectic on a materialist basis. Dialectical materialism preserves the idea of 

contradiction and development but redirects it toward explaining historical and social processes. According to 

Marx and Engels, nature, society, and human consciousness evolve through production relations, class conflicts, 

and historical conditions. Within this framework, dialectic becomes not only a theoretical method of thought but 

also a means of grasping the objective laws of motion of reality. This methodological approach is especially 

valuable for analyzing paradigm shifts in evolutionary biology, earth sciences, and social sciences. 

The fourth and final section, “The Scientific Function and Methodological Value of Dialectic,” connects 

historical and philosophical analyses with contemporary debates on scientific method. This section argues that 

presenting empirical science and speculative dialectics as opposing poles is reductive. While experimental methods 

are indispensable for observation and verification, dialectical thinking offers a flexible and profound understanding 

for interpreting complex systems, emergent structures, and paradigm shifts. Thinkers such as Thomas Kuhn, who 

analyzed scientific revolutions as nonlinear structures, demonstrated that scientific progress advances through 

crisis, contradiction, and transformation—an approach that aligns with the core assumptions of dialectic. 

Ultimately, this study presents a critique of positivist approaches that reduce science solely to 

experiment and observation, arguing instead that the scientific method has historically drawn from dialectical 

modes of thought. By recalling the forgotten or overlooked historical function of dialectic, it suggests that the 

philosophical foundations of scientific method should be reconsidered within a broader framework. The approach 

advocated here, which sees the process of acquiring knowledge as too complex and transformative to be reduced 

to verification and experimentation alone, re-evaluates dialectic as both a theoretical and practical research method. 

Likewise, the study reveals the contributions of dialectic to scientific method on both epistemological and 

methodological levels, offering a more comprehensive perspective on the nature of knowledge production. In an 

age where scientific research increasingly faces complex, multilayered, and dynamic systems, the dialectical 

method, which allows thinking through contradiction and transformation, continues to be an indispensable 

resource not only for philosophy but for scientific thinking itself. 

Giriş: 

Bilimsel yöntemin ne olduğu ve nasıl işlemesi gerektiği, felsefe tarihinde sürekli 

yeniden ele alınan ve tartışılan temel meselelerden biridir. Gözlem, deney, tümevarım, 

tümdengelim ve hipotetik-dedüktif yöntem gibi kavramlar bu tartışmaların merkezinde yer 



 
Gülümser DURHAN, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (1), ss.23-37. 

26 
 

alırken, bazı filozoflar bu geleneksel çerçevelerin dışında kalan alternatif yöntem anlayışları 

geliştirmiştir. Bu bağlamda, diyalektik düşünce, özellikle çelişki, karşıtlık ve dönüşüm 

ilkelerine dayalı yapısıyla, bazı düşünürler tarafından yalnızca felsefi bir yöntem değil, aynı 

zamanda bilimsel açıklama için de geçerli bir yaklaşım olarak savunulmuştur. 

Diyalektiğin bilimsel bir yöntem olarak kullanılıp kullanılamayacağı sorusu hem 

epistemolojik hem de metodolojik düzlemde önemli tartışmalara zemin hazırlamıştır. Bu 

çalışmada, diyalektiğin bilimsel yöntem içindeki yeri Hegel, Marx ve Engels gibi düşünürlerin 

yaklaşımları temelinde ele alınacaktır. Hegel, diyalektiği hem düşüncenin hem de varlığın temel 

yapısı olarak görerek, bilimsel bilginin oluşumunda çelişki ve karşıtlıkların zorunlu rolünü 

vurgulamıştır. Marx ve Engels ise Hegelci diyalektiği tarihsel maddecilik bağlamında yeniden 

yorumlayarak, doğa ve toplum bilimlerinde uygulanabilir bir yöntem haline getirmiştir. 

Dolayısıyla, söz konusu filozofların diyalektiğe bakışlarını karşılaştırmalı olarak incelemek ve 

bu yaklaşımların bilimsel yönteme dair farklı anlayışlara nasıl karşılık geldiği tartışmak, 

diyalektiğin yalnızca tarihsel bir düşünme biçimi değil, aynı zamanda bilimsel düşüncenin 

evriminde etkili bir yöntem olup olamayacağı sorgulanması açısından elzemdir. 

Diyalektik Yöntemin Felsefi Temelleri: 

Diyalektik yöntem, felsefi düşüncenin gelişiminde yalnızca bir tartışma tekniği değil, 

aynı zamanda bilgiye ulaşmanın temel yollarından biri olarak kabul edilmiştir. Bu yöntemin 

felsefi temelleri ve ilk izleri, özellikle Antik Yunan felsefesinde görülmüş ve zamanla 

epistemolojik ve ontolojik bir çerçeve kazanmıştır. 

Buna ilişkin olarak Hegel’in değerlendirmesine göre, ilk kez diyalektiğe bilimsel ve 

nesnel biçim Platon felsefesi tarafından verilmiş olduğundan, Platon diyalektiğin mucidi olarak 

görülmelidir. Sokrates’te diyalektik, onun genel felsefesiyle uyumlu olarak sıradan bilince 

yönelik olarak ve sofistlerin görüşlerini sorgulamak amacıyla ironiyle birleşen bu yöntem, ele 

alınan konular hakkında ayrıntılı bilgi edinmek amacıyla soru-cevap şeklinde işleyen 

soruşturma mantığı olarak karşımıza çıkmaktadır.1  

Diyalektik yöntem sistematik ve tutarlı biçimde bir bilgi yöntemi olarak ilk kez Platon 

tarafından temellendirilmiştir. Platon, sürekli değişen duyusal görünüşler dünyasının karşısına, 

yalnızca akılla kavranabilen değişmez ve ezeli-ebedi bir gerçeklik alanı olarak idealar dünyasını 

konumlandırmaktadır. Duyular aracılığıyla elde edilen bilgi, Platon’a göre ancak sanı (doxa) 

düzeyindedir ve bu nedenle kesinlikten yoksundur. Oysa felsefi ve bilimsel bilgi (episteme), 

yalnızca değişmeyen ve kalıcı olan varlıkların, yani ideaların bilgisidir. Bu tür bir bilgiye 

ulaşmanın yolu ise, tartışma ya da düşünsel bir diyalog süreci içinde kavramlar arası geçişlerle 

mutlak olana ulaşmayı amaçlayan diyalektik yöntemdir.2 Öyleyse Platon diyalektiği, duyusal 

olandan akılsal olana ilerleyerek “episteme”ye, yani kesin bilgiye ulaşmanın yöntemi olarak 

görmektedir. Ona göre gerçek bilgi, değişmeyen idealar dünyasında bulunabilir ve bu bilgiye 

ulaşmanın yolu diyalektik akıl yürütmedir. Başka bir ifadeyle Platon’a göre diyalektik, ruhun 

duyular âleminden idealar âlemine yükselmesini sağlayan bir “anamnēsis” sürecidir. Nitekim 

episteme, bu süreç yoluyla açığa çıkmaktadır. Bu minvalde Hegel’e göre diyalektiğe ilk kez 

bilimsel olarak özgür ve nesnel biçim kazandıran filozof Platon’dur.3 Öyle ki Platon’un 

epistemolojisinde diyalektik, hakiki bilgiye ulaşmada son noktadır.4 Ayrıca Platon’un 

diyalektiği, yalnızca epistemolojik boyutlu bir tartışma sanatı değil, aynı zamanda varlığın 

                                                           
1 Hegel, Anahatlarda Felsefi Bilimler Ansiklopedisi I – Mantık Bilimi. Çev. Aziz Yardımlı (İstanbul: İdea 

Yayınları, 2014), 169. 
2 Platon, Devlet, Çev. Sabahattin Eyüboğlu & M. Ali Cimcoz (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1992), 511abc- 532ab. 
3 Hegel, Anahatlarda Felsefi Bilimler Ansiklopedisi I – Mantık Bilimi, 169 
4 Gülümser Durhan, Aristoteles ve Platon’da Analoji (Konya: Çizgi Kitapevi, 2020), 52. 



 
Gülümser DURHAN, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (1), ss.23-37. 

27 
 

mahiyetine dair metafizik bir sorgulamayı da içermektedir. Diyalektik, bu yönüyle hem 

yöntemdir hem de varlığın kendisini anlamanın yoludur. 

Bu noktada Herakleitos’un düşüncesi, diyalektiğin ontolojik temellerini şekillendiren 

en erken ve en güçlü örneklerden biridir. “Her şey akar” (panta rhei) ve “aynı ırmakta iki kez 

yıkanılmaz” gibi ifadeleriyle Herakleitos, varlığın durağan değil, sürekli değişen bir yapı 

olduğunu savunmaktadır.5 Ona göre evren, karşıtların çatışması yoluyla oluşmaktadır: “Savaş 

bütün şeylerin babasıdır ve bütün şeylerin hakanıdır.”6 Bu çatışma ve değişim, yalnızca doğa 

olaylarında değil, insan bilgisi ve toplumsal yapılar da dâhil olmak üzere her düzeyde geçerlidir. 

Dolayısıyla diyalektik düşünce, Herakleitos’ta hem varlığın temel dinamiği hem de bilgiyi 

kavrama biçimi olarak temellendirilmektedir. 

Aristoteles ise diyalektiği bir problemin “evet” ya da “hayır” biçiminde cevaplandığı, 

akla makul gelen kanaatlerden hareketle yapılan akıl yürütme sanatı olarak tanımlamaktadır. 

Görünüş itibariyle onun özelliğini diyalog oluşturmaktadır. Diyalog da verilen cevaplar, 

zorluklardan ve çelişkilerden kurtulmaya yaramaktadır.7 Aristoteles’in Topikler’de ortaya 

koyduğu diyalektik ise, burhanî (apodeiktik) kıyastan farklıdır; zorunlu doğrulardan değil, olası 

öncüllerden hareket eden akıl yürütme biçimidir.8 Bir yandan anlaşmazlıkları ve çelişkileri 

ortadan kaldırırken mantığa; diğer yandan Aristoteles açısından karşısındaki kişiyi ikna etmek 

amacıyla yapılan konuşma olmak bakımından retoriğe yaklaşan diyalektik, retorikle mantık 

arasında yer alan ve ikna etmeye yönelik ama mantıksal zorunluluk taşımayan bir düşünme 

biçimidir.9 Bu yönüyle diyalektik hem eğitimsel hem de yöntemsel bir değere sahiptir. Zira 

zorunlu doğrulara değil olasılıklara dayandığı için, kesin bilgiye ulaşmaktan çok sorgulama, 

karşılaştırma ve eleştirel düşünme süreçlerini teşvik etmektedir. Bu da ona eğitimde düşünmeyi 

öğretirken, yöntem olarak ise düşüncenin gelişmesini sağlamaktadır. 

Ussal ve kesin bilginin (episteme) yöntemi diyalektiğin mucidi olarak Platon’u gören 

Hegel’in aksine, Aristoteles için diyalektiğin bulucusu ya da mucidi Elalı Zenon’dur.10 Elalı 

Zenon’un yaklaşımı ise diyalektiğin eleştirel yönünü öne çıkarmaktadır. Zenon’a göre 

diyalektikçi, başkalarının görüşlerini çürüten, ama ortaya bir görüş koymayan usta ve kılı kırk 

yaran tartışmacı kişidir; bu tartışmacı kişinin uyguladığı yöntem de diyalektiktir.11 Yani 

Zenon’a göre diyalektik, başkasının tezini çürütmeye odaklıdır ve kendi başına pozitif bir öğreti 

sunmamaktadır. “Zenon’un amacı, kuramın kendisine yeni tanıtlamalar getirmek değil, ama 

yalnızca karşıtlarının görüşünün tam olarak benzer bir doğadaki çelişkilere götürdüğünü 

göstermekti.”12 Dolayısıyla Zenon, felsefede çokçu düşünceyi yıkmak için kullandığı tartışma 

yöntemine “diyalektik” adını vermektedir. Bu anlayış, diyalektiğin çelişkiyi açığa çıkarma 

gücünü ön plana almakta ve ilerleyen dönemlerde Hegel’in “olumsuzlamanın olumsuzlanması” 

ilkesinde yankı bulmaktadır. 

Diyalektiğin felsefi temelleri sadece mantıksal bir tartışma biçimi olarak değil, aynı 

zamanda gerçekliğin çelişkili ve değişken doğasını anlama çabası olarak şekillenmektedir. Bu 

çaba, diyalektiği hem varlığın hem bilginin dinamik yapısını açıklamada vazgeçilmez bir araç 

haline getirmiştir. 

                                                           
5 Charles H. Kahn, The Art and Thought of Heraclitus (Cambridge University Press, 1979), 53. 
6 Walther Kranz, Antik Felsefe. Çev. Suad Y. Baydur (İstanbul: Sosyal Yayınları, 1984), 63. 
7 Aristoteles, Metafizik. Çev. Ahmet Arslan (İstanbul: Sosyal Yayınlar,1996a), 114 [4. Dipnot]. 
8 Aristoteles, Organon V. Topikler. Çev. H. Ragıp Atademir (İstanbul: MEB.,1996b), 4. 
9 Bertell Ollman& Tony Smith, Yeni Yüzyılda Diyalektik. Çev. Şükrü Alpagut (İstanbul: Yordam Kitap, 2011),13. 
10 Aristoteles, Metafizik, 114 [4. Dipnot] & Diogenes Laertios, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri. Çev. C. 

Şentuna (İstanbul: YKY, 2013), 428. 
11 Selahattin Hilav, Diyalektik Düşüncenin Tarihi (İstanbul: Sosyal Yayınları,1997), 36-37. 
12 Frederick Copleston, Felsefe Tarihi: Ön-Sokratikler ve Sokrates. Çev. Aziz Yardımlı (İstanbul: İdea 

Yayınevi,1986), 70. 



 
Gülümser DURHAN, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (1), ss.23-37. 

28 
 

Hegel’de Diyalektik: Tin’in Açılımları: 

Hegel için diyalektik, yalnızca bir düşünme biçimi değil, aynı zamanda varlığın 

kendiliğinden gelişen dinamik yapısının ifadesidir.13 Başka bir ifadeyle Hegel’e göre diyalektik, 

yalnızca düşüncenin bir metodu değil, varlığın kendisinin işleyiş tarzıdır. Ona göre hakikat, 

durağan bir öz değil; karşıtlıklar ve çelişkiler içinde gelişen bir süreçtir. Bu bağlamda Hegel, 

diyalektiği üç aşamalı bir gelişim modeli olarak tanımlamaktadır: Tez, antitez ve sentez. Ne var 

ki bu kavramsallaştırma, daha çok Hegel'in yorumcuları tarafından yapılmış bir şemadır; 

Hegel’in metinlerinde doğrudan bu terimler geçmediğini belirtmek gerekmektedir. Onun 

metinlerinde tez, “kendinde evrensel, kendine özdeş tinsel öz” (kendinde-varlık); antitez, 

“kendi için-varolan, kendi içinde özdeşliğini yitirmiş, kendini adamış ve kendinden vazgeçmiş 

öz” (kendinde-olmayış) ve sentez ise, “özbilinç olarak özne” (kendinde-kendisi-için-varlık) 

olarak geçmektedir.14 Bu üçlemi örneklendirmek gerekirse; bireysellik, tikel ile evrenselin bir 

sentezidir; evrensel, kendisi ile özdeş ve teorik olarak verili olan tikelin olumsuzlaması veya 

antitezidir. Başka bir deyişle bireysellik, bütünlüktür ve bireysel olan varlık, tam da bu gerçekle 

diyalektiktir.15   

Bu minvalde “diyalektik, tez ve antitezden bir senteze ulaşma; yani iki karşıt 

düşünceden bir sentez oluşturma”dır.16 Hegel’in kendisi bu süreci ‘anlıkların birliği’ olarak 

ifade etmektedir:17 Bu manada diyalektik, soyutlama (soyut-akıl), çelişki (olumsuzlama) ve 

uzlaştırıcı bütünlük (olumsuzlamanın olumsuzlanması) veya Varlık (Tez/Özdeşlik)- Yokluk 

(Antitez/Olumsuzluk) ve Oluş (Sentez/Bütünlük) şeklinde üçlü bir yapıya sahiptir.18 Tez, 

eylemin uygulanacağı verili materyali tanımlar, antitez bu eylemin kendisini ve onu canlandıran 

düşünceyi ("proje") ortaya koyarken; sentez, bu eylemin sonucunu, yani tamamlanmış ve 

nesnel olarak gerçek ürünü göstermektedir. Bu ürün, başlangıçtaki verili olan gibidir; ancak 

verili olarak değil, verili olanı olumsuzlayan eylem tarafından yaratılmış olarak vardır.19 Tez, 

antitezden önce gelir, antitezi sentez takip eder; sentez de daha sonra yeni bir tez olarak 

sunulmaktadır ve bu böyle devam etmektedir.  

Hegel’in felsefesinde varlık, tez-antitez-sentez düzleminde, dolayısıyla diyalektik bir 

biçimde sürekli gelişen ve ilerleyen bir süreçtir. Bu sürecin temel gücü “Tin”dir (Geist/İde), ki 

bu da kendini gerçekleştirme ve kendini bilme süreci içinde üç aşamadan geçmektedir.20 İlk 

aşamada Tin, kendi içinde kapalı bir varlıkken; ikinci aşamada kendinden çıkarak doğayı 

oluşturmaktadır. Bu hareketle kendine yabancılaşmakta, yani kendini olumsuzlamaktadır. 

Üçüncü aşamada ise bu yabancılaşmadan kurtularak kendine dönmektedir: Olumsuzun 

olumsuzlanması yoluyla senteze ulaşmaktadır.  

Bu bağlamda Hegel’in tin felsefesinde bilinç, yalnızca öznel bir deneyim alanı değil, 

aynı zamanda kendi içinde çelişkili iki özün ilişkisiyle biçimlenen bir süreçtir. Bu süreçte ilk 

öz, saf bilinçte “kendinde var olan öz” olarak temsil edilmektedir; değişmez, basit ve tüm bilinç 

biçimlerinin temeli olan evrensel “iyi”dir. Bu öz, bireysel bilinçlerin hareketi karşısında 

bağımsızlığını koruyan, kendi başına var olan ruhsal güçtür. Buna karşılık ikinci öz, 

                                                           
13 Ragıp Ege, Diyalektik. Felsefe Ansiklopedisi içinde, Edit. Ahmet Cevizci, (Cilt 4, ss. 576-591). (İstanbul: Babil 

Yayınları, 2006), 581. 
14 Hegel, Tinin Görüngübilimi, 311. 
15 Alexandre Kojeve, Introduction to the Reading of Hegel: Lectures on the Phenomenology of Spirit, 238. 
16 Gülümser Durhan, Aristoteles ve Açık Uçlu Düşünme: Antik Retorikten Modern Uygulamalara (Konya: NEÜ 

Press, 2024), 32. 
17 Hegel, Tinin Görüngübilimi. Çev. A. Yardımlı (İstanbul: İdea Yayınları, 1986), 123. 
18 Alexandre Kojeve, Introduction to the Reading of Hegel: Lectures on the Phenomenology of Spirit (Ithaca and 

London: Cornell University Press,1969), 143. 
19 Alexandre Kojeve, Introduction to the Reading of Hegel: Lectures on the Phenomenology of Spirit, 207. 
20 Nejat Bozkurt, Hegel. (Say Yayınları, 2005), 51-52. 



 
Gülümser DURHAN, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (1), ss.23-37. 

29 
 

bireyselliğin kendini ortaya koymasına imkân tanıyan, kendini başkaları için feda eden ve bu 

yönüyle edilgin bir ruhsal yapı arz eden evrensel “kötü”dür. Bu “kötü”, görünüşte değersiz ya 

da yoklukla özdeşleşmiş gibi görünse de, aslında bireyin kendi içine dönmesini ve kendinde 

varlık hâline gelmesini olanaklı kılan özdür. Hegel’e göre bu iki öz arasındaki gerilim, bilinçte 

sürekli bir çözülme ve yeniden kurulum süreci yaratmaktadır. “İyi” olan öz, bireylerin temelini, 

başlangıcını ve sonucunu oluştururken; “kötü” olan öz, bireyin ötekiyle ilişkisi yoluyla kendine 

dönüşünü ve kendisi için varlık hâline gelmesini mümkün kılmaktadır.21 Bu çelişkili yapı, tinin 

kendi bilincine varmasını sağlayan diyalektik hareketin temelidir.  

Hegel’in kullandığı bu üç aşamalı mantıksal model, düşüncenin gelişim sürecinin 

omurgasını oluşturmaktadır: an sich (kendinde), für sich (kendisi için) ve an und für sich (hem 

kendinde hem kendisi için). Bu kavramsal yapı, varlığın kendi içsel potansiyelinden 

dışavurumuna ve ardından yeniden kendine dönerek tamlığa ulaşmasını ifade etmektedir. İlk 

aşama olan an sich, henüz gelişmemiş, içkin ve örtük olan varlığı temsil etmektedir; burada 

düşünce ya da gerçeklik, henüz kendi üzerine katlanmamıştır. İkinci aşama olan für sich, bu 

içsel yapının dışa vurulduğu, varlığın kendine yabancılaştığı düzlemdir. Öz, artık kendisiyle 

dışsallaşmış biçimi arasında bir ayrım yaşar; bu durum, Hegel’in doğa ya da toplum alanında 

incelediği yabancılaşma örneklerinde kendini göstermektedir. Üçüncü ve nihai aşama olan an 

und für sich ise, özün hem kendi içkin doğasını hem de dışsallaşmış biçimini kapsayan bir 

bütünlük düzeyine ulaşmasıdır. Bu aşamada tin hem kendinde olanı hem de kendisi için olanı 

uzlaştırarak kendini tam anlamıyla kavramaktadır. Böylece, Hegel’e göre gerçeklik yalnızca bir 

varoluş değil, aynı zamanda kendini bilen düşüncenin zorunlu bir açılımıdır; var olan her şeyin 

temelinde rasyonel düşünce yatmaktadır ve bu düşünce, evrensel olanın temelini 

oluşturmaktadır.22 Bu süreç, öznenin kendini gerçekleştirme ve özgürlüğe ulaşma yolculuğunun 

temel dinamiği olarak anlaşılmaktadır. 

Görülüyor ki Hegel’de diyalektik, Tin’in aşamalar halinde gelişimi olarak 

betimlenmektedir. Duyusal kesinlikten başlayarak bilinç, kendi içindeki çelişkileri fark 

etmekte, bunları aşmakta ve her aşamada daha üst bir bilgi düzeyine ulaşmaktadır. Örneğin 

efendi-köle diyalektiği, kendini tanıyan bilincin başkasının bilinciyle olan çelişkili ilişkisini 

göstermektedir.23 Bu çatışma, kölenin emeği yoluyla özgürlüğe yaklaşmasıyla çözülmekte; 

böylece özgürlük, içsel bir olgunluk haline gelmektedir. 

Hegel’in düşüncesinde diyalektik, düşüncenin kendi içinden gelişen bir öteye geçiş 

hareketidir ve bu yönüyle salt bir yöntem değil, bizzat düşüncenin kendine özgü işleyiş 

biçimidir. Bu içkin geçiş süreci, anlak tarafından üretilen belirlenimlerin yani kavramsal 

ayrımların, tek yanlı ve sınırlı doğalarını kendiliklerinden ortaya koymalarıyla işlemektedir; 

zira her belirlenim, kendi karşıtını içinde barındırmaktadır ve dolayısıyla kendi 

olumsuzlanmasını da imlemektedir. Sonlu olan, bu anlamda, kendi kendini ortadan kaldırma 

eğilimindedir; çünkü sonluluk, kendi sınırının farkında olmak ve bu sınırı aşmaya yönelmek 

demektir. Bu nedenle diyalektik, yalnızca çelişkilerin ifşası değil, aynı zamanda onların üst bir 

sentezde aşılması anlamına gelmektedir. Hegel’e göre, bilimin ilerlemesini mümkün kılan 

devingen ruh tam da bu diyalektik ilkedir; çünkü bilgi, ancak içkin bir zorunlulukla ilerleyebilir. 

Bu ilerleme, sonlu olanın üzerine dışsal bir müdahaleyle değil, bilfiil kendi doğasından 

kaynaklanan gerçek bir yükselişle gerçekleşir. Diyalektik, böylece hem düşüncenin yapısını 

hem de bilimin kendi iç tutarlılığını kuran temel ilkedir.24 

                                                           
21 Hegel, The Phenomenology of Spirit. Trans. Terry Pinkard (Cambridge: Cambridge University Press, 2018), 

270. 
22 Charles Taylor, Hegel (Cambridge: Cambridge University Press,1975), 112. 
23 Hegel, Tinin Görüngübilimi, 123-130. 
24 Hegel, Anahatlarda Felsefi Bilimler Ansiklopedisi I – Mantık Bilimi. Çev. Aziz Yardımlı (İstanbul: İdea 

Yayınları, 2014), 168. 



 
Gülümser DURHAN, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (1), ss.23-37. 

30 
 

Hegel’e göre çelişki, sonsuz ilerlemenin kendisi25, gelişmenin zorunlu koşuludur. 

Aristoteles’in çelişmezlik ilkesine karşılık Hegel, çelişkinin düşünceye ve varlığa içkin 

olduğunu savunmaktadır. Varlık ile yokluk arasındaki geçişin “oluş”u doğurması gibi, her 

kavram kendi içsel çelişkisini taşımakta ve bu çelişki onu aşarak yeni bir kavrama 

dönüştürmektedir. Dolayısıyla Hegel’in mantık felsefesinde oluş hem düşüncenin hem de 

gerçekliğin en temel ve ilk somut kategorisi olarak belirmektedir. Buna karşılık, varlık ve 

yokluk, içeriği bulunmayan soyutlamalardır; kendi başlarına ele alındıklarında yalnızca boş 

formlardır. Hegel’e göre, “varlığın kavramı”ndan söz etmek istiyorsak, aslında bu yalnızca 

“oluş”tan söz etmek anlamına gelmektedir; çünkü salt “varlık olarak varlık” tıpkı “yokluk” gibi 

kendinde içeriksizdir ve her biri ötekine indirgenebilir. Varlıkta yokluğu, yoklukta ise varlığı 

buluruz; bu karşılıklı geçiş ve içkin birlik, oluş kavramında cisimleşmektedir. Oluş, varlık ile 

yokluk arasındaki gerilimli birliği ifade etmektedir; varlık, yoklukta kendi kendisini muhafaza 

ederken oluş meydana gelmektedir. Ne var ki bu birlik, ayrımı içerdiği ölçüde anlam 

kazanmaktadır; zira ayrım göz ardı edildiğinde düşünce yeniden soyut varlığa, yani ilk 

indirgenmişliğe düşmektedir. Bu nedenle oluş, yalnızca varlığın değil, aynı zamanda 

gerçekliğin zorunlu olarak belirlenmiş, somut ve diyalektik ifadesidir.26 Bu mantıksal hareket, 

yalnızca düşüncenin değil, doğanın, tarihin ve toplumun da temel yapısıdır. 

Gelinen noktada Tin, yalnızca bireysel bilinç değil, tarihsel ve kültürel bir gerçekliktir. 

Öyle ki Hegel’in Mutlak Tin anlayışında sanat, din ve felsefe, Tin’in kendini ifade ettiği 

aşamalardır. Bu aşamalarda Tin, kendini hem duyusal biçimde hem simgesel anlatımda hem de 

kavramsal düşüncede ifade etmektedir ve nihayet kendiyle uzlaşarak özgürlüğe varmaktadır. 

Öyleyse Hegel’in diyalektiği Tin’in kendiyle kurduğu ilişki sayesinde gelişen bir süreçtir. 

Çelişki, olumsuzlama ve yeniden belirlenim yoluyla ilerleyen bu yapı hem ontolojik hem 

epistemolojik boyutta gerçekliğin temel dinamiği olarak işlemektedir. 

Marksist Diyalektik: Gerçekliğin Hareketi: 

Diyalektik yöntem, tarihsel süreç içerisinde farklı felsefi geleneklerde çeşitli şekillerde 

yorumlanmış, ancak hiçbir yerde Marksist teorideki kadar köklü bir dönüşüme uğramamıştır. 

Diyalektiğin temel ilkeleri, ilk olarak Hegel tarafından sistematik biçimde geliştirilmiş ve 

felsefi bir çerçeveye oturtulmuştur. Ne var ki, Hegel’in diyalektiği idealist bir zemine 

dayanmaktadır; onda gerçekliğin hareketi, düşüncenin içsel mantığına tabi kılınarak 

açıklanmaya çalışılmaktadır. Hegel için gerçek dünya, "Mutlak İdea"nın dışsal bir 

görünümünden ibarettir. Diyalektik bu bağlamda, mutlak düşüncenin kendi içindeki gelişimi 

olarak kavranmaktadır. 

Marx ve Engels’in katkısı, işte tam da bu noktada, diyalektiği idealist bir kabuktan 

sıyırarak materyalist bir temele oturtmak olmuştur. Hegel’in diyalektiği, Fransız Devrimi’nin 

düşünsel etkisiyle birlikte bilimsel düşüncenin mantıksal hareketini öngörmüşse de, bu öngörü 

mistik ve teleolojik bir karakter taşımaktaydı. Trotsky’nin belirttiği gibi, Hegel, Darwin'den ve 

Marx'tan önce yazmıştı. Hegel, Fransız Devrimi’nin düşünceye kazandırdığı güçlü ivme 

sayesinde, bilimin genel yönelimini önceden sezmişti. Ancak bu, ne kadar dahiyane olursa 

olsun yalnızca bir öngörü olduğundan, Hegel’in yaklaşımında idealist bir nitelik kazandı. O, 

nihai gerçeklik olarak ideolojik gölgelerle işlem yapıyordu. Marx ise, bu ideolojik gölgelerin 

hareketinin, gerçekte yalnızca maddi varlıkların hareketinin bir yansıması olduğunu ortaya 

koydu.27  

Hegel’in doğa ve tarih üzerine yazılarında, diyalektiğin yasalarına dair etkileyici 

örnekler mevcuttur. Ancak onun idealizmi, bu yasaları soyut ve keyfi kılmış; diyalektiği 

                                                           
25 Hegel, Anahatlarda Felsefi Bilimler Ansiklopedisi I – Mantık Bilimi, 139. 
26 Hegel, Anahatlarda Felsefi Bilimler Ansiklopedisi I – Mantık Bilimi, 186. 
27 Leon Trotsky, In Defense of Marxism. (New York: Pioneer Publishers, 1942), 51-52. 



 
Gülümser DURHAN, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (1), ss.23-37. 

31 
 

“Mutlak İdea”ya hizmet ettirmek için, gerçekliğe dışsal bir biçim dayatmıştır. Oysa Marx, 

gerçekliğe dışarıdan bir kalıp dayatmayı değil, toplumsal ve maddi olguların iç dinamiklerini 

anlamayı hedeflemiştir. Marx'ın yönteminin Hegel’inkine benzemediği gibi, onun doğrudan bir 

tekrarı da değildir. Marx, bu farkı şu sözlerle ifade etmektedir: “Benim diyalektik yöntemim 

sadece Hegel’inkinden farklı değil, aynı zamanda onun tam tersidir. Hegel için düşünce süreci 

–ki bu düşünceyi ‘İdea’ adı altında kendi kendine var olan bir özneye dönüştürür– gerçek 

dünyanın yaratıcısıdır ve gerçek dünya yalnızca ideanın dışsal bir görünümünden ibarettir. Bana 

göre ise, tam tersine, ideal, insan zihninde yansıyan ve düşünce biçimlerine çevrilen maddi 

dünyadan başka bir şey değildir.”28  

Marx, Hegel’in diyalektiğini “baş aşağı duran” bir yapı olarak görür ve “mistik 

kabuğun içindeki rasyonel özü” ortaya çıkarmak için onun ayakları üzerine oturtulması 

gerektiğini belirtmektedir: “Hegel'de diyalektik baş aşağı durur. Mistik kabuk içindeki rasyonel 

özü bulmak için, onun tersine çevrilmesi, ayakları üstünde durdurulması gerekir.”29 Bu nedenle 

Marksist diyalektik, yalnızca kavramsal düzeyde bir açıklama biçimi değil, aynı zamanda 

eleştirel ve devrimci bir yöntemdir. Marx’a göre diyalektik, mevcut olanı meşrulaştırmaz; 

aksine onun eleştirisini ve dönüşümünü olanaklı kılmaktadır. 

Althusser’in ifadesiyle, Marx’ın bilimsel çalışmasında kullandığı yöntem –veriye, 

yani maddi olgulara dayalı olarak bilgi üretme süreci– Marksist diyalektiğin özünü 

oluşturmaktadır. Marx’ın Hegel’e karşı çıkışı, yalnızca felsefi değil, aynı zamanda yöntemsel 

bir kopuştur. Bu kopuş, "tersine çevirme" fikrinin yalnızca teorik değil, aynı zamanda tarihsel 

bir pratik olarak da hayata geçirilmesini içermektedir.30  

Marksist diyalektik, doğayı ve toplumu sabit ve durağan kategorilerle değil, 

karşıtlıkların birliği, çelişkilerin hareketi ve nitel sıçramalarla açıklamaya çalışmaktadır. 

Etrafımızdaki gerçeklik, ilk bakışta, sonsuz nedensellik zincirleri, etkileşimler ve değişimler vs. 

gibi karmaşık bir olgular ağı gibi görünür. Ancak bilimsel düşüncenin amacı, bu karmaşıklık 

içinde zorunlu olanı ayırt etmek ve değişim yasalarını kavrayarak düzeni ortaya koymaktır. 

İngiliz fizikçi ve filozof David Bohm’un da ifade ettiği gibi: 

Doğada hiçbir şey sabit kalmaz. Her şey sürekli bir dönüşüm, hareket ve değişim halindedir. 

Yine de hiçbir şeyin daha önce var olmadan hiçbir şeyden ortaya çıkmadığını keşfederiz. Benzer şekilde, 

hiçbir şey iz bırakmadan yok olmaz, yani daha sonra var olan mutlak bir boşluğa yol açar. Dünyanın bu 

genel özelliği, şimdiye kadar hiçbir gözlem veya deneyle, bilimsel veya başka türlü, çeliştiği bulunmamış, 

farklı türden deneyimlerin geniş bir içeriğini özetleyen bir ilke açısından ifade edilebilir. Bu, her şeyin 

başka şeylerden geldiği ve başka şeylere yol açtığı anlamına gelir.
31  

Bu anlayış, Marksist diyalektiğin doğa, toplum ve düşünce arasında kurduğu karşılıklı 

etkileşim modeline doğrudan karşılık gelmektedir. Gerçeklik, kendi iç çelişkileriyle değişen bir 

yapıdadır; bu da diyalektiğin hem bilimsel hem de devrimci işlevini belirlemektedir.  

Diyalektiğin temel önermesi, her şeyin sürekli bir değişim, hareket ve gelişme süreci içinde 

olduğudur. Engels’e göre, “hareket, varoluşun en genel biçimi, evrendeki tüm değişimlerin ve 

süreçlerin temelidir; bu, basit yer değiştirmeden düşünceye kadar her düzeyi kapsar.”32 

Dolayısıyla, madde durağan değil, doğası gereği hareketlidir. Hatta Engels, madde ve hareketin 

aynı şeyin iki farklı ifadesi olduğunu, hareketin maddenin doğuştan gelen bir özelliği olduğunu 

ileri sürmektedir. 

                                                           
28 Karl Marx, Kapital. Cilt 1, 2. Basım, Çev. Alaattin Bilgi (Sol Yayınları,1978), 19. 
29 Marx, Kapital, 28. 
30 Louis Althusser, Marx İçin. Çev. Işık Ergüden (İthaki Yayınları, 2002), 2013. 
31 David Bohm, Causality and Chance in Modern Physics (London: Routledge, 1984), 1. 
32 Engels, Doğanın Diyalektiği, 94. 



 
Gülümser DURHAN, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (1), ss.23-37. 

32 
 

Bu görüş, modern fizik tarafından da doğrulanmış görünmektedir. Amerikalı fizikçi 

Richard P. Feynman, moleküler düzeydeki hareketin sıradan gözle görülemediğini ama 

maddeyi milyarlarca kez büyütebilseydik her şeyin sürekli hareket halinde olduğunu açıkça 

göreceğimizi belirtmektedir: “Bizim kaba gözlerimize göre hiçbir şey değişmez ama 

milyarlarca kez büyütülmüş halini görebilseydik, onun bakış açısından sürekli değiştiğini 

görürdük: Moleküller yüzeyi terk etmekte ve geri gelmektedirler.”33  

Bu hareket fikri, aslında kökleri antik felsefeye kadar giden bir düşüncedir. 

Aristoteles’in Metafizik adlı eserinde belirttiği gibi, doğanın özü, nesnelerin içkin bir hareket 

ilkesine sahip olmasıdır: Bu nedenle ‘doğanın birincil ve uygun anlamı, şeylerin kendilerinde 

sahip oldukları özdür; hareket ilkesidir.’34 Bu anlayış, hareketi dışsal bir kuvvetin sonucu olarak 

gören mekanik görüşten farklıdır. Engels ve Marx’a göre hareket, maddenin içsel bir eğilimidir; 

madde kendi kendine hareket etmektedir. 

Engels, doğanın, toplumun ve düşüncenin evrensel yasalarının diyalektiğin alanına 

girdiğini belirtmektedir. Ona göre diyalektik, yalnızca bir düşünme yöntemi değil, doğanın ve 

toplumun gelişimini açıklayan bilimsel bir yasalar sistemidir.35 Bu yasalar özellikle üç temel 

ilkeyle ifade edilir: 1) Niteliğin niceliğe dönüşüm yasası, 2) Karşıtların iç içe geçmesi yasası, 

3) Olumsuzlamanın olumsuzlanması yasası.36  

Niceliğin niteliğe ve niteliğin niceliğe dönüşüm yasasını, kendi amacımız 

doğrultusunda şöyle ifade edebiliriz: Doğada her özel durumda ortaya çıkan nitel değişimler, 

yalnızca maddenin ya da hareketin (enerjinin) nicel olarak artması veya azalmasıyla 

açıklanabilir. Doğada karşılaştığımız tüm nicel farklar ya maddelerin kimyasal bileşimlerindeki 

değişikliklerden ya da enerjinin miktarındaki veya biçimindeki farklılıklardan kaynaklanır; 

çoğu durumda ise bu iki etken bir arada rol oynar.37 Bu yasa, doğadaki ve toplumdaki değişimin 

rastlantısal ya da yüzeysel değil, belli bir birikim ve eşik üzerinden nitel bir sıçrama olarak 

gerçekleştiğini ileri sürmektedir. Yine bu yasa, görünüşte yalnızca nicel artış veya azalış gibi 

görünen değişimlerin, belli bir sınırı aştığında bütünüyle farklı bir niteliğe yol açtığını 

savunmaktadır. Basit bir biçimde ifade etmek gerekirse; bir şeyin miktarındaki artış, belli bir 

eşik noktasında onun niteliğini değiştirmektedir. Bu yalnızca fiziksel ya da kimyasal süreçlerde 

değil, toplumsal ve düşünsel dönüşümlerde de geçerlidir. Engels, bu yasayı doğadaki hareketin 

en temel biçimleri üzerinden açıklarken, onu yalnızca bir teori değil, doğanın işleyiş yasalarının 

kendisi olarak ortaya koymaktadır. Ona göre bu yasa, hareketin basitten karmaşığa giden 

yapısını ve nitel dönüşümlerin, nicel birikimlerle hazırlandığını ifade etmekte ve evrende 

meydana gelen her türlü değişim —ister fiziksel ister biyolojik ister düşünsel olsun— en 

sonunda bu yasa çerçevesinde işlemektedir. 

Trotsky ise bu yasayı gündelik hayatın içinde, basit ve anlaşılır örneklerle 

somutlaştırmaktadır. Trotsky’nin verdiği çorba örneği, yasanın basit ama güçlü bir 

betimlemesidir: "Her ev kadını bir parça tuzun çorbaya lezzet katacağını, ama biraz daha 

fazlasının onu içilmez hale getireceğini bilir."38 Burada niceliksel bir artış –tuz miktarının 

artması– belirli bir eşiği geçtiğinde çorbanın niteliğini değiştirir: lezzetli olmaktan çıkar ve 

içilmez hale gelir. Aynı biçimde, bir tilkinin besin tercihlerinden, bir kurttan kaçışına kadar 

verdiği örnekler, doğanın kendiliğinden bir “diyalektik içgörü” ile işlediğini gösterir. 

Trotsky’nin ifadesiyle: "Tilkinin bacaklarının, tamamen bilinçli olmasalar da Hegelci 

                                                           
33 Richard P. Feynman, Lectures on Physics. Vol. I, (New York: Basic Books, 1977), 10. 
34 Aristoteles, Metafizik, 243. 
35 Friedrich Engels, Anti-Dühring. Çev. Kenan Somer (Ankara: Sol Yayınları, 1977), 240. 
36 Engels, Doğanın Diyalektiği, 85 
37 Engels, Doğanın Diyalektiği, 86. 
38 Leon Trotsky, In Defense of Marxism, 83. 



 
Gülümser DURHAN, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (1), ss.23-37. 

33 
 

eğilimlerle donatıldığı besbellidir."39 Bu, diyalektiğin yalnızca bilinçli düşünceyle değil, 

doğanın kendiliğinden işleyişiyle de uyumlu olduğunu göstermektedir. 

Diyalektik düşüncenin özgünlüğü, değişim ve hareketi yalnızca süreç olarak ele alması 

değil, bu süreçleri içsel karşıtlıklar temelinde açıklamasıdır. Geleneksel formel mantık veya 

Aristoteles mantığı, çelişkileri bertaraf etmeye çalışırken, diyalektik düşünce çelişkiyi 

gerçekliğin özüne yerleştirmektedir. Karşıtlık/Zıtlık, her şeyin iç yapısında vardır; o hareketin, 

değişimin ve gelişmenin itici gücüdür. Bu yaklaşım, “karşıtların birliği” ya da “çelişkilerin iç 

içe geçmesi” yasasıyla formüle edilmiştir. Öyle ki Engels için diyalektik, doğa deneylerinden 

elde edilen bulgulara dayanarak, karşıt kutuplar arasındaki her türlü ilişkinin genellikle bu 

kutupların birbirine olan karşılıklı etkisinden kaynaklandığını ortaya koymaktadır. Bu 

karşıtlıkların ve ayrılıkların yalnızca bu unsurların karşılıklı bağı ve birliği içinde anlam 

kazandığını; buna karşılık, onların birliğinin de ayrılışlarında ve karşılıklı bağlarının da ancak 

karşıtlıkları içinde var olduğunu göstermektedir.40 

Olumsuzlamanın olumsuzlanması yasası ise, tarihsel gelişimin doğrusal değil, çelişkili 

ama ilerleyici bir yapıda olduğunu ifade etmektedir. Bu yasada, yadsımanın yadsıdığı şeyi yok 

saymasından ya da aynı süreçlerin döngüsel olarak tekrarlanmasından değil, her aşamada daha 

yüksek ve karmaşık bir düzeyin oluşmasından söz edilmektedir. Friedmann’ın ifadesiyle, 

“Hegel’inki gibi gerçekliğin diyalektik anlayışında, A, B’nin nedenidir; ama B, aynı zamanda 

A ile çatışır ve A’ya tepki verir. Karşılıklı eylemin ortak bir sonucu vardır: ‘yadsımanın 

yadsınması’; hem A hem B’nin aşılması ve yeni bir düzlemde sentez olan C. Bunu dikkate 

alarak, A, B’nin nedenidir kadar B de A’nın nedenidir de denilebilir.”41  

Engels, bu yasaları yalnızca teorik düzeyde bırakmamış, doğadaki örneklerle 

somutlaştırmıştır: 

Niceliğin niteliğe dönüşümü yasası (Küçük değişimlerin birikerek niteliksel 

sıçramalara yol açması): Az sayıda Fransız askeri Memlûklere karşı etkisizdir, ama sayı arttıkça 

nitel bir üstünlük kazanırlar.42 Bir göletin suyunu yavaş yavaş ısıtırsınız. Sıcaklık 99°C'ye kadar 

çıkar ama hâlâ su sıvıdır. 100°C'ye ulaştığında ani bir değişim olur: su buhara dönüşür. Bu, 

nicel bir artışın niteliksel bir sıçramaya yol açmasıdır. 

Karşıtların iç içe geçmesi yasası (Her şey içsel çelişkiler taşır ve bu çelişkiler 

gelişmenin kaynağıdır): Canlı organizmalar hem özdeş kalır hem de sürekli değişim geçirerek 

kendileriyle özdeşliklerini aşar.43 Bir tohum, toprağa düştüğünde hem canlılık potansiyeli taşır 

hem de çürüme riski. İçindeki büyüme gücü ile çevresel tehditler arasındaki çelişki gelişimi 

belirler. Bu çelişki sayesinde filizlenir ya da yok olur. 

Olumsuzlamanın olumsuzlanması yasası (Bir şeyin inkâr edilip sonra daha yüksek bir 

biçimde yeniden kurulması): Ortak mülkiyet → Özel mülkiyet (yadsıma) → Sosyalist ortaklaşa 

mülkiyet (yadsımanın yadsınması).44 İlk insanlar ortaklaşa yaşam sürüyordu. Zamanla özel 

mülkiyet gelişti ve bu yapıyı yadsıdı. Ancak modern sosyalist hareket, başlangıçtaki ortaklaşayı 

daha gelişkin bir biçimde yeniden kurmayı amaçlar. 

Engels’e göre, diyalektik yöntem yalnızca doğa bilimleri için değil, tarihsel gelişmenin 

açıklanmasında da belirleyicidir. Yeni bilimsel ve tarihsel veriler, geçmişin yeniden 

                                                           
39 Leon Trotsky, In Defense of Marxism, 83. 
40 Friedrich Engels, Doğanın Diyalektiği. 4. Baskı, Çev. Arif Gelen (Ankara: Sol Yayınları, 1979), 98. 
41 Georges Friedmann, Tarihsel Materyalizm ve Karşılıklı Eylem, Diyalektik Yöntem ve Materyalizm içinde, Çev. 

Barkın Asal, (İstanbul: Evrensel Basım Yayın, 2016), 101. 
42 Engels, Anti-Dühring, 223. 
43 Engels, Doğanın Diyalektiği, 272. 
44 Engels, Anti-Dühring, 525. 



 
Gülümser DURHAN, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (1), ss.23-37. 

34 
 

yorumlanmasını gerekli kılmış ve tarihin özünde bir sınıf mücadelesi tarihi olduğunu ortaya 

koymuştur. Bu sınıf mücadelesi, üretim ve değişim ilişkilerinin ürünü olan toplumsal sınıflar 

arasındaki çatışmayı ifade eder. Bu görüş, idealist tarih yorumlarını bütünüyle geçersiz kılarak 

tarihin materyalist temelde yeniden kavranmasını sağlamıştır: 

“Yeni olgular, bütün geçmiş tarihi yeni bir incelemeden geçmeye zorladılar... Sonuçta, 

toplumun ekonomik yapısının, hukuksal ve siyasal kurumların üst yapısını olduğu kadar, dinsel 

ve felsefi fikirleri de açıklayan gerçek temeli oluşturduğu görüldü.”45  

Marksist diyalektik böylece yalnızca teorik bir yöntem değil, doğayı, tarihi ve 

düşünceyi materyalist bir temelde açıklama girişimidir. Gerçekliğin hareketi, bu yaklaşımda, 

nesnelerin içsel çelişkilerle geliştiği dinamik bir süreç olarak anlaşılmaktadır. Marksist 

diyalektiğin bilimsel yöntemi, değişimin yalnızca görünen düzeyde değil, yapısal düzeyde ve 

kaçınılmaz olarak ilerleyici olduğunu öne sürmektedir. 

Diyalektiğin Bilimsel İşlevi ve Yöntemsel Değeri: 

Diyalektik düşünme, tarihsel kökenleri Antik Yunan felsefesine uzanan, yalnızca 

felsefi değil aynı zamanda bilimsel bir yöntem olarak da işlev gören dinamik bir akıl yürütme 

biçimidir. Diyalektiğin temelinde, çelişkilerle yüzleşme, bu çelişkileri aşma ve gelişimsel 

dönüşüm sağlama amacı yer almaktadır. Akarsu diyalektiği, bir kavramdan diğerine geçerek 

çelişkileri ortadan kaldıran mantıksal düşünme yolu olarak tanımlamaktadır.46 Bu yönüyle 

diyalektik, bilimsel ilerlemenin yalnızca doğrusal değil, aynı zamanda çatışmalı ve dönüşümsel 

bir süreç olduğunu ortaya koymaktadır. 

Bu dönüşümsel yapının bilimsel bilgi üretiminde nasıl rol oynadığını anlamak için 

Thomas Kuhn’un Bilimsel Devrimlerin Yapısı adlı eseri önemli bir dönüm noktasıdır. Kuhn’a 

göre bilimsel ilerleme, normal bilim dönemlerinde yerleşik paradigmalar çerçevesinde 

sürdürülürken, zamanla bu paradigmalarla uzlaştırılamayan bulguların birikmesi sonucunda 

krizler doğar. Bu kriz ortamı, alternatif paradigmaların doğuşunu ve benimsenmesini tetikler. 

Bu süreç, Kuhn’un ifadesiyle bilimin “diyalektik sürtüşmesi”dir ve bu, bilimsel ilerlemenin 

temel dinamiğini oluşturmaktadır.47 Kuhn bu durumu şöyle özetlemektedir: “Başarılı 

araştırmanın statükoya derin bir bağlılık gerektirmesine karşın bu girişimin yüreğinde gene de 

yenilenme yatmaktadır.”48 Dolayısıyla bilimsel devrimler, bir anlamda diyalektik dönüşümün 

epistemolojik yansımalarıdır. 

Cevizci diyalektiği, "akıl yürütme yoluyla araştırma ve doğrulara ulaşma yöntemi" 

olarak tanımlarken, bu yöntemin bilimsel araştırmada temel bir işlev gördüğünü 

vurgulamaktadır.49 Ergun’un belirttiği üzere diyalektik yöntem, nesnelerin dış görünüşleriyle 

özlerinin aynı olmadığını kabul eder ve bu nedenle olaylara “ya bu ya şu”, “evet mi hayır mı?” 

gibi kesin yanıtlarla yaklaşmayı uygun bulmaz. Bunun yerine, olayları ilişkiler ve olasılıkları 

dikkate alarak açıklamayı gerekli görür. Neden-sonuç ilişkilerini göz önünde bulundurur; her 

nedenin başka bir nedenden kaynaklandığını, her sonucun yeni bir nedene yol açtığını ve tüm 

unsurların karşılıklı etkileşim içinde olduğunu kabul eder. Ayrıca, bir nedenin tamamen ortadan 

kaybolmayacağının da farkındadır. Neden ve sonuç, birbirine bağımlı kavramlardır.50 Yani 

diyalektik; olayları, karşılıklı etkileşimlerin, değişimlerin ve bağlantıların bütünü içinde 

değerlendiren bir yöntemdir. Bu bakış açısı, bilimsel düşüncenin yüzeydeki görünümlerden 

                                                           
45 Engels, Anti-Dühring, 78. 
46 Bedia Akarsu, Felsefe Terimleri Sözlüğü (Ankara: TDK Yayınları,1975), 72. 
47 Thomas Kuhn, Bilimsel Devrimlerin Yapısı. Çev. Nilüfer Kuyaş (İstanbul: Kırmızı Yayınları, 2016), 16-17. 
48 Kuhn, Bilimsel Devrimlerin Yapısı, 27. 
49 Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü (İstanbul, Paradigma Yayınları, 2010), 469. 
50 Doğan Ergun, Sosyoloji ve Tarih. Sosyolojide Yöntem Sorunu, 3. Baskı, (Ankara: İlke Kitabevi Yayınları, 

1995),122. 



 
Gülümser DURHAN, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (1), ss.23-37. 

35 
 

çok, derin yapıları ve özsel ilişkileri araştırması açısından belirleyicidir. Diyalektiğin nesnelerin 

dış görünüşü ile özünün aynı olmadığını kabul etmesi, bilimsel açıklamaların indirgemeci değil, 

bütüncül bir yapıda gelişmesini sağlamaktadır. 

Bu bağlamda Antikçağ felsefesinde Aristoteles, diyalektiği bir yöntem olarak 

kullanmış ve özellikle ilkelerin ortaya konmasında bu yöntemin önemini vurgulamıştır.51 

Kuçuradi, Aristoteles’te diyalektiğin bir temellendirme ve yoklama metodu olduğunu, bu 

yöntemin başarılı kullanımıyla bir ustalığa ve nihayetinde bir metodolojiye dönüştüğünü 

belirtmektedir.52 Bu anlamda diyalektik, yalnızca önermeler arası mantıksal ilişkileri değil, 

düşüncenin yürüdüğü yolu da düzenleyen bir epistemolojik araçtır. 

Modern düşüncede ise diyalektik düşünme, sabit olgulara değil, kurucu ve etkileşimli 

ilişkiler yoluyla meydana gelen gelişimsel dönüşümlere odaklanmaktadır. Basseches, bu 

düşünme biçimini “diyalektik-gelişimsel dönüşüm örneklerini arayan ve tanıyan düşünme”53 

olarak tanımlar. Bu yaklaşım, bilimi durağan değil, sürekli değişim ve etkileşim içinde gelişen 

bir etkinlik olarak görmemizi sağlamaktadır. 

Bu minvalde, diyalektik yöntem, bilimsel ilerlemenin yalnızca bir ürünü değil, aynı 

zamanda onu mümkün kılan temel yöntemsel yaklaşımdır. Paradigmaların çöküşü ve 

yenilerinin doğuşu, düşüncenin çelişkilerle yüzleşerek gelişmesi ve öz ile görünüş arasındaki 

ilişkinin kavranması gibi unsurlar, bilimin doğasında yer alan diyalektik yapıyı açığa 

çıkarmaktadır. Bu bağlamda diyalektik, hem bilimsel düşüncenin tarihsel evrimine ışık tutar 

hem de bilimsel yöntem anlayışının kurucu öğesi olarak değer taşımaktadır. 

Sonuç: 

Diyalektik, tarihsel olarak sadece düşünmenin bir biçimi değil, aynı zamanda 

gerçekliğin hareketini, dönüşümünü ve çelişkiler üzerinden ilerleyişini anlamaya yönelik temel 

bir yöntem olmuştur. Antik Yunan’dan modern felsefeye uzanan bir çizgide diyalektiğin felsefi 

temelleri ve özellikle Sokrates’in soru-cevap tekniğiyle başlayan ve Platon ile Aristoteles’te 

farklı yönelimlerle gelişen yapısı, onun yalnızca mantıksal bir yöntem değil, aynı zamanda bilgi 

üretiminde eleştirel bir yaklaşım sunduğunu göstermektedir. 

Hegel’de diyalektiğin kazandığı boyut, Tinin tarihsel ve mantıksal açılımlarıyla 

birlikte düşüncenin kendi iç çelişkileriyle geliştiği bir sürece işaret etmektedir. Bu yaklaşım 

hem tarihe hem de düşünceye dinamik bir yapı kazandırarak sabitlikten uzak, sürekli kendini 

aşan bir oluş halini merkeze almaktadır. Hegel’in diyalektiği, yalnızca idealist bir sistem kurma 

çabası değil, aynı zamanda bilimsel düşüncenin gelişiminde karşıtlıkların, olumsuzlamaların ve 

bütünleşmelerin kurucu rolüne işaret etmektedir. 

Marksist diyalektiğin ise Hegelci sistemin idealist temelini reddederek, materyalist bir 

zemin üzerinde toplumsal, ekonomik ve tarihsel olgulara uygulanması, diyalektiği bilimin 

doğrudan bir aracı hâline getirmiştir. Marksist yaklaşımda diyalektik, gerçekliğin çelişkili 

yapısına uygun bir yöntem olarak konumlandırılmaktadır; bu bağlamda doğa bilimlerinden 

toplumsal yapılara kadar geniş bir yelpazede açıklayıcı ve dönüştürücü bir işleve sahiptir. 

Gelinen noktada diyalektik yöntem, yalnızca teorik bir söylem biçimi ya da felsefi bir 

miras değildir; aksine, bilimsel yöntemin eleştirel, bütüncül ve tarihsel boyutunu vurgulayan 

vazgeçilmez bir yaklaşımdır. Pozitivist yöntemin indirgemeci ve mekanik doğasına karşı, 

diyalektik; süreci, çelişkiyi, dönüşümü ve bağlamsallığı esas alarak bilimi yeniden düşünmeyi 

                                                           
51 Aristoteles, Metafizik, 115. 
52 Ioanna Kuçuradi, Çağın Olayları Arasında (Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu, 2010), 103. 
53 Michael Basseches, “The Development of Dialectical Thinking As An Approach to Integration”, Integral 

Review, 1/1, (2005), 56. 



 
Gülümser DURHAN, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (1), ss.23-37. 

36 
 

mümkün kılmaktadır. Bugünün karmaşık, çok katmanlı sorunlarının anlaşılmasında 

diyalektiğin bilimsel işlevi ve yöntemsel değeri, daha önce hiç olmadığı kadar büyük bir öneme 

sahiptir. Dolayısıyla bilimsel yöntem tartışmalarında diyalektiğin yerinin sorgulanması, 

diyalektiğin sadece felsefi değil, aynı zamanda metodolojik bir güç olarak yeniden 

değerlendirilmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. Bilimsel düşüncenin daha derin, eleştirel ve 

dinamik bir karakter kazanabilmesi için diyalektiğin sunduğu imkânlara yeniden kulak vermek, 

günümüz araştırmaları açısından hem teorik hem de pratik anlamda yeni ufuklar açacaktır. 

Kaynaklar: 

Akarsu, Bedia,  Felsefe Terimleri Sözlüğü, Ankara: TDK Yayınları, 1975. 

Althusser, Louis,  Marx İçin, çev. I. Ergüden, İthaki Yayınları, 2002. 

Aristoteles, Metafizik, çev. Ahmet Arslan, İstanbul: Sosyal Yayınları, 1996a. 

Aristoteles,  Organon V. Topikler, Çev. H. Ragıp Atademir, İstanbul: MEB, 1996b. 

Basseches, Michael, The Development of Dialectical Thinking As An Approach to Integration, 

Integral Review, 1/1, (2005), 47 – 63. 

Bohm, David, Causality and Chance in Modern Physics, London: Routledge, 1984. 

Bozkurt, Nejat, Hegel, Say Yayınları, 2005. 

Cevizci, Ahmet, Felsefe Sözlüğü, İstanbul, Paradigma Yayınları, 2010. 

Copleston, Frederick,  Felsefe Tarihi: Ön-Sokratikler ve Sokrates, çev. Aziz Yardımlı, İstanbul: 

İdea Yayınevi, 1986. 

Durhan, Gülümser, Aristoteles ve Platon’da Analoji, Konya: Çizgi Kitapevi, 2020. 

Durhan, Gülümser, Aristoteles ve Açık Uçlu Düşünme: Antik Retorikten Modern Uygulamalara, 

Konya: NEÜ Press. 2024. 

Ege, Ragıp, “Diyalektik”, Felsefe Ansiklopedisi içinde, ed. Ahmet Cevizci, Cilt 4, İstanbul: 

Babil Yayınları, 2006, 576-591. 

Engels, Friedrich, Anti-Dühring, çev. Kenan Somer, Ankara: Sol yayınları, 1977. 

Engels, Friedrich,  Doğanın Diyalektiği, 4. Baskı, Çev. Arif Gelen, Ankara: Sol Yayınları, 1979. 

Ergun, Doğan, Sosyoloji ve Tarih Sosyolojide Yöntem Sorunu, 3. Baskı, Ankara: İlke Kitabevi 

Yayınları, 1995. 

Feynman, Richard P., Lectures on Physics, Vol. I, New York: Basic Books, 1977. 

Friedmann, Georges, “Tarihsel Materyalizm ve Karşılıklı Eylem”, Diyalektik Yöntem ve 

Materyalizm içinde, Çeviren: Barkın Asal, İstanbul: Evrensel Basım Yayın, 2016. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Anahatlarda Felsefi Bilimler Ansiklopedisi I – Mantık Bilimi 

(çev. Aziz Yardımlı), İstanbul: İdea Yayınları, 2014. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Tinin Görüngübilimi (çev. A. Yardımlı). İstanbul: İdea 

Yayınları, 1986. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, The Phenomenology of Spirit, Trans. Terry Pinkard, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2018. 

Hilav, Selahattin, Diyalektik Düşüncenin Tarihi, İstanbul: Sosyal Yayınları, 1997. 

Kahn, Charles H., The Art and Thought of Heraclitus, Cambridge University Press,1979. 



 
Gülümser DURHAN, Ayıntâb Araştırmaları Dergisi, 2025, S.8 (1), ss.23-37. 

37 
 

Kojève, Alexandre, Introduction to the Reading of Hegel: Lectures on the Phenomenology of 

Spirit, Ithaca and London: Cornell University Press, 1969. 

Kranz, Walther, Antik Felsefe. çev. Suad Y. Baydur, İstanbul: Sosyal Yayınları, 1984. 

Kuçuradi, Ioanna, Çağın Olayları Arasında, Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu, 2010. 

Kuhn, Thomas, Bilimsel Devrimlerin Yapısı, çev. Nilüfer Kuyaş, İstanbul: Kırmızı Yayınları, 

2016. 

Laertios, Diogenes, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, Çev. Candan Şentuna, İstanbul: 

YKY, 2013. 

Marks, Karl, Kapital, Cilt 1, 2. Basım, çev. A. Bilgi, Sol Yayınları, 1978. 

Ollman, Bertell ve Smith, Tony, Yeni Yüzyılda Diyalektik, Çev. Şükrü Alpagut, İstanbul: Yordam 

Kitap, 2011. 

Platon. Devlet, çev. Sabahattin Eyüboğlu & M. Ali Cimcoz, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1992.  

Taylor, Charles, Hegel, Cambridge: Cambridge University Press, 1975. 

Trotsky, Leon, In Defense of Marxism. New York: Pioneer Publishers, 1942. 

 

 

 


