
 

 
 

Fatih BOSTANCI   
(Sorumlu Yazar-Corresponding Author) 
 

Ardahan Üniversitesi, İnsani Bilimler ve Edebiyat 
Fakültesi, Tarih Bölümü, Ardahan, Türkiye.   

Department of History, Faculty of Humanities and 
Letters, Ardahan University, Ardahan, Türkiye. 
 

bostanci.fatih@gmail.com 
  

 
 

 

Araştırma Makalesi Research Article DOI: 10.62425/turcology.1701918  
 

Timurlu Devleti’nde Tamga Vergisi ve 
Uygulanışı 
Tamgha Tax and its Implementation in the Timurid State 
Öz  
Bu araştırma XIII. yüzyıldan itibaren Türk-Moğol devletlerinde yaygın olarak kullanılan tamga vergisini ele 
almaktadır. Tamga, Türk ve Moğol devletlerinde uluslararası sınırlarda ve gümrüklerde vergisi alınan malların 
üzerine işaret vurulduğu için gümrük vergisi olarak telakki edilmiştir. Özellikle ticaret yapan kimselerden alınan 
önemli bir gelir kaynağı olduğundan dolayı devletler bu vergiyi tedavülde tutmak için birçok tedbir almışlardır. 
Çalışmanın içeriğinde, tamga vergisinin etimolojisi, bir vergi ıstılahı olarak kullanımı, miktarı ve örfî kanun ile şer’i 
kanun arasındaki ilişkiye dair mütalaa bulunmaktadır. Ayrıca tamganın Timurlu Devleti’nde uygulanma şekli, 
miktarı ve verginin şeriata aykırı olmasından ötürü kaldırılmasına dair hususlar anlatılmıştır. Timurlu 
hükümdarların bu vergiden gelir elde etmek için uyguladıkları politikalar değerlendirilmiştir. Aynı zamanda tamga 
vergisinin şeriata aykırı vergilerden olmasından dolayı meydana gelen muhalefetlerin devlet nezdindeki 
yansımaları irdelenmiştir. Nitekim İslam kanunlarını devlet yönetim geleneğine bir dayanak olarak gören 
Timurluların bu vergiyle sağladıkları geliri kaybetmemek adına hükümdarların politikaları çalışmanın kapsamını 
oluşturmaktadır. Bu çalışmanın içeriğini oluşturan bir diğer konu ise Timurlu coğrafyasındaki dinî zümrelerin şer’i 
olmayan tamga vergisinden dolayı devlet ile girdikleri mücadeledir. Bu mücadelenin nedenleri arasında tamganın 
şeriat kanunlarına aykırı olduğu düşünülmesi, ticaret ve zanaatla uğraşan dinî zümrelerin gelir kaybı yaşamaları 
bulunmaktadır. Diğer taraftan önemli bir gelir vergisi olduğundan muhalefet edenlere karşı hem hükümdarlar 
hem de vergiyi tahsil eden memurlar çeşitli yollara başvurmuşlardır. Hükümdarların uyguladıkları yöntemlerden 
biri tamga vergisini ülkenin tamamında değil de muhalefetin sesinin yüksek çıktığı yerlerde geçici olarak kaldırmak 
olmuştur. Diğer bir yol ise verginin şer'i kanunda zekât adı altında tahsil edilmesi usulüydü. Bu araştırmada tamga 
vergisinin lağvedilmesini isteyen bir zümreye karşı devletin aldığı tedbirler ve sonuçları incelenmiştir. 
Anahtar Kelimeler: Timurlu Devleti, Tamga, Tamgacı, Vergi, Örfî Kanun, Şer’i Kanun. 
 
Abstract  
This study examines the tamgha tax, which was widely used in Turkic-Mongol states from the 13th century 
onwards. Tamgha was considered a customs tax because it was stamped on goods subject to taxation at 
international borders and customs in Turkic and Mongol states. Since it was an important source of revenue, 
especially from traders, states took many measures to keep this tax in circulation. The study includes an analysis 
of the etymology of the tamgha tax, its use as a tax term, its amount, and its relationship between customary law 
and Islamic law. In addition, the study describes how the tamgha tax was applied in the Timurid Empire, its 
amount, and the reasons for its abolition due to its incompatibility with Islamic law. The policies implemented by 
the Timurid rulers to generate revenue from this tax are evaluated. Furthermore, the study examines the 
repercussions of the opposition to the tamgha tax, which was considered incompatible with Islamic law, on the 
state. Indeed, the policies of the rulers, who did not want to lose the income they obtained from this tax, as they 
regarded Islamic law as a basis for state administration, constitute the scope of this study. Another topic that 
constitutes the content of this study is the struggle between the state and the religious groups in the Timurid 
geography due to the non-Sharia tamgha tax. Among the reasons for this struggle were the belief that the 
tamgha was contrary to Sharia law and the loss of income suffered by religious groups engaged in trade and 
crafts. On the other hand, since it was an important source of revenue, both the rulers and the officials who 
collected the tax resorted to various methods against those who opposed it. One of the methods employed by 
the rulers was to temporarily abolish the stamp tax not throughout the entire country but only in areas where 
opposition was particularly strong. Another approach was to collect the tax under the guise of zakat, as 
stipulated in Islamic law. This study examines the measures taken by the state against a group seeking the 
abolition of the stamp tax and the outcomes of these measures. 
Keywords: Timurid State, Tamgha, Tamgaci, Tax, Customary Law, Sharia Law. 

 

Geliş Tarihi/Received  
Revizyon/Revision  
Kabul Tarihi/Accepted 
Yayın Tarihi/Publication Date

 

18.05.2025 
21.08.2025 
25.08.2025 
15.01.2026

 

 
Atıf

 

Bostancı, F. (2026).  Timurlu Devleti’nde 
Tamga Vergisi ve Uygulanışı. Turcology 
Research, 85, 181-192. 

 
Cite this article  
Bostancı, F. (2026).  Tamgha Tax and its 

Implementation in the Timurid State. 
Turcology Research, 85, 181-192. 

 

 
The content of this journal is licensed under a 
Creative Commons Attribution-Noncommercial 
4.0 International License. 

https://doi.org/10.62425/turcology.1701918
https://orcid.org/0000-0003-3432-0320
https://ror.org/042ejbk14


Turcology Research (2026)  
 

182 

 

Giriş 

Tamga vergisini incelemeye aldığımız dönem XIV. ve XV. yüzyılları kapsamaktadır. Bu dönemde Türkistan coğrafyasından 
İran ve Azerbaycan coğrafyasını hâkimiyeti altında bulunduran Timurlu Devleti’nin genel bir vergi olarak uyguladığı tamga 
vergisi incelenecektir. Timurlular döneminde vergiler genel vergiler ve olağanüstü vergiler şeklinde iki kategoride mütalaa 
edilmiştir. Araştırmaya esas olan tamga vergisi genel vergiler kategorisindedir. Bu dönemde İslam kanunlarını uygulamaya 
koymayı üzerine görev edinen Emir Timur ve Şahruh gibi hükümdarların bir yandan da Cengizli geleneğini sürdürmeleri 
tamga vergisine bakış açısını irdelemek açısından son derece önemlidir. Bir tarafta Çağatay Hanedanlığı’nın verasetini 
uhdesine alarak devletini kuran Emir Timur, diğer tarafta İslam’a bağlılığıyla şöhret bulan Şahruh’un yeni bir yapı inşa etme 
çabasına girdiği görülmektedir. Böyle bir ortamda tamga vergisinin devletin yıkılış sürecine kadar tartışma konusu olması 
kaçınılmazdı.  

Bu dönemin âlimlerinden Celalüddîn Muhammed b. Zekeriya el-Kainî’nin Şahruh’a ithaf ettiği Nasaih-i Şahruhî1 adlı 
nasihatnamesinde tamga vergisinin şeriata aykırı vergilerden olduğu zikredilmektedir. Kainî, eserinin “Sebil yerler ve 
yabancılar hakkında” adlı bölümünde bu konuya dair tafsilatlı bilgi vermektedir. Kendisi aynı zamanda Şahruh’un din 
âlimlerinden olduğundan hükümdara durumunu ulaştıramayan kimseler, ona danışırlardı. Tamga vergisinin şeriata aykırı 
olduğuna dair bir pasajında tacir zümresinden bir topluluğun yanına gelerek müşküllerini aktardılar. Kainî’ye yedi başlık 
altında sunulan sorunlardan biri kendilerinden yılda iki defa zekât alınmasıydı. Diğer bir konu da sattıkları üründen iki katı 
vergi alınmasıydı. Üçüncü husus ayda bir alınan verginin, tüm ayı kapsayarak kendilerinden tahsil edilmesiydi. Aynı zamanda 
aynı görev için farklı memurların gelerek kendilerinden aynı vergiyi almalarıydı. Beşinci husus beş kişilik bir tacir zümresinden 
bir kişi adına kaydedilen vergi tahvilinin aynı anda beş kişiden tekrar alınmasıydı. Bu tacir zümresinin şikâyetçi olduğu altıncı 
husus kervanlarında bulunan her katır başına dört tenge alındıktan sonra, bu vergiyi tahsil eden her daruga için de dört 
tengenin alınmasıydı. Görevliler söz konusu ücreti tahsil ettikten sonra kervanı tekrar durdurarak katır başına aldıkları vergiyi 
bu defa eşekler üzerinden alırlardı. Yedinci hususta tüm bunların şeriata aykırı bulunan tamga usulünce yapıldığını 
bildirmekteydiler. Sonuç olarak görevliler bu uygulamaya zekât adını vermekteydiler, ancak alınan vergi tamga vergisiydi 
(Kainî, vr.257a/b, 258a). Bir din âlimi olan Kainî’nin tamga vergisine bakış açısıyla, bir tüccar olan Şemseddîn Muhammed’in 
tamga konusundaki tutumu bu çerçevede ele alınacaktır.2 Yine zamanın önde gelen din âlimlerinden Hâce Ubeydullah 
Ahrar’ın tamgaya karşı mücadelesi de bu bakımdan incelenecektir. Dönemin siyasî tarihini konu alan eserlerde tamga vergisi 
hakkında pek bilgi bulunmasa da müelliflerin dinî tutumlarından ötürü, yukarıda adı geçen devrin âlimlerine karşı 
taassuplarından ötürü olumsuz görüşleri satır aralarında mevcuttur.3 Tamga vergisinin oranı ve alım şekline dair hususlar, bu 
minvalde incelenerek genel bir sonuca ulaşılacaktır. Son olarak tamga vergisini almakla görevli olan tamgacıların görevleri, bu 
vergiyi alma şekilleri ve tamgacıların maaşlarına dair hususlar incelenecektir.  

Tamga Vergisinin Kökeni ve Timurlu Devleti’nde Kullanım Şekli 

Tamga kelimesinin Türkçede el ile yapılan motif anlamına gelmektedir. Ayrıca şahıs imzası ve mührü olmasının yanı sıra 
esasen vergi manasında da kullanılmaktadır. Tamga, Türk ve Moğol devletlerinde uluslararası sınırlarda ve gümrüklerde vergi 
alınan mallar üzerine vurulduğu için gümrük vergisi olarak telakki edilmekteydi.4 Çoğu zaman bâc5 vergisiyle eş anlamlı şekilde 
de kullanılmaktaydı.6 Nitekim araştırmacılara göre tamga vergisi devletlerin en çok gelir temin ettiği kaynak, tüccar tarafından 
satılan veya pazar yerine getirilen mallardan alınmaktaydı (Doerfer, 1965, ss. 554-556; Halaçoğlu, 1993, ss. 454-455; Merçil, 
2021, ss. 95-96; Özyetgin, 2004, s. 103).  Barthold’a göre tamga zanaat ve ticaret üzerinden alınan bir vergi olarak 
tanımlanmaktaydı (Barthold, 1997, ss. 110-111; Urunbayev, 1995, s. 130). Aynı zamanda tamganın iki önemli gelir kaynağı 

 
1 Celâlüddîn Zekeriya b. Muhammed el-Kainî, Nasaih-i Şahruhî, Nationalbibliothek zu Wien, nr. A. F. 112. 
2 Ali b. Muhammed el-Kumî, Şemsü’s-Siyak, Ayasofya 3986. 
3 Bu müelliflere örnek olarak Semerkandî ve Kaşifî verilebilir. Bu hususa dair aşağıda tafsilatlı bilgi verilmiştir. 
4 Bu kelime pek çok araştırmacıya göre bâc vergisinin eş anlamı olarak kullanılmaktaydı. Mesela bu görüşü bildiren araştırmacılar için bkz. (Alan, 2015, s. 
290; Barthold, 1931, s. 153; Efendiyev-Farzaliyev, 1980, ss. 238-242; Mukminova, 1969, ss. 65-69; Petruşevskiy, 1960, ss. 386-387). 
5 Kelimenin aslı Farsça olup hisse, pay anlamına gelmektedir. Bir vergi türü olan bâc, haraç ıstılahıyla eş anlamlı olarak kullanılmaktadır. Aynı zamanda 
tamga vergisiyle aynı anlama gelen rahdarî adıyla bilinen bir yol ücreti olarak da tahsil edilmekteydi. Bu bakımdan bâc ile tamganın aynı anlamda olduğu 
görülmektedir (Petruşevskiy, 1960, s. 387; Yeniçeri, 1991, ss. 411-413). 
6 Mesela Abdulrahman Camî’nin biyografisine yönelik hazırlanan Makamat-ı Camî adlı eserde Şahruh’un emriyle, Hicaz’a giden hac kafilesine tarhanlık 
unvanı verilmişti. Bu kafilede bulunan hacılar ve ticaret maksadıyla hareket eden kimseler, yollarda bulunan tamgacılar tarafından vergiden muaf 
olduklarını göstermek üzere tarhanlık beratını gösterirlerdi. Böylece onlardan tamga ve bâc vergisi alınmazdı. Bu ifadelerden tamga ve bâc vergisinin yan 
yana kullanıldığı ve eş anlamlı istifade edildiği görülmektedir (Baharzî, 1371, ss. 184-185). 



 
183 Turcology Research (2026)  

 

 

daha vardı. Birincisi ticaret merkezlerinde el konulan mülkler, miras ve sahipsiz mülkler gibi yöneticilere tahakkuk eden şarta 
bağlı varlıklardı. Diğer bir kaynak ise sığır, köle ve benzerleri için belirlenen pazarlardan toplanan vergilerdi (Watabe, 2015, ss. 
36-37). Aslında bu durum tamga vergisinin zamanla tahsil alanını genişlettiğini göstermektedir. Başta ticaretten alınırken 
daha sonra endüstriyel kuruluşlardan alınmaya başlandı. Zamanla şehirlerde de uygulanarak her türlü muamelattan bu vergi 
tahsil edildi (Barthold, 1966, s. 133).  İran ve diğer coğrafyalarda tamga ilk olarak Moğol hanları tarafından uygulanmaktaydı. 
Bu bağlamda Minovi ve Minorsky’nin derlediği Nasreddîn Tusî’nin Hülegü Han için hazırladığı maliye risalesinde tamganın 
Cengiz Han zamanından sonra bilinmeye başladığı zikredilmektedir. Diğer taraftan mal ve ticaret erbabından çoğu zaman bir 
şey talep edilmezdi. Fakat Moğollar zamanında malın aslından padişaha ödeme yapılmasına karar verilmişti. Bu sebeple onlar 
240 dinarlık mallarından 1 dinarını padişaha vermek zorunda kalmışlardı ve bunu mal-ı tamga olarak adlandırmışlardı 
(Minovî-Minorskiy, 1940, s. 772).  Tusî’nin belirttiği bu kayda göre bir zanaat veya tüccar, sermayesinin 1/240’ı tutarında bir 
miktarı vergi olarak sunacaktı. Vergi yıllık olsa bile Moğollar zamanında alınan oran oldukça düşüktü. Bununla birlikte 
tamganın düşük olmasının yanı sıra devlete nakit para olarak kasanın doldurulduğu en akıcı miktar da buradan sağlanırdı 
(Minovî-Minorskiy, 1940, s. 781). Bu ilk uygulamada görüldüğü gibi tamga vergisi zekât vergisinden oldukça düşük miktarda 
alınmaktaydı. Ancak hem önemli gelir sağlaması hem de sürekli para akışının temin edilmesinden dolayı miktarında devamlı 
bir artış yaşandı. Dolayısıyla tamga, nakit olarak alınmasına rağmen İslam şeriatında uygulanan zekât vergisinden daha yüksek 
bir orana ulaştı. Bu durum da halk için son derece zordu. Nitekim şehirlerde zanaat ve ticaretin gelişimini adeta 
baltalamaktaydı. Dolayısıyla Gazan Han dönemine gelindiğinde bu verginin oranı Isfahan gibi bazı şehirlerde yarıya indirildi. 
Hatta diğer bazı kentlerde tamamen kaldırıldığı da görülmekteydi. Diğer taraftan tamga sadece tüccar ve zanaat zümresinden 
alınmazdı. Aynı zamanda pazarlarda gıda maddeleri satan köylü nüfustan da alındığı için her durumda getirisi yüksekti. 
Muhtemelen bu nedenle köylülerin hükümetten destek alamadıkları durumlarda aralarında bulunan dinî zümreye sığındıkları 
görülürdü (Mukminova, 1969, s. 68; Petruşevskiy, 1960, ss. 386-387). 

Bernard O’Kane’e göre ilk kez Moğollar tarafından getirilen ve tüm ticarî işlemlere uygulanan tamganın günümüzdeki 
KDV’nin öncüsü olduğu, herhangi bir ticarî ücretin doğrudan devlet kasasına fayda sağlamasından hükümdarların meşru 
görmelerine neden olduğu vurgulanmaktadır. Dolayısıyla ulema tarafından şeriata aykırı görülse de Şahruh zamanında 
basitçe zekât adı altında geçiştirilmeye çalışılmıştı. Uluğ Beg de aynı şekilde tamgayı uygulamakta kararlıydı. Sultan Ebu Said 
ise ancak Hoca Übeydullah Ahrar’ın etkisiyle 864/1460 yılında yürürlükten kaldırmaya ikna olmuştu (Roemer, 1952, s. 159; 
O’Kane, 1982, s. 151).  

Timurlular zamanında zekât vergisi şer’i kanunlara göre alınmakla birlikte esasen resmî ve gayri resmî bir usulün de takip 
edildiği görülmektedir. Bu bakımdan eski Türk örfi kanunları İslam dini ile birlikte pek çok alanda birbiriyle paralellik arz 
etmekteydi. Mesela bu dönemin vergi kanunlarında İslam dininin kanunlarına uymayan vergiler, İslam dininin vergilerine 
uyarlanarak halktan alınmaya devam etti. Özellikle dinî taassupları yüksek olduğu bilinen –Şahruh, Ebu Said- hükümdarlar bile 
bu tarz vergileri kaldırmak yerine resmî ve dinî isimler altında almaya devam ederlerdi. Mahmudov ve diğer araştırmacılara 
göre bu dönemlerde İslam şeriatına aykırı olan tamga vergisi hükümdarlar tarafından uygulanmış ve zekâtın yerini almıştı 
(Mahmudov, 1966, s. 95; Zoche, 1980, s. 274). Ayrıca Timurlular dönemi hakkında bilgi veren bazı müellifler, hükümdarların 
bu durumu meşru olarak uyguladıklarını vurgulamak için iki ıstılahı da yan yana kullanırlardı. Söz gelimi Hvandmîr, Uluğ Beg’in 
oğlu Emir-zâde Abdüllatif’in babasına karşı isyan ettiği olayları anlatırken Abdüllatif’in, babası Uluğ Beg’in tamga ve zekât 
[tamga û zekât] vergisine olan tamahından yararlandığını ifade etmekteydi (Hândmîr, 1333, ss. 24-25). İlk bakışta zikredilen 
hadisede tamga ile zekâtın yan yana kullanımından iki ıstılahın aynı manaya geldiği düşünülebilir. Ancak yukarıda Kainî’den 
verilen pasajda belirtildiği gibi devlet görevlilerinin tamga vergisini zekât adı altında almalarından ötürü bu şekilde ifade 
edildiği de muhtemeldir. 

Müstevfî Moğollar döneminde Yezd’den elde edilen maliyet hakkında bu şehrin divân gelirlerinin tamga ile 
kararlaştırıldığını zikretmektedir (Kazvinî, 1398, s. 84). Timurlular zamanında ise bu şehirde tekstil ticareti ve üretiminin 
gelişiminden dolayı, divân gelirlerden bir bölümün tamga aracılığıyla elde edilmesine olanak sağlanmıştı. Ahmed b. Hüseyin b. 
Ali Kâtib’in belirttiğine göre tekstil ticaretinde halktan hane başına tamga vergisi alınırdı (Kâtib, 1345, ss. 262-263). Ayrıca 
Timurlular döneminde tamganın alınmaya başlamasında sabit bir belirginlik yoktu. Genellikle bazı Timurlu padişahları bu 
verginin toplanmasına doğrudan müdahale ederlerdi. Ancak dinî zümrelerin nüfuzu altındaki bazı padişahlar bunu ortadan 
kaldırmak için ayrıca çaba gösterirlerdi (Barthold, 1997, s. 111). Hazinenin temel kaynaklarından biri olan tamga gelirleri, 
hâkimlere bunu görmezlikten gelme iznini vermezdi. Bu bağlamda Şahruh tamga vergisinin alınması konusunda daha farklı bir 
usul kullandı. Nitekim tamga vergisini zekât adı altında toplatarak şeriata uygun kanunî bir duruma getirdi (Fragner, 1986, ss. 
540-541). Bu durum elbette başta tüccar zümresinin karşı çıkmasına neden oldu. Fakat vergi memurlarının menfaatlerine 
aykırı bir durum olduğundan bunu padişaha arz etmekten tacirleri alıkoydular (Kainî, vr. 257a/b). 

Elbette Timurlu emir-zâdelerinden bazısı tüccar ve esnaf zümresi üzerindeki vergi yükünü azaltmak için teşebbüsler de 



Turcology Research (2026)  
 

184 

 
gerçekleştiriyorlardı. Söz gelimi Sultan Muhammed7 kumaşçılar pazarı ve dükkânların dört aylık tamgası ile Yezd ipek tamgası 
gibi vergileri Yezd halkından alınmasını yasakladı.8  Daru’l-Siyab kumaş ve kıyafetlerin hazırlandığı bir mekândı. Yezd ipeği ipek 
satışından elde edilen ticarî vergilerdi. Kâtib Yezdî sadece Daru’l-Siyab ve dükkânların dört aylık tamgasından bahsetmekle 
iktifa etmektedir. Muhtemelen şehrin ticarî iktisat ve mal alım satımına bağlı olarak bu vergiler sadece Yezd şehrine ihtisas 
edildiği için zikredilmişti (Kâtib, 1345, s. 231). 

Timurluların diğer bölgelerde ele geçirdikleri kaleler tekrar bir isyan yaşanmamasından ötürü yıktırılırdı. Ancak tamga 
vergisi muhtemelen tüccar kervanlarının yolları üzerindeki kalelerde bulunan memurlar tarafından tahsil edildiğinden bazen 
yıkılmadıkları da olurdu. Söz gelimi Emir Timur, Emir İdikû’yu Kirman hâkimiyetine gönderdiğinde, divân işlerini Pehlivan 
Zeyneddîn’in uhdesine verdi. Emir Bakur Oğanî’nin oğlu Saadet Yar aldığı yarlıkla konar-göçer Hezarelerin başına getirildi. 
Timur aynı zamanda Kirman ve Bem memleketlerinde olan her kale ve hisarın harap edilmesini, eski ve yeni duvarların da 
viran edilmesini emretti. Pehlivan Zeyneddîn, tamga malında çok fazla eksiklik olacaktır. Divân-ı ali naiplerine haber verene 
kadar ilk olarak şehrin eski duvarını yıksınlar. Şayet emir bu olayın aksine çıkarsa o zaman harap etsinler dedi. Timur da dış 
duvarları bırakmalarını ve şehir kalesi ile eski duvarları yıkmalarını emretti (Aubin, 1956, s. 23; Hafız-ı Ebrû, 1375, s. 192). 

Bununla birlikte savaş sonucunda bir şehir veya bölge harap olduğunda halktan alınacak olan vergiler o yıl için kaldırılırdı. 
Mesela Şahruh tarafından 819/1417 yılında ele geçirilen Kirman’da böyle bir durum söz konusuydu. Şahruh Kirman’ı ele 
geçirdikten sonra Seyyid Zeynelabidin’i oraya gönderdi. O, “sahip olduğu güzel ahlakıyla bölge ahalisini teselli etti”. İlk yılda ne 
mülk sahibi olan vakıflarda ne de çiftçilerde tohum bulunmuyor ve ziraat yapılamıyordu. Seyyid Zeynelabidin büyük bir şefkat 
ve merhametle 250 bin men tahıl tohum ekti. Ondan sonra Herat’a gelip Şahruh’a Kirman’ın durumunu, halkın vaziyetini arz 
etti. Şahruh, merhamet gösterip o vilayetin gerekli mallarından tamamını suyurgal9 olarak halka bağışladı. Tamga vergisini de 
kaldırdı. Uzun zamanlar o memlekette devamlı gelen ve bu sebeple halkın sıkıntı çektiği her rüsumun tamamının kaldırılması 
emrini verdi (Aubin, 1956, s. 50; Hafız-ı Ebrû, 1375, s. 212). Ancak Şahruh bu muafiyeti sürekli uygulamadı. Hafız-ı Ebrû’nun 
adı geçen olayla ilgili belirttiği kaydının devamında bir yıl sonra divân-ı âli görevlilerinden Nureddîn Kemal’in Hoca Îmad İslam 
Kirmanî ile birlikte Kirman vilayetinin mallarının zaptıyla görevlendirildiler (Hafız-ı Ebrû, 1375, s. 213). Bu sebepten ötürü 
suyurgal uygulamasının ancak kıtlığın yaşandığı yılı kapsadığı görülmektedir. 

Timurlularda tamga vergisinin miktarına dair kayıtlar Şemseddîn Muhammed’in ticaret maksatlı yaptığı Herat, Harezm, 
Saray ve Şiraz şehirlerindeki faaliyetlerinden bilinmektedir. Tacir Şemseddîn Muhammed, 10 develik bir kervanla 1 Muharrem 
842/24 Haziran 1438 yılında Şiraz’dan yola çıkıp Herat, Saray, Harezm ve tekrardan Herat’a vardı. Mezkûr tacir Şiraz’da iken 
30.000 dinar sermaye ile yola koyuldu. Elbette bu sermayenin içinde sipariş edilen ürünlerin yanında malların taşınması için 
deve, eşek ve katırların kira bedelleri ile konaklama, gümrük vergisi ve temel ihtiyaçların masrafları da vardı. Tacir Şemseddîn 
Muhammed, adı geçen vilayetlerde yaptığı ticaretle birlikte ödediği tamga vergisi miktarına dair bilgileri de alışveriş listesine 
kaydetti. Mesela Şiraz’dan Harezm’e gitmek üzere tanesi 200 dinardan 10 deve kiraladı. Harezm şehrinde yaptığı ticaretin 
gümrük vergisi yük başına 60 dinardı. O, burada 10 yük alışveriş yaparak toplamda 600 dinar ödedi. Aynı şekilde yoluna 
devam eden tacir Harezm’den Saray şehrine kadar 20 deve kiralayıp her bir deve için 20 dinar ödedi. Saray şehrinde baharat 
ağırlıklı çeşitli ürünlerden 14 deve yükü için 395 dinar tamga vergi ödedi (el-Kumî, vr.132a). Saray’dan Herat’a dönüş yolunda 
ise iki deve yükü tamga vergisi için kendisinden 100 dinar alındı (el-Kumî, vr. 132b/133a). Şemseddîn Muhammed’in Harezm-
Saray gümrük kapısında ödediği tamga vergisi miktarı ile -395 dinar- Herat gümrük kapısında ödediği -100 dinar- tamga 
vergisi arasında fark olduğu görülmektedir. Bu farkın elbette çeşitli nedenleri vardı. Bu nedenlerden biri henüz Timur’un 
Harezm şehrindeki tahribatın etkilerinin görülmesiydi. Şehir Timur tarafından yıkıldığından dolayı malların yüksek fiyatının 
gümrük vergilerine de yansımış olması muhtemeldir. Çünkü Şemseddîn Muhammed’in Harezm şehrindeki satışlarının sınırlı 
olduğu görülmektedir. Tacirin, Harezm’deki iş hacminin küçük olması yukarıda zikredildiği gibi 789/1388 yılında Timur 
tarafından şehrin yıkılmasından kaynaklanmaktaydı. Diğer taraftan Şahruh zamanı Timur dönemine göre nispeten sükûnetin 

 
7 Emir-zâde Sultan Muhammed, Şahruh’un Fars vilayetine hâkim olarak görevlendirdiği torunu idi. Kudretli bir şahsiyet olmasının yanında Fars bölgesinde 
düzenlediği seferlerin ardından bölge hâkimleri Şahruh’un yaşlandığını, hastalığından dolayı hareket edecek mecalinin olmadığı dedikodusunu yaptılar. 
Aynı zamanda emir-zâdenin yanındaki emirler de Şahruh’un hastalığını bahane ederek Isfahan’ı almanın zamanı geldiğini ifade ettiler. Emir-zâde Sultan 
Muhammed, emirlerin teşviki üzerine Isfahan’ı ele geçirdi. Daha sonra Şiraz’a yönelerek adeta isyan bayrağını dalgalandırmaya başladı. Şahruh’un 
Şiraz’daki diğer torunu Emir-zâde Abdullah, Sultan Muhammed’in Şiraz’ı kuşattığı haberini gönderdi. Şahruh, hasta durumda olmasına ve yaşının ileri 
olmasına rağmen hazırlıkların yapıp kendisine isyan eden torununun üzerine hareket etti( Semerkandî, 1372, ss. 584-585). 
8 Sultan Muhammed’in bölgede bağımsız olarak hareket etmeye çalışma çabaları, yukarıdaki dipnotta açıklandığı gibi dedesine karşı isyan etme 
girişiminden kaynaklanmaktaydı. Nitekim emir-zâde vergileri kaldırmak veya yasaklamakla halkı yanına çekerek güvenoyu almaya çalışmaktaydı. Onun, 
devlet tarafından yapılması gereken görevleri bir hükümdar gibi kesin hükümlerle gerçekleştirmesi ancak merkezi otoriteye başkaldırmasından 
kaynaklanabilirdi. 
9 Suyurgal ıstılahı hakkında tafsilatlı bilgi için bkz. Paydaş, 2006, ss. 195-218. 



 
185 Turcology Research (2026)  

 

 

sağlandığı bir dönemdi. Ancak geçmişten kalan husumetlerin de hala kendisini hissettirdiği bir çağdı. Nitekim Altın Orda 
Devleti’nin bu zamanlarda Timurlular ile olan çatışmalarının nispeten ticarete yansıdığı muhtemeldir. Öyle ki Semerkandî 
Şahruh’un 851/1447 yılındaki olaylarını anlattığı eserinde onun her yıl birkaç tümen emirinin Cürcan’da kışlak yapıp Deşt-i 
Kıpçak ve Özbek tarafındaki askerlerin hareketlerinden haberdar olmaları için görevlendirdiğini zikretmektedir (Semerkandî, 
1372, s. 604). Dolayısıyla böyle bir vaziyetin sonucu ticarete ve buradan da ticaretten alınan vergilere yansıması muhtemeldir. 
Bu durumun da Şemseddîn Muhammed’in Saray’da ödediği tamga vergisi miktarından anlaşılabilir.  

Yine mevcut bilgilere göre Şahruh döneminde, İslam dini hukukuyla bağdaşmayan tamga, zekât vergisi adı altında 
alınmaya devam edildi. Herat’taki malî memur Ali Şirazî’nin kaleminden Tusî’nin yukarıda bahsedilen risalesine yapılan bir 
ekte şöyle yazmaktadır: Tüccarlardan alınan vergiye resmü’s-sultan veya tamga denirdi. 10 dinardan 1 ½ dang [= % 2 ½] alınır 
ve zekât olarak kaydedilirdi (el-Kumî, vr. 120b; Hinz, 1950a, s. 191). Dolayısıyla tüccar zümresinden alınan vergi miktarı ile 
zekâtın aynı oranda alındığı görülmektedir. Aslında daha önceden değinildiği gibi tüccar zümresinden zekât alındığı gibi yine 
aynı isimle tamga vergisi de alınmaktaydı. Vergi miktarı zekâta uyarlanmış şekilde alınmasına rağmen iki hatta üç defa 
alınması tamgaya karşı muhalefeti tetikleyen nedenlerdi (Kainî, vr. 257b). Babür ise kayıtlarında Kabil’in vilayet ve 
göçebelerden alınan tamga vergisinin 8 lek10 şahruhî olduğunu ifade etmektedir (Babur, 1987, s. 152). 

Tamga Vergisine Karşı Muhalefet 

Bir taraftan iktisatla ve diğer taraftan şeriatla bağlantılı olan Timurlu Devleti’nin mevzularından biri tamga meselesi idi. 
İslam hukukunda yeri olmadığından dolayı, bu gibi vergiler din adamları ile hükümdarlar arasında zaman zaman çatışmalara 
yol açardı. Devrin vaizlerinden Zekeriya b. Muhammed Nasaih-i Şahruhî adlı eserinde hükümdara bu vergiyi kaldırmasını 
tavsiye etmiştir (Kainî, vr. 258a). Hâlbuki Timurlu hükümdarı, Memlûk hükümdarı Baybars’a gönderdiği mektubunda 
Cidde’deki tüccardan mükûs11 alınmasından dolayı onu ayıplamaktaydı (Aka, 1994, s. 190). Tamga aslında Moğolların İran’da 
yaydıkları örfî kanunlarından biriydi (Allahyarî-Nurayî-Resulî, 1388, s. 28; Mezaherî, 1388, s. 166). Bunun miktarı da zekâtın 
birkaç katıydı (Fragner, 1986, ss. 533-534). Ancak Timur’un halefleri özellikle Şahruh bu gayri şer’i vergiyi usulen almazdı 
(Fragner, 1986, ss. 540-541). Ancak görünüşte o da kendisinden önceki hükümdarlar gibi zekât oranıyla eşit bir tamga 
vergisinin alınmasına göz yumardı. Şahruh’un İslamî tutumundan dolayı Moğol kanunlarını kaldırmak için bir çaba dönemiydi. 
O, Ming İmparatoru Yong-Le’ye yazdığı bir mektubunda kendisinin İslam dinine olan taassubunu ifade edip Moğol kanunlarını 
kaldırmak düşüncesinde olduğunu zikrediyordu (Hafız-ı Ebrû, 1376, s. 467). Bununla birlikte bu yoldan hazineye giren hacimli 
bir gelire de göz yumamazdı. Nitekim Timurlu hükümdarlarının İslam dinine bağlılıkları kadar Moğol geleneklerine de bağlı 
kaldıkları ve şer’i kanun ile örfî kanunlar arasında arafta kaldıkları söylenebilir (Golombek-Wilber, 1988, s. 17; Hayrendiş, 
1378, ss. 15-19). Bazı durumlarda hükümdarlar şeriata aykırı olan bu verginin halktan alınmaması için bu vergiyi almakla 
görevli olan kimselere maaş verirlerdi. Zor durumdaki kişiler için özel bir fon oluşturulması ve bu kişilerin tamga talep 
etmemeleri için alacakları ücretlerin maaş olarak ödenmesi kararlaştırılmıştı (Sajadieh, 1958, s. 17). 

Emir Timur döneminde “tamgaçi” mansıbından birçok defa söz edilmektedir. Mesela Yahya Barslanî, Miranşah’ın 
Tebriz’deki ordu-pazarında tamgaçi idi (Semerkandî, 1372, s. 942). Tamga vergisinin alınmasında ulemanın muhalefetiyle 
karşılaşılmasına rağmen bu tür vergilerin Timurlu döneminin bütün zamanında alınmasının devamlılık gösterdiği 
görülmektedir. Timur döneminde, Saadeddîn Taftazanî’nin oğlu Muhammed Taftazanî, bu türden muhaliflerdendi. Hvandmîr, 
bu konuda şöyle bir hikâye nakletmektedir: Timur 5000 dinarlık paranın beratını onun için havale etti. Muhammed Taftazanî 
beratı aldığında Timur’un yanından ayrılmak istedi. Timur onu çağırarak şöyle dedi: “Tamga parasını en haram gelir olarak 
bilmene rağmen onu inam olarak bizden nasıl kabul ediyorsun?” Timur hanedanından saltanat için mücadele eden emir-
zâdeler bazen âlimler, tüccar ve meslek erbabının nazarını çekmek için tamgayı lağvettiklerini ilan ederlerdi (Handmîr, 1333, 
s. 32). Esasen bunu yapmalarındaki amaçlardan biri elbette özelde hâkim oldukları bölgelerde ve genelde bütün coğrafyada 
nüfuzlu kimselerle birlikte halkın desteğini kazanmaktı. Tamga vergisi ile alakalı olmasa bile Semerkandî’nin Timurlu emir-
zâdelerinin hâkimiyet mücadelesinde halkın maruz kaldığı durumu ve sonrasında yaşanan olaylar hakkında önemli bir kayıt 
vermektedir. Öyle ki 861/1456 yılında Mirza Şah Mahmud, Mirza Sultan İbrahim ve Sultan Ebu Said’in hâkimiyet 
mücadelesinde Herat halkından ayrı ayrı vergi aldılar. Ancak bu vergiler askere malî destek amaçlı halktan alınır, daha sonra 

 
10 Hindistan’da kullanılan bir para birimidir. 1 lek 100.000 dinara tekabül etmektedir. Dolayısıyla Kabil vilayetinin tamga vergisi 800.000 dinara karşılık 
gelmekteydi (Mîrhând, 1385, s. 4881). 
11 Sözlükte “vergi tahsili, kesinti, gümrük resmi, bâc” gibi anlamlara gelen meksin kökeni Akkadca’da “vergi ve geçit akçesi” anlamındaki miksu 
kelimesinden gelmektedir. Mükûs, meks ıstılahının çoğuludur. Bu ıstılah bir vergi terimini ifade etmekte olup, Türkistan, İran, Azerbaycan ve Anadolu 
coğrafyasında kullanılan tamga versine tekabül etmektedir. Bu vergi daha çok Suriye, Mısır, Arabistan ve Yemen gibi topraklarda hâkimiyet süren 
devletlerde uygulanırdı (Kallek, 2003, ss. 583-588). 



Turcology Research (2026)  
 

186 

 
hâkimiyeti elde eden hükümdar belirli bir süreliğine halktan vergi almaktan muaf tutardı (Semerkandî, 1372, s. 810). 

Şahruh döneminin önemli âlimlerinden Kainî’nin hükümdara verdiği nasihatlerde tamgacıların usulsüzlükle istediklerini 
aldıktan sonra tüccar kafilelerini perişan halde bırakmalarının hem dine hem de hükümdara uygun olmayan durumlar 
olduğunu zikretmektedir. Kainî, tamgacıların tüm bu zulüm ve tecavüzleri zekât adı altında yapmalarından ötürü İslam dinine 
karşı geldiklerini söylemekteydi. Dolayısıyla tamgacıları bu yaptıklarından men edecek tek merciin bizzat sultan olduğunu 
vurgulamaktaydı (Aka, 1994, s. 208; Kainî, vr. 258a). Kainî bu şikâyetleri hükümdara arz ederken şeriata aykırı bir usulün 
meşrulaştırılmamasını ifade etmekteydi. Aynı zamanda memurların yolsuzluk ve haksız kazançlarının devlete ve hazineye bir 
kazanç sağlamayacağı gibi ticaret ehline de zarar verdiğini belirtmekteydi. 

Şahruh’un vefatının ardından kısa süreli tahta geçen Uluğ Beg zamanında halkın desteğini almak ve elit zümreyi yanına 
çekmek adına da tamga vergisinin ilga edilmesi gündeme gelmişti. Bu durumu fırsata çevirmek isteyenlerden biri Uluğ Beg’e 
karşı mücadele eden oğlu Mirza Abdüllatif idi. Mirza Abdüllatif, babası Uluğ Beg’e karşı mücadeleye giriştiğinde halkı 
memnun ederek, kendisine destek olmaları için tamgayı Müslümanlar üzerinden kaldırdığını ilan etti (Aka, 1994, ss. 191-192). 
Baba ile oğul arasındaki anlaşmazlık muhtemel bir savaşın yaşanmasına doğru gitmekteydi. Diğer taraftan Abdüllatif 
tamganın lağvı konusunda muhalefetini sürdürerek Belh vilayetinde (Handmîr, 1333, ss. 24-25; İsfizarî, 1338, s. 151; 
Mirhând, 1385, s. 5497; Semerkandî, 1372, s. 669) “tamgayı kaldırdım. Kimse bu yönden Müslümanlara zarar vermesin” diye 
halka duyuru yaptı. Nitekim Mirza Abdüllatif, babasının tamga ve zekât vergileri konusunda birçok mübalağa yaptığını 
biliyordu. Geçitlerde olan gemilerin tamamını yanında topladı. Mirza Uluğ Beg’den tamamen nefret eden il ve uluslar bir anda 
Mirza Abdüllatif’in dergâhına hücum ettiler (Semerkandî, 1372, s. 670; Tihranî, 2001, s. 184). 

XV. yüzyıl Timurlu coğrafyasında tamga vergisinin ilga edilmesine yönelik muhalefetin en yüksek sesi dinî ve elit zümreden 
çıktı. Esasen iki zümre de neredeyse aynı topluluğu temsil etmekteydi. Örneğin hem bir âlim hem de bir tüccar ve çiftçi olan 
Nakşıbendi önderi Übeydullah Ahrar, bu iki unsuru şahsiyetinde barındıran biriydi. Öyle ki din ve ticaret meselesi ile 
muhalefet edenleri temsil eden bir figür olması bakımından söz konusu zümrenin aynı meseleden ötürü yanında toplanması 
zor olmamıştı. Tamganın şeriata aykırı olduğu görüşü din üzerinden eleştirilirken, ağır bir vergi olduğu savunusu ticaret 
erbabının sloganı haline gelmişti. Dolayısıyla mevcut kaynaklar Nakşıbendî önderlerinin Timurlu Devleti’nin hemen 
başlarından itibaren, bu vergilerle muhalefete başladıklarını göstermektedir. Hoca Bahaeddîn Nakşıbend, bu vergileri 
lağvetmek için iki teşebbüs gerçekleştirmişti. İlki sermayeleri tamgadan sağlanan tezgâh ve dükkân mallarını almayı boykot 
etmek; ikincisi tamga alan memurlardan adak ve hediye almaktan içtinap etmekti. Bu iki türlü boykotlar, aynı zamanda 
kazançlı insanlar üzerinde bilgilendirme, iktisadî ve manevî baskı şeklinde istenilen hedefi meydana getirmiyordu ancak 
Maveraünnehir’de askerî-siyasî kargaşa ve savaşlar ona tamgayla mücadele etmek için hükümetten istifade imkânı veriyordu 
(Buharî, 1383, ss. 163-164). 

XV. yüzyılda bu mücadele daha ciddi bir hal aldı. Nitekim tarikat büyükleri tamga memurlarıyla çatışmalara girdi. Mesela 
Kaşifî Herat kumaş pazarındaki bir olayı aktarmaktadır. Buna göre orada Mevlanâ Saadeddîn Kaşgarî Nakşıbendi 
dükkâncısından birinden savunmasında kendisinin ruhi kudretiyle tamga memurunu yere çaldı, memur daha sonra kendine 
gelerek yaptığına tövbe etti (Kâşifî, 1356, s. 221). 

XV. yüzyılın ikinci yarısında ise Hoca Übeydullah Ahrar bu mücadeleyi daha da üst bir noktaya çekti. O tamganın meşru 
olmamasını ilan etmekle, Timurlu hükümdarını bunun ilgası için baskı altına aldı (Nevşahî, 1380, s. 225; Allahyarî-Nurayî-
Resulî, 1388, s. 29). Bu kudreti ona veren unsurdan biri hem manevî nüfuz hem de malî ve siyasî güce sahip olmasıydı. Onun 
nüfuzu öyle güçlüydü ki Sultan Ebu Said önemli mesele ve işlerde onunla meşveret yapardı. Onun tavsiye ve nasihatlerinden 
geri adım atmazdı (Semerkandî, 1372, s. 963). Roemer’e göre o Semerkand’da mutlak bir güce sahipti. Bu nedenle geniş 
iktisadî faaliyetler, servet, dinî ve siyasî konum, güç ve saiklerin gereklilikleri tamganın kaldırılması için mücadelede ona 
destek olan şeylerdi (Roemer, 1986, s. 117). 

Timurlu dönemi kaynaklarının bazısında Übeydullah Ahrar’ın isteğiyle Sultan Ebu Said, 865/1460 yılında Semerkand ve 
Buhara tamgasını kesin olarak (mutlakên) kaldırdığı yazılmaktadır. Fakat Semerkandî’nin ifadesinde Ebu Said sadece 
Semerkand ve Buhara ile kalmayarak korunmuş toprakların tamamında (tamam-i memalik-i mahruse) tamga vergisini 
bağışladığını ve tamgayı kaldıracağını taahhüt ettiği yönünde kayıtlar vardır (İsfizarî, 1338, ss. 249-250; Mirhând, 1385, ss. 
5597-5598; Semerkandî, 1372, ss. 891-892). Bu muafiyetin daimî veya geçici olması konusunda bilgiler muğlaktır. Ancak aynı 
yıl Ebu Said, halka iltifat gösterip vergiden dû dang (dörtte bir)tan fazlasını istememeleri yönünde devlet memurlarına emir 
verdi. Aynı zamanda söz konusu verginin üç takside bölüştürülerek alınması talimatını verdi (Semerkandî, 1372, s. 893).  Buna 
göre biri yengeç, diğeri başak-terazi ve biri de yay aylarında vergiler toplanacaktı (Alan, 2015, ss. 290-291). Semerkandî’nin bu 
kayıtlarından Sultan Ebu Said zamanında halktan alınan bu vergilerin o yıl için geçerli olduğu görülmektedir. Nitekim sonraki 
yıllarda vergiler mütemadiyen alınmaya devam edildi. Barthold’a göre bu çeşit vergiler şeriata aykırı bir hareket sayılırdı. Bu 
sebeple defalarca dini ileri gelenleri memnun etmek için hükümdarlar tarafından kaldırılırdı. Ancak önemli bir gelir olduğu için 



 
187 Turcology Research (2026)  

 

 

tekrar alınırdı (Barthold, 1997, s. 111). Çünkü yaklaşık yedi yıl sonra olumlu bir sonuç elde edildi. Hoca Ahrar’ın hayatını 
anlatan bir risalede Ebu Said 872/1467 yılında Maveraünnehir vilayetinin tamgasını Hoca Ahrar’ın isteğiyle bağışladığına 
işaret edilmektedir (Nevşahî, 1380, ss. 17-18).  Diğer bir kaynakta Ahrar, Sultan Ebu Said’den Semerkand tüccar ve esnafından 
tamgayı muaf tutmasını istedi. Son olayları Ebu Said’in vergi fermanının bir sonucu olarak saymak mümkündür. Zira Ahmed 
Mirza hâkim unvanıyla Ebu Said’e mensup olarak Semerkand’da hâkimiyet sürmekteydi (İsfizarî, 1338, s. 250; Kâşifî, 1356, s. 
540). 

Bununla birlikte Nakşıbendilerin bu telaşlar karşısında bazı mukavemetlerle de karşılaştıkları görülmektedir. Tamga alan 
memurlar ve görevliler yani tamgacılar, bunu talep eden kimseler olup, bir kısım bunun ilga edilmesine muhalefet ederlerdi. 
Örnek olarak Semerkand tamgasının Sultan Ahmed Mirza tarafından ilga edilmesinden bir müddet sonra, daha önce bu işle 
büyük miktarda mal biriktiren ve şimdi gelirlerini kaybeden tamgacılardan 12 kişi Sultan’ı tahrik edip, o muafiyeti lağvetmek 
için emirlerden bazısına rüşvet verdiler. Ancak Hoca Ahrar’ın tehditlerinin ardından Sultan Ahmed korkup, onların 
maksatlarına ortak olmaktan kendini alıkoydu. O günün aynı gecesinde tamgacılardan 11 kişi suikastla öldürüldü (Kâşifî, 1356, 
s. 540). Hoca Ahrar’ın ekonomik faaliyetleri sadece tarımı değil, aynı zamanda büyük ölçüde ticaret ve imalatı da içeriyordu. 
Bu nedenle tamganın kaldırılması sadece kasaba halkının değil, aynı zamanda Ahrar’ın kendisinin de çıkarınaydı. Açıkçası, 
ticaretle uğraşan herkes Ahrar’ın faaliyetlerinden kazançlı çıkmıştır. Ne yazık ki kaynaklarda, Hoca Ahrar için çalışan kişilerin 
diğer tüccar veya zanaatkârlardan daha sık tamga veya diğer harçlardan muaf tutulup tutulmadığı gösterilmemektedir 
(Gross-Urunbayev, 2002, ss. 30-31; Paul, 1991, s. 538). 

Yukarıdaki olaylar Ubeydullah Ahrar’ın tüccarı himaye sisteminin bir sonucuydu. Ubeydullah Ahrar’ın geniş ticaret ağlarına 
sahip olmasının avantajını bilen pek çok tüccar zümresi, onun tarikatına katılmayı bir kurtuluş olarak görürlerdi. Nitekim 
tamga vergisinin nakdî olması, tüccara ağır bir yüktü. Devletin zayıflamasının sonucunda gelirleri arttırmanın en önemli yolu 
nakit sağlanan vergilerin alınmasıydı. Dolayısıyla Ahrar’a ait ticaret kervanları, sahip olduğu dinî ve siyasî nüfuz sayesinde daha 
güvenli yolculuk yapmakta ve malları daha çabuk alıcı bulmaktaydı (Yüksel, 2015, s. 225).  

Geçici muafiyetler, genellikle bir yıllığına ve belirli bir nahiyeyle sınırlandırılırdı.12 Nakşıbendiler tamgayı tamamen 
kaldırmaya muvaffak olamadılar. Ancak yoğun muhalafetleri sonucunda emellerine ulaştılar. Onların siyasî itirazları 
sonucunda tamga bazen bir şehir veya eyaletten tamamen kaldırılırdı. En önemlisi ise bu verginin itibarsızlaştırılması veya 
zayıflatılmasıydı. Diğer taraftan kazanılan muafiyetler sayesinde, Nakşıbendi tüccarlarının kazançları ellerinde kalıyordu 
(Allahyarî-Nurayî-Resulî, 1388, s. 31). Fakat bu karşılıklı rekabetin bir kazananı olmadı. Özellikle Buhara, Taşkent ve 
Semerkand şehirlerinde Ubeydullah Ahrar ve Abdurrahman Camî’nin himayesinde bulunan sufî tacirleri memnun etmek için 
geçici süreliğine kaldırılan tamga vergisi miadını doldurmadan tekrar geri getirilirdi. Neticede hazinenin mühim gelir 
kaynaklarından birini teşkil eden tamga vergisinden kolayca vazgeçilmediği görülmektedir (Urunbayev, 1995, s. 131).  

İsfizarî’de Hüseyin Baykara dönemine ait tarihsiz bir fermanda tamga vergisinin korunmuş ülkenin tamamında (arsa-I 
memâlik-i mahruse) muaf edildiği zikredilmektedir. Fermanda, Hüseyin Baykara’nın kendi zamanlarında bidat ve yanlış olan 
tamga vergisinden başka halka herhangi bir kötülük ve gayri kanunî bir teşebbüste bulunulmadığı yazılmaktadır. Bu nedenle 
devletin yönetim dizgininde temiz sayfada bir leke gibi kalan tamganın kaldırılmasının gerekli olduğu ifade edilmektedir. 
Dolayısıyla padişah, bu fermanı çıkararak şeriata aykırı olan bu verginin ülkenin tamamına muaf kılındığı ve bir daha 
alınmayacağını ilan etti. Bu fermanın ilan edilmesindeki maksadın tüccar zümresinin malını satarken, alışveriş yaparken, bir 
bölgeden başka bir bölgeye giderken memurların her fırsatta aldıkları bu vergilerden kurtarılması önceliğiydi. Fermanın 
devamında, şayet bir kimseden bu vergiden bir kuruş dahi alınırsa idamının kesin olduğu hükmü yazıyordu. Hükümdar 
fermanda bu vergi memurlarına artık tamganın alınmamasına yönelik uyarıda bulunmakla birlikte, aynı zamanda halka ve 
tacirlere de bu vergi için kendilerinden bir dinar dahi talep edilirse vermemeleri konusunda tavsiyesini bildiriyordu (İsfizarî, 
1398, ss. 104-106). Her ne kadar yukarıdaki fermanda tamganın ülkenin tamamında kaldırıldığı zikredilse de aşağıda 
görüleceği üzere şikâyetlerin devam edildiği görülmektedir. Fermanda tamganın İslam şeriatında bir leke olarak görüldüğü 
ifade edilse de kesin hüküm ifade etmekten kaçınıldığı, bunun yerine gereklilik olduğu vurgusu yapılmıştır. Aynı zamanda 
fermanın kapsayıcılığında da sınırlama yapılmıştır. Buna göre tamganın bütün ülkeden muaf edildiği yazılsa da esas 
muhatabın ticaret ehli olduğu vurgusa da gözden kaçmamaktadır. Bu nedenle fermanda ifade edilen muafiyetin tüm halka 
değil sadece ticaret ehline yönelik olduğu söylenebilir. 

 
12 Benzer durum Ak-Koyunlu Devleti’nde de yaşanmıştı. Nitekim Ak-Koyunlu Devleti ile ilgili idarî ıstılahlar hakkında da bilgi veren Gıyasî’de Uzun Hasan’ın 
hâkim olduğu coğrafyada tamga vergisini tamamıyla kaldırmayı düşündüğü zikredilmektedir. Bkz (el-Gıyasî, 2010, ss. 428-429). Fakat devlet erkânı ve 
emirler hükümdarın bu konudaki düşüncesine muhaliflerdi. Uzun Hasan ancak tamga vergisini 20 dirhemde bir dirhem olarak alınmasına karar verdi. 
Uzun Hasan’ın uyguladığı politika ancak önceki sultanların topladıkları vergi miktarını epeyce azaltmak oldu. Hükümdar bu vergiyi tamamen tedavülden 
kaldıramadı (Minorsky, 1998, ss. 864-865). 



Turcology Research (2026)  
 

188 

 
Bununla birlikte, yukarıda İsfizarî tarafından verilen fermanda ülkenin tamamında tamganın muaf edildiği belirtilmişti. 

Ancak aynı dönemlerde Nureddîn Abdurrahman Camî tarafından Sultan Hüseyin Baykara’ya arz edilen şikâyetlerden birinin 
yine tamga vergisinin alınmasıyla ilgiliydi. Abdurrahman Camî, tamga vergisinin tahsilatı konusunda Sultan Hüseyin 
Baykara’ya bir mektup yazdı. Camî, Sultan’a diğer ülkelerden tüccar kafilesini Herat’a çekmek amacıyla tamga vergisini 
kaldırmak ya da bu vergi miktarını düşürmek gibi önlemler almasını istedi. Ancak Camî’nin istek ve uyarılarına rağmen maliye 
memurlarının tamga tahsilatını kötüye kullandıkları ve merkezî otoritenin teşviklerini geçersiz kıldıkları görülmektedir. 
Nitekim Camî mektubunda: Bundan böyle kimsenin tüccarları rahatsız etmeyeceği söylentileri etrafa yayıldı. Bundan dolayı 
tacirlerden bazısı yavaş yavaş şehre gelmeye başladılar. Ancak zalimler ve gaspçılardan bazısı daha önce kenara itilmiş 
dellâllar aracılığıyla ellerinden gelen her yolla tamgadan fazlasını (verâ-i tamga) almaya başladılar. Bu yolla tüccarı buraya 
geldiklerine pişman ettiler. Camî mektubunun son cümlesinde: Elhasıl hiç kimse Müslümanların vaziyetlerini 
düşünmemektedir. Herkes tahsil makamında kendi menfaatini korumak derdindedir diyerek bu tür gayrı kanunî durumlardan 
şikâyetini aktarmıştır (Camî, 1378, ss. 97-98). Camî’nin özellikle tamgacılar konusundaki şikâyeti Timurlu tarihi boyunca 
süregelen bir sorundu. Hükümdarlar tarafından verginin muaf edildiği konusunda hüküm çıksa dahî tamgacıların keyfi 
tutumlarında bir değişiklik yaşanmadı. Ubeydullah Ahrar ve Abdurrahman Camî gibi devrin önde gelen şahsiyetlerinin şikâyet 
ve önerileri ise ancak bir süreliğine etkili oldu. Memurların bu tutumları kesin hükümlerle engellenmediğinden dolayı 
zikredilen şikâyetler devamlı merkeze intikal etti.  

Şer’i olmamasından ötürü alınmakta olan bu verginin kaldırılmasıyla sevaba girilmiş sayılıyordu. Mesela Babür 
hatıralarında, düşmanı Rana Senga’ya galip gelirse tamgayı Müslümanlara bağışlayacağını vadetti. Nitekim savaştan galip 
geldikten sonra bu vaadi kendisine hatırlatılınca şehir, köy, yol, geçit, uğrak yeri veya iskele neresi olursa olsun hiçbir yerde 
tamga alınmamasını buyurduğunu anlatmaktadır (Aka, 1994, ss. 191-192). Bununla ilgili 933/1527 yılında bir ferman çıkardı. 
Bu fermanda şöyle diyordu: “Bütün memleketlerin, evvelki padişahların almakta bir an bile gecikmedikleri, hadden ve 
hesaptan aşırı vergilerini, resullerin efendisinin şeriatına aykırı olduğu için, Müslümanlardan kaldırdı ve hiçbir şehir, kasaba, 
yol, geçit, uğrak ve limandan vergi alınmaması ve bu emrin kaidelerini değiştirmek ve başkalaştırmak gibi yolsuzluklara yol 
verilmemesi hususunda (ve her kim onu işittikten sonra değiştirirse, günahı değiştirenin üzerinedir) manasını mutazammım 
ferman çıktı.” (Babur, 1987, s. 356). Öyle görünüyor ki Babür zafer kazandıktan sonra ya vaadini unuttu ya da yerine getirmek 
istemedi. Yine de her ne olursa olsun halkın isteklerini tamamlayıcı bir karar alarak tamganın kaldırılması hükmünü verdi. 
Fakat Babür tamganın kaldırılmasında bir sınırlamaya gitti. Sadece Müslüman halktan alınmayacağı hükmünü vererek 
tamgayı belirli bir zümreden muaf tuttu. Bununla da kendisinin İslamî yönden sevaba girilmiş sayarken, aynı zamanda vermiş 
olduğu vaadi yerine getirerek kendisini destekleyen halkın da güvenini kazandı. 

Bir Vergi Memuru Olarak Tamgacılar 

Timurlu Devleti’nin maliye memurlarından biri olan tamgacı, şehir halkından, tüccar ve zanaat zümresinden tamga 
vergilerini alan görevliydi (Emin, 1357, s. 151). Timurlu Devleti’nde esasen gümrük noktalarında görev yapan memur bu 
isimle anılırdı. Bunlar, şehirlerarası güzergâhlardaki geçiş noktalarında her türlü ürünlerin geçişini teftiş eden ve bu 
ürünlerden devletin belirlediği kanunlar çerçevesinde vergi alan kimselerdi (Lambton, 1988, s. 196). Hem bu verginin hem de 
bu vergiyi alan memurların İslam dünyasında ihtilafla karşılanmasından dolayı tüccar ve zanaat zümresi ile halk nezdinde 
itibarı oldukça düşüktü. Bu nedenle İslam dünyasında ortaya çıkışından itibaren sürekli tartışma konusu olmuştur (O’Kane, 
1982, s. 151). Tamga vergisinin söz konusu tamgacılar tarafından toplanması divânın yetkisindeydi (Pochekaev, 2014, s. 82). 
Tamgacılar, Moğollar döneminde çoğunlukla tüccardan vergi alırlardı. Fakat Timurlular döneminde tamgacıların yetki alanları 
genişletildiği görülmektedir. Bu minvalde tamgacılar artık köylerden şehir merkezine gelen çiftçilerden de getirdikleri 
ürünlerden vergi almakla görevlendirildiler (Asilova, 2015, ss. 15-16). Tamgacılara divân tarafından yaptıkları görev 
karşılığında nevruzdan itibaren bir güneş yılı boyunca maaş verilirdi. Bu maaş yıllık 3000 dinara tekabül ederdi (Hinz, 1950b, 
ss. 129-130). Aylık 2.5 dinara tekabül eden bu maaşın memurları hoşnut etmediği, yollarda ve ticaret noktalarında 
uyguladıkları keyfi tarifelerden anlaşılmaktadır. Yukarıda Kainî’nin zikrettiği şikâyetler hususunda bahsedildiği gibi tamgacılar 
tacirlerden bir defada birden fazla tamga vergisi alabiliyorlardı. Bu durum da alınan maaşın memurlar açısından düşük 
olduğunu göstermektedir. Tamga tahsilatında mutemet sistemi uygulanırdı. Yani tamga vergisinin mutemetlere –güvenilir 
kişilere- verilmesi sistemi geçerliydi (Nahcevânî, 1395, s. 652). Çünkü güvenilir kimseler bu göreve getirilmediklerinde 
vergiden sorumlu memurlar belirlenen miktardan daha fazla ölçüde tamga toplarlardı. Görünüşe göre, tamga hazineye belirli 
bir miktar ödemekle yükümlü olan ve kendisi için çok daha fazlasını toplayan belirli bir kişiye verilirdi (Efendiyev-Farzaliyev, 
1980, s. 240).  

Bazı durumlarda hükümdarlar tarafından bazı kimselere özel imtiyaz denilecek fermanlar verilirdi. Bu fermanlarda söz 
konusu kişiler imtiyaz hakkı elde ederlerdi. Mesela Hüseyin Baykara zamanında Mevlâna Seyfî’nin kendi yurduna gitmesi için 



 
189 Turcology Research (2026)  

 

 

çıkarılan bir nişanda tamgacıların ondan vergi almamaları konusunda ferman sadır etmişti (Kirmanî, 1398, ss. 151-152; 
Roemer, 1952, s. 104). Abdullah Mervarid’in münşeatındaki bu nişanda tamgacı ibaresi zekâtçiyân şeklinde zikredilmesi de 
hayli ilginçtir. Aynı zamanda burada söz konusu olan tamga vergisinden de zekât olarak bahsedilmiştir (Kirmanî, 1398, s. 152). 
Esasen tamgacıların bu şekilde zikredilmeleri, hem bu verginin hem de vergi memurlarının Hüseyin Baykara döneminde de 
hoş karşılanmayan bir kurum olduğuyla alakalı olmalıdır. Zira Mervarid, söz konusu nişanda hükümdarın bölgedeki vergi 
memurlarına zekât adı altında mezkûr şahsın rahatsız edilmemesi hükmünü vermektedir. Bu nedenle Roemer’in Mervarid’in 
mektuplarını çalıştığı eserinin açıklamalar kısmında dayandığı ifadeye göre esas vergi adı ve bu vergiyi alan memurların 
isimleri zekât/zekâtçiyân şeklinde kamufle edilmekteydi (Roemer, 1952, s. 181).  

XV. yüzyılın ikinci yarısında tamgacıların mukavemetle karşılaştıkları önemli zümreden biri Nakşıbendi tarikatına mensup 
tacirler idi. Bu nedenle tamgacılar, bu verginin ilga edilmesine muhalefet ederlerdi. Mesela Semerkand tamgasının Sultan 
Ahmed Mirza tarafından ilga edilmesinden bir müddet sonra, daha önce bu işle büyük miktarda kazanç sağlayan ve şimdi 
gelirlerini kaybeden tamgacılardan 12 kişi Sultan’ı tahrik ile bu verginin lağvedilmemesi için emirlerden bazısına rüşvet 
verdiler. Sonunda tamgacılar birçok hile ve düzenlerle Sultan Ahmed’i aldatarak vergiyi tekrar yürürlüğe koydular. Bu haber 
Ubeydullah Ahrar’a ulaşınca huzursuzlanıp tamgacılara karşı harekete geçti. Bunun üzerine Ahrar’ın meclisinde bulunan 
kimseler Sultan Ahmed’e haber verdiler. Sultan Ahmed bu durumdan korkup vergiyi tekrardan ilga etti. Bunun üzerine 
tamgacılardan biri yaptığından tövbe etti. Kaşifî’nin kaydına göre geri kalan 11 tamgacı aynı gece öldüler (Kâşifî, 1356, ss. 
539-540).  

Sonuç 

Timurlu Devleti’nin gelir kaynakları arasında bulunan tamga, genel vergiler kapsamına girmektedir. Dolayısıyla devletin 
hazinesine doğrudan nakit olarak aktarılan bu verginin çeşitli zamanlarda tartışma konusu olması ancak dinî zümrenin 
muhalefetiyle gerçekleşmiştir. Araştırmada ele alınan temel problemlerden biri Timurlu Devleti’nde tamga vergisinin devlet 
ile dinî ve elit zümre arasında muhalefetin meydana gelmesidir. Devlet, önemli bir gelir kaynağı olduğundan verginin ilga 
edilmemesi üzerine savunma mekanizması oluştururken, dinî ve elit zümre öne sürdükleri sebeplerle muhalefet kanadını 
oluşturmuşlardır. Araştırmada varılan sonuçlardan biri tamga vergisine muhalefet eden dinî ve elit zümreyi aynı toplulukların 
temsil etmiş olmalarıdır. Ancak bu iki zümre farklı argümanlarla aynı problemi eleştirmek üzere hareket etmişlerdir. Dinî 
zümre verginin şeriata aykırı olmasını savunurken, elit zümre içinde bulunan tüccar ve esnaf birlikleri kazanca yönelik ağır bir 
meblağ olduğunu vurgulamışlardır. Diğer taraftan bu tüccar ve esnaf birliklerinin önemli bir kesimi dinî zümreyi temsil eden 
liderlerin taraftarlarıydılar. Bu bakımdan her iki zümreyi de temsil eden şahısların aynı kişiler olduğu sonucuna varılmıştır. Söz 
gelimi Muhammed b. Zekeriya Kainî, Übeydullah Ahrar, Abdurrahman Camî gibi devrin önemli şahsiyetleri, bu verginin şeriata 
aykırı olduğu savunusunu temsil ettikleri gibi tüccar kafilelerine zarar veren bir vergi olduğunu belirtmişlerdir. Aynı zamanda 
bu verginin tedavülde olmasından dolayı şehirlere tüccar kafilelerinin uğramadıklarını ifade etmişlerdir. Devlet yöneticileri ise 
bu tarz muhalefetin önüne geçmek için geçici önlemler almaktan öteye gidememişlerdir. Söz gelimi devletin imparatorluk 
konumuna geldiği Şahruh zamanında bile tamganın zekât adı altında alınmaya devam etmesi sonuca doğrudan etki eden en 
önemli kanıttır. Uluğ Beg zamanında tamga vergisi Şahruh zamanında olduğu gibi uygulanmıştır. Uluğ Beg’in oğlu Abdüllatif 
zamanında ise babasına muhalefetinden tamga vergisinin kaldırıldığı ilan edilmiştir. Sultan Ebu Said ve Hüseyin Baykara gibi 
devletin toprak kaybettiği, gelirlerinin azaldığı ve kargaşanın yaşandığı zamanlarda bile tamga vergisini ancak geçici süreliğine 
ilga edilebilmiştir. Çalışmada sonucuna ulaşılan bir başka konu da Timurlular zamanında farklı vilayetlerde tamga vergisinin 
alınan miktarıdır. Altın Orda Devleti’nin sınırlarını kapsayan bölgelerde tamga miktarının –Şiraz, Yezd, Herat- güney 
topraklarına göre farklı olduğu görülmüştür. Yakın Doğu coğrafyasında tamga vergisi oranının sabit bir miktarda alındığına 
dair rivayetler varsa da bunlar geçici bir süre için devam etmiştir. Sonuç olarak tamga vergisinin kaldırılması politikası ancak 
hükümdarın hayatta olduğu sürü boyunca geçerliliğini korumuştur. Bu durum Timurlu Devleti’nin yıkılmasının ardından 
Babür, Özbek ve Buhara Hanlığı gibi dönemlerde bile tamganın alınmaya devam ettiğini göstermesi açısından önemlidir. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Turcology Research (2026)  
 

190 

 

 

Kaynaklar 

Aka, İ. (1994). Mirza Şahruh ve Zamanı (1405-1447). TTK Yayınları. 
Alan, H. (2015). Bozkırdan Cennet Bahçesine Timurlular 1360-1506. Ötüken Yayınları. 
Allahyarî, F.- Nurayî M.- Resulî Ali. (1388). Tarikat ve Ticaret; Kar Kerdha-yi Ticari Nakşıbendiye der devre Timuri. Fasılaname-i İlmi-

Pejoheşi Tarih-i İslam ve İran, 4(81), 1–40. 
Asilova, G. A. (2015). Study of historical terms in training of specialists on the customs and tax affairs. The Usa Journal of Applied Sciences, 

6, 15–17. 
Aubin, J. (1956). Deux Sayyids de Bem au XV Siecle Contribution a l’historie de l’Iran Timouride. Akademie der Wissenschaften und der 

Literatur in Mainz. 
Babür, G. Z. M. (1987). Vekayi, Babur’un Hâtıratı (C. 1-2, R. R. Arat, Çev.) TTK Yayınları. 
Baharzî, A. N. (1371). Makamat-ı Camî (N. M. Herevî, Tsh.). İntişarat-ı Neşr-i Ney. 
Barthold, V. V. (1931). İlhanlılar Devrinde Malî Vaziyet. Türk Hukuk ve İktisat Tarihi Mecmuası, 1, 136–159. 
Barthold, V. V. (1997). Uluğ Beg ve Zamanı. (İ. Aka, Çev.) TTK Yayınları. 
Barthold, V. V. (1966). Akademik V. V. Bartold soçineniya (C. 4: Raboty po arkheologii, nümizmatika, epigrafika i etnografii, ss. 314–338). 

İzdatel’stvo Vostoçnoy Literatury. 
Buharî, S. M. (1383). Enisü’l-Talibin û İddei’l-Salikin (H. İ. Sarıoğlu, Tsh.). Encümen-i Asar û Mefahir-i Ferhengî. 
Câmî, N. A. (2000). Nameha û Münşeat-ı Camî (U. U. Rahmânov, Tsh.). İntişarat-ı Miras-ı Mektûb. 
Doerfer, G. (1965). Türkische und Mongolische Elemente im Neupersischen (C.2). Franz Steiner Verlag GMBH. 
Efendiyev, O. A., & Farzaliyev, Ş. F. (1980). O podati tamga i ee znaçenii v gorodskoy ekonomike Azerbaydzhana i sopredelʹnykh stran v 

XV–XVI vv. Blijniy i Sredniy Vostok, 238–242. 
el-Bağdadî, A. F. (2010). Tarih-i Düveli’l-İslamiyye fî’l-Şark. (T. N. el-Hemedanî, Thk.). Darü’l-Mektebi’l-Hilal. 
Emin, Ş. Ş. (1357). Ferhengî Istılahat-ı Divân-ı Devran-ı Moğol. İntişarat-ı Edeb-i Hüner-i İran. 
Fragner, B. (1986). Social and Internal Economic Affairs. İçinde P. Jackson (Ed.), The Cambridge History of Iran (C. 6). Cambridge University 

Press. 
Golombek, L., &  Wilber, D. N. (1988). The Timurid Architecture of Iran and Turan (C. 1). Princeton University Press. 
Gross, J., & Urunbayev, A. (2002). The Letters of Khwâja ‘Ubayd Allâh Ahrâr and his Associates. Leiden-Boston-Köln. 
Hafız-ı Ebrû, Ş. A. (1375). Coğrafya-yi Hafız-ı Ebrû (C. 1-3, S. Seccadî, Tsh.). Miras-ı Mektub. 
Hafız-ı Ebrû, Ş. A. (1380). Zübdetü’l-Tevarîh-i Baysungurî (C. 1-4, K. H. S. Cevadî, Tsh.). Vezaret-i Ferheng û Erşad-ı İslamî. 
Halaçoğlu, Y. (1993). Damga.İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 8, ss. 454–455) TDV Yayınları. 
Handmîr, G. H. (1333). Târîh-i Habîbu’s-Siyer fi Ahbâr-ı Efrâd-ı Beşer (C. 1-4, C. Humâyî, Nşr.). İntişârât-ı Hayyam. 
Hayrendiş, A. (1378). Ber Âmeden û Fermanrevayî Timur; Kenkaş-ı der Mebadî-i Yek İmparatorî. Mecelle-i Kitab-ı Mah-ı Tarih û Coğrafya, 

3(4), 1–19. 
Hinz, W. (1950a). Das Rechnungswesen orientalischer Reichsfinanzamter im Mittelalter (Schluß), Der Islam, 29(2), 177–201. 
Hinz, W. (1950b). Das Steuerwesen Ostanatoliens im 15. und 16. Jahrhundert. Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft, 

100(1), 177-201. 
İsfizarî, M. M. (1338). Ravzatu’l-Cennat fî Evsaf-ı Medinetü’l-Herat (C. 1-2, S. M. K. İmam, Tsh.). İntişarat-ı Danişgâh-ı Tahran.  
İsfizarî, M. M. (1398). Münşeât-ı İsfizarî (S. E. C. Hüseynî, Tsh.). Kitabhâne, Müze û Merkez-i Esnad-ı Meclis-i Şura-i İslamî. 
Kainî, C. Z. M. Nasaih-i Şahruhî, Nationalbibliothek zu Wien, nr. A. F. 112. 
Kallek, C. (2003). Meks. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 28, ss. 583–588). TDV Yayınları. 
Kâşifî, M. F. (1356). Reşahât Âyne’l-Hayat (C. 2, A. A. Muâyyiniyan, Tsh.). İntişarat-ı Bunyad-ı Nikokari Nuryanî. 
Kâtib, A. H. Y. (1386). Tarih-i Cedid-i Yezd (İ. Afşar, Tsh.). İntişarat-ı Emir-i Kebir. 
Kirmanî, Ş. A. (1398). Münşeât-ı Abdullah Mervarid (E. Ahmedî, Tsh.). Kitabhâne, Müze û Merkez-i Esnad-ı Meclis-i Şura-i İslamî. 
Kumî, A. M, Şemsü’s-Siyak, Ayasofya 3986. 
Lambton, A. K.S. (1988). Continuity and Change in Medieval Persia Aspect of Administrative, Economic and Social History, 11th-14th 

Century. Bibliotheca Persica. 

Etik Komite Onayı: Etik kurul onay belgesi gerektirmemektedir. 
Hakem Değerlendirmesi: Dış bağımsız. 
Çıkar Çatışması: Yazar, çıkar çatışması olmadığını beyan etmiştir. 
Finansal Destek: Yazar, bu çalışma için finansal destek almadığını beyan etmiştir. 
Yapay Zekâ Kullanımı:  Yazar, bu çalışmanın hazırlanması, yazımı, analizi veya değerlendirilmesi aşamalarında herhangi bir yapay zekâ aracı 
kullanmadığını beyan etmiştir. 
Ethics Committee Approval: Ethics committee approval is not required. 
Peer-review: Externally peer-reviewed. 
Conflict of Interest: The author has no conflicts of interest to declare. 
Financial Disclosure: The author declared that this study has received no financial support. 
Use of Artificial Intelligence:  The author declared that no artificial intelligence tools were used at any stage of the preparation, writing, analysis, or evaluation of this 
study. 



 
191 Turcology Research (2026)  

 

 

Mahmudov, N. (1966). Zemledelie i Agrarnie Atnoşenya v Credeniy Aziy v XIV-XV vv. Akademiya Nauv Tacikskoy SSR İnstitut İstoriy nm. 
Ahmada Danişa. 

Merçil, E. (2021). Selçuklularda Vergiler. Bilge Kültür-Sanat Yayınları. 
Mezaherî, A. (1388). Cadde-i Abrişim (C. 1-2, M. Nuban, Çev.). Pejuheşgâh-ı Ûlum-ı İnsanî û Mütalaat-ı Ferhengî. 
Minorsky, V. (1998). Akkoyunlular ve Toprak Reformları (Cüneyt Kanat, Çev.). Belleten, 62(235), 863–880. 
Minovî, M., & Minorsky, V. (1940). Nasîr al-Dîn Tûsî on Finance. Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 10(3), 755–789. 
Mîrhând, M. H. (1385). Tarih-i Ravzatu‘s-Safa fi Sîreti‘l-Enbiyâ ve‘l-Mülûk ve‘l-Hulefâ (C. 5-6, Cemşid Kiyanfer, Nşr.). İntişârât-ı Esatir. 
Mukminova, R. G. (1969). Neskoliko Clov a Terminah Tamga i Badj. Obşestvenniye Nauki vi Uzbekistane, 11, 65–69. 
Müstevfî, H. K. (1398). Nüzhetü’l-Kulûb. (G. Le Strange, Tsh.). İntişarat-ı Esatir. 
Nahcevânî, Ş. M. (1395). Düstûru’l Kâtib fî T’ayîni’l Merâtib (C. 2, A. E. A. Dârânî, Tsh.). Mîrâs-ı Mektûb. 
Nevşahî, A. (1380). Ahval û Sohenan-ı Hoca Übeydullah Ahrar (806 ta 895), Merkez-i Neşr-i Danişgâh-ı Tahran. 
O’Kane, B. (1982). Timurid Architecture in Khurasan. Univeristy of Edinburgh. 
Özyetgin, A. M. (2004). Eski Türk Vergi Terimleri. KÖKSAV. 
Paul, J. (1991). Forming A Faction: The Himayat System of Khwaja Ahrar. International Journal Middle East Study, 23, 533–548. 
Paydaş, K. (2006). Moğol ve Türk-İslâm Devletlerinde Suyurgal Uygulaması. Bilig, 39, 195–218. 
Petruşevskiy, İ. P. (1960). Zemledeliye Agrarniye Otnoşenya v Irane XIII-XIV Vekov. Izdatelistva Akademiyy Nauk SSSR. 
Pochekaev, R. Y. (2014). Tamga and The Struggle Against it: On The History of Medieval Turkic-Mogol Taxation System. Golden Horde 

Review, 4(6),  77–95. 
Roemer, H. R. (1952). Staatsschreiben Der Timuridenzeit Das Saraf-nâmâ des ‘Abdallâh Marwârîd in Kritischer Auswertung. Franz Steiner 

Verlag GMBH. 
Roemer, H. R. (2006). The Successors of Timur. The Cambridge History of Iran, VI, (P. Jackson, Ed.). Cambridge University Press, 98-147. 
Sajadieh, J. (1958). Administration und Organisation unter der Mongolen in Iran nach dem Dastûr al-Kâtib fî ta’jîn al-marâtib des 

Muhammad b. Hindûshâh. [Doktora tezi, Viyana Üniversitesi].  
Semerkandî, K. A. (1372). Matlau’s-Sâdeyn ve’l Mecmâu’l-Bahreyn (C. 1-2, A. Nevâyî, Tsh.). Müessese-i Mütalaat û Tahkikat-ı Ferhengî. 
Tihranî, E. B. (2001). Kitab-ı Diyarbekriyye (M. Öztürk, Çev.) Kültür Bakanlığı Yayınları. 
Urunbayev, A. (1995). Pis’ma Avtografy iz “Al’boma Navoi”- İstoçnik k İzuçenyu Nalogooblozenya v Khorasane XV vv. İçinde V. N. Nastiç & 

N. İ. Serikov vd. (Ed.), Vostoçnoye istoriçeskoye istoçnikoovedeniye i spetsial’nyye istoriçeskiye distsipliny: Sbornik statey (C. 3, ss. 121–
156). Vostoçnaya Literatura. 

Watabe, R. (2015). Census-Taking and the Qubchur Taxation System in Ilkhanid Iran: An Analysis of the Census Book from the late 13th 
Century Persian Accounting Manual al-Murshid fi al-Hisâb. The Memoirs of the Tokyo Bunko, 73, 27–63. 

Yeniçeri, C. (1991). Bâc. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 4, ss. 411–413). TDV Yayınları. 
Yüksel, M. Ş., (2015). Din-Siyaset-Ekonomi Arasında Timurlularda “Himaye Sistemi”. XVI. Türk Tarih Kongresi bildirileri (C. 2, ss. 217–228) 

Türk Tarih Kurumu Yayınları. 
Zoche, R. Q. (1980). Isfahan im 15. und 16. Jahrhundert. Klaus Schwarz Verlag. 
 

  



Turcology Research (2026)  
 

192 

 
Structured Abstract 

This study deals with the tamgha tax, which has been widely levied in Turko-Mongol states since the XIIIth century. Previous studies on the tamgha 
tax have been conducted on the Mongols and the etymology of the word. In this study, on the other hand, its use in the Timurid State, its amount 
and the abolition of the tax due to its violation of Sharia law will be explained. The content of the study includes the etymology of tamgha tax, its 
meaning, its use as a tax term, the amount of tamgha tax, and the relationship between customary law and sharia law. The etymological origin 
of the word tamgha means a motif made by hand in Turks. In addition to being a personal signature and seal, it is also used in the sense of tax. In 
Turkish and Mongolian states, tamgha was considered as a ‘customs tax’ because it was stamped on taxed goods at international borders and 
customs. In Iran and other geographies, tamgha was first imposed by the Mongol khans and replaced the zakat levied on the people under Sharia 
law. Although the tamgha was levied in cash, it was much higher than the zakat tax imposed under Islamic Sharia law. This situation was 
extremely difficult for the people. As a matter of fact, it almost undermined the development of crafts and trade in the cities. Therefore, by the 
reign of Ghazan Khan, the rate of this tax was halved in some cities such as Isfahan. It was even completely abolished in some other cities. On the 
other hand, tamgha was levied not only on merchants and craftsmen. It was also levied on the peasant population who sold foodstuffs in the 
bazaars, so the return was high in any case. Probably for this reason, when the peasants could not get support from the government, they took 
refuge in the religious community among them. Although zakat tax was levied according to Sharia law during the Timurid period, it is observed 
that both official and unofficial procedures were followed. In this respect, ancient Turkish customary laws were in parallel with Islam in many 
areas. For example, in the tax laws of this period, taxes that did not comply with the laws of the Islamic religion were adapted to the taxes of the 
Islamic religion and continued to be collected from the people. During the Timurid period, there was no fixed specificity in the introduction of the 
tamgha. Usually some Timurid sultans directly intervened in the collection of this tax. However, some sultans under the influence of religious clans 
made special efforts to abolish it. As one of the main sources of the treasury, tamgha revenues did not allow the judges to ignore it. In this 
context, Shahrukh used a different method for the collection of tamgha tax for legitimacy. As a matter of fact, he made the tamgha tax legal in 
accordance with the Sharia by collecting it under the name of ‘zakat’. The tamgha tax was levied with the authority granted by the sovereign to 
ensure the security of the regions. In particular, customs offices in regions or districts were often located in castles. For this reason, when the 
rulers captured fortresses located in the territories of opponents, they often destroyed them. However, if the castle was located in a region where 
it was economically profitable, it would remain in place. 
The people who collected the tamgha tax were called tamgaci. The tamgaci was an official who collected tamgha taxes from the people of the 
city, merchants and craftsmen. In the Timurid Empire, the official who worked at customs posts was known by this name. They inspected the 
passage of all kinds of products at the transit points on the intercity routes and levied taxes on these products within the framework of the laws 
determined by the state.  Due to the fact that both this tax and the officials collecting this tax were regarded with controversy in the Islamic world, 
their reputation among the merchants, craftsmen and the public was quite low. For this reason, it has always been a subject of debate since its 
emergence in the Islamic world.  Tamgajis collected taxes from two sources. The first was contingent assets accruing to the rulers, such as 
confiscated property in trade center’s, inheritance and unclaimed property. The other source was the taxes collected from the markets for cattle, 
slaves and the like.  The collection of the tamgha tax by the tamgaci was under the authority of the divān. During the Mongol period, tamgajis 
mostly collected taxes from merchants. However, during the Timurid period, it is observed that the jurisdiction of tamgaci was expanded. In this 
respect, tamgajis were also assigned to collect taxes from farmers coming from villages to the city centre.  In return for their duties, tamgaci were 
paid a salary by the divan for a solar year starting from Nevruz. This salary corresponded to 3000 dinars per year. 

 


