
Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35 

 

 

 

Kur’ân ve Göç Olgusu 

 

Mustafa ÖZYİĞİT  
Yüksek Lisans, Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü 
Tefsir Anabilim Dalı, Burdur/Türkiye, mustafaozyigit056@gmail.com  
 

Songül DOĞAN  
Yüksek Lisans, Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü 
Tefsir Anabilim Dalı, Burdur/Türkiye, namaz3839@gmail.com  

 
Araştırma Makalesi 
 
Süreç 
Geliş Tarihi: 19.05.2025 
Kabul Tarihi: 12.07.2025 
Yayın Tarihi: 30.09.2025 
 

Öz 
Göç, tarihin her döneminde farklı sebeplerle yaşanmış bir olgudur. 
Kur’ân-ı Kerîm, bu olguyu dinî, ahlâkî ve sosyolojik yönleriyle ele alır. 
Müminlerin zulüm karşısında yaşadığı baskılar, Kur’ân’da hem bireysel 
hem de toplumsal düzeyde değerlendirilir. Bu yönüyle Kur’ân, göçü 
sadece bir yer değiştirme süreci olarak değil, inanç uğruna verilen bir 
mücadele olarak tanımlar. Ayetlerde geçen “hicret” ve “ihraç” 
kavramları, göçün anlam derinliğini ortaya koyar. Bu kavramlar, göçün 
gönüllü olduğu kadar aynı zamanda, zorlayıcı şartların sonucu 
olduğunu gösterir. İnançlarını korumak isteyen bireyler, çoğu zaman 
yaşadıkları topraklardan çıkarılmıştır. Bu durum, Kur’ân’da birçok 
kıssa aracılığıyla ifade edilir. Çalışmada, göçe zorlayan sebepler 
Kur’ân’daki kavramsal yapı üzerinden incelenmiştir. İnanç 
özgürlüğünün engellenmesi, zulüm, baskı gibi nedenler ön plana 
çıkmıştır. Özellikle Hz. Peygamber’in tebliğ süreciyle birlikte başlayan 
baskılar, zorunlu hicreti beraberinde getirmiştir. Kur’ân, bu süreci 
imanla, sabırla ve dayanışmayla ilişkilendirir. Göç edenlerin 
karşılaştığı zorluklar, ayetlerde hem dünyevî hem uhrevî mükâfatlarla 
anlamlandırılır. Kur’ân’da “ihraç” ve “hicret” kavramlarının yer aldığı 
birçok ayet temel alınarak, göçün dinî ve manevî boyutu kapsamlı bir 
şekilde incelenmiştir. Bu ayetlerde yalnızca göçün sebepleri değil, aynı 
zamanda göç sonrasında ortaya çıkan toplumsal ve kültürel 
dönüşümlere de özellikle dikkat çekilmiştir. Kur’ân, hicreti sıradan bir 
zorunluluk ya da kaçış olarak değil, iman temelli bilinçli bir yeniden 
başlama ve diriliş süreci olarak yorumlamaktadır. Göç, sadece bireysel 
bir mecburiyet ya da zorunluluk olmanın ötesinde, aynı zamanda yeni 
bir toplumsal düzenin, birlikteliğin ve inşanın başlangıcı olarak 
görülmektedir. Konuyla ilgili mevcut araştırmaların büyük çoğunluğu, 
göç olgusunu daha çok sosyolojik ve tarihsel perspektifler üzerinden 
ele alırken, Kur’ân eksenli derinlemesine yaklaşımlar oldukça sınırlı 
kalmıştır. Bu makalede, söz konusu alandaki bu boşluk giderilmeye 
çalışılarak, Kur’ân’da yer alan anlatımlar esas alınmış ve kavramsal 
boyutunun yanı sıra tefsiri perspektiflerle de kapsamlı bir 
değerlendirme yapılmıştır. 

İntihal 
Bu makale, en az iki 
hakem tarafından ince-
lendi ve intihal içerme-
diği teyit edildi. 
 
Etik Beyan: Bu çalışma-
nın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere 
uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynak-
çada belirtildiği beyan 
olunur. 
Finansman: Yazar, bu 
araştırmayı desteklemek 
için herhangi bir dış fon 
almadığını kabul eder. 
Çıkar Çatışması: Yazar, 
çıkar çatışması olmadığı-
nı beyan eder. 
 
Telif Hakkı 
© Mustafa Özyiğit – 
Songül Doğan | Creative 
Commons Attribution-
Noncommercial 4.0 (CC 
BY-NC) International 
License 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Kur’ân, Hicret, Göç, İhraç.  
Atıf Bilgisi: 
Özyiğit, Mustafa - Doğan, Songül. “Kur’ân ve Göç Olgusu”. Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35.  

 

cilt/volume: 1 • sayı/issue: 1  (Eylül/September 2025), 22-35 

mailto:mustafaozyigit056@gmail.com
mailto:namaz3839@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0009-0007-9508-6984
https://orcid.org/0009-0007-2765-5997


Kur’ân ve Göç Olgusu |23| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35 

The Qur’an and Migration 
 
Mustafa ÖZYİĞİT  
Master’s Degree, University of Burdur Mehmet Akif Ersoy, Faculty of Theology, Department of Basic Islamic 
Sciences, Department of Tafsīr, Burdur/Türkiye, mustafaozyigit056@gmail.com  
 

Songül DOĞAN  
Master’s Degree, University of Burdur Mehmet Akif Ersoy, Faculty of Theology, Department of Basic Islamic 
Sciences, Department of Tafsīr, Burdur/Türkiye, namaz3839@gmail.com  

 
 
Research Article 
 
History 
Received: 19.05.2025 
Accepted: 12.07.2025 
Published: 30.09.2025 

 
Abstract 
Migration is a phenomenon that has been experienced for different 
reasons in every period of history. The Qur'an deals with this 
phenomenon in its religious, moral and sociological aspects. The 
oppression of believers in the face of persecution is evaluated in the 
Qur'an at both individual and social levels. In this respect, the Qur'an 
defines migration not only as a process of relocation but also as a 
struggle for faith. The concepts of “hijra” and “expulsion” in the verses 
reveal the depth of meaning of migration. These concepts indicate 
that migration is not only voluntary but also the result of compelling 
circumstances. Individuals who wanted to protect their beliefs were 
often expelled from the lands they lived in. This situation is expressed 
through many parables in the Qur'an. In this study, the reasons that 
force migration are analyzed through the conceptual structure in the 
Qur'an. Reasons such as the prevention of freedom of belief, 
persecution and oppression have come to the fore. Especially the 
oppression that started with the Prophet's process of notification 
brought along the compulsory migration. The Qur'an associates this 
process with faith, patience and solidarity. The difficulties faced by 
the emigrants are interpreted in verses with both worldly and 
ethereal rewards. Based on the many verses in the Qur'an in which 
the concepts of “expulsion” and “hijra” appear, the religious and 
spiritual dimension of migration has been analyzed comprehensively. 
In these verses, not only the causes of migration but also the social 
and cultural transformations that occur after migration are 
emphasized. The Qur'an interprets migration not as an ordinary 
necessity or escape, but as a conscious faith-based process of 
resumption and resurrection. Migration is seen not only as an 
individual obligation or necessity, but also as the beginning of a new 
social order, unity and construction. While the vast majority of 
existing research on the subject deals with the phenomenon of 
migration from sociological and historical perspectives, in-depth 
Qur'anic approaches have remained quite limited. In this article, an 
attempt is made to fill this gap in the field, based on the narratives in 
the Qur'an, and a comprehensive evaluation is made with exegetical 
perspectives as well as its conceptual dimension. 

Plagiarism 
This article has been 
reviewed by at least two 
referees and scanned via 
a plagiarism software. 
 
Ethical Statement: It is 
declared that scientific 
and ethical principles 
have been followed while 
carrying out and writing 
this study and that all the 
sources used have been 
properly cited. 
Funding: The author 
acknowledges that they 
received no external 
funding in support of this 
research. 
Competing Interests: The 
author declares that have 
no competing interests. 
 
Copyright 
© Mustafa Özyiğit – 
Songül Doğan | Creative 
Commons Attribution-
Noncommercial 4.0 (CC 
BY-NC) International 
License 

Keywords: Tafsīr, Qur’an, Hijrah, Migration, Expulsion. 
Cite as 
Özyiğit, Mustafa - Doğan, Songül. “The Qur’an and Migration”. Mersin Theology Journal 1/1 (September 2025), 22-35. 

  

mailto:mustafaozyigit056@gmail.com
mailto:namaz3839@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0009-0007-9508-6984
https://orcid.org/0009-0007-2765-5997


|24|   Mustafa Özyiğit – Songül Doğan 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35 

Kur’ân ve Göç Olgusu 
 

Giriş 

İnsanlık tarihi boyunca, çeşitli sosyo-ekonomik, siyasi ve çevresel sebeplerle 
bireyler ve topluluklar yaşadıkları mekânları terk ederek yeni hayat alanlarına 
yönelmişlerdir. Bu hareketlilik, zaman zaman doğal afetler, savaşlar ve ekonomik krizler 
gibi zorunlu nedenlerle gerçekleşirken; kimi zaman ise daha iyi yaşam koşulları arayışının 
sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Ancak göç, salt fiziki bir yer değiştirme olmanın ötesinde, 
kültürel, sosyal ve dinî boyutları bulunan çok katmanlı ve dinamik bir olgudur. İslam 
tarihi ve özellikle Kur’ân perspektifi çerçevesinde incelendiğinde göç, sadece mekânsal 
bir hareketlilik değil, inanç uğruna gösterilen fedakârlık, direniş ve yeni bir toplumsal 
düzen kurma çabalarıyla yakından ilişkili anlamlı bir süreç olarak karşımıza çıkmaktadır. 
Kur’ân’da göç, özellikle “hicret” ve “ihraç” kavramlarıyla ele alınmakta olup, 
peygamberlerin ve müminlerin yaşadıkları baskılar karşısında bir çıkış yolu olarak 
değerlendirilmiştir.1 Bu bağlamda göç, sadece fiziksel bir hareketlilik değil, aynı zamanda 
inanç ve medeniyet açısından önemli sonuçlar doğuran bir süreçtir. 

Kur’ân’da göç olgusu, farklı bağlamlarda ele alınmaktadır. Hz. Âdem ve Havva’nın 
cennetten yeryüzüne indirilişi, Hz. İbrâhim’in Nemrut’un zulmünden kaçışı, Hz. Mûsâ ve 
kavminin Firavun’un baskılarından kurtuluşu gibi örnekler, Kur’ân’da göçün tarihî ve 
sosyolojik boyutuna işaret eden temel anlatılardır. Bununla birlikte, Hz. Muhammed 
(s.a.v.) ve ashabının Mekke’den Medine’ye hicreti, İslam tarihindeki en önemli göç 
hadiselerinden biri olarak öne çıkmaktadır. Bu olay, sadece bireysel bir kaçış değil, aynı 
zamanda İslam toplumunun yeni bir düzen kurma sürecinin başlangıcıdır. Hicret, 
Müslümanlar için bir dönüm noktası olmuş, hicretle birlikte Medine’de İslam devletinin 
temelleri atılmış ve toplumsal yapının yeniden şekillenmesine zemin hazırlanmıştır. 

Kur’ân’da göç kavramı, yalnızca tarihsel bir vakıa olarak değerlendirilmemelidir. 
Kur’ân, zorluk ve baskı ortamında yaşayan müminler için hicreti, hem meşru bir hak hem 
de inançlarını özgürce yaşayabilecekleri yeni bir başlangıcın yolu olarak sunmaktadır. 
Özellikle Nahl sûresi 41. âyette, “Zulme uğradıktan sonra Allah yolunda hicret edenlere 
gelince, onları dünyada güzel bir şekilde yerleştireceğiz…”2 buyurulması göçün gereklilik 
arz ettiğini göstermektedir. Aynı şekilde, Nisâ sûresi 97. âyette, “Kendilerine yazık eden 
kimselere melekler, canlarını alırken: “Ne işte idiniz!” dediler. Bunlar: “Biz yeryüzünde 
çaresizdik” diye cevap verdiler. Melekler de: “Allah'ın yeri geniş değil miydi? Hicret 
etseydiniz ya!” dediler. İşte onların barınağı cehennemdir; orası ne kötü bir gidiş yeridir.”3 
buyurulmaktadır. Bu ayetler, göçün sadece bir mekân değişikliği değil, aynı zamanda 
Allah’a yöneliş ve inanç mücadelesinin bir parçası olduğunu göstermektedir. 

Kur’ân’da göç olgusu, iman ve sabır ile doğrudan ilişkilidir. Müslümanların zulüm 
karşısında direnç göstermeleri esastır; ancak inançlarını yaşama imkânı ortadan 
kalktığında, bu şartları geride bırakıp inançlarını koruyabilecekleri bir yere gitmeleri 
Kur’ân tarafından bir imkân olarak ortaya konulmuştur. Enfâl sûresi 72. ayette, “İman edip 
de hicret edenler, Allah yolunda mallarıyla, canlarıyla cihad edenler ve (muhacirleri) 
barındırıp yardım edenler var ya, işte onların bir kısmı diğer bir kısmının dostlarıdır.” 
buyurularak, hicret edenler ile iman edenlerin kardeş olduğu belirtilmektedir. Aynı 

                                                        
1  Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân (Mekke: Dâru’t-Terbiye ve’t-

Türâs, ts.), 17/207. 
2  Hayrettin Karaman vd., Kur’ân-ı Kerîm Açıklamalı Meâli (Ankara: TDV Yayınları, 2017), en-Nahl 16/41. 
3  en-Nisâ 4/97. 



Kur’ân ve Göç Olgusu |25| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35 

zamanda Müslümanlar arasında bir dayanışma ve birlik ruhu oluşturduğu 
vurgulanmaktadır.4 Bu bağlamda göç, yalnızca zorluklardan kaçış değil, aynı zamanda 
yeni bir toplum inşa etmenin bir aracı olarak da değerlendirilmektedir. 

Kur’ân’da otuzdan fazla âyette göç ve hicret olgusuna işaret edilmektedir.5 Bu 
âyetlerde göç edenlerin Allah katındaki dereceleri, sabırlarının mükâfatlandırılacağı ve 
onların dünya hayatında da desteklenecekleri belirtilmektedir.6 Müslümanların göç 
etmeleri gerektiğinde, Allah’ın yeryüzünün geniş olduğunu ve iman edenlerin her zaman 
bir çıkış yolu bulacağını ifade eden ayetler bulunmaktadır.7 Bu da gösteriyor ki, Kur’ân 
bağlamında göç, iman edenler için bir çıkış yolu ve aynı zamanda bir imtihan vesilesidir. 

Çalışmada öncelikle hicret kavramının terminolojik ve kavramsal çerçevesi ele 
alınacak, ardından İslam tarihi bağlamında hicretin işlevi ve anlamı analiz edilecektir. 
Literatür taraması yöntemiyle, İslam tarihi kaynakları ve çağdaş akademik çalışmalar 
incelenecek, hicret olgusunun İslami ilimler açısından taşıdığı önem üzerinde 
durulacaktır. Ayrıca hicretin, İslam toplumları üzerindeki sosyal, ekonomik ve siyasi 
etkileri tahlil edilerek, günümüz dünyasında hicretin hangi bağlamlarda ele alındığına 
dair değerlendirmeler yapılacaktır. 

Bu araştırma, hicretin İslam tarihi ve Müslüman toplumlar üzerindeki etkilerini 
kapsamlı bir şekilde analiz ederek, hicretin neden önemli olduğu sorusuna yanıt 
aramaktadır. Hicretin sadece bir göç hareketi değil, aynı zamanda İslam’ın temel 
değerlerinden biri olduğu gerçeği göz önüne alınarak, Müslüman bireyler ve toplumlar 
açısından hicretin işlevi ve anlamı detaylı bir şekilde incelenecektir. 

Bu çalışma, göç olgusunun Kur’ânî metinlerdeki çok katmanlı ve bağlamsal biçimde 
ele alındığını ortaya koymakta; hicreti yalnızca tarihsel bir olay ya da bireysel bir 
zorunluluk değil, aynı zamanda dinî bir sorumluluk ve toplumsal yeniden inşa süreci 
olarak değerlendirmektedir. Göçün iman, sabır ve toplumsal dayanışma gibi temel İslami 
değerlerle kurduğu ilişki derinlemesine analiz edilmekte; bu yönüyle çalışma, sadece 
tarihsel verilerle yetinmeyip Kur’ân’daki temsillerin kavramsal ve tefsirî çözümlemesini 
de kapsamaktadır. Mehmet Emin Sarıkaya’nın “Zorunlu Göç Bağlamında Kur’an’da Göç” 
adlı makalesinde göç olgusu daha çok sosyolojik ve beşerî yönleriyle ele alınırken, Ahmet 
Sait Sıcak’ın “Kur’ân’da ‘İhraç’ Kavramı Özelinde Göç Olgusu” başlıklı çalışması kavram 
merkezli bir yaklaşım sunmaktadır. Bu araştırma ise söz konusu literatürden farklı olarak, 
hem “hicret” hem de “ihraç” kavramlarını birlikte değerlendirerek Kur’ân bağlamında 
göçün anlam boyutlarını tefsirî yöntemle incelemekte ve göçün Müslüman kimliğinin 
inşasındaki rolünü sistematik bir yaklaşımla ortaya koymaktadır. Böylece, hicretin 
tarihsel arka planının ötesine geçilerek, çağdaş İslami düşüncede ve pratikte taşıdığı 
anlam katmanları kapsamlı bir şekilde değerlendirilmektedir. 

1. Kur’ân’da Göç Olgusu: Hicret ve İhraç 

Kur’ân’da birçok peygamber ve ümmetin yaşadığı göç tecrübelerine yer 
verilmekte;8 bu tecrübe İslami düşüncesinde genellikle hicret kavramı çerçevesinde ele 

                                                        
4  el-Enfâl 8/72. 
5  el-Bakara 2/18; Âl-i İmrân 3/195; en-Nisâ 4/34, 89, 97-100; el-Enfâl 8/ 72-73-74-75; et-Tevbe 9/19-20, 

100, 117; en-Nahl 16/41, 110; Meryem 19/46; el-Enbiyâ 21/71; el-Hac 22/58, 59; en-Nûr 24/22; el-
Furkân 25/30; el-Ankebût 29/26; el-Ahzâb 33/50; el-Haşr 59/9; el-Mümtehine 60/10; el-Müzzemmil 
73/10; el-Müddessir 74/5. 

6  et-Tevbe 9/100; el-Enfâl 8/26, 74-75; en-Nahl 16/41, 110; el-Hac 22/58; el-Haşr 59/8. 
7  ez-Zümer 39/10; en-Nisâ 4/97. 
8  el-A‘râf 7/82; el-Enfâl 8/72; et-Tevbe 9/20; el-Hicr 15/65; Tâhâ 20/77; eş-Şuarâ 26/52, 117-120; el-

Kasas 28/21-22; el-Ankebût 29/26; Ahzemî Sâmiûn Cezûlî, el-Hicretu fî’l-Kur’âni’l-Kerîm (Riyâd: 
Mektebetü’r-rüşd, Şeriketü’r-Riyâd, 1417/1996), 173-180. 



|26|   Mustafa Özyiğit – Songül Doğan 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35 

alınmaktadır. Ancak, incelendiğinde Kur’ân’da “ihraç” kavramının, hicretle 
kıyaslandığında daha fazla tekrar edildiği görülmektedir. Kelime olarak, “hecr” (hicrân) 
kökünden türeyen “hicret”, sözlükte “terk etmek, ayrılmak veya ilgisini kesmek” 
anlamlarına gelirken, daha çok bir yerin terk edilip başka bir yere göç edilmesi anlamında 
kullanılmaktadır.9 Hicret, genellikle İslâm toprakları dışından İslâm beldelerine yapılan 
göçü ifade eder. Bu bağlamda özellikle, gayrimüslim topraklardan (dârülharp) yapılan 
göçler kastedilir. Terim, en çok da Hz. Peygamber’in ve Mekkeli Müslümanların Medine’ye 
gerçekleştirdiği hicret ile özdeşleşmiştir. Burada göç edenlere “muhâcir”, Medineli 
Müslümanlara ise “ensâr” unvanı verilmiştir.10 

Kur’ân-ı Kerîm’de "hecera" (هجر) kökünün 31 kez geçtiği görülmektedir. Bu kelime, 

özellikle yedi ayette "terk etmek, vazgeçmek ve boykot etmek" anlamlarında 
kullanılmıştır.11 Ayrıca, vatandan çıkarılma olgusunu ifade eden “harece” (خرج) kökü, 

Kur’ân'da 51 defa yer almakta ve bu bağlamda toplamda 57 kullanım örneği 
bulunmaktadır.12 Aynı şekilde, “ihraç” (إخِْرَاج) mastarı altı ayette karşımıza çıkmakta olup, 

bunların dört tanesi benzer bir anlamı ifade etmek için kullanılmaktadır. Sonuç olarak, 
"harece" kökü, 50 ayette 51 kez, vatandan çıkmak ya da çıkartılmak anlamında 
kullanılmaktadır.13 

Bu veriler, hem dilsel hem de kavramsal açıdan, “ihraç” ve “hicret” kavramlarının 
Kur’ân’daki anlam genişliklerini ve tekrarlanan kullanımlarını ortaya koymaktadır. 
Hicret, sadece bir yer değişikliği değil, inanç ve toplum yapısındaki dönüşümü 
simgelerken, ihraç kavramı daha çok bir zorlama sonucu vatandan çıkışı ifade eden 
durumları tanımlamaktadır.14 Her iki kavram da İslami metinlerde hem bireysel hem de 
toplumsal boyutlarda önemli bir yer tutar, zira göç ve zorla çıkarılma süreçleri, 
Müslümanların karşılaştıkları baskılara ve zulme karşı verdikleri cevapları içermektedir. 
Bu kullanımlar, Kur’ân’da göçün ve zorunlu çıkarılmanın sadece coğrafi bir hareketlilikle 
ilgili değil, aynı zamanda insanlık onuru ve inanç uğruna yapılan bir mücadeleyle de 
doğrudan ilişkili olduğunu ortaya koymaktadır. Hicret kavramının yerine kullanılan 
terimler Kur’ân’da ifade edilmektedir. Lakin çalışmanın sınırlılıklarını aştığı için bu 
kavramlara burada değinmeyeceğiz.15   

Kur’ân-ı Kerîm’de, hicret eden müminlerin göç etmeye zorlanmalarının çeşitli 
sebepleri dile getirilmiştir. Bu sebepler arasında, Allah’a ve Resûlü’ne yardım etme 
arzusuyla yurtlarından zorla çıkarılmaları,16 zulme uğramaları, inançlarını terk etmeye 

                                                        
9  Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf el-Hanefî el-Cürcânî, et-Ta’rîfât (Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 256; Ebü’l Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî, el-
Müfredât fî garîbü’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnan Dâvûdî (Dımaşk: Dârü’l-Kalem, 1412), 833; Ebü’l-Fazl 
Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensâri er-Rüveyfiî İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab 
(Beyrut: Dâr Sadr, 1414/1994), 5/250. 

10  Ahmet Önkal, “Hicret”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İtanbul: TDV Yayınları, 1998), 17/458. 
11  en-Nisâ 4/34; el-En’âm 6/68; Meryem 19/46; el-Mü’minûn 23/67; el-Furkan 25/30; el-Müzzemmil 

73/10; el-Müddessir 74/5. 
12  Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu’cemü’l-müfehres li-elfâzi’l-Kur’âni’l-Kerîm bi-hâşiyeti’l-mushafü’ş-

şerîf, (Kahire: Dârü’l-Hadis, 1991), 289. 
13  el-A‘râf 7/13, 18; Yûsuf 12/31; el-Hicr 15/34; el-Kasas 28/20; Sâd 38/77; en-Nisâ 4/66. 
14  Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-Hüseynî ez-Zebîdî, 

Tâcü’l-arûs min cevâhiri’l-kâmûs (Beyrut: Dâru’l Hidâye, 1306), 5/509-510; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 
5/250. 

15  Hicret kavramının yerine kullanılan terimler için bk. Ahmet Sait Sıcak - Necmettin Çalışkan, “Kur’ân’da 
‘İhraç’ Kavramı Özelinde Göç Olgusu”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/9 (2018), 
488-489. 

16  el-Haşr 59/8. 



Kur’ân ve Göç Olgusu |27| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35 

zorlanmaları17 ve işkenceye tabi tutulmaları yer almaktadır.18 Ayrıca, Firavun’un Hz. 
Mûsâ ve kavmine yönelik erkek çocuklarını öldürme,19 kadınları ise hayatta bırakma 
tehdidi; Hz. İbrâhîm ve müminler için ölüm ve ateşe atılma tehditleri;20 Hz. Lut’un 
toplumunun sapkınlıkları karşısında ailesinin güvenliğinden endişelenmesi21 ve Ashâb-ı 
Kehf’in toplumları tarafından ölümle tehdit edilmesi22 gibi örnekler, zorunlu göçün 
gerekçeleri arasında gösterilebilir. Tüm bu durumlar, bireylerin yaşam hakları ve 
özgürlüklerine yönelik ciddi tehditlerin mevcudiyetini ortaya koyarak zorunlu göçü haklı 
kılmaktadır. 

Kur’ân-ı Kerîm’de, inkâr eden toplumların peygamberlere karşı benzer bir tutum 
sergiledikleri ve çoğu zaman onları vatanlarından çıkarmak için tehditte bulundukları 
ifade edilmektedir. Özellikle İbrâhîm sûresinde, Allah’ın “Kâfir olanlar peygamberlerine 
dediler ki: ‘Elbette sizi ya yurdumuzdan çıkaracağız, ya da mutlaka dinimize döneceksiniz!’ 
Rableri de onlara: ‘Zalimleri mutlaka helâk edeceğiz!’ diye vahyetti.”23 şeklindeki buyruğu, 
bu olgunun bir örneğini sunmaktadır. Bu âyet, iki önemli ilkeyi vurgulamaktadır. İlk 
olarak, her peygamber, bulunduğu toplumdan çıkarılmak istenmiş; ikinci olarak ise, 
peygamberleri vatanlarından uzaklaştırmaya çalışan toplumlar, sonunda helak 
olmuşlardır. Bu durum, Kur’ân’ın diğer âyetlerinde de benzer biçimde ifade edilerek, 
tarihsel bir kural haline gelmiştir.24 Bu bağlamda, peygamberlere karşı sergilenen bu 
zulüm, tarihsel bir döngü olarak, inkâr edenlerin kendi sonlarını hazırlamıştır.  

Kur’ân, Mekke'den Medine’ye yapılan hicretin ardından gerçekleşen önemli bir 
toplumsal bütünleşmeye dikkat çekmektedir.25 Bu süreç, özellikle ifade ettiğimiz 
İsrailoğulları örneğinin tersine bir gelişim göstermektedir. Medine'de, Abdullah b. Ubeyy 
denilen şahsın siyasi lider olarak öne çıkması ve kabileler arası bir uzlaşıyla yönetimin 
başına getirilmesi beklenmekteydi ancak Hz. Peygamber’in (s.a.v.) hicretiyle bu beklenti 
sonuçsuz kalmıştır. Bu gelişme, Abdullah b. Ubeyy ve çevresindeki bazı kişiler için büyük 
bir ekonomik ve siyasal kayıp anlamına gelmiştir. Bu şahıslar, çıkarlarını kaybettikleri için 
Müslümanların Medine’ye yerleşmesini asla kabullenememişlerdir. Onlar Hz. 
Peygamberin getirdiği vahye karşı duruş sergileyerek, Müslümanların yayılmasını 
engellemek ve onların toplumsal olarak güç kazanmasını önlemek amacıyla hicreti 
olumsuz yönde etkilemeye çalışmışlardır.26 Bu tavır, vahyin toplumsal hayata yön verme 
çabasına karşı bir tepki olarak ortaya çıkmış; Müslümanların yurtlarından çıkarılmasına 
ve dinî kimliklerini muhafaza edebilecekleri yeni bir zemine hicret etmelerine sebep olan 
baskıcı sürecin bir tezahürü olmuştur.27 

Kur’ân’da yer alan göç kıssaları, peygamberlerin toplumlarında karşılaştıkları inanç 
özgürlüğü, baskı, zulüm, şiddet, haksızlıklara karşı insan hakları, adâlet ve dürüstlük gibi 
evrensel değerlerin savunucusu olduklarını göstermektedir. Peygamberlere inanan ve 
onların mesajını kabul eden bir topluluk oluşmuş olsa da, bu kişiler genellikle toplumsal 

                                                        
17  en-Nisâ 4/89. 
18  Âl-i İmrân 3/195. 
19  el-A’râf 7/127; İbrâhîm 14/6. 
20  el-Ankebût 29/24-26. 
21  Hûd 11/81. 
22  el-Kehf 18/20. 
23  İbrâhîm 14/13. 
24  Sıcak - Çalışkan, “Kur’ân’da ‘İhraç’ Kavramı Özelinde Göç Olgusu”, 491-492. 
25  el-Münâfikûn 63/8. 
26  Ebu’l-Â’lâ Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân (İstanbul: İnsan Yayınları, 2000), 6/323-325. 
27  Bayram Ayhan, “Kur’an Bağlamında Bir Göçün Analizi”, Geçmişten Günümüze Göç, ed. Osman Köse 

(Samsun, 2017), 2/1443-1444. 



|28|   Mustafa Özyiğit – Songül Doğan 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35 

açıdan büyük bir güç ve etki alanı oluşturamamışlardır.28 Bu sebeple, peygamberler ve 
onların mesajını kabul eden azınlıklar, inançlarını özgürce yaşamak ve ibadetlerini yerine 
getirebilmek için başka coğrafyalara göç etmek zorunda kalmışlardır. İnançlarına karşı 
direnç gösteren inkârcı toplumlar ise, çeşitli felaketlerle helâk olmuşlardır. Yüce Allah’ın 
helâk ettiği kavimlerin seçtikleri yaşam tarzı ve ahlâkî çöküntüleri, bu toplumların 
varlıklarını sürdürmelerini sosyolojik açıdan imkânsız kılacak şekilde,29 hem bireysel 
hem de toplumsal düzenin bozulmasına yol açmıştır.30 Şimdi de zorunlu göçe sebebiyet 
veren gerekçelerden kısaca bahsedelim. 

1.1. İnanç Uğruna Zulme ve Baskıya Uğrama 

Kur’ân-ı Kerîm, bireylerin inançları sebebiyle karşılaştığı zulüm, baskı ve dışlanma 
biçimlerini birçok kıssada ortaya koyarak iman ve sabır ekseninde bir direniş modeli inşa 
eder.31 İman, sadece bireysel bir tercih değil, aynı zamanda toplumsal ve siyasal 
düzlemlerde karşılığı olan bir tutumdur.32 Bu özelliği nedeniyle tarih boyunca birçok 
inançlı birey ve topluluk, sırf “Allah’a ve Resûlü’ne yardım etme” arzusuyla zulme 
uğramış, inançlarından vazgeçmeye zorlanmış, işkencelere maruz kalmış ve yurtlarını 
terk etmek durumunda kalmıştır. Bu durum Kur’ân’da hem bir imtihan vesilesi hem de 
ilâhî yardımın tecelli ettiği bir süreç olarak sunulur.33 

İslâm tarihinde, Hz. Peygamber’in Mekke dönemindeki tebliğ süreci, inanç uğruna 
zulme uğramanın en temel örneklerindendir. İlk Müslümanların çoğu, iman ettikleri 
andan itibaren sosyal dışlanmaya, ekonomik boykota, fiziki şiddete ve hakaretlere maruz 
kalmıştır. Bunlar arasında en bilinen örneklerden biri olan Sümeyye bint Hubbâṭ (ö. 
615/?) sırf iman ettiği için müşrikler tarafından ağır işkencelere uğratılmış ve şehit 
edilmiştir.34 Kur’ân, bu tür örnekleri soyut olarak değil, birebir yaşanmış olaylar 
üzerinden aktarmakta ve müminlerin karşılaştığı zorlukları sabırla aşmalarını teşvik 
etmektedir. 

Zulmün temelinde genellikle inanç sisteminin getirdiği hakikat iddiası ve bu 
iddianın mevcut düzeni tehdit etmesi yatar. Özellikle Mekke toplumunda putperest 
düzenin devamını sağlayan siyasi ve ekonomik elitler, İslâm’ın tevhid çağrısını kendi 
otoriteleri açısından bir tehdit olarak görmüşlerdir.35 Bu bağlamda Kur’ân, Mekke’de 
iman edenlerin maruz kaldığı baskıyı şu şekilde dile getirir: “Onlar, sadece Rabbimiz 
Allah’tır dedikleri için haksız yere yurtlarından çıkarıldılar.”36 Bu ayet, iman ile baskı 
arasındaki doğrudan ilişkiyi açıkça ortaya koyar. Aynı zamanda Allah’ın zulme 
uğrayanları yalnız bırakmayacağını ve onları yeryüzünde yeniden iktidar sahibi kılacağını 
vaat eder. 

Kur’ân’da bu baskılara karşı gösterilen sabır, ilâhî mükâfatın bir ön şartı olarak 
sunulur. Nitekim şu ayet, iman sebebiyle göç edenlerin ve zulme uğrayanların durumuna 

                                                        
28  Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd es-Semerkandî el-Mâtürîdî, Teʾvîlâtü ehli’s-sünne, 

thk. Mecdî Bâslum (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005), 6/373. 
29  Mahmut Topuz, İlâhi Dinlerde Hicret (İzmir: Çağlayan Yayınları, 1996), 22-23. 
30  Mehmet Kubat, “Kur’ân’â Göre Göçü Tetikleyen Ana Unsurlar”, İslam ve Yorum VI (İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 2022), 1/20-21. 
31  el-Kehf 18/10; el-Mümtehine 60/4; el-Burûc 85/10; en-Nahl 16/41, 125-126;  
32  Kürşat Yılmaz, “Üniversite Öğrencilerinin Dini Yönelimleri ile Bireysel Değerleri Arasındaki İlişki”, 

Balıkesir University The Journal of Social Sciences Institute 16/29 (2013), 133. 
33  el-Hac 22/39-40; el-Bakara 2/214; A’râf 7/88-89; en-Nahl 16/41. 
34  Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik b. Hişâm b. Eyyüb el-Himyerî el-Meâfirî İbn Hişâm, es-Sîretü’n-

Nebeviyye, thk. Mustafa Segâ (Mısır: Şeriketü Mektebetü, ts.), 1/320. 
35  William Montgomery Watt, Muhammad at Mecca (Oxford: Clarendon Press, 1953), 106-107. 
36  el-Hac 22/40. 



Kur’ân ve Göç Olgusu |29| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35 

dikkat çeker: “Zulme uğradıktan sonra Allah yolunda hicret edenleri, dünyada güzel bir 
şekilde yerleştireceğiz. Ahiretteki mükâfat ise daha büyüktür.”37 Bu ayette hem dünya hem 
de ahiret boyutuyla bir telafi sürecine işaret edilir. Zulüm, burada sadece bir acı ya da 
haksızlık değil, sabredenler için yücelişin bir merhalesidir. 

Zulüm sadece bireysel şiddet olarak değil, kimi zaman sistematik devlet politikaları 
aracılığıyla da uygulanmıştır. Firavun’un Hz. Mûsâ ve kavmine yönelik uygulamaları, 
inanç sebebiyle yürütülen siyasi baskının tipik bir örneğidir. Bu durum Kur’ân’da şöyle 
ifade edilir: “Firavun yeryüzünde büyüklük tasladı… Onlardan bir topluluğu zayıflatıyor, 
erkek çocuklarını öldürüyor, kadınlarını sağ bırakıyordu.”38 Bu ayet, baskının sadece inanç 
zemininde kalmadığını, aynı zamanda biyolojik ve toplumsal bir kırımı hedeflediğini 
gösterir. Erkek çocukların öldürülmesi, soyun devamını engelleme; kadınların sağ 
bırakılması ise asimilasyon amacı taşımaktadır. 

Ashâb-ı Kehf kıssasında da gençlerin inançları nedeniyle ölümle tehdit edildikleri ve 
bu tehditten kaçmak için mağaraya sığındıkları görülür. “Rablerine iman etmiş birkaç 
gençti onlar. Biz de onların hidayetini artırdık.”39 âyeti, gençlerin zulme rağmen inançlarını 
terk etmemelerini yüceltir. Bu kıssa, Kur’ân’ın zulüm karşısında direniş gösteren bireyleri 
nasıl idealize ettiğini göstermektedir. 

Hz. İbrâhîm’in kavmi tarafından ateşe atılmakla tehdit edilmesi de inanç sebebiyle 
uygulanan baskı biçimlerinden biridir. Onun putperest inanç sistemine karşı tevhid 
mücadelesi, kavmi tarafından tehdit, dışlanma ve ölüm cezasıyla karşılanmıştır. “Eğer bir 
şey yapacaksanız onu yakın, böylece tanrılarınıza yardım etmiş olursunuz.”40 şeklindeki 
ayet, dinsel tahakkümün ne denli radikal boyutlara ulaşabileceğini göstermektedir. 

Kur’ân-ı Kerîm, inanç uğruna yaşanan zulüm örneklerini yalnızca tarihî hadiseler 
olarak aktarmaktan öte, bu anlatımlar üzerinden zorunlu göçün dinî ve ahlâkî temellerini 
de ortaya koyar. İnanan bireylerin inançları sebebiyle maruz kaldıkları baskı, dışlanma, 
işkence ve toplumsal tehditler, onları çoğu zaman yaşadıkları yerleri terk etmeye 
zorlamıştır. Bu yönüyle Kur’ân, zorunlu göçü sadece fizikî bir yer değişikliği olarak değil, 
imanla şekillenen direnişin bir uzantısı ve ilâhî yardımın tecellisine açılan bir kapı olarak 
sunar. Zira “İnsanlar, sadece 'iman ettik' demeleriyle sınanmayacaklarını mı sandılar?”41 
âyeti, bu sınavın evrensel niteliğine dikkat çeker. 

Kur’ân, inanç uğruna zulme uğrayanları hem yüceltmekte hem de örnek şahsiyetler 
olarak sunmaktadır. İnanç, Kur’ânî düzlemde pasif bir iç bağlılık değil, aktif bir direniş, 
sabır ve gerektiğinde göçle neticelenen bir hakikat bilincidir. Zulüm karşısında gösterilen 
her direniş, ilâhî adaletin tecelli edeceği bir sürecin başlangıcı olarak değerlendirilir.42 Bu 
bağlamda Kur’ân’daki zulüm anlatıları, sadece tarihsel örneklem değil; aynı zamanda 
çağdaş dünyada da hakikat uğruna bedel ödemeye hazır bireyler için ahlaki ve varoluşsal 
bir pusuladır. 

1.2. Toplumsal Dışlanma ve Hayat Hakkına Yönelik Tehditler 

Bireyin içinde yaşadığı sosyal çevreden ayrılmaya zorlanması, zorunlu göçün başlıca 
sebeplerinden biri olarak öne çıkmaktadır. Bu durumda ise aile bağları zedelenir. Ticari 
ilişkiler kesintiye uğrar. Kamu alanından dışlanma başlar. Mümin, toplum içinde 

                                                        
37  en-Nahl 16/41. 
38  el-Kasas 28/4. 
39  el-Kehf 18/13. 
40  el-Enbiyâ 21/68. 
41  el-Ankebût 29/2. 
42  Ali Şeriati - Cafer Şehidi, Doğumdan Hicrete Hicretten Vefata Siret (İstanbul: Yedi Gece Kitapları, 1991), 

70. 



|30|   Mustafa Özyiğit – Songül Doğan 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35 

yalnızlaştırılır. Bu durum, bireyin itibarsızlaştırılmasına yol açar. İnanan kişi, kendi 
yurdunda yabancılaşır. Kur’ân, bu süreci zulmün başlangıcı olarak nitelendirir. Fiziki 
baskılar devreye girer. İşkence, tehdit ve can güvenliğine yönelik saldırılar artar. 
İnançlarını korumakta ısrar edenler, doğrudan hedef alınır.43 “Onlar sadece ‘Rabbimiz 
Allah’tır’ dedikleri için yurtlarından çıkarıldılar”44 âyeti, bu gerçeği açıkça ortaya koyar. 
İnancın tek gerekçe olarak yeterli görülmesi, baskının boyutunu gösterir. 

Baskı ve zulmün artmasından sonra göç kaçınılmaz hâle gelir. Kişi, dinini 
yaşayabileceği bir ortama ulaşmak ister. Yaşam alanı daralan mümin için hicret, sadece 
tercih değil; bir zorunluluktur. Kur’an, bu zorunluluğu ilahi bir sorumluluk olarak 
tanımlar. Nitekim “Melekler, nefislerine zulmedenlerin canlarını alırken onlara, ‘Ne 
işteydiniz?’ derler. Onlar, ‘Biz yeryüzünde güçsüz bırakılmış kimselerdik’ derler. Melekler, 
‘Allah’ın arzı geniş değil miydi? Hicret etseydiniz ya!’ derler...”45 âyeti, bu durumu net 
şekilde ortaya koyar.  

Kur’ân, hicreti pasif bir kaçış olarak tanımlamaz. Aksine, bilinçli bir direniş biçimi 
olarak takdim eder. Zulme karşı başvurulabilecek son yol olarak gösterir.46 Hicret edenler, 
sadece canlarını kurtarmaz. Aynı zamanda imanlarını ve kimliklerini koruma mücadelesi 
verir. Bu yönüyle hicret, inanç ve aksiyonun kesişim noktasında durur. 

Kur’ân’ı Kerîm hicreti Müslümanlara tavsiye ve hatta emrederken, Allah’ın 
bağışlamasını ve mükâfatını hak edenlerin, gerçek mümin vasfı kazananların, Allah’ın 
rızasına erenlerin hicret edenler olduğunu söyler.47 Kişilerin rasyonel tercihler sonucu 
göçe yöneldiği düşünüldüğünde Allah’ın bu vaatleri, inanan bir insan için oldukça 
istenilesi bir hâl almaktadır. Bu da yapılacak olan göçün psiko-sosyal olarak zemininin 
hazırlanmasını sağlayacaktır. 

Toplumsal dışlanma, bireyin sosyal kimliğini zedeler. Yaşanan baskılar, yalnızca 
fiziksel değil; aynı zamanda zihinsel bir kuşatmadır. Süreç uzadıkça kişi, kimliğini ya 
kaybetmek ya da göç etmek zorunda kalır. Kur’an, bu ikileme düşen mümine yol gösterir. 
Göç, bu anlamda hem korunma hem yeniden inşa sürecidir.48 Kur’an, göç edenlerin 
uğradığı mağduriyetleri hafifletmez. Ancak onların bu fedakârlık karşısında Allah 
katındaki değerlerini yüceltir. Bu noktada Kur’an, hicret edenlere yönelik güçlü vaatlerde 
bulunur. Hicret edenlerin Allah katındaki değeri, onların gösterdiği sadakat ve 
fedakârlıkla doğru orantılıdır. Bu ifadeler, göçün yalnızca dışsal zorlamalarla değil, aynı 
zamanda içsel bir bilinç ve ilahi çağrı ile desteklendiğini gösterir. Dolayısıyla hicret, hem 
dışsal bir zorunluluk hem de içsel bir yönelişin ortak kesişimidir.49 

Kur’ân-ı Kerîm’de hicretin öncesinde yaşanan toplumsal dışlanma, yalnızca bireysel 
bir mağduriyetin değil; aynı zamanda kolektif bir imtihanın parçası olarak ele alınır.50 
İnancını muhafaza etmeye çalışan birey, hem sosyal baskıya hem de fiziki tehditlere 
maruz kalır. Bu süreçte hicret, bir kurtuluş aracı olmanın ötesinde; iman, sadakat ve 

                                                        
43  Abdussamet Varlı, “Hicretin Kur’anî Hedefleri Üzerine Bir Değerlendirme”, İnsan Ve Toplum Bilimleri 

Araştırmaları Dergisi 13/1 (2024), 258. 
44  el-Hac 22/40. 
45  en-Nisâ 4/97. 
46  Muhammed Tâhir İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr (Tunus: Dârü’t-Tûnisiyye, 1984), 5/122-124. 
47  el-Enfâl 8/74. 
48  Şeriati - Şehidi, Doğumdan Hicrete Hicretten Vefata Siret, 65. 
49  Mehmet Emin Sarıkaya, “Zorunlu Göç Bağlamında Kur’an’da Göç”, Journal of Analytic Divinity 2/1 (2018), 

243. 
50  el-Bakara 2/214. 



Kur’ân ve Göç Olgusu |31| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35 

teslimiyetin bir tezahürü olarak şekillenir.51 Dolayısıyla zorunlu göç, Kur’an’da yalnızca 
bir sonuç değil, aynı zamanda imanla yoğrulmuş bir tercih olarak anlam kazanır. Bu 
yönüyle Kur’ân, dışlanmışların ve tehdit altındaki hayatların kurtuluş yolu olmayı 
sürdürmektedir. 

2. İnanç Uğruna Göç: Kur’ân’da Hicret ve Toplumsal Etkileri 

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Mekke’den Medine’ye gerçekleştirdiği hicret, önceki 
peygamberlerin tebliğ süreçlerinde karşılaştıkları ortak kaderin bir yansımasıdır. 
Nitekim Hira mağarasında aldığı ilk vahyin ardından, yaşadığı tecrübenin mahiyetini 
kavrayabilmek amacıyla eşi Hz. Hatice ile birlikte Varaka b. Nevfel’i ziyaret ettiğinde, 
Varaka kendisinin beklenen peygamber olduğunu belirtmiş ve önceki peygamberlerin de 
benzer şekilde düşmanlıkla karşılaşarak yurtlarından çıkarıldıklarını ifade etmiştir. 52 Bu 
durum, Hz. Peygamber’in (s.a.v.), tevhid mücadelesinin doğal bir sonucu olarak göç 
etmenin kaçınılmaz bir olgu olduğunu idrak etmesine vesile olmuştur. Hz. Peygamber 
(s.a.v.) açıktan tebliğe başlamasıyla beraber müşriklerin Müslümanlara olan baskı ve 
şiddetleri artmıştı. Müslümanların bu baskı ve şiddet sonucunda göç etmeleri kaçınılmaz 
olmuştur.53  

Mekke müşrikleri, Müslümanlara yönelik baskı ve işkencelerini sürdürmekte 
kararlıydılar. Zulmün dayanılmaz bir hâl alması nedeniyle ilk Müslümanlar, ibadetlerini 
özgürce yerine getirme imkânından mahrum bırakılmışlardı.54 Sahâbenin maruz kaldığı 
bu ağır zulüm karşısında büyük üzüntü duyan ve fiilen engel olma imkânı bulamayan 
Allah Rasûlü (s.a.v.), inançlarını muhafaza edebilmeleri adına bazı Müslümanlara, adâletli 
bir yönetici olarak tanınan ve halkına zulmetmeyen Habeşistan hükümdarı Necâşî’nin55 
himayesine sığınmaları için izin vermiştir. İlk muhacirler, Necâşî tarafından iyi 
karşılanmış ve bunun sonucunda yetmişten fazla Müslümanın katılımıyla ikinci bir hicret 
dalgası gerçekleşmiştir. Bu gelişmeler karşısında endişeye kapılan Kureyş liderleri, 
Müslümanların iadesi için Habeşistan’a bir heyet göndermiş, ancak Necâşî, tarafları 
dinledikten sonra Kureyşlilerin talebini reddetmiştir. Habeşistan’a sığınan Müslümanlar, 
burada dinlerini özgürce yaşayabilmiş ve ibadetlerini herhangi bir baskı olmaksızın 
yerine getirebilmişlerdir.56 Göç, doğası gereği meşakkatli bir süreç olsa da Habeşistan 
hicreti, sadece bir sığınma hareketi olmanın ötesinde, İslam’ın daha geniş bir coğrafyada 
tanınmasına ve yayılmasına vesile olan önemli bir hadise olarak tarihe geçmiştir.57 

Kur’ân-ı Kerîm, Hz. Peygamber (s.a.v.) ve ashâbının vatanlarından çıkarılma 
gerekçelerine öncelikli olarak vurgu yapmaktadır. Onlar, yalnızca Allah’a ve Resûlü’ne 
iman etmeleri sebebiyle haksız yere yurtlarından sürgün edilmiş, tehdit ve zulme maruz 
bırakılmışlardır. Bu bağlamda, Kur’ân onların sırf “Rabbimiz Allah’tır.”58 demeleri 
nedeniyle yurtlarından çıkarıldıklarını bildirmektedir.59 Eğer onlar, tebliğe muhatap 

                                                        
51  Fatih Kurt, “Hicretin Sosyo-Kültürel Teolojisi’nin İtikadi Alana Yansımaları”, Ekev Akademi Dergisi 27/93 

(2023), 157. 
52  Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmi’u’l-Müsned es-Sahîh-i el-Muhtasar, nşr. Muhammed 

Züheyr b. Nasır (Dâru Tavki’n-Necât, 1422/2001), "Bed’u’l-Vahy" 1. 
53  Cevâd Ali, el-Mufassal fî târîhi’l-ʿArab kable’l-İslâm (Dâr’u es-Sâgi, 1422/2001), 1/119. 
54  İrfan Yücel, Peygamberimizin Hayatı (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2018), 54. 
55  Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî el-Bağdâdî et-Taberî, Târihu’l umem ve’l-mülûk, thk. 

Muhammed Ebu’l-Fadl İbrahim (Beyrut, ts.), 2/222. 
56  Ebû Abdillah Muhammed İbn Sa’d, et-Tabakâtu’l-Kübrâ (Beyrut, ts.), 4/34-35; Ebû Hâtim Muhammed b. 

Hibbân b. Ahmed İbn Hibbân, Sîretü’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefâ, çev. Harun Bekiroğlu (Ankara: 
Ankara Okulu Yayınları, 2017), 63-66; Önkal, “Hicret”, 17/459. 

57  Kubat, “Kur’ân’â Göre Göçü Tetikleyen Ana Unsurlar”, 1/19. 
58  el-Hac 22/40. 
59  el-Hac 22/40. 



|32|   Mustafa Özyiğit – Songül Doğan 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35 

olmalarına rağmen inkârı tercih etselerdi, benzer bir sürgünle karşı karşıya kalmaları 
muhtemeldi. Bu hakikat, Kur’ân’da şu şekilde ifade edilmektedir: “Ehl-i kitaptan inkâr 
edenleri, ilk sürgünde yurtlarından çıkaran O'dur.”60 Bu âyet, yaşanan sıkıntıların 
kaçınılmaz olduğunu, asıl önemli olanın ise bu sıkıntıların hangi sebeple yaşanmış 
olduğunu göstermesi bakımından dikkat çekicidir. 

 Kur’ân’da karşılaşılan zorlukların birer imtihan vesilesi olduğu açıkça 
vurgulanmaktadır. Nitekim Kur’ân-ı Kerîm’de fedakârlığın imanı güçlendirdiği ve kişinin 
samimiyetini ortaya koyduğu ifade edilmektedir. Bu çerçevede, Allah’ın emirleri 
doğrultusunda vatanından ayrılmayı göze alabilmek, samimiyetin ve sadakatin bir 
göstergesi olarak değerlendirilmektedir. Kur’ân’da hicret, bir imtihan ve arınma süreci 
olarak ele alınmakta ve şöyle buyrulmaktadır: “Eğer onlara, kendinizi öldürün yahut 
yurtlarınızdan çıkın, diye emretmiş olsaydık, içlerinden pek azı müstesna, bunu 
yapmazlardı. Eğer kendilerine verilen öğüdü yerine getirselerdi, onlar için hem daha hayırlı 
hem de (imanlarını) daha pekiştirici olurdu.”61 Bu âyet, vatanından ayrılmanın insan için 
ne denli büyük bir fedakârlık olduğunu ortaya koymaktadır. Zira bireyin doğup büyüdüğü 
topraklardan, ailesinden ve toplumundan uzaklaşması, psikolojik ve sosyolojik açıdan son 
derece zorlayıcı bir durum olup,62 neredeyse ölümle eş değer bir sınav olarak 
değerlendirilmiştir.63 

Tarihsel veriler ışığında değerlendirildiğinde, Mekke’den başlayan zorunlu göç 
sürecinin, büyük bir İslam medeniyetinin temelini teşkil ettiği söylenebilir. Hicret, sadece 
bir yer değişikliği olmanın ötesinde, İslam’ın korunması, yayılması ve temel ilkelerinin 
kurumsallaşması açısından hayati bir dönüm noktasıdır.64 Ayrıca, zorunlu göçe maruz 
kalan toplumlarda daha sistemli bir yönetim anlayışı geliştirme ve bir lider etrafında 
organize olma eğiliminin ortaya çıkabileceği daha önce vurgulanmıştır. Bu bağlamda 
Hicret, nedenleri ve sonuçları bakımından zorunlu göç kavramı etrafında şekillenen 
teorik yaklaşımlarla büyük ölçüde örtüşmektedir.  

Bununla birlikte, zorunlu göç yalnızca bireyler ve gruplar açısından değil, 
toplumların dönüşümü ve yeniden inşası bakımından da önemli sonuçlar 
doğurmaktadır.65 Tarihsel süreç incelendiğinde, zorunlu göçlerin genellikle sosyal, 
kültürel ve siyasal yapılanmalarda köklü değişimlere yol açtığı görülmektedir. Göç eden 
topluluklar, gittikleri bölgelerde yeni sosyokültürel etkileşimlere açık hâle gelerek farklı 
gelenekler, yönetim modelleri ve ekonomik sistemlerle tanışma imkânı bulurlar. Bu 
durum, hem göç edenler hem de ev sahibi toplum açısından karşılıklı öğrenme sürecini 
beraberinde getirerek kültürel zenginleşmeye ve toplumsal gelişime katkı sağlamaktadır. 
Özellikle Hicret hadisesi, Müslümanların Medine’de yeni bir toplumsal yapı kurmaları ve 
bu yapı içinde siyasi, hukuki ve ekonomik sistemlerini oluşturabilmeleri açısından 
dikkate değerdir. Dolayısıyla zorunlu göç, her ne kadar meşakkatli bir süreç olsa da 
toplumların yeniden yapılanmasını, kimliklerini güçlendirmelerini ve tarih sahnesinde 
yeni bir medeniyet inşa etmelerini sağlayan dinamik bir unsur olarak değerlendirilebilir. 

 

                                                        
60  el-Haşr 59/2. 
61  en-Nisâ 4/66. 
62  Ebu Abdullah Fahreddin Muhammed b. Ömer Fahreddin Râzî, Mefâtîhu’l-gayb (Beyrut: Dâru İhyâi’t-

Türâsi’l-’Arabî, 1420/1999), 15/515; Emad Yakup Hamatto, İhrâc mine’d-diyâ fî davi’l-Kur’âni’l- Kerîm 
(Gazze: Câmiatu’l-İslamiyye, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2004), 33. 

63  Sıcak - Çalışkan, “Kur’ân’da ‘İhraç’ Kavramı Özelinde Göç Olgusu”, 507. 
64  Sarıkaya, “Zorunlu Göç Bağlamında Kur’an’da Göç”, 248. 
65  İbrahim Yıldız, Kur’ân’da Sebîlüllah Kavramı (Bursa: Emin Yayınları, 2015), 258-266. 



Kur’ân ve Göç Olgusu |33| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35 

Sonuç 

Bu çalışma, Kur’ân perspektifinde göç ve hicret kavramlarını ele alarak, bu olgunun 
tarihsel, sosyolojik ve teolojik boyutlarını analiz etmiştir. Göç, insanlık tarihi boyunca 
bireylerin ve toplulukların hayatında önemli bir yer tutmuş, özellikle inanç temelinde 
gerçekleşen hicretler, sadece fiziksel bir yer değişimi değil, aynı zamanda medeniyetlerin 
inşasında belirleyici bir unsur olmuştur. Kur’ân bağlamında hicret, zulümden kurtuluş ve 
inanç uğruna fedakârlık göstermenin bir tezahürü olarak sunulmuş, bireysel ve toplumsal 
dönüşümlere yol açan bir süreç olarak değerlendirilmiştir. Hz. Muhammed (s.a.v.) ve 
ashabının Mekke’den Medine’ye hicreti, sadece bir kaçış değil, aynı zamanda İslam 
toplumunun temel dinamiklerinin oluştuğu bir kırılma noktasıdır. 

Hicret, bireysel boyutta imanî bir sınav ve fedakârlık iken, toplumsal düzeyde yeni 
bir yönetim modelinin, sosyal dayanışmanın ve adâlet ilkesine dayalı bir yapının inşasına 
zemin hazırlamıştır. Tarih boyunca göç eden topluluklar, gittikleri bölgelerde yeni 
etkileşimler kurarak kültürel, ekonomik ve siyasi açılardan önemli değişimlere sebep 
olmuşlardır. Medine’de hicret eden Müslümanların Ensar ile kurduğu dayanışma ağı, 
göçün sadece zorluklar barındıran bir süreç olmadığını, aynı zamanda toplumların 
yeniden inşa edilmesinde güçlü bir araç olabileceğini göstermektedir. 

Hicretin Kur’ân’daki anlam dünyasının yalnızca tarihsel bağlamda değil, günümüz 
zorunlu göç tecrübeleriyle birlikte düşünülmesinin gerekliliği dikkat çekmektedir. İslami 
ilimler ve sosyal bilimler bağlamında hicretin, çağdaş göç hareketleri ile nasıl 
ilişkilendirilebileceği üzerine daha derinlemesine çalışmalar yapılması gerekmektedir. 
Özellikle inanç temelli göçlerin bireyler ve toplumlar üzerindeki etkileri, göç sonrası 
kimlik inşası ve entegrasyon süreçleri gibi konular, gelecekteki araştırmalara ışık 
tutabilecek önemli başlıklar olarak öne çıkmaktadır. 

Göç eden bireylere yönelik toplumsal sorumlulukların ve insani değerlerin Kur’ân 
perspektifinde nasıl ele alındığı hususu, günümüz dünyasında göç politikaları açısından 
da dikkate değer bir meseledir. Kur’ân’da muhacirlerin korunması, onlara destek 
olunması ve özellikle kadınlar ile çocukların himaye edilmesi gerektiğine vurgu 
yapılmaktadır. Nitekim yetimler ve kadınlar gibi hassas grupların göç süreçlerinde en 
kırılgan kesimler olduğu gerçeği göz önüne alındığında, İslami ilkeler doğrultusunda bu 
kesimlere yönelik politikaların geliştirilmesi, sadece inanç açısından değil, toplumsal 
adâlet açısından da bir gereklilik olarak karşımıza çıkmaktadır. Allah’ın emirleri 
doğrultusunda, zorunlu göçmenlerin korunması, onlara insanca muamele edilmesi ve 
haklarının gözetilmesi, sadece bireysel bir yükümlülük değil, aynı zamanda toplumsal bir 
sorumluluktur. 

Sonuç olarak, hicret, sadece geçmişte yaşanmış bir olgu değil, günümüz dünyasında 
da yankılarını sürdüren, inanç, toplum ve medeniyet inşası açısından derin etkileri 
bulunan bir kavramdır. Kur’ân perspektifinde hicretin ele alınışı, göçün bireysel ve 
toplumsal boyutlarına dair önemli ilkeler sunmakta ve bu bağlamda günümüz zorunlu göç 
meseleleri için ahlaki ve hukuki çerçeveler önermektedir. Gelecekte yapılacak 
çalışmaların, hicretin tarihsel, teolojik ve sosyolojik boyutlarını daha geniş bir 
perspektifte ele alarak, günümüz göç hareketleriyle ilişkilendirilmesi önemli bir katkı 
sağlayacaktır.  



|34|   Mustafa Özyiğit – Songül Doğan 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35 

Kaynakça 

Abdülbâkî, Muhammed Fuâd. el-Mu’cemü’l-müfehres li-elfâzi’l-Kur’âni’l-Kerîm bi-
hâşiyeti’l-mushafü’ş-şerîf. Kahire: Dârü’l-Hadis, 3. Basım, 1991. 

Ayhan, Bayram. “Kur’an Bağlamında Bir Göçün Analizi”. Geçmişten Günümüze Göç. ed. 
Osman Köse. 2/1437-1448. Samsun, 2017. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail. el-Câmi’u’l-Müsned es-Sahîh-i el-Muhtasar. 
nşr. Muhammed Züheyr b. Nasır. Dâru Tavki’n-Necât, 2. Basım, 1422/2001. 

Cevâd Ali. el-Mufassal fî târîhi’l-ʿArab ḳable’l-İslâm. 20 Cilt. Dâr’u es-Sâgi, 4. Basım, 
1422/2001. 

Cezûlî, Ahzemî Sâmiûn. el-Hicretu fî’l-Kur’âni’l-Kerîm. Riyâd: Mektebetü’r-rüşd, 
Şeriketü’r-Riyâd, 1417/1996. 

Cürcânî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf el-Hanefî. et-Ta’rîfât. 
Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye,, ts. 

Hamatto, Emad Yakup. İhrâc mine’d-diyâ fî davi’l-Kur’âni’l- Kerîm. Gazze: Câmiatu’l-
İslamiyye, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2004. 

İbn Âşûr, Muhammed Tâhir. et-Tahrîr ve’t-Tenvîr. 30 Cilt. Tunus: Dârü’t-Tûnisiyye, 1984. 
İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed. Sîretü’n-Nebeviyye ve ahbâru’l-

hulefâ,. çev. Harun Bekiroğlu. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017. 
İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik b. Hişâm b. Eyyüb el-Himyerî el-

Meâfirî. es-Sîretü’n-Nebeviyye. thk. Mustafa Segâ. 2 Cilt. Mısır: Şeriketü Mektebetü, 
2. Basım, ts. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensâri er-
Rüveyfiî. Lisânü’l-Arab. 10 Cilt. Beyrut: Dâr Sadr, 3. Basım, 1414/1994. 

İbn Sa’d, Ebû Abdillah Muhammed. et-Tabakâtu’l-Kübrâ. Beyrut, ts. 
İsfahânî, Ebü’l Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb. el-Müfredât fî 

ğarîbü’l-Kur’ân. thk. Safvân Adnan Dâvûdî. Dımaşk: Dârü’l-Kalem, 1412. 
Karaman, Hayrettin vd. Kur’ân-ı Kerîm Açıklamalı Meâli. Ankara: TDV Yayınları, 7. Basım, 

2017. 
Kubat, Mehmet. “Kur’ân’â Göre Göçü Tetikleyen Ana Unsurlar”. İslam ve Yorum VI. 1/4-

30. İstanbul: Ensar Neşriyat, 1. Basım, 2022. 
Kurt, Fatih. “Hicretin Sosyo-Kültürel Teolojisi’nin İtikadi Alana Yansımaları”. Ekev 

Akademi Dergisi 27/93 (2023), 151-163. 
Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd es-Semerkandî. Teʾvîlâtü 

Ehli’s-sünne. thk. Mecdî Bâslum. 10 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1426/2005. 

Mevdûdî, Ebu’l-Â’lâ. Tefhîmu’l-Kur’ân. İstanbul: İnsan Yayınları, 2000. 
Önkal, Ahmet. “Hicret”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 17/458-462. İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 1998. 
Râzî, Ebu Abdullah Fahreddin Muhammed b. Ömer Fahreddin. Mefâtîhu’l-gayb. Beyrut: 

Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-’Arabî, 3. Basım, 1420/1999. 
Sarıkaya, Mehmet Emin. “Zorunlu Göç Bağlamında Kur’an’da Göç”. Journal of Analytic 

Divinity 2/1 (2018), 235-252. 
Sıcak, Ahmet Sait - Çalışkan, Necmettin. “Kur’ân’da ‘İhraç’ Kavramı Özelinde Göç Olgusu”. 

Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/9 (2018), 483-514. 
Şeriati, Ali - Şehidi, Cafer. Doğumdan Hicrete Hicretten Vefata Siret. İstanbul: Yedi Gece 

Kitapları, 1991. 
Taberî, Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr. Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân. 24 Cilt. 

Mekke: Dâru’t-Terbiye ve’t-Türâs, ts. 



Kur’ân ve Göç Olgusu |35| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 22-35 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî el-Bağdâdî. Târihu’l Umem ve’l-
Mülûk. thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrahim. Beyrut, ts. 

Topuz, Mahmut. İlâhi Dinlerde Hicret. İzmir: Çağlayan Yayınları, 1996. 
Varlı, Abdussamet. “Hicretin Kur’anî Hedefleri Üzerine Bir Değerlendirme”. İnsan Ve 

Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 13/1 (2024), 255-274. 
https://doi.org/10.15869/itobiad.1210729  

Watt, William Montgomery. Muhammad at Mecca. Oxford: Clarendon Press, 1953. 
Yıldız, İbrahim. Kur’ân’da Sebîlüllah Kavramı. Bursa: Emin Yayınları, 2015. 
Yılmaz, Kürşat. “Üniversite Öğrencilerinin Dini Yönelimleri ile Bireysel Değerleri 

Arasındaki İlişki”. Balıkesir University The Journal of Social Sciences Institute 
16/29 (2013), 129-146. 

Yücel, İrfan. Peygamberimizin Hayatı. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2018. 
Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Hüseynî. Tâcü’l-Arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs. 30 Cilt. Beyrut: Dâru’l Hidâye, 1306. 
 
 
 

https://doi.org/10.15869/itobiad.1210729

