
MANAS Din Bilimleri Dergisi (MDBD) 2025 Cilt: 04         Sayı: 01 
 

Manas Journal of Religious Sciences (MJRS) 2025 Volume: 04        No: 01 
 
 

Research Paper / Araştırma Makalesi 

 

 

Özbekistanlı Âlim Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un 
(1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile İlgili Görüşleri 
 

Zharkynbai SEBETOV1 
 
Öz 
Mezhep ve mezhepsizlik konularının Orta Asya topraklarında dile getirilmeye başlaması 20. yüzyılın başlarına 
denk gelmekle birlikte Sovyetler Birliği’nin son dönemlerinde, özellikle 1991’de Orta Asya Türkî 
Cumhuriyetlerin bağımsızlık kazanmasının ardından etkin bir şekilde tartışılmaya başladığı görülmektedir. Bu 
tartışmalarda Sovyetler Birliği’nin Orta Asya ve Kazakistan Dinî İdaresi’nin son başkanı-müftüsü (1989-1991), 
bağımsızlıktan sonra Özbekistan Müslümanlarının Dinî İdaresi’nin ilk başkanı-müftüsü (1991-1993), çağdaş bir 
âlim Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un önemli bir yeri vardır. O, kaleme aldığı eserlerinde mezhep ve 
mezhepsizlik konularını etraflı bir şekilde inceleyen ilk Orta Asyalı âlim olarak karşımıza çıkmaktadır. 
Dolayısıyla araştırmanın konusunu ve kapsamını, Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un mezhep ve 
mezhepsizlik ile ilgili görüş ve düşünceleri teşkil etmektedir. Bu araştırma, onun eserlerinden hareketle 
mezhep, taklid, mezhebe bağlanma ve mezhepsizlik kavramlarını nasıl yorumladığını, geleneksel yaklaşım 
karşısındaki konumunu ve benimsediği bakış açısını tespit ve tahlil etmeyi hedeflemektedir. Böylece 
Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un mezhep ve mezhepsizliğe yönelik fikrinin bütüncül olarak 
anlaşılmasına ve değerlendirilmesine katkı sunulacaktır. Genel olarak faaliyetlerini mezhebe bağlılık konusuna 
yönelik yürüten Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un mezheplerin müslümanlar arasında birliğin 
sağlanmasında büyük bir rolü olduğunu vurguladığı, ayet ve hadislerin mânâlarının anlaşılmasından, zaman, 
mekân ve şartların değişmesinden dolayı ortaya çıkabilecek ihtilafların ilmî bir ortamda yürütülmesi gerektiğini 
ifade ettiği, taassuptan ve her konuda ifrat ve tefritten kaçınarak “vasat (mutedil) ümmet” olmaya davet ettiği 
görülmüştür.    
 
Anahtar Sözler: İslâm Hukuku, Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, mezhep, taklid, mezhebe bağlanma, 
mezhepsizlik 

 
Views of Uzbek Scholar Muhammad Sādiq Muhammad Yusuf (1952-2015) on Sects 
and Non-Sects 
 
Abstract  
The issues of sect and non-sectarianism began to be brought up in Central Asian lands at the beginning of the 
20th century, but it is seen that they began to be actively discussed in the last periods of the Soviet Union, 
especially after the Central Asian Turkic Republics gained independence in 1991. In these discussions, the last 
head-mufti of the Central Asia and Kazakhstan Religious Administration of the Soviet Union (1989-1991), the 
first head-mufti of the Religious Administration of Muslims of Uzbekistan after independence (1991-1993), a 
contemporary scholar, Muhammad Sādiq Muhammad Yusuf, has an important place. He stands out as the first 
Central Asian scholar to examine the issues of sect and non-sectarianism in detail in his works. Therefore, the 
subject and scope of the research consist of Muhammad Sadiq Muhammad Yusuf’s views and thoughts on sect 
and non-sectarianism. This research aims to determine and analyze how he interpreted the concepts of sect, 
taqlid, affiliation to a sect and non-sectarianism, his position against the traditional approach and the 
perspective he adopted, based on his works. Thus, it will contribute to the holistic understanding and 
evaluation of Muhammad Sādiq Muhammad Yusuf's ideas on sectarianism and non-sectarianism. It has been 
seen that Muhammad Sādiq Muhammad Yusuf, who generally carried out his activities on the subject of 
affiliation to a sect, emphasized that sects played a major role in ensuring unity among Muslims, stated that 
disagreements that may arise due to the understanding of the meanings of verses and hadiths, and the change 
of time, place and conditions should be carried out in a scientific environment, and invited people to be a 
"moderate (mediocre) ummah" by avoiding bigotry and excess and understatement in every matter. 
 
Key words: Islamic Law, Muhammad Sādiq Muhammad Yusuf, sect, taqlid, adherence to sect, non-sectarianism 

  

                                                             
1 Dr. Öğr. Üyesi - Oş Devlet Üniversitesi Din Bilimleri Fakültesi, uzgents @gmail.com,  
ORCID: 0009-0003-6379-3423  



 

Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD)  - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS) 

 

 
 

 

29 

Giriş 

Mezhep karşıtı söylemlerin Orta Asya topraklarında 20. yüzyılın başlarında dile 
getirilmeye başladığı görülmektedir. Bu süreç yerel müslümanlar arasında genellikle 
“Vehhabîler” olarak nitelendirilen2 ve bölgenin dinî yapısına yabancı bir dinî akım olarak 
değerlendirilen Selefîlik anlayışının Orta Asya’ya ilk girdiği zamanlara denk 
gelmektedir.3 Orta Asya’ya gelen Selefî hocaların ilkleri arasında adı gecen ve hakkında 
yeterli bir bilgi bulunmayan Medineli Seyid Şarî Muhammed 1910’ların başında 
Taşkent’e yerleşmiştir.4 Ondan sonra bölgeye gelen ve daha etkili olan Şâmî Damulla et-
Trablusî (ö. 1940), Damulla Türkî ve Hasan Hazret el-Kızılcarî (ö. 1937) faaliyetlerini 
genel olarak Hanefî mezhebine bağlılığı reddetmek ve yalnızca Kur’ân ve Sünnet’e 
uymaya davete yönelik yürütmüşlerdir.5 Daha sonra onların faaliyetlerini Şâh Rahim 
Kârî (ö. 1963), Hâkimcan Kârî, Rahmetullah Kârî (ö. 1981) ve Abdülvelî Kârî (ö. 1995) 
gibi yerel isimler ana hatlarıyla “İslâm’ın ve özellikle Hanefî mezhebinin örf ve âdetlerin 
etkisinden temizlenmesi” ve “saf İslâm’a dönülmesi” gibi özetlenebilecek çalışmalarını 
“hücre” olarak isimlendirilen gayri resmî ilim halkaları aracılığıyla devam 
ettirmişlerdir.6 Çoğu aslen Orta Asya kökenli olup 1917 Bolşevik Devrimi’nden sonra 
sürgün veya göçler yoluyla Mekke ve Medine’ye yerleşen insanlar, 1991’de Sovyetler 
Birliği’nin dağılmasının akabinde kapıların açılmasıyla birlikte atayurtlarını ziyaret 
etmek ve onlara dinî konularda yardımlarda bulunmak amacıyla akın akın bölgeye 
gelmeye başlamışlardır.7 Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un ifadelerine göre, 
geldikleri yerde avamdan sayılmalarına rağmen yerel halk tarafından büyük bir “âlim” 
olarak görülen, bölge müslümanlarının yerleşik mezhebi, tarihi, örf ve adetlerini fazla 
umursamayan bu kimselerin bazıları, kendileriyle birlikte bir sürü tartışmaları 
getirmişler ve çeşitli ihtilaflara sebep olmuşlardır.8 Onlar fıkıh mezheplerine göre amelin 
farklı, Kur’ân ve Sünnet’e göre amelin ise farklı olduğunu söyleyerek Kur’ân ve Sünnet’e 
bağlılığın zarurîliğini, mezheplere bağlılığın “zararlarını” anlatmışlar ve bu sözler 
muhatapları için yenilik olduğu için câzip gelmiş, zamanla yerel halkın arasından 
takipçiler edinmeye başlamışlardır.9 

Bölgenin dinî yapısıyla uyuşmayan ve genel olarak mezhep karşıtı bir nitelik 

taşıyan bu çalışmalarla mücadele eden yerel din âlimlerinin başında söz konusu 

anlayışlara muhalefetin sembol ismi olarak nitelenen ve Mevlevî Hindustânî lakabıyla 

tanınan Muhammedcân Rustemov (1892-1989) gelmektedir.10 İlk olarak eğitimine 

Hokand ve Buhara’da başlayan Mevlevî Hindustânî, daha sonra Hindistan 
                                                             
2 Bakhtiyar Babadzhanov vd., “Mukhammadzhan Khindustani (1892-1989) i religioznaja sreda ego epokhi 
(predvaritel’nye razmyshlenija o formirovanii ‘sovetskogo islama’ v Srednej Azii) [Muhammadjan 
Hindustani (1892-1989) and the Religious Milieu of His Time (Preliminary Consideration of the Formation 
of ‘Soviet Islam’ in Central Asia)]”, Vostok 5 (Eylül-Ekim 2004), 54. 
3 Mehmet Ali Büyükkara, “Dışlamacı Müslümanlığın Orta Asya’daki İzdüşümleri: Selefilik Hareketi ve 
Taliban”, Orta Asya’da İslâm, ed. Muhammet Savaş Kafkasyalı (Ankara-Türkistan: Ahmet Yesevî 
Üniversitesi, 2012), 3/1287. 
4 Büyükkara, “Dışlamacı Müslümanlığın Orta Asya’daki İzdüşümleri”, 3/1294. 
5 Babadzhanov vd., “Mukhammadzhan Khindustani (1892-1989)”, 53. 
6 Babadzhanov vd., “Mukhammadzhan Khindustani (1892-1989)”, 53-55. 
7 Seyfettin Erşahin, “Bağımsızlık Sonrasında Türkistan Cumhuriyetlerinde Dini Yapılanma”, Türk 
Dünyasının Dini Meseleleri [Kutlu Doğum Haftası (8: 1997: Ankara)], yay.haz. Ömer Turan (Ankara: Türkiye 
Diyanet Vakfı, 1998), 55. 
8 Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar (Taşkent: Hilol-Naşr, 2016), 16-17. 
9 Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, Oçik Hat, (Taşkent: Hilol-Naşr, 2016), 20; Muhammed Yusuf, 
İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar, 18. 
10 Büyükkara, “Dışlamacı Müslümanlığın Orta Asya’daki İzdüşümleri”, 3/1296. 



SEBETOV 

Özbekistanlı Âlim Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un (1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile İlgili Görüşleri 

 
 

 

30 

medreselerinde devam etmiş, memleketine döndükten sonra dönemin şartları gereği 

kurduğu gizli hücrelerde geleneksel Hanefî eğitim-öğretimini canlandırmaya yönelik 

faaliyetler yürütmüştür. Tefsir, hadis, fıkıh, kelâm, mantık, sarf ve nahiv ilim dallarıyla 

ilgili bazı Arapça eserleri Farsça ve Özbekçeye tercüme ettiği belirtilen Mevlevî 

Hindustânî’nin yerleşik mezhep çizgisiyle uyuşmayan söz ve düşünceleri eleştirdiği bazı 

ses ve video kayıtları bulunmaktadır. Ayrıca ona ait olan Beyân el-Furkân fî tercimeti’l-

Kur’ân adlı Özbekçe meâl çalışması yayınlanmıştır (Taşkent: Mâverâünnehir, 2006).   

Çalışmamızda konu edindiğimiz Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf da asırlardır 

bölge halkları benimseyen Hanefî ve Mâtüridî mezhep çizgilerini korumaya, genel 

anlayışa ters düştüğü için müslümanlar arasında zararlı ihtilaflar yaratarak hem 

bölgesel ve ulusal güvenliği tehdit edici hem de birliği zedeleyici unsur olarak 

nitelendirdiği mezhep karşıtı söylemlerle mücâdeleye yönelik faaliyetler yürütmüştür. 

Söz konusu meseleleri ele aldığı ve etraflı bir şekilde incelediği -aşağıda kısaca 

tanıtımları yapılacak olan- İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar (İhtilaflar: Sebepler, Çözümler), 

Mazhablar Birlik Ramzi (Mezhepler Birliğin Simgesidir), Fıkhiy Yönaliş va Kitoblar (Fıkhî 

Yönelimler ve Kitaplar), Vasatiya – Hayot Yoli (Vasatîlik Hayat Yoludur) adlı eserleri ve 

konuyla ilgili tercüme ettiği bazı kitaplar çalışmamızın ana kaynaklarını 

oluşturmaktadır. Dolayısıyla araştırmamızda Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un 

mezhep ve mezhepsizlik ile görüşleri yukarıda zikredilen eserlerinin çerçevesinde 

özetlenerek değerlendilicektir.  

Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf hakkında yapılmış birçok araştırma 

bulunmaktadır.11 Burada Martha Brill Olcott’un “A Face of Islam: Muhammad-Sodiq 

Muhammad-Yusuf”12 ve Bakhtiyar Babadjanov’un “The Last Soviet Mufti of Central Asia: 

Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”13  adlı araştırmalarını özellikle zikretmek gerekir. 

Bu araştırmalarda Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un faaliyetleri, ilmî ve siyasî 

kimliği değerlendirerek onun mezhep ve mezhepsizlik ile görüşlerine kısaca 

değinilmekte ve bölge müslümanlarının birliğini sağlamak için gösterdiği çaba hakkında 

önemli bilgiler verilmektedir. Bununla birlikte onun konumuzla ilgili görüşlerinin 

kapsamlı bir şekilde incelendiği bir çalışmaya rastlanmamaktadır. Bu durum, zamanında 

İslâmî ilimlerin gelişmesinde ciddî katkıları bulunan büyük âlimlerin çıktığı topraklarda 

yetişen hem ilmî kimliği hem de siyasî yönüyle bölge halkları arasında saygın bir yeri 

                                                             
11 Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf ile ilgili çalışmalar için bkz.: Seyfettin Erşahin, “Özbek Alim 
Muhammed Sadık Muhammed Yusuf’un “İslâm’da İnsan Hakları” Adlı Eseri Üzerine”, İslâmî Araştırmalar 
14/2 (2001), 337-343; Yunus Abdurahimoğlu – Asife Ünal, “Şeyh Muhammed Sadık Muhammed Yusuf ve 
Kur’an İlimleri”, Uluslararası Kültürel ve Sosyal Araştırmalar Dergisi 2/1 (Ağustos 2016), 404-411; 
Abdukhafiz Abdurahimov, Özbek Müfessir Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf'un Tefsîr-i Hilâl Adlı 
Eserinde Kur'an'ı Yorumlama Yöntemi (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 
Lisans Tezi, 2017); Khalima Rakhmanova, Şeyh Muhammed Sadık Muhammed Yusuf’un Hayatı, Eserleri ve 
Tarihçiliği (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020); Hacı 
Ekber Fergani, Mâverâünnehir Tefsir Geleneğinin 20. Yüzyıldaki Özellikleri: Şeyh Muhammed Sadık 
Muhammed Yusuf ve Tefsiri Hilâl (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 
2022). 
12 Martha Brill Olcott, “A Face of Islam: Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”, Carnegie Papers 82 (March 
2007), 5-29.  
13 Bakhtiyar Babadjanov, “The Last Soviet Mufti of Central Asia: Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”, 
Voices on Central Asia (Erişim 10 Ekim 2024). 



 

Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD)  - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS) 

 

 
 

 

31 

olan Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un mezhep ve mezhepsizlikle ilgili düşünce ve 

görüşlerinin etraflı ve kapsamlı bir şekilde incelenmesi ihtiyacını ortaya çıkarmaktadır. 

İşte bu çalışmada böyle bir ihtiyaca cevap vermeye çalışılacaktır.   

1. Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un Kısaca Hayatı ve Eserleri 

Olcott’un Özbekistan ve civarındaki ülke müslümanlarının resmî olmayan ruhânî 

lideri, bölgenin en karizmatik figürü olarak tanımladığı,14 geleneksel İslâm anlayışının 

güçlendirilmesinden ve müslümanların sünnî birliği fikri etrafında birleşmesinden yana 

olduğu için sıkı bir M. Saîd Ramazan el-Bûtî taraftarı olduğunu,15 modern dünyaya uyum 

sağlamak için İslâm’ı ve geleneklerini değiştirmeye gerek olmadığını, sadece fetva 

aracını daha etkili bir şekilde kullanmanın gerekli olduğunu savunduğu için 

muhafazakâr modernizmi temsil ettiğini16 söylediği Muhammed Sâdık 12 Nisan 1952’de 

Özbekistan’ın Asaka ilçesine bağlı Niyazbatır köyünde dünyaya gelmiş,17 ilk dinî 

eğitimini câmi imamlığı yapan babası Muhammed Yusuf’tan (1928-2004) almıştır. 

1969’da liseyi tamamladıktan bir yıl sonra babasının da okuduğu Mir Arap 

medresesinde eğitime başlamış, 1974’te Taşkent’te yeni kurulan İmam Buhârî İslam 

Enstitüsü’ne naklini yaptırmış ve 1975’te buradan mezun olmuştur.18 Mezuniyetinden 

sonra bünyesinde çalışmaya başladığı Orta Asya ve Kazakistan Müslümanları Dinî 

İdaresi’nin yönlendirmesi ile 1976-1980’de Libya’nın Trablus şehrinde bulunan Libya 

Devlet İslâm Üniversitesi’nde eğitim görmüş, 1981’de İmam Buhârî Taşkent İslam 

Enstitüsü’nde hocalığa başlamıştır. Bir yıl sonra aynı Enstitü’nün müdür yardımcılığına, 

1984’te ise müdürlüğüne atanmıştır. 1989’da baş müftü sıfatıyla Orta Asya ve 

Kazakistan Dinî İdaresi başkanlığına seçilmiştir. Sovyetler Birliği’nin dağılmasının 

ardından bağımsızlığını kazanan Özbekistan’ın yeniden teşkilatlanan Dinî İdaresi 

başkanı-müftülüğüne getirilmiştir. Ayrıca 1989’da Sovyetler Birliği Yüksek Meclisi’ne 

milletvekili olarak seçilmiş, Orta Asya müslümanların sesinin Moskova’ya 

duyurulmasına katkı sağlamıştır. 1993’te siyasî baskılardan dolayı görevinden istifa 

ederek ailesiyle birlikte Suudi Arabistan’a taşınmak zorunda kalmıştır. Bir yıl kadar 

Mekke’de kaldıktan sonra Libya’ya taşınmış ve 2000 yılına kadar Trablus’ta yaşamıştır.19 

2001’de vatanına dönen Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf vefat tarihi olan 2015 

yılına kadar geniş çaplı ilmî faaliyet yürütmüş ve İslamî ilimlerin her alanında ellinin 

üzerinde (cilt olarak yüzden fazla) eser kaleme almıştır. En önemli eserlerinin başında 

Kur’ân-ı Kerim’i başından sonuna kadar tefsir ettiği 6 ciltlik Tafsiri Hilol, Şeyh Mansûr Ali 

Nâsıf’ın et-Tâc el-Câmiʿ li’l-usûl fî ehâdîsi’r-Resûl adlı kitabının şerhi mahiyetindeki 33 

ciltlik Hadis va Hayot, dinî konularla ilgili kendisine sorulan sorulara verdiği cevaplar ve 

fetvalarını içeren 8 ciltlik Zikir Ahlidan Sorang adlı eserleri gelmektedir. Burası onun 

bütün eserlerine yer vermeye müsait olmadığı için çalışmamızda istifade ettiğimiz 

kitapları hakkında kısaca bilgi vermenin yeterli olacağını düşünüyoruz. 

                                                             
14 Martha Brill Olcott, “A Face of Islam: Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”, 5. 
15 Martha Brill Olcott, “A Face of Islam: Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”, 24. 
16 Martha Brill Olcott, “A Face of Islam: Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”, 25. 
17 Muhammed Amin Muhammed Yûsuf, İslomga Bog’ishlangan Umr (Taşkent: Hilol-Naşr, 2016), 2. 
18 Muhammed Yûsuf, İslomga Bog’ishlangan Umr, 39. 
19 Muhammed Amin, İslomga Bog’ishlangan Umr, 58-59. 



SEBETOV 

Özbekistanlı Âlim Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un (1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile İlgili Görüşleri 

 
 

 

32 

1. Kifoya Şarhi Muhtasari Vikoya: Bu eser Orta Asya’da halen medreselerde temel 

ders kitabı olarak okutulan Sadrüşşerîa es-Sânî’nin en-Nukâye muhtasarü’l-Vikaye adlı 

kitabının şerhidir. Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, eserinin mukaddemisinde fıkıh 

iliminin tarifi, tarihi, kaynakları, Ebû Hanîfe ve diğer müctehid imamlar, Hanefî mezhebi 

ve mezhepler arası ihtilaflar hakkında geniş bilgi vermiştir. 

2. İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar (İhtilaflar: Sebepler, Çözümler): Özellikle mezhep 

karşıtlarının bazı fıkhî meselelerle ilgili Hanefî mezhebine yönelik eleştirilerine Kur’ân 

ve Sünnet’ten deliller, muteber fıkıh kitaplarından nakiller ve şahsî yorumlarıyla verdiği 

cevapları içermektedir. Bu eser Sovyetler Birliği’nin dağılmasından sonra Türkî 

Cumhuriyetlerdeki, özellikle Özbekistan’daki dinî durumu da tasvir etmektedir. 

3. Mazhablar Birlik Ramzi (Mezhepler Birliğin Simgesidir): Müellif bu eserinde dört 

fıkıh mezhebi, fıkhî ihtilaflar, itikadî mezhepler, taklid ve mezhebe bağlanma gibi 

hususların üzerinde durmuş ve mezhepleri inkâr etmenin ümmet birliğini zedeleyici 

sonuçlar doğurmakta olduğunu vurgulayarak özellikle bölgesel ve ulusal güvenlik 

açısından bundan sakınmanın zarurîliğini ve öteden beri bölgede var olagelen 

mezhepleri taklid etmenin birliği sağlamadaki rolünü anlatmıştır. 

4. Vasatiya – Hayot Yoli (Vasatîlik Hayat Yoludur): Vasatiyeyi genel itibariyle sırat-ı 

müstakim ve mutedillik olarak tarif eden müellif bu eserinde her türlü dinî konuda ifrat 

ve tefritten kaçınma, Kur’ân’da da ifade edilen “vasat (adaletli) ümmet” kavramının 

esasında hayat geçirerek hoşgörü ve kardeşliği ilke edinme üzerinde durmuştur.  

5. Fıkhiy Yönaliş va Kitoblar (Fıkhî Yönelimler ve Kitaplar): Genel olarak fıkıh 

ilminin tarihi, fıkhî eserlerin telif edilme serüveni, dört fıkıh mezhebi, fıkhın her alanında 

yazılan klasik ve güncel kitaplar, günümüzdeki fıkıh ve fetva kurulları ve onların işleyiş 

tarzı, mezhep karşıtlarının bazı eleştirilerine cevaplar hakkında bilgi verilmiştir. 

Bunların dışında Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un araştırma konumuz ile 

ilgili tercüme ettiği eserler de bulunmaktadır. Muhammed Saîd Ramazan el-Bûtî’nin el-

Lâ Mezhebiyye: Ahtaru bidʿa tüheddidü’ş-şerîʿate’l-İslâmiyye (Mazhabsizlik İslom Şariatiga 

Tahdid Soluvçi Eng Hatarli Bidattir, Taşkent: Hilol-Naşr, 2018) ve Muhammed 

Avvâme’nin Eserü’l-hadîsi’ş-şerîf fi’htilâfi’l-eʾimmeti’l-fukahâʾ (Fakih İmâmlar İhtilâfida 

Hadisi Şarifning Orni, Taşkent: Hilol-Naşr, 2018) adlı eserlerini Özbekçeye tercüme 

etmiştir. 

2. Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un Mezhep Anlayışı 

2.1. Mezhep 

Fıkıh mezheplerinin toplum içerisinde önemli görevleri yerine getirdiği açıktır. 

Öncelikle mezheplerin, müslümanların hayatını kolaylaştıran, onların gönül rahatlığıyla 

dinî hayatlarını devam ettirmelerine katkı sunan kurumlar olarak görülmesi gerekir. 

Tabiatı gereği insanoğlu farklı düşünebilme ve yorumlayabilme özelliğine sahip bir 

varlık olduğundan dolayı temelini görüş farklılıkları oluşturan mezheplerin varlığı da 

kaçınılmaz bir gerçekliktir. Görüş farklılıklarının bir sonucu olarak İslâm’ın ilk 

dönemlerinde ortaya çıkmaya başlayan mezhepler günümüze kadar varlığını 

sürdürmüşlerdir. Bundan dolayı mezhep olgusunu dinî hayatın bir gerçeği ve gereği 



 

Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD)  - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS) 

 

 
 

 

33 

olarak değerlendiren Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’a göre asırlardır 

müslümanlar, Allah’ın Kitabı’na ve Hz. Peygamber’in Sünneti’ne dayalı ictihad ile ortaya 

çıkarılan ve Cenab-ı Hakk’ın rızasına ulaştıran yolları mezhep olarak anlayagelmişlerdir. 

Aslında tek bir yol vardır. Bu yol Allah’ın kıyamete kadar bâki olacak son ve mükemmel 

dini, bütün zaman ve mekanlarda insanlara iki dünya kurtuluş yolunu gösteren 

İslâm’dır.20 İnsanların tutunması gerekli olan tek yol da budur. Bu yol geniştir. 

Dolayısıyla bu yolda yürüyenler kendi ilim ve anlayışları çerçevesinde bu yolun içindeki 

belirli bir şeritten gitmeyi seçebilirler. İşte bu şeritler müslümanların tercihine dayalı 

ictihadî yollar olan mezheplerdir.21 Mezhebin sözlükte “güzellik” ve “yürümek, varmak, 

gitmek” gibi anlamlara geldiğini, örfte ise “güzel yol” anlamında kullanıldığını ifade eden 

Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, müctehid bir âlimin veya ilmî bir ekolün belli bir 

düzene sokulmuş usûl ve fikirlerinin mecmuasını mezhep olarak tanımlamaktadır.22 

O, mezheplerin ortaya çıkmasındaki temel etkenin başta Kur’ân ve Sünnet olmak 

üzere zannî delillerden çıkarılan şer’î hükümler konusunda meydana gelen görüş 

ayrılıkları olduğunu, bu ihtilafların nübüvvet döneminden itibaren varlığını 

sürdürdüğünü, ancak Hz. Peygamber hayatta olduğu için sahâbe arasında yaşanan görüş 

ayrılıkları onun tasdikinden geçtiğini, mezheplerin omurgasını oluşturan ihtilafların ise 

sahâbe döneminden itibaren oluşmaya başladığını ifade etmektedir. Bundan dolayı fıkıh 

mezheplerinin ortaya çıkış tarihi, sahâbe döneminden itibaren başlar. Sahâbe fakihleri 

birçok fıkıh hükmünde ittifak etmişlerse de bir kısmında ihtilaf etmişlerdir. Dolayısıyla 

onlardan birinin savunduğu görüşler, onu diğerlerinden ayıran bir fıkıh ekolünü 

oluşturmuştur.23 

Fıkıh ekollerinin gelişiminde etkili olan önemli etkenlerden biri, Hz. Osman'ın 

hilafeti döneminde ve sonrasında sahabenin çeşitli beldelere dağılmasıdır. Bu, onların 

tâbiînden olan öğrencilerine, yerleştikleri ve yaşadıkları yerin karakterini kazıyan bir 

süreçtir. Irak'taki Rey medresesi ile Hicaz'daki Hadis medresesi bu büyük etkenlerin 

eseri olup, bu gelişmenin ilk ve en büyük tezahürlerindendir. Onların fıkhî ictihadlarının 

pratikteki en görünür sonucu, metinlerin yorumlanması kurallarında veya usûl-i fıkıh 

adı verilen ilimde tezahür eden bir metodun ortaya çıkmasıdır. Bunun bir başka sonucu 

da fıkıh ve hadis araştırmaları için yapılan seyahatlerin artması, fıkıh konularındaki 

tartışma ve müzakerelerin çoğalmasıdır. Bütün bunlar fıkhî ihtilafların kapsamını 

daraltmış ve birbirine zıt pek çok görüşü bir araya getirmiştir. Bu sonuçların neticesinde 

mezhepler de ortaya çıkmıştır.24 Müslümanlar arasında geniş bir kitleye yayılan, 

öğrencileri ve takipçilerinin sayısı çok olan fakihlere “fıkhî mezhep sahibi” denir. Onların 

arasında dört fakih meşhur olup mezhepleri müslümanların çoğunluğu tarafından 

                                                             
20 Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi (Taşkent: Hilol-Naşr, 2018), 3. 
21 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 4. 
22 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 32. 
23 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 154-162. 
24 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 162-163. 



SEBETOV 

Özbekistanlı Âlim Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un (1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile İlgili Görüşleri 

 
 

 

34 

“resmî fıkıh mezhepleri” olarak kabul edilmiştir. Bunlar Hanefî, Mâlikî, Şâfiî ve Hanbelî 

mezhepleridir.25 

Bu bilgilerden Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un fıkıh mezheplerinin sağlam 

temellere dayandıklarını ifade etmeye çalıştığı anlaşılmaktadır. Böylesi bir sağlam 

temeller üzerinde olan ve müslümanların kendileriyle asırlardır dinî hayatlarını 

sürdüren mezhepleri, yanlışlık ve sapkınlık ile itham edilmesini ise art niyete bağladığı 

görülmektedir. 

2.2. Taklid ve Belirli Bir Mezhebe Bağlanmanın Hükmü 

Taklidi, sözü hüccet sayılmayan bir şahsın görüşünü delilini bilmeksizin 

benimseme ve o görüşle amel etme şeklinde tarif eden Muhammed Sâdık Muhammed 

Yusuf, taklidin hükmü ile ilgili üç farklı görüşü nakletmektedir.26  

1. “Taklid hiçbir şekilde câiz değildir, herkesin kendisi ictihad etmesi lâzım.” Ona göre 

İbn Hazm ve onun takipçileri bu görüştedirler. 

2. “Müctehid imamlardan sonra ictihad kapısı kapanmıştır ve artık ictihad etme 

imkânı olmadığından dolayı herkes için taklid vaciptir.” Ona göre bu üzerinde ittifak 

edilen bir görüş nitetiğinde görülmüş ve uzun bir müddet sıkı bir şekilde tutulmuştur. 

3. “Mutlak ictihad derecesine ulaşamayanların mutlak müctehid imamlardan birisini 

taklid etmesi lâzım olur. Fıkhın bazı konularında ictihad edebilir durumda olsa bile ictihad 

edemediği konularda başkasını taklid etmesi gereklidir.”  

Bilmeyenlerin bilenlere sormasını (en-Nahl 16/43) emreden âyetin, insanların 

arasında bilgililerin ve bilgisizlerin bulunacağına delalet ettiğini, hükmünü bilmediği 

meselelerin bilenlere sorulması gerektiğini ve bu durumun âlimleri taklid etme 

olgusunu ortaya çıkaracağını ifade eden Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, hem 

“herkese taklid vâcip” hem de “herkese ictihad vâcip” görüşlerinin isabetli olmadığını 

belirterek kendisinin üçüncü görüşü tercih ettiğini söylemektedir.27 

Belirli bir mezhebe bağlanma konusuna gelince Muhammed Sâdık Muhammed 

Yusuf, müslüman toplumlar hem kendi tarihini hem de ümmetin tarihini iyi öğrenmesi 

ve geçmişten ibretler alması gerektiğini ifade ederek ümmetin kendi arasındaki çeşitli 

ihtilaflarla baş edebilmesinin çaresi olarak fıkhî mezheplere bağlanmayı görmektedir. 

Herkesin aynı anlayış ve düşüncede olmasının imkansızlığından dolayı tüm ümmetin tek 

bir mezhebe bağlı olması gerekmez, hak ve muteber olarak görülen dört mezhepten 

birine bağlanılabilir.28 

Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, âlimler belirli bir mezhebe bağlanmanın 

gerekli olup olmadığı hususunda ihtilaf ettiklerini söyleyerek bazılarına göre bunun 

vâcip olduğunu ifade etmektedir. Celâleddin el-Mahallî (ö. 864/1459) el-Bedrü’t-tâliʿ fî 

halli Cemʿi’l-cevâmiʿ, İbnü’l-Hümâm (ö. 861/1457) et-Tahrîr fî ʿilmi’l-usûl adlı eserlerinde 

                                                             
25 Muhammed Yusuf, Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, Kifoya Şarhi Mutasari Vikoya (Taşkent: Şark 
Naşriyot, 2008), 1/10-11. 
26 Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, Usulü’l-fıkıh (Taşkent: Hilol-Naşr, 2019), 540. 
27 Muhammed Yusuf, Usulü’l-fıkıh, 541. 
28 Muhammed Yusuf, İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar, 78-79.  



 

Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD)  - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS) 

 

 
 

 

35 

bu görüşü paylaşmışlardır.29 Bazı âlimler ise müslüman için belirli bir mezhebe 

bağlanmanın gerekli olmadığını, istediği bir mezhebe göre amel etmede muhayyer 

olduğunu söylemişlerdir. Bu âlimlere göre taklid ettiği mezhebi diğerlerinden üstün 

görmemesi ve taassuba düşmemesi lâzım. Muhtasarü’l-usûl adlı eserinde İbnü’l-Hâcib (ö. 

646/1249), Müsellemü’s-sübût adlı eserinde Muhibbullah b. Abdüşşekûr el-Bihârî (ö. 

1119/1707), Fevâtihu’r-rahamût fî şerhi Müsellemi’s-sübût adlı eserinde Bahrülulûm el-

Leknevî (ö. 1225/1810) bu görüşü benimsemişlerdir.30 

Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, belirli bir mezhebe bağlanmanın gerekli 

olmamasının ictihad derecesine ulaşan kimselere özgü olduğunu söylemektedir. Çünkü 

müctehidlik derecesine ulaşanların kendileri ictihad etmeleri gerekir.31 İctihada ehil 

olmayanlar ise müctehidleri taklid eder ve onların fetvasına göre amel eder. Şeriat 

hükümlerini müctehid vasıtası ile öğrenmek onlar için tek yoldur.32 Buradan onun belirli 

bir mezhebe bağlanmanın vâcip olduğu görüşünü benimsediğini anlamak mümkündür. 

3. Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un Mezhepsizlikle İlgili Görüşleri 

3.1. Mezhepsizliğin Anlamı 

Son asırlara kadar bir mezhebe mensup olmak bir sorun olarak görülmemiştir. 

Hatta mezheplere dinî hayatın önemli bir parçası olarak bakılmıştır. Modern döneme 

gelindiğinde ise mezheplere karşı mesafeli bir duruş ortaya çıkmış, taklid ve taassup 

nedeniyle İslam dünyasındaki olumsuz gidişatın sorumlusu olarak yerleşik mezhepler 

tutulmuştur.33 Dolayısıyla mevcut problemin temelini mezhepler oluşturduğu için, 

çözümü olarak da müslümanların mezhep bağından kurtulması gösterilmiştir.34  Bu 

düşünce sahipleri, müslümanların kendilerini bir mezhebe olan mensubiyeti ile değil, 

sadece müslüman olarak tanımlamalıdır. Erdem’in “mezhepsizlik söylemi” olarak ifade 

ettiği bu düşünce sahiplerinin bir kısmı mezhepleri ve mezhep birikimlerini hiçbir 

şekilde dikkate almaksızın, doğrudan Kur’ân ve sahih Sünnet’e başvurmayı önermekte, 

diğer bir kısmı ise Sünnet’i de devre dışı bırakarak sadece Kur’ân’a başvurmanın yeterli 

olacağını savunmaktadır.35  

Yine Erdem, tarihten günümüze mezhepsizlik söyleminin ortak noktasında 

buluşanları, mezhep karşıtlığı dereceleri arasında farklılıkları dikkate alarak üç ayrı 

grupta toplamaktadır: Birinci grup, “Ehl-i Kur’ân” veya “Kurâniyyûn” olarak 

adlandırılmaktadır. Sadece mezhepleri reddetmekle yetinmeyen ve Kur’ân dışındaki 

                                                             
29 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 78. 
30 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 78-80. 
31 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 79. 
32 Muhammed Yusuf, Usulü’l-fıkıh, 537. 
33 Yusuf Eşit, “Mezhepsizlik Anlayışına Modern Dönemde Yöneltilen İki Eleştiri: M. Zahid el-Kevserî ve Said 
Ramazan el-Bûtî”, İslam Düşüncesinde Eleştiri Kültürü ve Tahammül Ahlakı (Modern Dönem): Milletlerarası 
Tartışmalı İlmi Toplantı (IV.: 2022: Muş), ed. Murat Serdar, Cahit Karaalp, Abdullah Arca (İstanbul: İslami 
İlimler Araştırma Vakfı, 2022), 343, 344. 
34 Mehmet Erdem, “Mezhepsizlik Söyleminin Dayandırıldığı Argümanların Temel Önermeleri 
Üzerine”, Uluslararası Rahmet ve Çatışma Bağlamında İslam Mezhepleri Sempozyumu (25-27 Mart 2016 
Karaman), ed. Halit Çalış, Ali Bayer, Duran Ali Yıldırım (Karaman: Karaman İslami İlimler Derneği 
Yayınları, 2017), 179. 
35 Erdem, “Mezhepsizlik Söyleminin Dayandırıldığı Argümanların Temel Önermeleri Üzerine”, 179. 

https://katalog.isam.org.tr/yordam/
https://katalog.isam.org.tr/yordam/


SEBETOV 

Özbekistanlı Âlim Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un (1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile İlgili Görüşleri 

 
 

 

36 

hiçbir delile itibar edilmemesi gerektiğini savunan bu grup için “mezhepsizlik” ifadesi de 

yetersiz kalır. İkinci grubu esasında mezheplere bağlı olmaya değil, daha çok mezhep 

taassubuna karşı olanlar oluşturmaktadır. Erdem’in “mutedil” olarak nitelendirdiği bu 

grup, mezhepler arasında icma ile sabit olan görüşleri kabul etmekte, ihtilaflı konularda 

ise, yeterli ilmî seviyede olanların bir mezhebin görüşüne göre değil, delilin kuvvetine 

göre tercihte bulunması gerektiğini, böyle olmayanların değişik mezheplere tâbi 

olabileceklerini savunmaktadırlar. Üçüncüsü ise Erdem’in “aşırı mezhepsizler” olarak 

tanımladığı ve ilmî seviyesine bakılmaksızın her müslümanın doğrudan Kur’ân ve 

Sünnet’ten hüküm alması gerektiğini savunan, bir kısmı bir mezhebe bağlı olmayı 

sapkınlık olarak gören ve Selefî olarak adlandırılan gruptur.36 

Öte yandan 20. yüzyılda çeşitli etkenlerle İslâmiyet’i kabul etmek isteyen bazı gayri 

müslimlerin fıkıh mezheplerinin hangisine bağlanacakları meselesi tartışma konusu 

olmuş, bazı âlimler böyle bir kimselerin muayyen bir mezhebe bağlı olmalarının zarûrî 

olmadığını savunmuşlardır. Meselâ, aslen Orta Asyalı olup, hayatının büyük bir 

bölümünü Suudi Arabistan’da geçiren Muhammed Sultan el-Hucendî (1880-1960) Heli’l-

müslimü mülzemün bi’t-tıbâʿi mezhebin muʿayyenin mine’l-mezâhibi’l-erbaʿa veya asıl 

adıyla Hediyyetü’s-Sultân ilâ müslimî bilâdi’l-Yâbân adlı eser kaleme alarak müslüman 

olmanın ve müslüman olarak hayat geçirmenin herhangi bir mezhebe bağlı olmayı 

gerektirmediğini, bir müslümanın dört mezhepten birini taklid etmesi ve dinini bu 

mezhebe bağlı bir şekilde yaşaması gerektiği yönündeki iddialar cehaletin bir ürünü 

olduğunu,37 mezheplerin ortaya çıkışı, yayılışı ve müslüman toplumlarında kabul 

görmesi İslâm düşmanlarının gayretlerinin bir sonucu olduğunu,38 selef-i sâlihîn Kur’an 

ve Sünnet’e sıkı bir şekilde sarılıp ümmetin icmâına itibar ettiği halde sonraki 

dönemlerde ortaya çıkan taklid ve mezhebe bağlanma anlayışının bid‘at olduğunu39 ve 

kendisine tâbi olunması ve izinden gidilmesi gerekli olan hak mezhebin bizzat Hz. 

Peygamber’in mezhebi olduğunu ifade etmiştir.40 Mezheplerin varlığına veya İslâm 

tarihindeki bazı tezahürlerine karşı oluşan bu ve benzeri tavırlar İslâm dünyasında kısa 

sürede karşıt bir tutumun gelişmesine sebep olmuştur.41 Son devir Osmanlı âlimlerinden 

M. Zâhid el-Kevserî (1879-1952) mezheplere muhalefet etmenin ilmî özgürlük anlamını 

taşımadığını vurgulayarak fıkıh meselelerinde ictihad edebilecek seviyede olmayanların 

bir mezhebe bağlı olması gerektiğini söylemiş ve taklide karşı çıkanları sert bir dille 

eleştirdiği  “Mezhepsizlik dinsizliğin köprüsüdür” adlı bir makale kaleme almıştır.42 Son 

dönem âlimlerinden M. Saîd Ramazan el-Bûtî (1929-2013) de Hucendî’nin yukarıda 

zikredilen eserine reddiye olarak kaleme aldığı el-Lâ Mezhebiyye: Ahtaru bidʿa 

                                                             
36 Erdem, “Mezhepsizlik Söyleminin Dayandırıldığı Argümanların Temel Önermeleri Üzerine”, 184. 
37 Muhammed Sultan el-Hucendî, Heli’l-müslimü mülzemün bi’t-tıbâʿi mezhebin muʿayyenin mine’l-
mezâhibi’l-erbaʿa, thk. Ebû Üsame Selim b. Îd el-Hilâli (Merkezü’d-dirâsâti’l-menheciyyeti’s-selefiyye, 
1420/1999), 49-50. 
38 Hucendî, Heli’l-müslimü mülzemün bi’t-tıbâʿi mezhebin muʿayyenin mine’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 79. 
39 Hucendî, Heli’l-müslimü mülzemün bi’t-tıbâʿi mezhebin muʿayyenin mine’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 63. 
40 Hucendî, Heli’l-müslimü mülzemün bi’t-tıbâʿi mezhebin muʿayyenin mine’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 69. 
41 Ferhat Koca, “Mezhep (Fıkıh)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 
29/541. 
42 Muhammed Zâhid el-Kevserî, Makâlâtü’l-Kevserî (Kahire: el-Mektebetü’t-tefvîkıyye), 129-137. 
Kevserî’nin mezhepsizlik ile ilgili görüşlerinin değerlendirmesi için bkz.: Eşit, “Mezhepsizlik Anlayışına 
Modern Dönemde Yöneltilen İki Eleştiri”, 345-349. 



 

Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD)  - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS) 

 

 
 

 

37 

tüheddidü’ş-şerîʿate’l-İslâmiyye adlı kitabında mezhep, ictihad, taklid ve belirli bir 

mezhebe bağlanma konularını ayrıntılı bir şekilde anlatmıştır.43 

Genel olarak faaliyetlerini mezhebe bağlılık konusuna yönelik yürüten ve Olcott’un 

ifadesine göre bu konuda sıkı bir M. Saîd Ramazan el-Bûtî taraftarı olan44 Muhammed 

Sâdık Muhammed Yusuf’a göre günümüzde de asırlardır müslümanlar tarafından 

benimsenen ve hürmet edilegelen dört fıkıh mezhebini inkâr eden, onlar hakkında 

münasebetsiz sözler sarfeden, kendilerini müctehid sanan ve aslında “tek kitap ve kaset 

medeniyetine” mensup kimseler türemişlerdir.45 Onlar mezhepleri inkar ederken 

aslında kendileri de yeni bir mezhep oluşturmaya çalışmaktadırlar.46 Gerçi onların 

tamamen yeni bir mezhep oluşturma imkânına sahip değillerdir. Çünkü öğrendiklerinin 

çoğu mevcut mezheplerin birikimine dayanmaktadır ve mevcut mezheplersiz dini 

öğrenmek zor bir iştir. Meselâ, onlar namazı ve diğer ibadetleri müslümanlar arasında 

öteden beri yayılmış olan fıkhî mezheplerden farklı bir tarzda takdim edemezler. Aslında 

bir mezhebin esaslarına göre ilim öğrendikleri halde sonradan mezhepsizlik derdine 

düşmüşler ve bir-iki hususu bahane ederek mezheplerin Hz. Peygamber’in zamanında 

olmadığını, dolayısıyla mezhep imamlarının değil, Allah ve Elçisi’nin dediklerine göre 

amel edilmesi gerektiğini iddia etmeye başlamışlardır. Bu iddialarını ispatlamak üzere 

Kur’ân ve Sünnet’ten kendi başlarına hüküm çıkarmaya kalkışmışlar ve hataya yol 

açarak ihtilaflara sebep olmuşlardır. Onlar müslümanlar tarafından dinî bilgilerine 

güvenilen müctehid imamların öncülüğünde kurulmuş olan mezhepleri terk ederek 

aslında ictihadın çok uzağında ve kuru bir davadan başkası olamayan “mezhepsizlik” 

mezhebine bağlanmaya çağırmaktadırlar.47 

3.2. Mezhep Karşıtlığının Zâhirîlikle İlişkisi 

Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’a göre günümüzdeki mezhep karşıtları Kur’ân 

ve Sünnet’ten hüküm çıkarmada Zâhirî mezhebinin yolunu tutmaktadırlar.48 Zâhirîliğin 

sözlük anlamının “bir şeyin cevherine, mahiyetine ve asıl anlamına itibar etmeksizin 

sadece dış görünüşe göre yüzeysel bakış”49 olduğunu söyleyen Muhammed Sâdık 

Muhammed Yusuf, Kur’ân ve Sünnet’i anlamada, bunlardan hüküm çıkarmada ayet ve 

hadislerin anlamlarının derinliklerini araştırmaksızın, dinin maksat ve hikmetlerini göz 

ardı ederek yüzeysel anlama göre hüküm çıkaran kimseleri zâhirîler olarak nitelemekte 

                                                             
43 Muhammed Saîd Ramazan el-Bûtî, Mazhabsizlik İslom Şariatiga Tahdid Soluvçi Eng Hatarli Bidattir, çev. 
Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf (Taşkent: Hilol-Naşr, 2018). Bûtî’nin mezhepsizlik ile ilgili 
görüşlerinin değerlendirmesi için bkz.: Eşit, “Mezhepsizlik Anlayışına Modern Dönemde Yöneltilen İki 
Eleştiri”, 349-357; Ferhat Akdoğan – Mahsum Aslan, “Muhammed Said Ramazan El-Bûtî’nin Mezhepsizlik 
Söylemine Yaklaşımı”, Batman Akademi Dergisi 7/1 (Haziran 2023), 36-57. 
https://doi.org/10.58657/batmanakademi.1272844. 
44 Olcott, “A Face of Islam: Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”, 24. 
45 Muhammed Yusuf, İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar, 69. Muhammed Sadık Muhammed Yusuf, 
“nerelerdendir” ellerine geçen bir kitabı okuyarak bütün dünyanın ilminin bu kitapta olduğunu ve onun 
dışında ilmin olmadığını, bazı kasetleri dinleyerek müslümanların dörtte üçünü küfürle suçlayanları “tek 
kitap ve kaset medeniyetine mensup” kimseler olarak nitelendirmektedir.  
46 Muhammed Yusuf, İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar, 87. 
47 Muhammed Yusuf, İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar, 88. 
48 Muhammed Yusuf, İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar, 88. 
49 Muhammed Yusuf, İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar, 92. 



SEBETOV 

Özbekistanlı Âlim Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un (1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile İlgili Görüşleri 

 
 

 

38 

ve onların tutundukları yolun Zâhirî mezhebi olarak isimlendirildiğini söylemektedir.50 

Zâhirî mezhebinin kurucusu Dâvûd ez-Zâhirî (ö. 270/884), en büyük temsilcisi İbn 

Hazm (ö. 456/1064) olduğunu söyleyerek onların en belirgin özelliği kıyası reddetmek 

olduğunu ifade etmektedir. Onların diğer âlimler tarafından garip olarak nitelenen 

fikirlerine örnekleri kendi eleştirileriyle beraber zikretmektedir.51 

Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’a göre günümüzde mezhep karşıtları eski 

zâhirîlerin bazı fikirlerini tutunmaktadırlar ve dolayısıyla onları “yeni zâhirîler” olarak 

isimlendirmek mümkündür. Yeni zâhirîler öncekilerinden cüzî metinlere tutunmak, 

kelimeleri sözlük anlamına göre tahlil etmek, yüzeysel anlam vermek, kıyası inkâr 

etmek, hükümleri maksat ve hikmetlerle ilişkilendirmemek gibi özellikleri miras olarak 

almışlardır. Bu durum onların dini anlamalarına, nasslardan şer’î hüküm çıkarmalarına, 

onları hayatla irtibatlandırmalarına ve kendilerinin insanlar ile ilişkilerine tesir 

etmektedir.52 

Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un ifadelerine göre yeni zâhirîlerin genel 

özelliklerini şu şekilde özetlemek mümkündür: 

1. Ayet ve hadisleri anlama ve onlardan hüküm çıkarmada zâhirî anlamlarına 

tutunarak sözlük anlamına göre tahlil etmek ve şeriatın maksatlarına itibar etmemek; 

2. Şeriatın kolaylaştırma ilkesine yanaşmamak; 

3. Kendi fikirlerini tek doğru olarak görmek;  

4. Kendi düşüncelerine muhalif olanlarla uzlaşmaktan kaçınmak; 

5. Kendi fikirlerini benimsemeyenleri fâsık, bidatçı ve hattâ kâfirlikle suçlamak; 

6. Dinî meselelerde insanlar arasında fitne çıkmasını umursamamak.53 

Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’a göre yeni zâhirîler müslümanlar arasında 

çeşitli tartışmaların meydana gelmesine sebep olmaktadır. Eğer bu anlayış ve 

düşüncelerini sadece kendileri tatbik ederek diğer insanlara etkisi olmasaydı belki itibar 

edilmeyebilirdi. Fakat onlar kendi düşüncelerine başkalarının da uymasını zorunlu 

gördükleri ve bu yönde faaliyetler yürüttükleri için müslümanlar arasında tatsız bir 

durumun ortaya çıkmasına sebep olmaktadırlar.54 

3.3. Mezhep Karşıtlarının Temel İddiaları ve Muhammed Sâdık Muhammed 

Yusuf’un Cevapları 

Tarihten günümüze mezhepsizliği savunanlar kendi düşüncelerini meşrulaştırmak 

için çeşitli gerekçeleri ve bunları temellendirdikleri önermeleri ileri sürerek55 

mezheplere ve mezhepleri savunanlara eleştiriler yöneltmişlerdir. Muhammed Sâdık 

Muhammed Yusuf, mezhep karşıtlarının mezheplere yönelttiği eleştirilerin bazılarına 
                                                             
50 Muhammed Yusuf, İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar, 99. 
51 Bkz. Muhammed Yusuf, İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar, 99-115. 
52 Muhammed Yusuf, İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar, 116. 
53 Muhammed Yusuf, İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar, 116-117, 319-324. 
54 Muhammed Yusuf, İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar, 117. 
55 Mezhepsizlik düşüncesinin temel argümanlarının tahlili için bkz.: Erdem, “Mezhepsizlik Söyleminin 
Dayandırıldığı Argümanların Temel Önermeleri Üzerine”, 184-189. 



 

Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD)  - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS) 

 

 
 

 

39 

eserlerinde yer vermiş ve kendi ifadesiyle onlara ilmî bir bakış açısıyla cevaplar 

vermiştir. Aşağıda bu hususlar üzerinde durulacaktır. 

1. “Mezheplere uymak Kur’ân ve Sünnet’e uymayı terk etmektir.” 

Fıkıh mezheplerine uymak Kur’ân ve Sünnet’e uymayı terk ederek bir insanın 

görüşlerine göre amel etmek anlamına gelmez. Mezhep imamları, insanların Kur’ân ve 

Sünnet’i kolayca anlamalarını sağlamışlar ve onlara göre amel etmenin yollarını 

kendilerine özgü usûllerle açıklamışlardır. Onlar hiçbir zaman kendilerinin 

ilahlaştırılmalarını ya da diğer insanlardan üstün tutulmalarını talep etmemişlerdir. 

Sadece emekleri, ilim, edep ve takvalarıyla müslümanların saygılarını kazanmışlardır.56 

Müctehid imamlar Kur’ân ve Sünnet’i esas alarak şeriatın kurallarını ihmal 

etmeden her zaman ve mekânda geçerli İslâm’ın ana gâyeleri, maksatları, insanların 

imkân ve ihtiyaçlarını dikkate alarak faaliyet yürütmüşlerdir.57  

2. “Mezhebe bağlanmak bidattır.” 

Hz. Peygamber’in devrinde mezheplerin olmadığı, dolayısıyla mezheplere uymanın 

bidat olduğu yönündeki itiraz akaid ve ibadetler alanında söz konusu olabilir. Fakat usûl, 

anlayış, beyan konusunda böyle bir eleştirinin anlamı yoktur.58 Ayrıca insanların dinî 

bilgilerinin önceki zamanlara göre daha sığlaştığı, arap olmayan müslümanların 

çoğunluğunun Fâtiha sûresinin manasını anlamayacak hale geldiği, ilmî seviyesi yüksek 

âlimlerin sayısının azaldığı günümüzde mezheplerin bidat olduğunu ve her müslümanın 

kendisi ictihad etmesinin lâzım olduğunu iddia etmenin elle tutulur bir tarafı da 

yoktur.59  

3. “Her müslüman bizzat kendisi ictihad etmelidir.” 

Sahâbe ve tâbiîn devirlerinde ictihad edemeyenler müctehid olanlarından 

kendileri bilmeyen meselelerin hükmünü sorup öğrenirlerdi. Müctehid sahâbe ve 

tâbiînler de bu durumu hiç yadırgamadan kendilerine sorulan meselelerin hükmünü 

anlatırlardı. Eğer herkesin kendisi ictihad etmesi gerekli olsaydı öncelikle onlar bunu 

uygular, soru soranlara “kendiniz ictihad edin” derlerdi. Bu durum ictihad bilgisi ve 

yeteneği olmayanların müctehidleri taklid etmesinin gerekliliği hususunda sahâbe ve 

tâbiînin icması olduğuna açık bir delildir. Ayrıca ictihad etmeye herkes kâdir değildir. 

İctihad edebilmek için şer’î delillerden hüküm istinbat etmeye yetecek seviyede akıl 

gücü gereklidir. Allah Teâla bu melekeyi herkese vermemiştir. İctihad etme herkesten 

istendiğinde insanlar gücünün yetmediği bir işten sorumlu tutulmuş olurdu ki, bu 

şeriatta câiz değildir.60 

Ayrıca Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, ictihad edebilecek seviyede 

olmayanların ictihad etmesinin haram olduğunu da ifade etmektedir. Çünkü böyle bir 

                                                             
56 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 56; Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, Fıkhiy Yönaliş va 
Kitoblar (Taşkent: Hilol-Naşr, 2019), 52-53.  
57 Muhammed Yusuf, Kifoya Şarhi Mutasari Vikoya, 1/15. 
58 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 57; Fıkhiy Yönaliş va Kitoblar, 53. 
59 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 84. 
60 Muhammed Yusuf, Usulü’l-fıkıh, 541. 



SEBETOV 

Özbekistanlı Âlim Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un (1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile İlgili Görüşleri 

 
 

 

40 

kimsenin yeterli ilmî birikim ve donanımı olmadığı için şer’î delillerden hüküm istinbat 

imkansızdır. Eğer hüküm istinbat ettiklerini dava etseler hata etmiş sayılırlar. Bununla 

hem kendisi sapar hem de başkalarını saptırırlar.61 

4. “Mezhepler ihtilafa sebep olmaktadırlar.” 

Dinin ictihad edilmeyen sahalarında ihtilafın da olamayacağını ifade eden 

Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, fıkhî ihtilafların zaman, toplum ve hayat tarzının 

değişmesi ile değişime uğrayan ve esasında şeklî olan durumlarla ilgili olduğunu 

söylemekte ve bunu doğal bir olgu olarak nitelemektedir.62 

Dinin sâbiteleri denilen asla değişmez hükümler vardır. Mesela dinin inanç boyutu 

asla değişmez, bugün inanılması gerekli olan hususlar yarın da olduğu gibi devam eder, 

hiçbir şekilde değişime uğramaz. Aynı şekilde dinin rüknü olan ve dinin temelini 

oluşturan hususlar da sâbit kalır. Bu hususlar ile ilgili hükümler Şâri’ tarafından 

tafsilatıyla açıklanmış, insanların müdahalesine yol bırakmamıştır. Hayatın değişmesiyle 

değişime uğraması mümkün olan hususları ise serbest bırakarak müslümanların ictihad 

etmesine yol açmıştır. Fakihler işte bu alanlarda ictihad ederler. Onların hüccet ve 

delilleri anlayış derecelerine, meseleleri çözme usûllerine göre ictihadları sonucunda 

ulaştıkları hükümler de farklı olabilir. İhtilaf denilen şey işte budur.63 

Doğası gereği insanlar arasında ihtilafın olması kaçınılmazdır. Bu cümleden olarak 

nassların anlaşılmasında da ihtilaflar vardır ve bu doğal bir durumdur. Doğal ihtilaflar 

iyi niyet ile yürütülen bir faaliyetten doğar ve iyilikle sonuçlanır. Sahabenin, tâbiînin ve 

müslümanların kabulüne mazhar olmuş dört mezhep imamlarının arasındaki ihtilaflar 

bunun en açık örneğidir. Bu çeşit ihtilaf ve tartışmalar, hakikat arayışında olan 

müctehidlerin hak yolundaki ictihadı olarak ümmet için rahmettir.64 

3.4. Mezhepleri İnkâr Etmenin Hükmü 

Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf Mazhablar Birlik Ramzi adlı kitabında bu 

konuyla ilgili Ebü’l-Hasenât Muhammed Abdülhay b. Muhammed el-Leknevî’nin (1848-

1886) Mecmûʿa-i Fetâvâ adlı eserinden alıntı yaparak özetini vereceğimiz aşağıdaki 

bilgileri vermektedir:65 

“Dört mezhep imamları olsun veya diğerleri olsun hiçbirisi mezheplerini 

oluştururken ve meseleleri çözüme kavuşturken şeriat kaidelerini ihlal etmemişlerdir. 

Her biri Kur'an, Sünnet, icma ve kıyas olmak üzere dört ana kaynağa dayanmıştır. 

Aralarındaki farklar ise sadece ayet ve hadislerin manalarının anlaşılmasında ortaya 

çıkmıştır. Hiçbiri bu konuda taassuba düşmediği gibi kıyası da şeriata tercih etmemiştir. 

Onları kıyası öne geçirmekle suçlamak sadece kuru bir iftiradan ibarettir… Yani hiçbir 

mezhep, ayet ve hadislere, icma ve kıyasa muhalefet etmemiştir. Her meselenin dayanağı 

dört ana delilden birine dayanmaktadır… 

                                                             
61 Muhammed Yusuf, Usulü’l-fıkıh, 538. 
62 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 57-58. 
63 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 58. 
64 Muhammed Yusuf, İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar, 87. 
65 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 84-86. 



 

Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD)  - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS) 

 

 
 

 

41 

Dolayısıyla dört mezhepten birini inkâr eden kişi, onların şeriata uygunluğunu 

bildiği halde ve sırf bu yüzden inkâr ediyorsa dinden çıkmış sayılır. Çünkü bu 

davranışıyla dini küçümsemiş ve inkâr etmiştir. Onların şeriata ve ayet, hadislere aykırı 

olduğu varsayımı ile karşı çıkan kişi ise hata etmiş olur…”66 

Vasatiya Hayot Yoli adlı eserinde ise mezhepleri inkâr ederek yeterli seviyede ilmi 

olmadığı halde Kur’ân ve Sünnet’ten kendi başına hüküm çıkarmaya çalışmayı “dinde 

aşırılık, dinin sınırlarını aşmak” olarak tanımladığı gulüv’ün en şiddetlisi olarak 

nitelemektedir.67 

Sonuç 

Mezhep karşıtı söylemlerin Orta Asya topraklarında dillendirilmeye başlaması 20. 

yüzyılın başlarına denk gelmektedir. Zamanla küçük çaplı olsa da yaygınlık kazanmaya 

başlayan ve Sovyetler Birliği’nin son dönemlerinde, özellikle 1991’de Orta Asya Türkî 

Cumhuriyetlerin bağımsızlık kazanmasının ardından etkin bir şekilde tartışılmaya 

başlayan mezhep karşıtı söylemlerle bölgedeki din adamlarının da mücadele ettiği 

görülmektedir. Bunlardan birisi Sovyetler Birliği’nin Orta Asya ve Kazakistan Dinî 

İdaresinin son başkanı-müftüsü, bağımsızlıktan sonra Özbekistan Müslümanlarının Dinî 

İdaresi’nin ilk başkanı-müftüsü Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf (1952-2015) 

olmuştur.   

Sadece Özbekistan’da değil, diğer Orta Asya ülke müslümanları arasında da saygın 

bir isim olan Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, müslümanların birlik içinde 

yaşamasına önem vermiş, bu birliğin sağlanmasında mezheplerin büyük bir katkısı 

olduğunu dile getirmiştir. Hem müftülük döneminde hem de gurbet yıllarında ve 

vatanına dönüşü sonrasında bu düşüncesini hayata geçirmeye özellikle çaba 

göstermiştir.  

Ona göre varlık sebebini ve temelini ihtilaflar oluşturan mezhepler dinî hayatın bir 

gerçeği ve gereğidir. Mezhepler dinin yaşanmasını ve hayata geçirilmesini kolaylaştırır. 

Onun eserlerine baktığımızda kendi başına ictihad edebilecek konumda olmayanların 

genelde kadimden beri müslümanların geniş bir kitlesi tarafından benimsenen dört fıkıh 

mezhebine, özelde bölge halkının tarihî arka planını da dikkate alındığında Hanefî 

mezhebine bağlı olmaya vurgu yaptığını görmekteyiz.  

Mezhep olgusunu kaçınılmaz bir realite olarak gören Muhammed Sâdık 

Muhammed Yusuf, mezhep karşıtı söylemlerde bulunanların eleştirilerine kendi 

ifadesiyle ilmî bir bakış açısından cevaplar vermiştir. Ona göre mezhep karşıtı 

söylemlerde bulunanların iddialarında bir tutarsızlık ve çelişki vardır. Onlar 

müslümanların geniş bir kitlesi tarafından dinî bilgilerine güvenilen müctehid imamların 

öncülüğünde kurulmuş olan mezhepleri inkâr ederken esasında kendileri de 

“mezhepsizlik” mezhebine bağlanmaya çağırmaktadırlar. Dolayısıyla mezhepsizlik 

                                                             
66 bkz.: Muhammed Abdülhay el-Leknevî, Mecmûʿa-i Fetâvâ (Leknev: Matbaʻ-i Muḥammad Bakhsh Khan 
Laknavî, 1305), 1/29-30. 
67 Muhammed Yusuf, Vasatiya Hayot Yoli, 208-209. 



SEBETOV 

Özbekistanlı Âlim Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf’un (1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile İlgili Görüşleri 

 
 

 

42 

davası ile elde edilmesi düşünülen sonuç yine bir mezhep bağlılığına götüreceği için 

yerleşik mezhepleri ortadan kaldırmanın pratikte bir karşılığı yoktur. 

Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf, mezhep inkarcılarının iddiasının aksine 

mezheplerin müslümanlar arasında birliğin sağlanmasında büyük bir rolü olduğunu 

vurgulayarak mümkün olduğu kadar müslümanların birliğini zedeleyici ihtilaflardan 

kaçınmayı, ayet ve hadislerin mânâlarının anlaşılmasından, zaman, mekan ve şartların 

değişmesinden dolayı ortaya çıkabilecek tartışmaların ilmî bir ortamda saygı 

çerçevesinde yürütülmesi gerektiğini ifade ederek müctehid imamlara saygılı olmaya, 

mezheplere hoşgörülü davranmaya ve her konuda ifrat ve tefritten kaçınarak Kur’an’da 

da ifade edildiği üzere “vasat (mutedil) ümmet” olmaya davet etmektedir. 

Kaynakça 

Akdoğan, Ferhat – Aslan, Mahsum. “Muhammed Said Ramazan El-Bûtî’nin Mezhepsizlik 

Söylemine Yaklaşımı”. Batman Akademi Dergisi 7/1 (Haziran 2023). 36-57. 

https://doi.org/10.58657/batmanakademi.1272844. 

Babadzhanov, Bakhtiyar vd. “Mukhammadzhan Khindustani (1892-1989) i religioznaja sreda 

ego epokhi (predvaritel’nye razmyshlenija o formirovanii ‘sovetskogo islama’ v Srednej 

Azii) [Muhammadjan Hindustani (1892-1989) and the Religious Milieu of His Time 

(Preliminary Consideration of the Formation of ‘Soviet Islam’ in Central Asia)]”. Vostok 5 

(Eylül-Ekim 2004), 43-59. 

Babadjanov, Bakhtiyar. “The Last Soviet Mufti of Central Asia: Muhammad-Sodiq Muhammad-

Yusuf”. Voices on Central Asia. Erişim 10 Ekim 2024. https://voicesoncentralasia.org/the-

last-soviet-mufti-of-central-asia-muhammad-sodiq-muhammad-yusuf/  

Bûtî, Muhammed Saîd. Mazhabsizlik İslom Şariatiga Tahdid Soluvçi Eng Hatarli Bidattir. çev. 

Muhammed Sâdık Muhammed Yusuf. Taşkent: Hilol-Naşr, 2018. 

Büyükkara, Mehmet Ali. “Dışlamacı Müslümanlığın Orta Asya’daki İzdüşümleri: Selefilik Hareketi 

ve Taliban”. Orta Asya’da İslâm. ed. Muhammet Savaş Kafkasyalı. 3/1287-1324. Ankara-

Türkistan: Ahmet Yesevî Üniversitesi, 2012. 

Erdem, Mehmet. “Mezhepsizlik Söyleminin Dayandırıldığı Argümanların Temel Önermeleri 

Üzerine”. Uluslararası Rahmet ve Çatışma Bağlamında İslam Mezhepleri Sempozyumu (25-

27 Mart 2016 Karaman), ed. Halit Çalış, Ali Bayer, Duran Ali Yıldırım. 179-189. Karaman: 

Karaman İslami İlimler Derneği Yayınları, 2017. 

Erşahin, Seyfettin. “Bağımsızlık Sonrasında Türkistan Cumhuriyetlerinde Dini Yapılanma”. Türk 

Dünyasının Dini Meseleleri [Kutlu Doğum Haftası (8: 1997: Ankara)]. yay. haz. Ömer Turan. 

25-58. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1998. 

Eşit, Yusuf. “Mezhepsizlik Anlayışına Modern Dönemde Yöneltilen İki Eleştiri: M. Zahid el-

Kevserî ve Said Ramazan el-Bûtî”. İslam Düşüncesinde Eleştiri Kültürü ve Tahammül Ahlakı 

(Modern Dönem): Milletlerarası Tartışmalı İlmi Toplantı (IV.: 2022: Muş). ed. Murat Serdar, 

Cahit Karaalp, Abdullah Arca. 341-359. İstanbul: İslami İlimler Araştırma Vakfı, 2022.  

Hucendî, Muhammed Sultan. Heli’l-müslimü mülzemün bi’t-tıbâʿi mezhebin muʿayyenin mine’l-

mezâhibi’l-erbaʿa. thk. Ebû Üsame Selim b. Îd el-Hilâlî. Merkezü’d-dirâsâti’l-

menheciyyeti’s-selefiyye, 2. Basım, 1420/1999. 

Kevserî, Muhammed Zâhid. Makâlâtü’l-Kevserî. Kahire: el-Mektebetü’t-tefvîkıyye. 

Koca, Ferhat. “Mezhep (Fıkıh)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 29/537-542. Ankara: 

TDV Yayınları, 2004. 

https://doi.org/10.58657/batmanakademi.1272844
https://voicesoncentralasia.org/the-last-soviet-mufti-of-central-asia-muhammad-sodiq-muhammad-yusuf/
https://voicesoncentralasia.org/the-last-soviet-mufti-of-central-asia-muhammad-sodiq-muhammad-yusuf/
https://katalog.isam.org.tr/yordam/
https://katalog.isam.org.tr/yordam/


 

Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD)  - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS) 

 

 
 

 

43 

Leknevî, Muhammed Abdülhay. el-Mecmûʿa-i Fetâvâ. Leknev: Matbaʻ-i Muḥammad Bakhsh Khan 

Laknavî, 1305. 

Muhammed Yusuf, Muhammed Amin. İslomga Bog’ishlangan Umr. Taşkent: Hilol-Naşr, 2016. 

Muhammed Yusuf, Muhammed Sâdık. Fıkhiy Yönaliş va Kitoblar. Taşkent: Hilol-Naşr, 2019. 

Muhammed Yusuf, Muhammed Sâdık. İhtiloflar: Sabablar, Yeçimlar. Taşkent: Hilol-Naşr, 2016. 

Muhammed Yusuf, Muhammed Sâdık. Kifoya Şarhi Muhtasari Vikoya. Taşkent: Şark Naşriyot, 

2008. 

Muhammed Yusuf, Muhammed Sâdık. Mazhablar Birlik Ramzi. Taşkent: Hilol-Naşr, 2018. 

Muhammed Yusuf, Muhammed Sâdık. Oçik Hat. Taşkent: Hilol-Naşr, 2018. 

Muhammed Yusuf, Muhammed Sâdık. Vasatiya Hayot Yoli. Taşkent: Hilol-Naşr, 2016. 

Muhammed Yusuf, Muhammed Sâdık. Usulü’l-Fıkh. Taşkent: Hilol-Naşr, 2019. 

Olcott, Martha Brill. “A Face of Islam: Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”. Carnegie Papers 82 

(March 2007), 5-29. https://carnegieendowment.org/research/2007/04/a-face-of-islam-

muhammad-sodiq-muhammad-yusuf?lang=en 

  

 

https://carnegieendowment.org/research/2007/04/a-face-of-islam-muhammad-sodiq-muhammad-yusuf?lang=en
https://carnegieendowment.org/research/2007/04/a-face-of-islam-muhammad-sodiq-muhammad-yusuf?lang=en

