MANAS Din Bilimleri Dergisi (MDBD) 2025 Cilt: 04 Sayr: 01

Manas Journal of Religious Sciences (MJRS) 2025 Volume: 04 No: 01

Research Paper / Aragtirma Makalesi

Ozbekistanli Alim Muhammed Sidik Muhammed Yusufun
(1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile ilgili Gériisleri

Zharkynbai SEBETOV?

0z

Mezhep ve mezhepsizlik konularinin Orta Asya topraklarinda dile getirilmeye baslamasi 20. ylizyilin baslarina
denk gelmekle birlikte Sovyetler Birligi'nin son ddnemlerinde, o6zellikle 1991’de Orta Asya Tiirki
Cumbhuriyetlerin bagimsizlik kazanmasinin ardindan etkin bir sekilde tartisilmaya basladigi gortilmektedir. Bu
tartismalarda Sovyetler Birligi'nin Orta Asya ve Kazakistan Dini idaresi’'nin son baskani-miiftiisii (1989-1991),
bagimsizliktan sonra Ozbekistan Miisliimanlarinin Dinf idaresi’nin ilk baskani-miiftiisii (1991-1993), cagdas bir
alim Muhammed Sadik Muhammed Yusufun 6nemli bir yeri vardir. O, kaleme aldig1 eserlerinde mezhep ve
mezhepsizlik konularini etrafli bir sekilde inceleyen ilk Orta Asyali alim olarak karsimiza c¢ikmaktadir.
Dolayisiyla arastirmanin konusunu ve kapsamini, Muhammed Sadik Muhammed Yusufun mezhep ve
mezhepsizlik ile ilgili goriis ve diistinceleri teskil etmektedir. Bu arastirma, onun eserlerinden hareketle
mezhep, taklid, mezhebe baglanma ve mezhepsizlik kavramlarini nasil yorumladigini, geleneksel yaklasim
karsisindaki konumunu ve benimsedigi bakis agisini tespit ve tahlil etmeyi hedeflemektedir. Boylece
Muhammed Sadik Muhammed Yusufun mezhep ve mezhepsizlige yonelik fikrinin biitiinciil olarak
anlasilmasina ve degerlendirilmesine katki sunulacaktir. Genel olarak faaliyetlerini mezhebe baghlik konusuna
yonelik yiiriten Muhammed Sadik Muhammed Yusufun mezheplerin mislimanlar arasinda birligin
saglanmasinda biiyiik bir rolii oldugunu vurguladig, ayet ve hadislerin manalarinin anlasilmasindan, zaman,
mekan ve sartlarin degismesinden dolay1 ortaya c¢ikabilecek ihtilaflarin ilm1 bir ortamda yiiriitiilmesi gerektigini
ifade ettigi, taassuptan ve her konuda ifrat ve tefritten kaginarak “vasat (mutedil) immet” olmaya davet ettigi
gorulmiistir.

Anahtar Sézler: Islam Hukuku, Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, mezhep, taklid, mezhebe baglanma,
mezhepsizlik

Views of Uzbek Scholar Muhammad Sadiq Muhammad Yusuf (1952-2015) on Sects
and Non-Sects

Abstract

The issues of sect and non-sectarianism began to be brought up in Central Asian lands at the beginning of the
20th century, but it is seen that they began to be actively discussed in the last periods of the Soviet Union,
especially after the Central Asian Turkic Republics gained independence in 1991. In these discussions, the last
head-mulfti of the Central Asia and Kazakhstan Religious Administration of the Soviet Union (1989-1991), the
first head-mufti of the Religious Administration of Muslims of Uzbekistan after independence (1991-1993), a
contemporary scholar, Muhammad Sadiq Muhammad Yusuf, has an important place. He stands out as the first
Central Asian scholar to examine the issues of sect and non-sectarianism in detail in his works. Therefore, the
subject and scope of the research consist of Muhammad Sadiq Muhammad Yusuf’s views and thoughts on sect
and non-sectarianism. This research aims to determine and analyze how he interpreted the concepts of sect,
taqlid, affiliation to a sect and non-sectarianism, his position against the traditional approach and the
perspective he adopted, based on his works. Thus, it will contribute to the holistic understanding and
evaluation of Muhammad Sadiq Muhammad Yusuf's ideas on sectarianism and non-sectarianism. It has been
seen that Muhammad Sadiq Muhammad Yusuf, who generally carried out his activities on the subject of
affiliation to a sect, emphasized that sects played a major role in ensuring unity among Muslims, stated that
disagreements that may arise due to the understanding of the meanings of verses and hadiths, and the change
of time, place and conditions should be carried out in a scientific environment, and invited people to be a
"moderate (mediocre) ummah" by avoiding bigotry and excess and understatement in every matter.

Key words: Islamic Law, Muhammad Sadiq Muhammad Yusuf, sect, taqlid, adherence to sect, non-sectarianism

1 Dr. Ogr. Uyesi - Os Devlet Universitesi Din Bilimleri Fakiiltesi, uzgents @gmail.com,
ORCID: 0009-0003-6379-3423



Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD) - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS)

Giris

Mezhep karsiti soylemlerin Orta Asya topraklarinda 20. yiizyilin baslarinda dile
getirilmeye basladigr gorilmektedir. Bu slire¢ yerel miislimanlar arasinda genellikle
“Vehhabiler” olarak nitelendirilen? ve bélgenin dini yapisina yabanci bir dini akim olarak
degerlendirilen Selefilik anlayisinin Orta Asya’ya ilk girdigi zamanlara denk
gelmektedir.3 Orta Asya’ya gelen Selefl hocalarin ilkleri arasinda adi gecen ve hakkinda
yeterli bir bilgi bulunmayan Medineli Seyid Sari Muhammed 1910’larin basinda
Taskent’e yerlesmistir.* Ondan sonra bolgeye gelen ve daha etkili olan Sdmi Damulla et-
Trablus? (6. 1940), Damulla Tiirki ve Hasan Hazret el-Kizilcari (6. 1937) faaliyetlerini
genel olarak Hanefi mezhebine baghligi reddetmek ve yalnizca Kur’an ve Siinnet’e
uymaya davete yonelik ylriitmiislerdir.> Daha sonra onlarin faaliyetlerini Sah Rahim
Kari (6. 1963), Hakimcan Kari, Rahmetullah Kari (6. 1981) ve Abdiilvell Kari (6. 1995)
gibi yerel isimler ana hatlariyla “Islam’in ve 6zellikle Hanefi mezhebinin 6rf ve detlerin
etkisinden temizlenmesi” ve “saf Islam’a doniilmesi” gibi 6zetlenebilecek caligmalarini
“hiicre” olarak isimlendirilen gayri resmi ilim halkalar1 araciligiyla devam
ettirmislerdir. Cogu aslen Orta Asya kokenli olup 1917 Bolsevik Devrimi’'nden sonra
stirglin veya gocler yoluyla Mekke ve Medine’ye yerlesen insanlar, 1991'de Sovyetler
Birligi'nin dagilmasinin akabinde kapilarin acilmasiyla birlikte atayurtlarini ziyaret
etmek ve onlara dini konularda yardimlarda bulunmak amaciyla akin akin bolgeye
gelmeye baslamiglardir.” Muhammed Sadik Muhammed Yusufun ifadelerine gore,
geldikleri yerde avamdan sayilmalarina ragmen yerel halk tarafindan biiytik bir “alim”
olarak goriilen, bolge miisliimanlarinin yerlesik mezhebi, tarihi, 6rf ve adetlerini fazla
umursamayan bu kimselerin bazilari, kendileriyle birlikte bir siirti tartismalari
getirmisler ve ¢esitli ihtilaflara sebep olmuslardir.8 Onlar fikih mezheplerine gére amelin
farkli, Kur’an ve Siinnet’e gore amelin ise farkli oldugunu séyleyerek Kur’an ve Siinnet’e
baghligin zaruriligini, mezheplere baghligin “zararlarin1” anlatmislar ve bu sozler
mubhataplart i¢in yenilik oldugu icin cazip gelmis, zamanla yerel halkin arasindan
takipgiler edinmeye baslamislardir.®

Bolgenin dini yapisiyla uyusmayan ve genel olarak mezhep karsiti bir nitelik
tasiyan bu calismalarla miicadele eden yerel din alimlerinin basinda s6z konusu
anlayislara muhalefetin sembol ismi olarak nitelenen ve Mevlevi Hindustani lakabiyla
taninan Muhammedcin Rustemov (1892-1989) gelmektedir.l0 Ilk olarak egitimine
Hokand ve Buhara’da baslayan Mevlevi Hindustani, daha sonra Hindistan

2 Bakhtiyar Babadzhanov vd., “Mukhammadzhan Khindustani (1892-1989) i religioznaja sreda ego epokhi
(predvaritel'nye razmyshlenija o formirovanii ‘sovetskogo islama’ v Srednej Azii) [Muhammadjan
Hindustani (1892-1989) and the Religious Milieu of His Time (Preliminary Consideration of the Formation
of ‘Soviet Islam’ in Central Asia)]”, Vostok 5 (Eylil-Ekim 2004), 54.
3 Mehmet Ali Biiyiikkkara, “Dislamaci Miislimanhigin Orta Asya’daki Izdiisiimleri: Selefilik Hareketi ve
Taliban”, Orta Asya’da Isldm, ed. Muhammet Savas Kafkasyali (Ankara-Tiirkistan: Ahmet Yesevi
Universitesi, 2012), 3/1287.
4 Bilyiikkara, “Dislamaci Miisliimanhgin Orta Asya’daki izdiisiimleri”, 3/1294.
5 Babadzhanov vd., “Mukhammadzhan Khindustani (1892-1989)”, 53.
6 Babadzhanov vd., “Mukhammadzhan Khindustani (1892-1989)”, 53-55.
7 Seyfettin Ersahin, “Bagimsizlik Sonrasinda Tirkistan Cumbhuriyetlerinde Dini Yapilanma”, Tiirk
Diinyasinin Dini Meseleleri [Kutlu Dogum Haftas (8: 1997: Ankara)], yay.haz. Omer Turan (Ankara: Tiirkiye
Diyanet Vakfi, 1998), 55.
8 Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, [htiloflar: Sabablar, Yecimlar (Taskent: Hilol-Nasr, 2016), 16-17.
9 Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, O¢ik Hat, (Taskent: Hilol-Nasr, 2016), 20; Muhammed Yusuf,
Intiloflar: Sabablar, Yecimlar, 18.
10 Biiyiikkara, “Dislamaci Miisliimanhgin Orta Asya’daki izdiisiimleri”, 3/1296.

29



SEBETOV
Ozbekistanli Alim Muhammed Sadik Muhammed Yusufun (1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile 1lgili Goriisleri

medreselerinde devam etmis, memleketine déndiikten sonra dénemin sartlar1 geregi
kurdugu gizli hiicrelerde geleneksel Hanefil egitim-0gretimini canlandirmaya yonelik
faaliyetler yiirtitmiistiir. Tefsir, hadis, fikih, kelam, mantik, sarf ve nahiv ilim dallariyla
ilgili baz1 Arapca eserleri Farsca ve Ozbekceye terciime ettigi belirtilen Mevlevi
Hindustani'nin yerlesik mezhep ¢izgisiyle uyusmayan so6z ve diistinceleri elestirdigi bazi
ses ve video kayitlar1 bulunmaktadir. Ayrica ona ait olan Beydn el-Furkan fi tercimeti’l-
Kur’dn adli Ozbekce meal ¢alismasi yayinlanmistir (Taskent: Maveraiinnehir, 2006).

Calismamizda konu edindigimiz Muhammed Sadik Muhammed Yusuf da asirlardir
bolge halklar1 benimseyen Hanefi ve Matiiridl mezhep cizgilerini korumaya, genel
anlayisa ters distiigii i¢cin miislimanlar arasinda zararh ihtilaflar yaratarak hem
bolgesel ve ulusal giivenligi tehdit edici hem de birligi zedeleyici unsur olarak
nitelendirdigi mezhep karsit1 sdylemlerle miicadeleye yonelik faaliyetler yiiriitmiistiir.
S6z konusu meseleleri ele aldig1 ve etrafli bir sekilde inceledigi -asagida kisaca
tanitimlari yapilacak olan- Ihtiloflar: Sabablar, Yecimlar (Ihtilaflar: Sebepler, Céziimler),
Mazhablar Birlik Ramzi (Mezhepler Birligin Simgesidir), Fikhiy Yonalis va Kitoblar (Fikhi
Yonelimler ve Kitaplar), Vasatiya - Hayot Yoli (Vasatilik Hayat Yoludur) adl eserleri ve
konuyla ilgili tercime ettigi baz1 kitaplar c¢alismamizin ana kaynaklarini
olusturmaktadir. Dolayisiyla arastirmamizda Muhammed Sadik Muhammed Yusuf'un
mezhep ve mezhepsizlik ile gorusleri yukarida zikredilen eserlerinin cergevesinde
ozetlenerek degerlendilicektir.

Muhammed Sadik Muhammed Yusuf hakkinda yapilmis bir¢ok arastirma
bulunmaktadir.ll Burada Martha Brill Olcott'un “A Face of Islam: Muhammad-Sodiq
Muhammad-Yusuf”12 ve Bakhtiyar Babadjanov’un “The Last Soviet Mufti of Central Asia:
Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”13 adli arastirmalarini 6zellikle zikretmek gerekir.
Bu arastirmalarda Muhammed Sadik Muhammed Yusufun faaliyetleri, ilmi ve siyasi
kimligi degerlendirerek onun mezhep ve mezhepsizlik ile gortslerine kisaca
deginilmekte ve bolge miisliimanlarinin birligini saglamak i¢in gosterdigi ¢aba hakkinda
onemli bilgiler verilmektedir. Bununla birlikte onun konumuzla ilgili goriislerinin
kapsamli bir sekilde incelendigi bir calismaya rastlanmamaktadir. Bu durum, zamaninda
islami ilimlerin gelismesinde ciddi katkilar1 bulunan biiyiik alimlerin ¢iktig1 topraklarda
yetisen hem ilmi kimligi hem de siyasi yoniiyle bolge halklar1 arasinda saygin bir yeri

11 Muhammed Sadik Muhammed Yusuf ile ilgili calismalar icin bkz.: Seyfettin Ersahin, “Ozbek Alim
Muhammed Sadik Muhammed Yusuf'un “islam’da insan Haklar1” Adli Eseri Uzerine”, isldmfAra;tzrmalar
14/2 (2001), 337-343; Yunus Abdurahimoglu - Asife Unal, “Seyh Muhammed Sadik Muhammed Yusuf ve
Kur'an ilimleri”, Uluslararas: Kiiltiirel ve Sosyal Arastirmalar Dergisi 2/1 (Agustos 2016), 404-411;
Abdukhafiz Abdurahimov, Ozbek Miifessir Muhammed Sddik Muhammed Yusufun Tefsir-i Hilal Adl
Eserinde Kur'an1 Yorumlama Yéntemi (Bursa: Uludag Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek
Lisans Tezi, 2017); Khalima Rakhmanova, Seyh Muhammed Sadik Muhammed Yusufun Hayati, Eserleri ve
Tarihciligi (istanbul: istanbul Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2020); Hac
Ekber Fergani, Mdverdiinnehir Tefsir Geleneginin 20. Yiizyidaki Ozellikleri: Seyh Muhammed Sadik
Muhammed Yusuf ve Tefsiri Hildl (Ankara: Ankara Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi,
2022).
12 Martha Brill Olcott, “A Face of Islam: Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”, Carnegie Papers 82 (March
2007), 5-29.
13 Bakhtiyar Babadjanov, “The Last Soviet Mufti of Central Asia: Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”,
Voices on Central Asia (Erisim 10 Ekim 2024).

30



Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD) - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS)

olan Muhammed Sadik Muhammed Yusuf'un mezhep ve mezhepsizlikle ilgili diistince ve
gortslerinin etrafli ve kapsamli bir sekilde incelenmesi ihtiyacini ortaya ¢ikarmaktadir.
Iste bu calismada béyle bir ihtiyaca cevap vermeye calisilacaktir.

1. Muhammed Sadik Muhammed Yusuf'un Kisaca Hayati ve Eserleri

Olcott’'un Ozbekistan ve civarindaki iilke miisliimanlarinin resmi olmayan ruhani
lideri, bélgenin en karizmatik figiirii olarak tanmimladigi, 4 geleneksel Islam anlayisinin
giiclendirilmesinden ve miisliimanlarin siinni birligi fikri etrafinda birlesmesinden yana
oldugu icin siki bir M. Sald Ramazan el-Biti taraftar1 oldugunu,!> modern diinyaya uyum
saglamak icin IslAim’1 ve geleneklerini degistirmeye gerek olmadigini, sadece fetva
aracin1 daha etkili bir sekilde kullanmanin gerekli oldugunu savundugu icin
muhafazakar modernizmi temsil ettiginil® sdyledigi Muhammed Sadik 12 Nisan 1952’de
Ozbekistan’in Asaka ilgesine baghh Niyazbatir kéyiinde diinyaya gelmis,!” ilk dini
egitimini cami imamhgl yapan babasi Muhammed Yusuftan (1928-2004) almistir.
1969’da liseyi tamamladiktan bir yil sonra babasinin da okudugu Mir Arap
medresesinde egitime baslamis, 1974’te Taskent'te yeni kurulan Imam Buhari islam
Enstitlisti'ne naklini yaptirmis ve 1975’te buradan mezun olmustur.1® Mezuniyetinden
sonra biinyesinde c¢alismaya basladigi Orta Asya ve Kazakistan Miisliimanlari Dini
idaresi’nin yénlendirmesi ile 1976-1980’de Libya'nin Trablus sehrinde bulunan Libya
Devlet Islam Universitesi'nde egitim gormiis, 1981’de imam Buhari Taskent Islam
Enstitiisi’'nde hocaliga baslamistir. Bir yil sonra ayni Enstitii'niin midir yardimciligina,
1984’te ise miudirligine atanmistir. 1989’da bas miifti sifatiyla Orta Asya ve
Kazakistan Dini Idaresi baskanlhigina secilmistir. Sovyetler Birligi'nin dagilmasinin
ardindan bagimsizhgin1 kazanan Ozbekistan'in yeniden teskilatlanan Dini Idaresi
baskani-miiftiiliigline getirilmistir. Ayrica 1989’da Sovyetler Birligi Yiiksek Meclisi'ne
milletvekili olarak secilmis, Orta Asya mislimanlarin sesinin Moskova'ya
duyurulmasina katki saglamistir. 1993’te siyasi baskilardan dolay1 gérevinden istifa
ederek ailesiyle birlikte Suudi Arabistan’a tasinmak zorunda kalmistir. Bir yil kadar
Mekke’de kaldiktan sonra Libya’ya tasinmis ve 2000 yilina kadar Trablus’ta yasamistir.19
2001’de vatanina donen Muhammed Sadik Muhammed Yusuf vefat tarihi olan 2015
yilina kadar genis capli ilmi faaliyet yiiriitmiis ve Islami ilimlerin her alaninda ellinin
tizerinde (cilt olarak ylizden fazla) eser kaleme almistir. En 6nemli eserlerinin basinda
Kur’an-1 Kerim’i basindan sonuna kadar tefsir ettigi 6 ciltlik Tafsiri Hilol, Seyh Mansir Ali
Nasifin et-Tdc el-Cami‘ li’'l-usil fi ehadisi’r-Restl adli kitabinin serhi mahiyetindeki 33
ciltlik Hadis va Hayot, dini konularla ilgili kendisine sorulan sorulara verdigi cevaplar ve
fetvalarini iceren 8 ciltlik Zikir Ahlidan Sorang adli eserleri gelmektedir. Burasi onun
biitiin eserlerine yer vermeye miisait olmadig1 i¢cin calismamizda istifade ettigimiz
kitaplar1 hakkinda kisaca bilgi vermenin yeterli olacagini diisiiniiyoruz.

14 Martha Brill Olcott, “A Face of Islam: Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”, 5.
15 Martha Brill Olcott, “A Face of Islam: Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”, 24.
16 Martha Brill Olcott, “A Face of Islam: Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”, 25.
17 Muhammed Amin Muhammed Ydsuf, islomga Bog’ishlangan Umr (Taskent: Hilol-Nasr, 2016), 2.
18 Muhammed Yisuf, [slomga Bog’ishlangan Umr, 39.
19 Muhammed Amin, Islomga Bog’ishlangan Umr, 58-59.
31



SEBETOV
Ozbekistanli Alim Muhammed Sadik Muhammed Yusufun (1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile 1lgili Goriisleri

1. Kifoya Sarhi Muhtasari Vikoya: Bu eser Orta Asya’da halen medreselerde temel
ders kitab1 olarak okutulan Sadriisseria es-Sani'nin en-Nukdye muhtasari’l-Vikaye adl
kitabinin serhidir. Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, eserinin mukaddemisinde fikih
iliminin tarifi, tarihi, kaynaklari, EbG Hanife ve diger miictehid imamlar, Hanefi mezhebi
ve mezhepler arasi ihtilaflar hakkinda genis bilgi vermistir.

2. Ihtiloflar: Sabablar, Yecimlar (Ihtilaflar: Sebepler, Céziimler): Ozellikle mezhep
karsitlarinin bazi fikhi meselelerle ilgili Hanefi mezhebine yonelik elestirilerine Kur’an
ve Siinnet’ten deliller, muteber fikih kitaplarindan nakiller ve sahsi yorumlariyla verdigi
cevaplar1 icermektedir. Bu eser Sovyetler Birligi'nin dagilmasindan sonra Tirki
Cumbhuriyetlerdeki, 6zellikle Ozbekistan’daki dinf durumu da tasvir etmektedir.

3. Mazhablar Birlik Ramzi (Mezhepler Birligin Simgesidir): Miiellif bu eserinde dort
fikih mezhebi, fikhi ihtilaflar, itikadi mezhepler, taklid ve mezhebe baglanma gibi
hususlarin tizerinde durmus ve mezhepleri inkar etmenin iimmet birligini zedeleyici
sonuglar dogurmakta oldugunu vurgulayarak ozellikle bolgesel ve ulusal giivenlik
acisindan bundan sakinmanin zaruriligini ve Oteden beri bdlgede var olagelen
mezhepleri taklid etmenin birligi saglamadaki roliinti anlatmistir.

4. Vasatiya - Hayot Yoli (Vasatilik Hayat Yoludur): Vasatiyeyi genel itibariyle sirat-1
miistakim ve mutedillik olarak tarif eden miiellif bu eserinde her tiirlii dini konuda ifrat
ve tefritten kacinma, Kur’an’da da ifade edilen “vasat (adaletli) immet” kavraminin
esasinda hayat gecirerek hosgorii ve kardesligi ilke edinme tizerinde durmustur.

5. Fikhiy Yonalis va Kitoblar (Fikhi Yénelimler ve Kitaplar): Genel olarak fikih
ilminin tarihi, fikhi eserlerin telif edilme seriiveni, dort fikih mezhebi, fikhin her alaninda
yazilan klasik ve giincel kitaplar, giintimiizdeki fikih ve fetva kurullar1 ve onlarin isleyis
tarzi, mezhep karsitlarinin bazi elestirilerine cevaplar hakkinda bilgi verilmistir.

Bunlarin disinda Muhammed Sadik Muhammed Yusuf'un arastirma konumuz ile
ilgili terciime ettigi eserler de bulunmaktadir. Muhammed Sald Ramazan el-Biti’nin el-
La Mezhebiyye: Ahtaru bid‘a tiiheddidii’s-seri‘ate’l-Islamiyye (Mazhabsizlik Islom Sariatiga
Tahdid Soluvgi Eng Hatarli Bidattir, Taskent: Hilol-Nasr, 2018) ve Muhammed
Avvame'nin Eserti’l-hadisi’s-serif fi’htildfi’l-e’immeti’l-fukah@’ (Fakih Iméamlar Ihtilafida
Hadisi Sarifning Orni, Taskent: Hilol-Nasr, 2018) adli eserlerini Ozbekgeye terciime
etmistir.

2. Muhammed Sadik Muhammed Yusuf'un Mezhep Anlayisi
2.1. Mezhep

Fikih mezheplerinin toplum igerisinde 6nemli gorevleri yerine getirdigi aciktir.
Oncelikle mezheplerin, miisliimanlarin hayatin1 kolaylastiran, onlarin goniil rahathigiyla
dini hayatlarin1 devam ettirmelerine katki sunan kurumlar olarak goriilmesi gerekir.
Tabiat1 geregi insanoglu farkli diisiinebilme ve yorumlayabilme o6zelligine sahip bir
varlik oldugundan dolay1 temelini goriis farkhliklar1 olusturan mezheplerin varligir da
kacinilmaz bir gercekliktir. Goriis farklihklarinin bir sonucu olarak Islam’in ilk
donemlerinde ortaya c¢ikmaya baslayan mezhepler gliniimiize kadar varligini

surdirmislerdir. Bundan dolay1 mezhep olgusunu dini hayatin bir gercegi ve geregi
32



Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD) - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS)

olarak degerlendiren Muhammed Sadik Muhammed Yusufa gore asirlardir
miusliimanlar, Allah’in Kitabi'na ve Hz. Peygamber’in Siinneti'ne dayal ictihad ile ortaya
cikarilan ve Cenab-1 Hakk’in rizasina ulastiran yollar1 mezhep olarak anlayagelmislerdir.
Aslinda tek bir yol vardir. Bu yol Allah’in kiyamete kadar baki olacak son ve miikemmel
dini, bitin zaman ve mekanlarda insanlara iki diinya kurtulus yolunu gosteren
islam’dir.20 Insanlarin tutunmasi gerekli olan tek yol da budur. Bu yol genistir.
Dolayisiyla bu yolda yiiriiyenler kendi ilim ve anlayislar: ¢ercevesinde bu yolun igindeki
belirli bir seritten gitmeyi secebilirler. Iste bu seritler miisliimanlarin tercihine dayal
ictihadi yollar olan mezheplerdir.2! Mezhebin sozliikte “glizellik” ve “ylirimek, varmak,
gitmek” gibi anlamlara geldigini, 6rfte ise “giizel yol” anlaminda kullanildigini ifade eden
Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, miictehid bir alimin veya ilmi bir ekoliin belli bir
diizene sokulmus usil ve fikirlerinin mecmuasini mezhep olarak tanimlamaktadir.22

0, mezheplerin ortaya ¢ikmasindaki temel etkenin basta Kur’an ve Stinnet olmak
lizere zanni delillerden cikarilan ser’i hiikiimler konusunda meydana gelen goriis
ayriliklart  oldugunu, bu ihtilaflarin niibiivvet doéneminden itibaren varligini
stirdiirdiigiinii, ancak Hz. Peygamber hayatta oldugu icin sahabe arasinda yasanan gorts
ayriliklar1 onun tasdikinden gectigini, mezheplerin omurgasini olusturan ihtilaflarin ise
sahabe doneminden itibaren olusmaya basladigini ifade etmektedir. Bundan dolay: fikih
mezheplerinin ortaya cikis tarihi, sahabe doneminden itibaren baslar. Sahabe fakihleri
bircok fikih hiikmiinde ittifak etmislerse de bir kisminda ihtilaf etmislerdir. Dolayisiyla
onlardan birinin savundugu gorisler, onu digerlerinden ayiran bir fikih ekoliint
olusturmustur.23

Fikih ekollerinin gelisiminde etkili olan 6nemli etkenlerden biri, Hz. Osman'in
hilafeti doneminde ve sonrasinda sahabenin cesitli beldelere dagilmasidir. Bu, onlarin
tabiinden olan 6grencilerine, yerlestikleri ve yasadiklar1 yerin karakterini kaziyan bir
stirectir. Irak'taki Rey medresesi ile Hicaz'daki Hadis medresesi bu biiyiik etkenlerin
eseri olup, bu gelismenin ilk ve en bliyiik tezahiirlerindendir. Onlarin fikhi ictihadlarinin
pratikteki en goriintir sonucu, metinlerin yorumlanmasi kurallarinda veya usil-i fikih
ad1 verilen ilimde tezahtir eden bir metodun ortaya ¢ikmasidir. Bunun bir bagka sonucu
da fikih ve hadis arastirmalar: i¢in yapilan seyahatlerin artmasi, fikith konularindaki
tartisma ve miizakerelerin ¢ogalmasidir. Biitiin bunlar fikhi ihtilaflarin kapsamini
daraltmis ve birbirine zit pek ¢cok goriisii bir araya getirmistir. Bu sonuclarin neticesinde
mezhepler de ortaya cikmistir.24 Miislimanlar arasinda genis bir Kkitleye yayilan,
ogrencileri ve takipgilerinin sayisi cok olan fakihlere “fikhi mezhep sahibi” denir. Onlarin
arasinda dort fakih meshur olup mezhepleri miislimanlarin ¢ogunlugu tarafindan

20 Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi (Taskent: Hilol-Nasr, 2018), 3.
21 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 4.
22 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 32.
23 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 154-162.
24 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 162-163.
33



SEBETOV
Ozbekistanli Alim Muhammed Sadik Muhammed Yusufun (1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile 1lgili Goriisleri

“resmi fikih mezhepleri” olarak kabul edilmistir. Bunlar Hanefi, Maliki, Safiil ve Hanbeli
mezhepleridir.2>

Bu bilgilerden Muhammed Sadik Muhammed Yusuf'un fikih mezheplerinin saglam
temellere dayandiklarini ifade etmeye calistigi anlasilmaktadir. Boylesi bir saglam
temeller tizerinde olan ve mislimanlarin kendileriyle asirlardir dini hayatlarini
siirdiiren mezhepleri, yanlishik ve sapkinlik ile itham edilmesini ise art niyete bagladig:
gorilmektedir.

2.2. Taklid ve Belirli Bir Mezhebe Baglanmanin Hiikmii

Taklidi, so6zi hiiccet sayillmayan bir sahsin goriusuni delilini bilmeksizin
benimseme ve o goriisle amel etme seklinde tarif eden Muhammed Sadik Muhammed
Yusuf, taklidin hiitkmii ile ilgili ti¢ farkl goriisii nakletmektedir.26

1. “Taklid hi¢bir sekilde cdiz degildir, herkesin kendisi ictihad etmesi ldzim.” Ona gore
ibn Hazm ve onun takipgileri bu goriistedirler.

2. “Miictehid imamlardan sonra ictihad kapist kapanmistir ve artik ictihad etme
imkdni olmadigindan dolayt herkes igin taklid vaciptir.” Ona gore bu lzerinde ittifak
edilen bir goris nitetiginde goriilmis ve uzun bir miiddet siki bir sekilde tutulmustur.

3. “Mutlak ictihad derecesine ulasamayanlarin mutlak miictehid imamlardan birisini
taklid etmesi lazim olur. Fikhin bazi konularinda ictihad edebilir durumda olsa bile ictihad
edemedigi konularda baskasini taklid etmesi gereklidir.”

Bilmeyenlerin bilenlere sormasini (en-Nahl 16/43) emreden ayetin, insanlarin
arasinda bilgililerin ve bilgisizlerin bulunacagina delalet ettigini, hitkmiinii bilmedigi
meselelerin bilenlere sorulmasi gerektigini ve bu durumun alimleri taklid etme
olgusunu ortaya c¢ikaracagini ifade eden Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, hem
“herkese taklid vacip” hem de “herkese ictihad vacip” goriislerinin isabetli olmadigini
belirterek kendisinin tigiincii goriisii tercih ettigini soylemektedir.2”

Belirli bir mezhebe baglanma konusuna gelince Muhammed Sadik Muhammed
Yusuf, miisliiman toplumlar hem kendi tarihini hem de iimmetin tarihini iyi 6grenmesi
ve gecmisten ibretler almasi gerektigini ifade ederek immetin kendi arasindaki gesitli
ihtilaflarla bas edebilmesinin ¢aresi olarak fikhi mezheplere baglanmay1 gérmektedir.
Herkesin ayni anlayis ve diisiincede olmasinin imkansizligindan dolay: tiim timmetin tek
bir mezhebe bagh olmas1 gerekmez, hak ve muteber olarak gorilen dort mezhepten
birine baglanilabilir.28

Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, adlimler belirli bir mezhebe baglanmanin
gerekli olup olmadig1 hususunda ihtilaf ettiklerini sdyleyerek bazilarina gére bunun
vacip oldugunu ifade etmektedir. Celdleddin el-Mahalll (6. 864/1459) el-Bedrii’t-tali‘ fi
halli Cem‘i’l-cevami’, Ibni’l-Hiimam (6. 861/1457) et-Tahrir fi ilmi’l-usil adl eserlerinde

% Muhammed Yusuf, Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, Kifoya Sarhi Mutasari Vikoya (Taskent: Sark
Nasriyot, 2008), 1/10-11.
26 Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, Usulii’l-fikih (Taskent: Hilol-Nasr, 2019), 540.
27 Muhammed Yusuf, Usulii’l-fikih, 541.
28 Muhammed Yusuf, ihtiloﬂar: Sabablar, Yecimlar, 78-79.
34



Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD) - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS)

bu gorisi paylasmislardir.2® Bazi alimler ise misliiman i¢in belirli bir mezhebe
baglanmanin gerekli olmadigini, istedigi bir mezhebe gore amel etmede muhayyer
oldugunu soylemislerdir. Bu alimlere gore taklid ettigi mezhebi digerlerinden istiin
gérmemesi ve taassuba diismemesi 1azim. Muhtasarii’l-usiil adl1 eserinde Ibnii’l-HAcib (6.
646/1249), Miisellemii’s-stibiit adli eserinde Muhibbullah b. Abdiisseklr el-Bihari (6.
1119/1707), Fevatihu'r-rahamiit fi serhi Miisellemi’s-stibiit adl1 eserinde Bahriilulim el-
Leknevi (6. 1225/1810) bu goriisii benimsemislerdir.30

Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, belirli bir mezhebe baglanmanin gerekli
olmamasinin ictihad derecesine ulasan kimselere 6zgli oldugunu séylemektedir. Ciinkii
miictehidlik derecesine ulasanlarin kendileri ictihad etmeleri gerekir.3! Ictihada ehil
olmayanlar ise miictehidleri taklid eder ve onlarin fetvasina gore amel eder. Seriat
hiikiimlerini mictehid vasitasi ile 6grenmek onlar i¢in tek yoldur.32 Buradan onun belirli
bir mezhebe baglanmanin vacip oldugu goriisiinii benimsedigini anlamak miimkiindiir.

3. Muhammed Sadik Muhammed Yusuf'un Mezhepsizlikle ilgili Goriisleri
3.1. Mezhepsizligin Anlam

Son asirlara kadar bir mezhebe mensup olmak bir sorun olarak goriilmemistir.
Hatta mezheplere dini hayatin énemli bir pargasi olarak bakilmistir. Modern déneme
gelindiginde ise mezheplere karsi mesafeli bir durus ortaya ¢ikmis, taklid ve taassup
nedeniyle Islam diinyasindaki olumsuz gidisatin sorumlusu olarak yerlesik mezhepler
tutulmustur.33 Dolayisiyla mevcut problemin temelini mezhepler olusturdugu icin,
¢ozimi olarak da mislimanlarin mezhep bagindan kurtulmasi gosterilmistir.3* Bu
diistince sahipleri, miislimanlarin kendilerini bir mezhebe olan mensubiyeti ile degil,
sadece miisliman olarak tanimlamalidir. Erdem’in “mezhepsizlik sdylemi” olarak ifade
ettigi bu diisliince sahiplerinin bir kismi1 mezhepleri ve mezhep birikimlerini higbir
sekilde dikkate almaksizin, dogrudan Kur’an ve sahih Siinnet’'e basvurmay1 6nermekte,
diger bir kismi ise Siinnet’i de devre dis1 birakarak sadece Kur’an’a bagvurmanin yeterli
olacagini savunmaktadir.3>

Yine Erdem, tarihten gilinimiize mezhepsizlik sdyleminin ortak noktasinda
bulusanlari, mezhep karsithgi dereceleri arasinda farkhiliklar1 dikkate alarak ti¢ ayri
grupta toplamaktadir: Birinci grup, “Ehl-i Kur'an” veya “Kuraniyy(n” olarak
adlandirilmaktadir. Sadece mezhepleri reddetmekle yetinmeyen ve Kur’an disindaki

29 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 78.

30 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 78-80.

31 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 79.

32 Muhammed Yusuf, Usulii’l-fikih, 537.

33 Yusuf Esit, “Mezhepsizlik Anlayisina Modern Dénemde Yéneltilen iki Elestiri: M. Zahid el-Kevseri ve Said
Ramazan el-Bati”, Islam Diistincesinde Elestiri Kiiltiirii ve Tahammiil Ahlaki (Modern Dénem): Milletlerarast
Tartismali [lmi Toplanti (IV.: 2022: Mus), ed. Murat Serdar, Cahit Karaalp, Abdullah Arca (istanbul: islami
Ilimler Arastirma Vakfi, 2022), 343, 344.

34 Mehmet Erdem, “Mezhepsizlik Séyleminin Dayandirildign Argiimanlarin Temel Onermeleri
Uzerine”, Uluslararasi Rahmet ve Catisma Baglaminda Islam Mezhepleri Sempozyumu (25-27 Mart 2016
Karaman), ed. Halit Cals, Ali Bayer, Duran Ali Yildirnm (Karaman: Karaman islami Ilimler Dernegi
Yayinlari, 2017), 179.

35 Erdem, “Mezhepsizlik Séyleminin Dayandirildig1 Argiimanlarin Temel Onermeleri Uzerine”, 179.

35


https://katalog.isam.org.tr/yordam/
https://katalog.isam.org.tr/yordam/

SEBETOV
Ozbekistanli Alim Muhammed Sadik Muhammed Yusufun (1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile 1lgili Goriisleri

hicbir delile itibar edilmemesi gerektigini savunan bu grup icin “mezhepsizlik” ifadesi de
yetersiz kalir. Ikinci grubu esasinda mezheplere bagh olmaya degil, daha ¢ok mezhep
taassubuna karsi olanlar olusturmaktadir. Erdem’in “mutedil” olarak nitelendirdigi bu
grup, mezhepler arasinda icma ile sabit olan goriisleri kabul etmekte, ihtilafli konularda
ise, yeterli ilm1 seviyede olanlarin bir mezhebin goriisiine gore degil, delilin kuvvetine
gore tercihte bulunmasi gerektigini, boyle olmayanlarin degisik mezheplere tabi
olabileceklerini savunmaktadirlar. Uciinciisii ise Erdem’in “asir1 mezhepsizler” olarak
tanimladigr ve ilmi seviyesine bakilmaksizin her miisliimanin dogrudan Kur’an ve
Stunnet'ten hiikkiim almasi gerektigini savunan, bir kismi bir mezhebe bagli olmay:
sapkinlik olarak goren ve Selefi olarak adlandirilan gruptur.36

Ote yandan 20. yiizyilda cesitli etkenlerle islamiyet’i kabul etmek isteyen bazi gayri
miuslimlerin fikih mezheplerinin hangisine baglanacaklar1 meselesi tartisma konusu
olmus, bazi alimler boyle bir kimselerin muayyen bir mezhebe bagh olmalarinin zartri
olmadigin1 savunmuslardir. Meseld, aslen Orta Asyali olup, hayatinin biiyik bir
bo6liimiinii Suudi Arabistan’da geciren Muhammed Sultan el-Hucendi (1880-1960) Heli’l-
mlislimii miilzemiin bi't-tiba‘i mezhebin mu‘ayyenin mine’l-mezdhibi’l-erba‘a veya asil
adiyla Hediyyetii’s-Sultan ild miislimi biladi’l-Yaban adl eser kaleme alarak miisliiman
olmanin ve misliman olarak hayat gecirmenin herhangi bir mezhebe bagl olmay:
gerektirmedigini, bir mislimanin dért mezhepten birini taklid etmesi ve dinini bu
mezhebe bagh bir sekilde yasamasi gerektigi yoniindeki iddialar cehaletin bir irtint
oldugunu,3” mezheplerin ortaya cikisi, yayilisi ve miusliman toplumlarinda kabul
gormesi Islam diismanlarinin gayretlerinin bir sonucu oldugunu,38 selef-i salihin Kur’an
ve Siinnet’e siki bir sekilde sarilip timmetin icmaina itibar ettigi halde sonraki
donemlerde ortaya ¢ikan taklid ve mezhebe baglanma anlayisinin bid‘at oldugunu3® ve
kendisine tabi olunmasi ve izinden gidilmesi gerekli olan hak mezhebin bizzat Hz.
Peygamber’in mezhebi oldugunu ifade etmistir.40 Mezheplerin varligina veya Islam
tarihindeki baz tezahiirlerine karsi olusan bu ve benzeri tavirlar Islim diinyasinda kisa
stirede karsit bir tutumun gelismesine sebep olmustur.4! Son devir Osmanli dlimlerinden
M. Zahid el-Kevseri (1879-1952) mezheplere muhalefet etmenin ilm1 6zgiirliik anlamini
tasimadigini vurgulayarak fikih meselelerinde ictihad edebilecek seviyede olmayanlarin
bir mezhebe baglh olmasi gerektigini soylemis ve taklide karsi cikanlar sert bir dille
elestirdigi “Mezhepsizlik dinsizligin kopriisiidiir” adli bir makale kaleme almistir.#2 Son
donem alimlerinden M. Said Ramazan el-Biti (1929-2013) de Hucendi’'nin yukarida
zikredilen eserine reddiye olarak kaleme aldig1 el-Ld Mezhebiyye: Ahtaru bid‘a

36 Erdem, “Mezhepsizlik Soyleminin Dayandirildig1 Argiimanlarin Temel Onermeleri Uzerine”, 184.
37 Muhammed Sultan el-Hucendi, Heli’l-miislimii miilzemiin bi’t-tibdi mezhebin mu‘ayyenin mine’l-
mezdhibi’l-erba‘a, thk. Ebi Usame Selim b. Id el-Hilali (Merkezii’'d-dirasati’l-menheciyyeti’s-selefiyye,
1420/1999), 49-50.
38 Hucendi, Heli’l-miislimii miilzemiin bi’t-tibd‘i mezhebin mu‘ayyenin mine’l-mezdhibi’l-erba‘a, 79.
39 Hucendi, Heli’l-miislimii miilzemiin bi’t-tibd‘i mezhebin mu‘ayyenin mine’l-mezdhibi’l-erba‘a, 63.
40 Hucendi, Heli’l-miislimii miilzemiin bi’t-tibd‘i mezhebin mu‘ayyenin mine’l-mezdhibi’l-erba‘a, 69.
#1 Ferhat Koca, “Mezhep (Fikih)”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayinlari, 2004),
29/541.
42 Muhammed Zihid el-Kevseri, Makadlatii'l-Kevseri (Kahire: el-Mektebeti’t-tefvikiyye), 129-137.
Kevser?’'nin mezhepsizlik ile ilgili goriislerinin degerlendirmesi icin bkz.: Esit, “Mezhepsizlik Anlayisina
Modern Donemde Yoneltilen iki Elestiri”, 345-349.

36



Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD) - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS)

tiiheddidii’s-seri‘ate’l-Isldmiyye adli kitabinda mezhep, ictihad, taklid ve belirli bir
mezhebe baglanma konularini ayrintili bir sekilde anlatmigtir.43

Genel olarak faaliyetlerini mezhebe baglilik konusuna yonelik ytiriiten ve Olcott'un
ifadesine gore bu konuda siki bir M. Said Ramazan el-Buti taraftar1 olan** Muhammed
Sadik Muhammed Yusufa gore glinlimiizde de asirlardir miisliimanlar tarafindan
benimsenen ve hiirmet edilegelen dort fikih mezhebini inkar eden, onlar hakkinda
miinasebetsiz sozler sarfeden, kendilerini miictehid sanan ve aslinda “tek kitap ve kaset
medeniyetine” mensup kimseler tiiremislerdir.#> Onlar mezhepleri inkar ederken
aslinda kendileri de yeni bir mezhep olusturmaya ¢alismaktadirlar.4¢ Ger¢i onlarin
tamamen yeni bir mezhep olusturma imkanina sahip degillerdir. Ciinkii 68rendiklerinin
cogu mevcut mezheplerin birikimine dayanmaktadir ve mevcut mezheplersiz dini
6grenmek zor bir istir. Mesela, onlar namazi ve diger ibadetleri miislimanlar arasinda
Oteden beri yayilmis olan fikhi mezheplerden farkl bir tarzda takdim edemezler. Aslinda
bir mezhebin esaslarina gore ilim 6grendikleri halde sonradan mezhepsizlik derdine
dismisler ve bir-iki hususu bahane ederek mezheplerin Hz. Peygamber’in zamaninda
olmadigini, dolayisiyla mezhep imamlarinin degil, Allah ve Elgisi'nin dediklerine gore
amel edilmesi gerektigini iddia etmeye baslamislardir. Bu iddialarini ispatlamak tizere
Kur’an ve Siinnet'ten kendi baslarina hiikiim ¢ikarmaya kalkismislar ve hataya yol
acarak ihtilaflara sebep olmuslardir. Onlar miisliimanlar tarafindan dini bilgilerine
glivenilen miictehid imamlarin 6nculiigiinde kurulmus olan mezhepleri terk ederek
aslinda ictihadin ¢ok uzaginda ve kuru bir davadan baskasi olamayan “mezhepsizlik”
mezhebine baglanmaya ¢agirmaktadirlar.4”

3.2. Mezhep Karsithginin Zahirilikle iliskisi

Muhammed Sadik Muhammed Yusuf’a gore giinimiizdeki mezhep karsitlar1 Kur’an
ve Stinnet'ten hiikkiim ¢ikarmada Zahiri mezhebinin yolunu tutmaktadirlar.#® Zahiriligin
sozliik anlaminin “bir seyin cevherine, mahiyetine ve asil anlamina itibar etmeksizin
sadece dis goriiniise gore ylzeysel bakis”#® oldugunu sdyleyen Muhammed Sadik
Muhammed Yusuf, Kur’dan ve Siinnet’'i anlamada, bunlardan hiikiim cikarmada ayet ve
hadislerin anlamlarinin derinliklerini arastirmaksizin, dinin maksat ve hikmetlerini goz
ard1 ederek yiizeysel anlama gore hiikiim ¢ikaran kimseleri zahiriler olarak nitelemekte

43 Muhammed Said Ramazan el-Biiti, Mazhabsizlik Islom Sariatiga Tahdid Soluvci Eng Hatarli Bidattir, gev.
Muhammed Sadik Muhammed Yusuf (Taskent: Hilol-Nasr, 2018). BiitI'nin mezhepsizlik ile ilgili
goriislerinin degerlendirmesi icin bkz.: Esit, “Mezhepsizlik Anlayisina Modern Dénemde Yéneltilen iki
Elestiri”, 349-357; Ferhat Akdogan - Mahsum Aslan, “Muhammed Said Ramazan El-Biti'nin Mezhepsizlik
Soylemine Yaklagimr”, Batman Akademi Dergisi 7/1 (Haziran 2023), 36-57.
https://doi.org/10.58657 /batmanakademi.1272844.
44 Olcott, “A Face of Islam: Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”, 24.
45 Muhammed Yusuf ihtiloflar: Sabablar, Yec¢imlar, 69. Muhammed Sadik Muhammed Yusuf,
“nerelerdendir” ellerine gecen bir kitab1 okuyarak biitiin diinyanin ilminin bu kitapta oldugunu ve onun
disinda ilmin olmadigini, baz1 kasetleri dinleyerek miisliimanlarin dértte lgiinii kiifiirle su¢layanlar: “tek
kitap ve kaset medeniyetine mensup” kimseler olarak nitelendirmektedir.
46 Muhammed Yusuf, ihtiloﬂar: Sabablar, Yegimlar, 87.
47 Muhammed Yusuf, ihtiloﬂar: Sabablar, Yegcimlar, 88.
48 Muhammed Yusuf, ihtiloﬂar: Sabablar, Yecimlar, 88.
49 Muhammed Yusuf, ihtiloﬂar: Sabablar, Yecimlar, 92.

37



SEBETOV
Ozbekistanli Alim Muhammed Sadik Muhammed Yusufun (1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile 1lgili Goriisleri

ve onlarin tutunduklari yolun Zahiri mezhebi olarak isimlendirildigini séylemektedir.>0
Zahiri mezhebinin kurucusu Daviid ez-Zahirl (6. 270/884), en biiyiik temsilcisi ibn
Hazm (6. 456/1064) oldugunu sdyleyerek onlarin en belirgin 6zelligi kiyas: reddetmek
oldugunu ifade etmektedir. Onlarin diger alimler tarafindan garip olarak nitelenen
fikirlerine 6rnekleri kendi elestirileriyle beraber zikretmektedir.51

Muhammed Sadik Muhammed Yusuf'a gore glinlimiizde mezhep karsitlar1 eski
zahirilerin bazi fikirlerini tutunmaktadirlar ve dolayisiyla onlar1 “yeni zahiriler” olarak
isimlendirmek miumkiindiir. Yeni zahiriler oncekilerinden cilizi metinlere tutunmak,
kelimeleri sozlilk anlamina gore tahlil etmek, yiizeysel anlam vermek, kiyasi inkar
etmek, hiikiimleri maksat ve hikmetlerle iliskilendirmemek gibi 6zellikleri miras olarak
almislardir. Bu durum onlarin dini anlamalarina, nasslardan ser’i hiikiim ¢ikarmalarina,
onlar1 hayatla irtibatlandirmalarina ve kendilerinin insanlar ile iliskilerine tesir
etmektedir.52

Muhammed Sadik Muhammed Yusufun ifadelerine gore yeni zahirilerin genel
ozelliklerini su sekilde 6zetlemek miimkiindiir:

1. Ayet ve hadisleri anlama ve onlardan hiikiim ¢ikarmada zahiri anlamlarina
tutunarak sozliik anlamina gore tahlil etmek ve seriatin maksatlarina itibar etmemek;

2. Seriatin kolaylastirma ilkesine yanasmamak;

3. Kendi fikirlerini tek dogru olarak gormek;

4. Kendi diisiincelerine muhalif olanlarla uzlasmaktan kaginmak;

5. Kendi fikirlerini benimsemeyenleri fasik, bidat¢i ve hatta kafirlikle suglamak;
6. Dinl meselelerde insanlar arasinda fitne ¢ikmasini umursamamak.>3

Muhammed Sadik Muhammed Yusuf'a gore yeni zahiriler miislimanlar arasinda
cesitli tartismalarin meydana gelmesine sebep olmaktadir. Eger bu anlayis ve
diistincelerini sadece kendileri tatbik ederek diger insanlara etkisi olmasaydi belki itibar
edilmeyebilirdi. Fakat onlar kendi diisiincelerine baskalarinin da uymasini zorunlu
gordiikleri ve bu yonde faaliyetler yiiriittiikleri i¢cin miisliimanlar arasinda tatsiz bir
durumun ortaya ¢ikmasina sebep olmaktadirlar.>+

3.3. Mezhep Karsitlarinin Temel iddialar1 ve Muhammed Sadik Muhammed
Yusuf'un Cevaplari

Tarihten glinlimiize mezhepsizligi savunanlar kendi diisiincelerini mesrulastirmak
icin cesitli gerekceleri ve bunlar1 temellendirdikleri onermeleri ileri stirerek>>
mezheplere ve mezhepleri savunanlara elestiriler yoneltmislerdir. Muhammed Sadik
Muhammed Yusuf, mezhep karsitlarinin mezheplere yonelttigi elestirilerin bazilarina

50 Muhammed Yusuf, ihtiloﬂar: Sabablar, Yecimlar, 99.

51 Bkz. Muhammed Yusuf, ihtiloﬂar: Sabablar, Yecimlar, 99-115.

52 Muhammed Yusuf, [htiloflar: Sabablar, Yecimlar, 116.

53 Muhammed Yusuf, [htiloflar: Sabablar, Yecimlar, 116-117, 319-324.

5+ Muhammed Yusuf, Ihtiloflar: Sabablar, Yecimlar, 117.

55 Mezhepsizlik diislincesinin temel argimanlarinin tahlili icin bkz.: Erdem, “Mezhepsizlik S6yleminin
Dayandirildig1 Argiimanlarin Temel Onermeleri Uzerine”, 184-189.

38



Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD) - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS)

eserlerinde yer vermis ve kendi ifadesiyle onlara ilmi bir bakis acisiyla cevaplar
vermistir. Asagida bu hususlar tizerinde durulacaktir.

1. “Mezheplere uymak Kur’dn ve Siinnet’e uymayi terk etmektir.”

Fikih mezheplerine uymak Kur’an ve Siinnet'e uymay: terk ederek bir insanin
gorlislerine gore amel etmek anlamina gelmez. Mezhep imamlari, insanlarin Kur’an ve
Stinnet’i kolayca anlamalarini saglamislar ve onlara gore amel etmenin yollarini
kendilerine 0zgli uslllerle agiklamiglardir. Onlar hi¢cbir zaman kendilerinin
ilahlagtirilmalarin1 ya da diger insanlardan ustiin tutulmalarin talep etmemislerdir.
Sadece emekleri, ilim, edep ve takvalariyla miislimanlarin saygilarin1 kazanmigslardir.>¢

Miictehid imamlar Kur’an ve Siinnet'i esas alarak seriatin kurallarini ihmal
etmeden her zaman ve mekinda gecerli IslAm’in ana gayeleri, maksatlari, insanlarin
imkan ve ihtiyaclarini dikkate alarak faaliyet yiirtitmiislerdir.>”

2. “Mezhebe baglanmak bidattir.”

Hz. Peygamber’in devrinde mezheplerin olmadigi, dolayisiyla mezheplere uymanin
bidat oldugu yoniindeki itiraz akaid ve ibadetler alaninda s6z konusu olabilir. Fakat usfl,
anlayis, beyan konusunda bdyle bir elestirinin anlami yoktur.58 Ayrica insanlarin dini
bilgilerinin 6nceki zamanlara gore daha siglastigl, arap olmayan miuslimanlarin
cogunlugunun Fatiha sliresinin manasini anlamayacak hale geldigi, ilmi seviyesi yiiksek
alimlerin sayisinin azaldig1 giiniimiizde mezheplerin bidat oldugunu ve her miisliimanin
kendisi ictihad etmesinin lazim oldugunu iddia etmenin elle tutulur bir tarafi da
yoktur.59

3. “Her miisliiman bizzat kendisi ictihad etmelidir.”

Sahabe ve tabiin devirlerinde ictihad edemeyenler miictehid olanlarindan
kendileri bilmeyen meselelerin hiikmiinii sorup o6grenirlerdi. Miictehid sahabe ve
tabiinler de bu durumu hi¢ yadirgamadan kendilerine sorulan meselelerin hiikmiinii
anlatirlardi. Eger herkesin kendisi ictihad etmesi gerekli olsaydi 6ncelikle onlar bunu
uygular, soru soranlara “kendiniz ictihad edin” derlerdi. Bu durum ictihad bilgisi ve
yetenegi olmayanlarin miictehidleri taklid etmesinin gerekliligi hususunda sahabe ve
tabiinin icmasi olduguna acik bir delildir. Ayrica ictihad etmeye herkes kadir degildir.
ictihad edebilmek icin seri delillerden hiikiim istinbat etmeye yetecek seviyede akil
giicii gereklidir. Allah Teala bu melekeyi herkese vermemistir. Ictihad etme herkesten
istendiginde insanlar gilicliniin yetmedigi bir isten sorumlu tutulmus olurdu ki, bu
seriatta caiz degildir.60

Ayrica Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, ictihad edebilecek seviyede
olmayanlarin ictihad etmesinin haram oldugunu da ifade etmektedir. Ciinkii boyle bir

56 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 56; Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, Fikhiy Yénalis va
Kitoblar (Taskent: Hilol-Nasr, 2019), 52-53.
57 Muhammed Yusuf, Kifoya Sarhi Mutasari Vikoya, 1/15.
58 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 57; Fikhiy Yonalis va Kitoblar, 53.
59 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 84.
60 Muhammed Yusuf, Usulii’l-fikih, 541.
39



SEBETOV
Ozbekistanli Alim Muhammed Sadik Muhammed Yusufun (1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile 1lgili Goriisleri

kimsenin yeterli ilmi birikim ve donanimi olmadigi icin ser’l delillerden hiikiim istinbat
imkansizdir. Eger hiikkiim istinbat ettiklerini dava etseler hata etmis sayilirlar. Bununla
hem kendisi sapar hem de baskalarini saptirirlar.6l

4. “Mezhepler ihtilafa sebep olmaktadirlar.”

Dinin ictihad edilmeyen sahalarinda ihtilafin da olamayacagini ifade eden
Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, fikhi ihtilaflarin zaman, toplum ve hayat tarzinin
degismesi ile degisime ugrayan ve esasinda sekll olan durumlarla ilgili oldugunu
soylemekte ve bunu dogal bir olgu olarak nitelemektedir.62

Dinin sabiteleri denilen asla degismez hiikiimler vardir. Mesela dinin inan¢ boyutu
asla degismez, bugiin inanilmasi gerekli olan hususlar yarin da oldugu gibi devam eder,
hi¢cbir sekilde degisime ugramaz. Aym sekilde dinin riiknii olan ve dinin temelini
olusturan hususlar da sabit kalir. Bu hususlar ile ilgili hiikiimler Sari’ tarafindan
tafsilatiyla agiklanmis, insanlarin miidahalesine yol birakmamistir. Hayatin degismesiyle
degisime ugramasi mimkiin olan hususlar ise serbest birakarak miisliimanlarin ictihad
etmesine yol agmistir. Fakihler iste bu alanlarda ictihad ederler. Onlarin hiiccet ve
delilleri anlayis derecelerine, meseleleri ¢6zme usillerine gore ictihadlar1 sonucunda
ulastiklar1 hiikiimler de farkl olabilir. Ihtilaf denilen sey iste budur.63

Dogasi geregi insanlar arasinda ihtilafin olmasi kaginilmazdir. Bu ctimleden olarak
nasslarin anlasilmasinda da ihtilaflar vardir ve bu dogal bir durumdur. Dogal ihtilaflar
iyi niyet ile yiirttiilen bir faaliyetten dogar ve iyilikle sonuglanir. Sahabenin, tabiinin ve
miislimanlarin kabuliine mazhar olmus dért mezhep imamlarinin arasindaki ihtilaflar
bunun en acik o6rnegidir. Bu cesit ihtilaf ve tartismalar, hakikat arayisinda olan
miictehidlerin hak yolundaki ictihadi olarak immet i¢in rahmettir.64

3.4. Mezhepleri inkar Etmenin Hitkmii

Muhammed Sadik Muhammed Yusuf Mazhablar Birlik Ramzi adl kitabinda bu
konuyla ilgili Ebii'l-Hasenat Muhammed Abdiilhay b. Muhammed el-Leknevi'nin (1848-
1886) Mecmii‘a-i Fetdvd adli eserinden alinti yaparak 6zetini verecegimiz asagidaki
bilgileri vermektedir:6>

“Dort mezhep imamlar1 olsun veya digerleri olsun hicbirisi mezheplerini
olustururken ve meseleleri ¢6ziime kavusturken seriat kaidelerini ihlal etmemislerdir.
Her biri Kur'an, Siinnet, icma ve kiyas olmak tlizere dort ana kaynaga dayanmistir.
Aralarindaki farklar ise sadece ayet ve hadislerin manalarinin anlasilmasinda ortaya
cikmistir. Hi¢biri bu konuda taassuba diismedigi gibi kiyasi da seriata tercih etmemistir.
Onlar1 kiyas1 one gecirmekle su¢lamak sadece kuru bir iftiradan ibarettir... Yani hi¢bir
mezhep, ayet ve hadislere, icma ve kiyasa muhalefet etmemistir. Her meselenin dayanagi
dort ana delilden birine dayanmaktadir-...

61 Muhammed Yusuf, Usulii’l-fikih, 538.
62 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 57-58.
63 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 58.
64 Muhammed Yusuf, ihtiloﬂar; Sabablar, Yecimlar, 87.
65 Muhammed Yusuf, Mazhablar Birlik Ramzi, 84-86.
40



Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD) - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS)

Dolayisiyla doért mezhepten birini inkar eden Kkisi, onlarin seriata uygunlugunu
bildigi halde ve sirf bu ylizden inkdr ediyorsa dinden ¢ikmis sayilir. Ciinki bu
davranisiyla dini kiigimsemis ve inkar etmistir. Onlarin seriata ve ayet, hadislere aykiri
oldugu varsayimu ile karsi ¢ikan kisi ise hata etmis olur...”66

Vasatiya Hayot Yoli adl1 eserinde ise mezhepleri inkar ederek yeterli seviyede ilmi
olmadig1 halde Kur’an ve Siinnet’ten kendi basina hiikiim ¢ikarmaya c¢alismay1 “dinde
asiritlik, dinin smirlarimi asmak” olarak tanimladigr guliiv'iin en siddetlisi olarak
nitelemektedir.6”

Sonug¢

Mezhep karsit1 soylemlerin Orta Asya topraklarinda dillendirilmeye baslamasi 20.
yuzyilin baslarina denk gelmektedir. Zamanla kii¢iik ¢apli olsa da yayginlik kazanmaya
baslayan ve Sovyetler Birligi'nin son dénemlerinde, 6zellikle 1991’de Orta Asya Tirki
Cumbhuriyetlerin bagimsizlik kazanmasinin ardindan etkin bir sekilde tartisilmaya
baslayan mezhep karsiti sdylemlerle bolgedeki din adamlarinin da miicadele ettigi
goriilmektedir. Bunlardan birisi Sovyetler Birligi'nin Orta Asya ve Kazakistan Dini
idaresinin son baskani-miiftiisii, bagimsizliktan sonra Ozbekistan Miisliimanlarinin Dini
idaresi’nin ilk baskani-miiftiisi Muhammed Sadik Muhammed Yusuf (1952-2015)
olmustur.

Sadece Ozbekistan’da degil, diger Orta Asya iilke miisliimanlar1 arasinda da saygin
bir isim olan Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, miislimanlarin birlik i¢inde
yasamasina Onem vermis, bu birligin saglanmasinda mezheplerin biyiik bir katkisi
oldugunu dile getirmistir. Hem miiftiilik doneminde hem de gurbet yillarinda ve
vatanina doniisii sonrasinda bu diisiincesini hayata gecirmeye 06zellikle c¢aba
gostermistir.

Ona gore varlik sebebini ve temelini ihtilaflar olusturan mezhepler dini hayatin bir
gercegi ve geregidir. Mezhepler dinin yasanmasini ve hayata geg¢irilmesini kolaylastirir.
Onun eserlerine baktigimizda kendi basina ictihad edebilecek konumda olmayanlarin
genelde kadimden beri miisliimanlarin genis bir kitlesi tarafindan benimsenen dort fikih
mezhebine, 6zelde bolge halkinin tarihl arka planini da dikkate alindiginda Hanefi
mezhebine bagl olmaya vurgu yaptigin1 gormekteyiz.

Mezhep olgusunu Kkacinilmaz bir realite olarak goren Muhammed Sadik
Muhammed Yusuf, mezhep karsiti soylemlerde bulunanlarin elestirilerine kendi
ifadesiyle ilmi bir bakis agisindan cevaplar vermistir. Ona gore mezhep karsiti
soylemlerde bulunanlarin iddialarinda bir tutarsizlik ve c¢eliski vardir. Onlar
misliimanlarin genis bir kitlesi tarafindan dini bilgilerine giivenilen miictehid imamlarin
onciligiinde kurulmus olan mezhepleri inkar ederken esasinda kendileri de
“mezhepsizlik” mezhebine baglanmaya c¢agirmaktadirlar. Dolayisiyla mezhepsizlik

66 bkz.: Muhammed Abdiilhay el-Leknevi, Mecmii‘a-i Fetdvd (Leknev: Matba‘-i Muhammad Bakhsh Khan
Laknavi, 1305), 1/29-30.
67 Muhammed Yusuf, Vasatiya Hayot Yoli, 208-209.

41



SEBETOV
Ozbekistanli Alim Muhammed Sadik Muhammed Yusufun (1952-2015) Mezhep ve Mezhepsizlik ile 1lgili Goriisleri

davasi ile elde edilmesi diisliniilen sonu¢ yine bir mezhep bagliligina gotiirecegi icin
yerlesik mezhepleri ortadan kaldirmanin pratikte bir karsiligi yoktur.

Muhammed Sadik Muhammed Yusuf, mezhep inkarcilarinin iddiasinin aksine
mezheplerin mislimanlar arasinda birligin saglanmasinda biiyiik bir rolii oldugunu
vurgulayarak miimkiin oldugu kadar miisliimanlarin birligini zedeleyici ihtilaflardan
kacinmayi, ayet ve hadislerin manalarinin anlasilmasindan, zaman, mekan ve sartlarin
degismesinden dolay1 ortaya ¢ikabilecek tartismalarin ilmi bir ortamda saygi
cercevesinde yiriitiillmesi gerektigini ifade ederek miictehid imamlara saygili olmaya,
mezheplere hosgorilii davranmaya ve her konuda ifrat ve tefritten kaginarak Kur’an’da
da ifade edildigi lizere “vasat (mutedil) immet” olmaya davet etmektedir.

Kaynakca

Akdogan, Ferhat - Aslan, Mahsum. “Muhammed Said Ramazan El-Blti'nin Mezhepsizlik
Soylemine Yaklasimi”. Batman Akademi Dergisi 7/1 (Haziran 2023). 36-57.
https://doi.org/10.58657 /batmanakademi.1272844.

Babadzhanov, Bakhtiyar vd. “Mukhammadzhan Khindustani (1892-1989) i religioznaja sreda
ego epokhi (predvaritel'nye razmyshlenija o formirovanii ‘sovetskogo islama’ v Sredne;j
Azii) [Muhammadjan Hindustani (1892-1989) and the Religious Milieu of His Time
(Preliminary Consideration of the Formation of ‘Soviet Islam’ in Central Asia)]”. Vostok 5
(Eylul-Ekim 2004), 43-59.

Babadjanov, Bakhtiyar. “The Last Soviet Mufti of Central Asia: Muhammad-Sodiq Muhammad-
Yusuf”. Voices on Central Asia. Erisim 10 Ekim 2024. https://voicesoncentralasia.org/the-

last-soviet-mufti-of-central-asia-muhammad-sodig-muhammad-yusuf

Biiti, Muhammed Said. Mazhabsizlik Islom Sariatiga Tahdid Soluvci Eng Hatarli Bidattir. gev.
Muhammed Sadik Muhammed Yusuf. Taskent: Hilol-Nasr, 2018.

Biiyiikkara, Mehmet Ali. “Dislamaci Miisliimanhgin Orta Asya’daki Izdiisiimleri: Selefilik Hareketi
ve Taliban”. Orta Asya’da Isldm. ed. Muhammet Savas Kafkasyal. 3/1287-1324. Ankara-
Tiirkistan: Ahmet Yesevi Universitesi, 2012.

Erdem, Mehmet. “Mezhepsizlik Séyleminin Dayandirildigi Argiimanlarin Temel Onermeleri
Uzerine”. Uluslararast Rahmet ve Catisma Baglaminda Islam Mezhepleri Sempozyumu (25-
27 Mart 2016 Karaman), ed. Halit Calis, Ali Bayer, Duran Ali Yildirim. 179-189. Karaman:
Karaman islami [limler Dernegi Yayinlari, 2017.

Ersahin, Seyfettin. “Bagimsizlik Sonrasinda Tiirkistan Cumhuriyetlerinde Dini Yapilanma”. Ttirk
Diinyasinin Dini Meseleleri [Kutlu Dogum Haftas (8: 1997: Ankara)]. yay. haz. Omer Turan.
25-58. Ankara: Tirkiye Diyanet Vakfi, 1998.

Esit, Yusuf. “Mezhepsizlik Anlayisina Modern Dénemde Yoneltilen iki Elestiri: M. Zahid el-
Kevseri ve Said Ramazan el-Bati”. Islam Diisiincesinde Elestiri Kiiltiirti ve Tahammiil Ahlak
(Modern Dénem): Milletleraras: Tartismali [Imi Toplanti (IV.: 2022: Musg). ed. Murat Serdar,
Cahit Karaalp, Abdullah Arca. 341-359. [stanbul: islami ilimler Arastirma Vakfi, 2022.

Hucendi, Muhammed Sultan. Heli’l-miislimii miilzemiin bi’t-tiba‘i mezhebin mu‘ayyenin mine’l-
mezdhibi’l-erba‘a. thk. EbG Usame Selim b. Id el-Hilali. Merkezii'd-dirasati’l-
menheciyyeti’'s-selefiyye, 2. Basim, 1420,/1999.

Kevseri, Muhammed Zahid. Makdlatii’l-Kevseri. Kahire: el-Mektebeti't-tefvikiyye.

Koca, Ferhat. “Mezhep (Fikih)”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi. 29/537-542. Ankara:
TDV Yayinlari, 2004.

42


https://doi.org/10.58657/batmanakademi.1272844
https://voicesoncentralasia.org/the-last-soviet-mufti-of-central-asia-muhammad-sodiq-muhammad-yusuf/
https://voicesoncentralasia.org/the-last-soviet-mufti-of-central-asia-muhammad-sodiq-muhammad-yusuf/
https://katalog.isam.org.tr/yordam/
https://katalog.isam.org.tr/yordam/

Manas Din Bilimleri Dergisi (MDBD) - Manas Journal of Religious Sciences (MJRS)

Leknevi, Muhammed Abdiilhay. el-Mecmili‘a-i Fetdva. Leknev: Matba‘-i Muhammad Bakhsh Khan
Laknavi, 1305.

Muhammed Yusuf, Muhammed Amin. Islomga Bog’ishlangan Umr. Tagkent: Hilol-Nagr, 2016.

Muhammed Yusuf, Muhammed Sadik. Fikhiy Yénalis va Kitoblar. Taskent: Hilol-Nasr, 2019.

Muhammed Yusuf, Muhammed Sadik. ihtiloﬂar: Sabablar, Yecimlar. Taskent: Hilol-Nasr, 2016.

Muhammed Yusuf, Muhammed Sadik. Kifoya Sarhi Muhtasari Vikoya. Taskent: Sark Nasriyot,
2008.

Muhammed Yusuf, Muhammed Sadik. Mazhablar Birlik Ramzi. Taskent: Hilol-Nasr, 2018.

Muhammed Yusuf, Muhammed Sadik. O¢ik Hat. Taskent: Hilol-Nasr, 2018.

Muhammed Yusuf, Muhammed Sadik. Vasatiya Hayot Yoli. Taskent: Hilol-Nasr, 2016.

Muhammed Yusuf, Muhammed Sadik. Usulii’l-Fikh. Taskent: Hilol-Nasr, 2019.

Olcott, Martha Brill. “A Face of Islam: Muhammad-Sodiq Muhammad-Yusuf”. Carnegie Papers 82
(March 2007), 5-29. https://carnegieendowment.org/research/2007 /04 /a-face-of-islam-

muhammad-sodig-muhammad-yusuf?lang=en

43


https://carnegieendowment.org/research/2007/04/a-face-of-islam-muhammad-sodiq-muhammad-yusuf?lang=en
https://carnegieendowment.org/research/2007/04/a-face-of-islam-muhammad-sodiq-muhammad-yusuf?lang=en

