
 

GAZİANTEP UNIVERSITY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCES 2026 25(1) 385-419 
 

 

 

* Sorumlu yazar/Corresponding author.  

e-posta: ahmethallac@cumhuriyet.edu.tr 

 

  

 

 

GAZİANTEP UNIVERSITY  

JOURNAL OF SOCIAL SCIENCES 

 

Journal homepage: http://dergipark.org.tr/tr/pub/jss 

 

 

Araştırma Makalesi ● Research Article                                                                 DOI: 10.21547/jss.1703759 

Tıvaların Tufan Efsanesi: Demir-Sal 

The Flood Legend of the Tuvans: Demir-Sal 

Ahmet Tacetdin HALLAÇa*  

a Dr. Öğr. Üyesi, Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, Eğitim Fakültesi, Sivas / TÜRKİYE 

ORCID: 0000-0002-5569-9766 

 

M A K A L E  B İ L G İ S İ 

Makale Geçmişi: 

Başvuru tarihi: 21 Mayıs 2025 

Kabul tarihi: 11 Kasım 2025 

 

 
Ö Z 

Bu makale, Tıva halk anlatılarında önemli bir yere sahip olan Demir-Sal adlı tufan efsanelerini konu edinmekte 

ve bu anlatıları biçim ve içerik açısından çözümlemeyi amaçlamaktadır. “Demir-Sal”, Tıva kültür belleğinde 

tufanla ilişkilendirilen anlatıların ortak adıdır. Çalışmada, bu efsanelerin varyantları genel hatlarıyla 

değerlendirilmekle birlikte, esas ağırlık, 1903 yılında İ. G. Safyanov tarafından derlenen ve bugüne kadar 

bilinen en uzun Demir-Sal metni üzerine yoğunlaşmaktadır. Söz konusu metin, bir yandan folklorik bir 

malzeme, diğer yandan ise bir dönemin düşünsel iklimini yansıtan ideolojik bir kurgunun parçası olarak ele 

alınmaktadır. Bu bağlamda metin, halk anlatısı türü açısından konumlandırılmış; içeriği, tematik yapısı ve 

karakter kurgusu incelenmiştir. Ayrıca metindeki karakterlerin işlevsel rollerini belirlemeye yönelik çözümler 

içeren tablolar oluşturulmuş ve anlatıdaki yapı-düzen ilişkisi açığa çıkarılmaya çalışılmıştır. Metnin derleyici 
kimliği üzerinden yapılan çözümlemede, İ. G. Safyanov’un anlatıya müdahalesi, anlatının özgün yapısının 

nasıl dönüştürüldüğüne ve bu dönüşümün ne tür ideolojik izler taşıdığına dair sorular etrafında tartışılmıştır. 

İdeolojik kuram perspektifinden etnografik materyalini inceleyen bu makale, Safyanov’un derlemesinin 

yalnızca belgelenmiş bir sözlü kültür ürünü olmadığını, aynı zamanda dönemin siyasi ve kültürel kodlarına 

göre şekillendirilmiş, yönlendirilmiş ve ideolojik çerçeveye oturtulmuş bir anlatı olduğunu ileri sürmektedir. 

Böylece Tıva efsane geleneğinin modernleşme, merkeze bağlanma ve ideolojik inşa süreçleriyle nasıl iç içe 

geçtiği gösterilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: 

Tufan,  

Tıva,  

Safyanov,  

İdeoloji,  

Efsane. 

 

A R T I C L E  I N F O 

Article History: 

Received: May 21, 2025  

Accepted: November 11, 2025 

 
A B S T R A C T 

This article focuses on the Demir-Sal flood legends, which occupy a significant place in Tuvan folk narratives. 

It aims to analyse these tales in terms of both their form and their content. Demir-Sal is the collective term for 

flood-related narratives in Tuva's cultural memory. While the study provides an overview of the different 

versions of these legends, it primarily focuses on the longest known version, which was compiled in 1903 by 

I. G. Safyanov. The text is considered both as folklore and as an ideological construction reflecting the 

intellectual climate of its time. In this context, the narrative is situated within the folk tale genre, and its content, 
thematic structure and character composition are examined. Additionally, tables have been created to identify 

the functional roles of the characters, with the aim of uncovering the relationship between structure and order 

within the narrative. The analysis based on the compiler’s position discusses Safyanov’s intervention in the 

tale through questions concerning how the original structure of the narrative was transformed, and the 

ideological traces that this transformation carries. From an ideological theoretical perspective, the article argues 

that Safyanov’s compilation is not merely a documented product of oral culture, but also a narrative shaped, 

directed and framed in accordance with the political and cultural codes of the time. In doing so, it reveals how 
the Tuvan legendary tradition became intertwined with processes of modernisation, centralisation, and 

ideological construction. 

Keywords: 

Flood,  

Tuva,  

Safyanov, 

Ideology,  

Legend. 

 

http://dergipark.org.tr/tr/pub/jss


 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  386 

 

 

 

EXTENDED ABSTRACT 

The myth of the Flood has played a central role in the oral tradition of many societies for centuries, symbolizing 

both a cosmic catastrophe and a possible moral or social renewal. The Flood, an extraordinary natural 

phenomenon sent by God or celestial-divine-will to humans for their corruption, is a common motif in almost 

every folk belief of the world. Among the Turkic-speaking peoples of Siberia, the flood myths of the Tuvans, 

collectively called Iron-raft (Demir-Sal), provide a rich example for studying the interplay between myth, 

marriage customs, folk beliefs, national identity and ideological reconstruction. This study focuses on a careful 

reading and translation into contemporary Turkish of the Tıva flood legends recorded by various ethnographers, 

with a special focus on the longest surviving Demir-Sal narrative recorded by I. G. Safyanov in 1903. At first 

glance, this narrative appears to be a collected text in the field, but it goes beyond simple transcription. It seems 

to have been redacted and reshaped to convey specific ideological goals, particularly elements of early socialist 

ideology. Using the close textual analysis method, this paper first offers a philological and structural 

interpretation of the Demir-Sal legend in the broader framework of Tuvan oral tradition. Although the text 

preserves the formal features of a traditional oral narrative—episodic organization, folkloric themes, and 

collective memory—it diverges in its thematic and ideological orientation. The narrative is normally bereft of 

religious allusions common in flood myths. Rather, it underscores social stratification, disparity, and human 

initiative, all set within a secular, collectivist worldview. This implies that the collector, I. G. Safyanov, perhaps 

selectively curated the content, documenting but also actually constructing it. The Demir-Sal legend thereby 

operates on several levels: it is a folk narrative set within a localized cosmology but also a historical record 

showing the ideological tenor of early 20th-century Russia. Several internal text features confirm this dual 

nature. The absence of narrative redundancies, verbal breakdowns, or informal insertions—traits characteristic 

of collected oral texts—indicates that the text may have been edited or reworked after collection. Besides, while 

flood mythology tends to stress divine revenge and redemption, this narrative flips attention towards mutual 

survival through craftsmanship, namely blacksmithing. In particular, the emphasis on the fact that the Mongols, 

who have political and social influence in the region, have caused the deterioration of the Tuva society by 

trading with them shows that the narrative is shaped by political rather than religious concerns. The location of 

the legend, specifically those specific geographical features such as Buura, Mançürek Mountain and Eerenniğ-

Oy, anchors a general myth in a specific local setting, furthering Tuvan identity and offering a relocated 

understanding of the flood motif. The names of the places are not random; they serve as cultural coordinates 

that create spatial and ethnographic specificity for the legend. The “raft” is no longer merely an escape 

mechanism -it is a cultural manifestation of agency, persistence, and endurance. Safyanov’s editorial hand is 

most evident in suppressing metaphysical or divine causality, being replaced by a strict but unobtrusive insertion 

of socialist values: common struggle, criticism of social inequality, and emphasis on the working class. The 

reworked text locates the flood not as God’s wrath, but as environmental and social catastrophe uncovering 

systemic injustice—ones which are overcome not by prophecy or religion, but by cooperation and technical 

ability. In this process, the Demir-Sal text both shows and enacts a movement from sacred myth to secular 

allegory. The article concludes that Safyanov's recitation of Demir-Sal cannot be understood as a sole pointer 

to oral tradition. Rather, it must also be seen as textual construct that has undergone ideological screening and 

narrative reconstruction. In traditional oral typology, the Demir-Sal legend might be called a myth or legend; 

but within Tuvan narrative taxonomy, it occupies the category more appropriately filled by “tool” -a technical 

term for didactic narration. Reduced of much of its overt religiosity, the narrative still has a mythic structure 

founded on symbolic renewal, endurance, and the re-institution of moral order. Lastly, the Demir-Sal legend is 

a richly textured narrative that weaves folkloric form and contemporary ideological substance together. It is 

both an object of oral tradition and a work of political narrative design. The tension between these textures is 

rich soil for examination of how oral tradition can be captured, remodified, and redescribed in fluid historical 

and ideological spaces. Through critical analysis of Safyanov's editorial tone, this study determines the 

complexity of forces operating to conserve and transform folk material, particularly in being mediated through 

the identity of state ideology. 
 

 

 

 

 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  387 

 

 

 

Giriş 

Dünya mitolojilerinde geniş yer bulan tufan efsaneleri, insanlığın doğal felaketler 

karşısındaki çaresizliği, yeniden doğuşu ve toplumsal değerlerin yeniden inşası gibi temaları 

yansıtarak evrensel bir anlatı örneği sunmaktadır. Birbirinden farklı kültürlerde yer alsa da tufan 

anlatıları, bir doğa olayı olmanın ötesinde, ahlakî çöküş ve tanrısal müdahale yoluyla 

toplumların nasıl cezalandırıldığını vurgulayan sembolik yapılar olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Sümerlerin Gılgamış Destanı’ndan Yunan mitolojisindeki Deukalion ve Pyrrha anlatısına, Hint 

geleneğindeki Manu ve Matsya efsanesine, Çin mitolojisindeki Büyük Yu’nun mücadelesine, 

Maya kutsal metni Popol Vuh’taki tufan anlatısına, İnka geleneğindeki Unu Pachakuti’ye ve 

İbrahimî dinlerdeki Nuh Tufanı’na kadar pek çok anlatı, bu mitlerin küresel müşterek 

karakterini ortaya koymaktadır. 

Tufan anlatılarının farklı kültürlerde böylesine yaygın, çeşitli biçimlerde fakat ortak 

paydada buluşan motiflerle karşımıza çıkması, bu mitlerin büyük bir doğa olayıyla beraber 

insanın dünyayla kurduğu ilişkiyi, değer yargılarını ve ortak hafızayı yansıttığını 

düşündürmektedir. Bu anlatılar, suya atfedilen hem yıkıcı hem de arındırıcı anlamlarla 

şekillenir; bir yandan doğanın öfkesini simgelerken, öte yandan bir temizlenme ve yeniden 

doğuşun habercisi hâline gelir. Tufan, çoğu zaman ahlakî çözülme ya da ilahî düzenin 

bozulması gibi nedenlerle başlatılan bir kırılma ânıdır; bireysellikten çıkar, toplumun tamamını 

kapsar. Bu felaketten sağ çıkan yalnızca birkaç kişi yeni bir düzenin kurucusu rolünü üstlenir. 

Bu yönüyle tufan, kolektif hafızada “ikinci bir yaratılış”ın simgesi hâline gelir ve bu bakımdan 

da kozmik döngünün sürekliliğini vurgular. Folklor bağlamında bakıldığında, tufan mitleri 

evrensel ölçekte karşılık bulan “ölüm ve yeniden doğum” arketipini temsil eder. Toplumların 

suya duyduğu hem korku hem de saygı, bu anlatılarla birlikte nesilden nesile aktarılır; tufan 

sadece geçmişe dair dersler manzumesi olmakla kalmaz, geleceğin de öğreticisi işlevini de 

üstlenir. Bu nedenle tufan mitleri, insanla Tanrı arasındaki ilahi sözleşmenin ihlali durumunda, 

doğanın bir uyarı ve cezalandırma aracı olarak nasıl devreye girdiğini hatırlatan güçlü simgesel 

anlatılardır. 

Tufan anlatıları, kültürel ve dinsel bağlamlarda dünyanın sonu, yeniden yaratılış ya da 

ilahi yargının gerçekleştiği bir dönüm noktası olarak işlendiği için, folklorun etik (dışsal) 

kategorileri altında eskatolojik mitler arasında değerlendirilebilir. Eskatoloji mitleri, insanlığın 

evrenin, dünyanın ve insanın sonuna ilişkin tasavvurlarını merkeze alarak çeşitli toplulukların 

kutsal anlatılarını biçimlendiren önemli bir mitolojik türdür. İnsanlar, yaratılış kadar sonrasına 

dair de bir açıklamaya ihtiyaç duymuş; dünyanın sonuyla ilgili inançlar, özellikle felaket, 

arınma ve yenilenme temaları etrafında şekillenmiştir. Folklor ve antropoloji alanında yapılan 

çalışmalar, eskatolojik mitlerin dinî birer dogma olmanın ötesinde, toplumsal düzenin ve ahlakî 

normların şekillenmesinde de işlevsel bir rol üstlendiğine işaret etmektedir. Eskatoloji 

mitlerinin dünyanın ve evrenin sonuna dair kurguladığı felaket, arınma ve yenilenme olgusu en 

belirgin biçimde tufan anlatılarında somutlaşır. Tufan mitleri, toplumsal yozlaşmanın ardından 

ortaya çıkan büyük bir felaketin —su ile yok oluş ve sonrasında arınma— hem ahlakî düzenin 

yeniden tesisini hem de toplumun kutsal bir yenilenmeden geçtiği fikrini işler (Kayabaşı, 2016, 

s. 167-170; Gözen, 2022). Ancak bu anlatılar aynı zamanda kosmogonik (evrenin yaratılışıyla 

ilgili) veya katartik (arındırıcı, temizleyici) işlevler de üstlenebilir. Bu nedenle, tufan mitlerinin 

yalnızca “eskatojik mit” olarak sınıflandırılması her zaman yeterli olmaz. Bu tür anlatılarda 

görülen arınma ve yeniden doğuş temaları, Mircea Eliade’nin kutsal zamanın yenilenmesi 

fikriyle birlikte, toplumsal düzenin periyodik olarak yenilendiği mitik bir döngünün izlerini 

taşır (Eliade, 1994, s. 61-63, 90). Bu bakımdan tufan anlatıları toplumsal hafızada hem sonu 

hem de yeni bir başlangıcı temsil eder. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  388 

 

 

 

Tufan efsaneleriyle ilgili literatür, hem çeşitli dünya mitolojilerini hem de Türk sözlü 

kültürünü dikkate alan çok disiplinli bir yaklaşım sunmaktadır. Klasik kaynakların başında 

Frazer’ın “Büyük Tufan” adlı eseri gelir; Frazer, Mezopotamya, Sümer, Babil ve Yunan 

anlatılarından başlayarak tufan miti ve bu anlatının kültürlerarası yayılımı üzerine kapsamlı bir 

analiz sunmuştur.1  Alan Dundes’ın “The Flood Myth” adlı editörlü kitabı, tufan efsanesinin 

küresel yayılımını karşılaştırmalı biçimde değerlendiren başat çalışmalardandır. Lambet ve 

Millard’ın Atra-Hasis çalışması Babil tufan anlatısının kapsamlı bir edisyonunu sunar. Antik 

Yakın Doğu mitolojisi ve din tarihi araştırmaları için başvuru kaynağı niteliğindedir. Joseph 

Campbell’ın kültürlerarası mit incelemelerinde, Çin ve Doğu Asya’daki tufan anlatıları da 

detaylı biçimde işlenmiştir. Best’in Noah's Ark and the Ziusudra Epic: Sumerian Origins of the 

Flood Myth adlı çalışması ise tufan anlatısının Mezopotamya’daki kökenlerini ve bu motifin 

Akatça, Sümerce ve Erken Ortadoğu mitolojileriyle ilişkisini ayrıntılı belgelemektedir. Yine 

Anlezark’ın Water and Fire: The Myth of the Flood in Anglo-Saxon England başlıklı 

incelemesi, tufan temasının Hristiyanlık sonrası Anglo-Sakson edebiyatındaki temsil biçimleri, 

Beowulf ve Bede metinlerindeki işlevi üzerinden, efsanenin Batı kültürlerinde aldığı farklı 

anlam katmanlarını göstermektedir. Gılgamış Destanı, Atra-Hasis miti, Deukalion anlatısı ve 

çeşitli arkeolojik veri analizleri de tufan efsanesinin evrensel kökenlerini gösteren klasik 

referanslar arasında yer almaktadır. Türkiye’de Abdulkadir İnan (1986), Bahaeddin Ögel 

(2010), Saadettin Gömeç (2011), Muharrem Kaya (2013) ve Engin Eroğlu (2024), Türk 

mitolojisi ekseninde eskatoloji mitleri ve tufan anlatılarına ilişkin çalışmalarıyla Türk 

halklarının kozmogoni ve kozmoloji tasavvurlarının çözümünde öncü katkılar sunmuşlardır. 

Tufan mitlerinin çeşitliliği, onların salt birer felaket anlatısı olmanın ötesinde, 

toplumların değerler sistemini, insan-doğa ilişkisini ve felaketlerden çıkarılan varoluşsal 

dersleri ele alan kompleks metinler olduğunu göstermektedir. Sibirya Türk topluluklarından biri 

olan Tıvaların sözlü geleneğinde yer alan Temir-Sal (Темир-сал)2 efsanesi de bu evrensel tufan 

mitosunun özgün bir varyantıdır. İnnokentiy Georgiyeviç Safyanov3 tarafından 1903 senesinde 

derlenen bu anlatı, Tıva mitolojisindeki kozmolojik tasavvurları, toplumsal değerleri ve 

ekolojik hafızayı yansıtması açısından büyük önem taşır. Tıva’daki bir Rus entelektüel olan 

Safyanov tarafından 1903 yılında, bir bakıma 'tesadüf' sayılabilecek biçimde derlenen ve 

günümüze ulaşan bu en uzun varyant, bugün Tıva Bilimler Akademisi’nde el yazması olarak 

muhafaza edilmektedir. İ. G. Safyanov’un kaydettiği Demir-Sal versiyonunun hacimce daha 

geniş ve detaylı oluşu, onu Tıva sözlü kültürünün en kapsamlı tufan anlatılarından biri 

kılmaktadır. Bugüne kadar efsanenin çeşitli biçimleri nakledilmişse de yazılı kaynaklara kaydı 

düşen bir iki uzun sayılabilecek metin dışında bilgi sahibi olabileceğimiz bir örneği 

bulunmamaktaydı. 

Bu çalışmada, Demir-Sal efsanesine ait tespit edilen varyantlar sunulacak; ardından 

Safyanov’un derlemesi esas alınarak metnin biçim (yapı, üslup, anlatı teknikleri) ve içerik 

(motifler, sembolizm, kültürel kodlar) açısından çözümlemesi yapılacaktır. Önceki derlemelerle 

 

 

 
1 Frazer’in Türkçeye Büyük Tufan adıyla tercüme edilen bu eseri esasında müstakil bir çalışma değildir. Eser, 

Frazer’in “Folk-lore in the Old Testament; studies in comparative religion, legend, and law” adlı çalışmasının ilk 

cildinin dördüncü bölümüdür.  
2  Efsane, 19. yy’da “Temir-sal” biçimiyle kayda geçirilmiş ve ardından yakın zamana değin “t” biçimiyle 

zikredilmiştir. Günümüzde ise artık “d” biçimi ile ve tireli (-) kullanılmaktadır. Çalışmada özel bir kullanım 

gerekmediği sürece güncel biçimi korumak için “Demir-sal” biçimi tercih edilmiştir. 
3 İ. G. Safyanov, Tıva yakın tarihinin önemli bir siyasî figürüdür. Babası, Tıva topraklarında altın madenciliği 

faaliyetinde bulunmuştur. Gençlik yıllarında Tıva topraklarına eğitim hayatından kovularak gelmiş, Tıva halkıyla 

yakın ilişkiler kurmuş ve Tıva’nın kuruluşunda etkin rol oynamıştır.  



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  389 

 

 

 

karşılaştırıldığında, anlatının derleyici tarafından müdahaleye uğradığına işaret eden unsurlar 

üzerinden metnin ideolojik bir yapı kazanmasına ilişkin bulgular değerlendirilecektir. Son 

olarak, Demir-Sal efsanesinin günümüz Türkçesine aktarılmış tam metni EK-1 başlığı altında 

sunulacaktır. 

Demir-Sal Efsanesi Varyantları 

Demir-sal efsanesi, en yalın haliyle tufan gerçekleştiğinde hem insan hem de hayvan 

neslini kurtaran kişiyi, yaptığı geminin demirle desteklendiğine/demirden yapıldığına vurgu 

yaparak anlatır. Efsanenin bu isimle anılması ise kurtarıcının/kahramanın yaptığı geminin 

ağaçla beraber demirlerle desteklenmiş olmasından ve bu efsanede geçen salın kalıntılarının 

demir olması/olduğuna inanılmasından kaynaklanmaktadır. Eldeki kaynaklar vasıtasıyla 

Tıvalılar arasında bilinen ve oldukça kıymet atfedilen milli bir yadigâr olduğunu söyleyebiliriz.  

İ. G. Safyanov’un Demir-Sal efsanesi, neredeyse kaybolmuş bir hatıranın tüm 

detaylarını uzunca aktarma vazifesini üstlenmesi, sözlü kültür ve millî hafıza açısından oldukça 

önemlidir. Bölgede yapılan en eski araştırmalarda daha çok toponimik efsane4 kategorisinde 

karşımıza çıkan tufanla ilgili materyaller ya çok kısa ya da tufan hakkında kaba-taslak malumat 

vermektedir. N. F. Katanov (2011, s. 79) “Bur Dağı’nda demir bir sal (Soyotların güçlü bir 

kahramana ait olduğunu düşündükleri demir sal) vardır.”5 şeklinde kısa bir bilgi vermiş;6 V. A. 

Oşurkov (2022, s. 180) ise 1892 senesinde yine Bura Dağı 7  sözü geçtiğinde “Soyotların 

efsanesine göre, tufan sırasında demir bir sal insanlarla birlikte bu dağa oturdu.” kaydını 

düşmüştür. 19.yy. etnografik kayıtlar ve materyaller Demir-sal efsanesinin etkisini açıkça 

göstermektedir fakat efsanevî arka plan çoğunlukla aktarılmamıştır. Bunun sebebi tam olarak 

bilinmemekle birlikte Tıva’nın baş kamı Adıg-Tuluş (2014, s. 13) “Ya insanlar tarihlerini tam 

olarak bilmiyorlar ya da Demir-Sal hakkında bilgi sahibi değiller, belki de bu bilgi yasaklandı.” 

şeklinde önemli bir ifade kullanmakta ve bu husustaki şüphelerini de dile getirmektedir. Zira, 

bölgedeki misyonerlik faaliyetleri vasıtasıyla Sibirya’daki Türk boyları son derece ciddi bir 

kültürel asimilasyona, psikolojik ve fizikî baskıya maruz kalmıştır. 

Aşağıda sunulan metin, Tıvaların tufanı nasıl algıladığını yansıtan kadim bir örnek 

olmakla birlikte, bu tema etrafında şekillenmiş birçok ardıl anlatı ve varyant, Tıva folklorunda 

kendine yer bulmaktadır. Bu örnekler, tufan efsanesinin yerel yorumlarına ve anlatılarının 

çeşitliliğine dair önemli ipuçları sunarken, Tıva halkının doğa ve metafizikle ilişkisine dair 

zengin bir çerçeve çizmektedir:  

Kadim zamanlarda, dünyada büyük bir tufan oldu. Sular yükselmeye başladığında, tüm canlılar en yakın 

yüksek yerlere çıktılar. Sular yükseldikçe yükseldi ve o yüksek yerleri bile tamamen kapladı — böyle 

 

 

 
4 Toponimik efsane, bir yer adının kökenini ve verilme nedenini açıklayan, çoğu zaman tarihî veya mitolojik 

olaylara dayanan sözlü anlatı türüdür. Bu anlatılar yer adlarının halkın hafızasında anlam kazanmasını ve 

coğrafyanın kültürel olarak sahiplenilmesini sağlar. Daha fazla bilgi ve Kazak Türklerine dair örnekler için bkz. 

Yıldırım, 2012; Tuyakbaev, Taiman ve Botabayeva 2023. 
5 Makale boyunca görülecek olan doğrudan alıntılardaki parantezler atıf yapılan yazara, köşeli parantezler ise 

makale yazarına aittir. 
6 V. İ. Dulov (1956, s. 54-55), N. F. Katanov’un Tıvaların geçmişine dair az sayıda rivayet bulunduğu yönündeki 

görüşünü eleştirmiş; Tıva’ya yaptığı ziyaretlerde efsanelerin mevcut olduğunu, ancak N. F. Katanov’un bunlarla 

karşılaşmamış olabileceğini belirtmiştir. Zira, G. N. Potanin, F. Kon ve Safyanov gibi isimlerin Tıvaların 

mazilerine ait pek çok efsanenin derlendiğini delil göstermiştir. Ayrıca V. İ. Dulov (1956, s. 71, 147-148) da demir 

sal efsanesi hakkında sözü geçen eserinde iki yerde söz etmiştir. 
7 Dağın ismine ilişkin olarak kaynaklarda “Buura” ve “Bura” şeklinde iki farklı yazım biçimi yer almaktadır. Bu 

çalışmada ise her bir kaynakta kullanılan biçim esas alınmış ve alıntılar ilgili kaynağın tercihine sadık kalınarak 

aktarılmıştır. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  390 

 

 

 

büyük bir tufandı bu. Tufan şiddetini artırdığında, yüksek dağlarda ve dağların eteklerinde yaşayan 

hayvanlar, en yüksek zirvelere kaçmaya başladılar. Mançürek Dağı’nın zirvesinde, Eerenniğ-Oy adlı çok 

yüksek bir bölgede yaşayan genç bir adam ve kadın, demir bir sal yaptılar. ‘Eğer tufan Eerenniğ-Oy 

zirvesine kadar yükselirse, bu sal bizi ve birkaç baş hayvanı alıp bir yerlere sürükler, sonra yüksek ve 

büyük bir kara parçası gördüğümüzde salı oraya süreriz’ diyerek hazırlık yaptılar. Sular aniden yükselip 

sonra yavaş yavaş çekilmeye başladı. Bu bölgede yaşayan insanların, o iki kişiden türediği söylenir. O 

demir salın kalıntıları ve izleri hâlâ orada durmaktadır (Alekseyev, Kuular, Samdan ve Yuşa, 2010, s. 44-

47). 

Bu efsane metni, Tıva halkının zanaat becerilerine, doğa karşısındaki inanç sistemlerine 

ve yerel kimlik unsurlarına dair önemli folklorik ipuçları sunmaktadır. Efsanede genç çiftin 

tufandan korunmak amacıyla demirden bir sal yapması,8  Tıvalıların, dolayısıyla Türklerin, 

demircilikteki ustalıklarını ve demirciliğin toplumsal önemini akla getirmektedir. Halkın bu 

sanatı, tufan gibi büyük bir felaketin üstesinden gelmek için kullanması, demirciliğin Tıva 

kültüründe bir “hayatta kalma” becerisi olarak kutsal kabul edildiğini göstermektedir. Anlatının 

Mançürek Dağı ve Eerenniğ-Oy gibi yerel dağ isimleriyle bezenmesi, evrensel bir tufan 

temasını Tıvalıların yerel kimliğine özgü bir anlatıya dönüştürmüştür. Efsanenin kültürel bellek 

ve gündelik yaşamda pratiğe döküldüğü, demir salın kalıntılarına yapılan vurgudan 

görülmektedir. Ayrıca, tufanın dağları bile yutacak kadar büyük bir felaket olarak anlatılmasına 

rağmen hayatta kalma mücadelesi olan sal yapımının bir dağda gerçekleşmesi, efsaneye dağ 

kültü rolünün ustalıkla işlendiğini göstermektedir. Dağlar, bu anlatıda birer coğrafi unsur işlevi 

görmez; tufandan kurtuluşun ve koruyuculuğun simgesi olarak yer alır. Bununla beraber Tıva 

neslinin yeniden nasıl oluştuğunu göstermesi bakımından efsane etiyolojik bir işlev 

görmektedir. Başka bir metin şöyledir: 

Ve Uryanhay9 efsanesi şöyle der: Büyük Tufan olduğunda, sadece iki kişi, bir erkek ve bir kadın, bir sal 

üzerinde kurtulmuş ve bu sal, her yerden kolayca görülebilen Bura Dağı’nın zirvesine oturmuştur. Bu sala 

dair tanıklar da vardır. Kalın, masif kütüklerden yapılmış ve ağır demir bağlantılarla bağlanmıştır. On yıl 

önce sal tamamen görünürdü, ancak şimdi yosun ve dağ torfu içine kısmen batmış durumdadır. Zirvede, 

adını saldan alan Temir-Suk (demir su) adlı nehir başlar; bu nehir Yenisey'in bir koludur (Rodeviç, 1912, 

s. 29). 

Derlenen efsane metinlerinden bir diğeri, Tıvaların kökenlerine dair güçlü mitolojik 

unsurlar içeren bir tufan anlatısı sunmaktadır. Efsanesin kahramanı Kezer’dir.10  Aslında bir 

 

 

 
8 Altay Türklerinden derlenen tufan efsanesinde geminin adı “kerep” olarak geçer (Anohin, 2006, s. 19). Altay-

Sayan Türklerinden derlenen tufan efsanesinde ise gemiyi yapan Orta Yenisey’in atası olan Bars’tır ve onun da 

yaptığı gemi demir çivilerle güçlendirilmiştir (Gömeç, 2011, s. 42). Demir sal motifi, Sagaylar arasında 

kaydedilmiş bir tufan efsanesinde de geçmektedir. Efsanede, gemiyi yapmakta olan kişi Noy adında birisidir. 

Gizlice salı yapan Noy’un ne yaptığını merak eden ve şeytanın iknasıyla bunu öğrenen Noy’un karısı, geminin 

yapımını engellemeye çalışır. Bu oyalamalar sonrasında tufan artık başlamak üzeredir fakat Tanrı, Noy ve ailesini 

kurtarmak için demirden bir sal gönderir. Demir sala binen Noy ile ailesi ve hayvanlar bu tufandan kurtulurlar  

(Harva, 2014, s. 103). 
9  Bu çalışmada, Tıva Türklerinin tarihî adı olarak “Uryanhay” biçimi tercih edilmiştir. Bu seçim, Rusça 

kaynaklarda (Урянхай) kullanılan orijinal yazılışa uygunluk gözetilerek yapılmıştır. Türkçe literatürde “Uranhay” 

gibi alternatif transkripsiyonlar bulunsa da, söz konusu dönemin birincil kaynaklarıyla tutarlılık amacıyla 

“Uryanhay” formu benimsenmiştir. 
10 Bu tür kahramanlara “kültürel kahraman” veya “kültür kahramanı” adı verilir. Kültürel kahraman kavramı, 

mitolojik anlatılarda insanlara yaşamsal olanak ve kültürel kazanımlar sunan özel bir figürü ifade eder. Bu karakter, 

çoğunlukla yaratılışın ardından dünyayı insan yerleşimine uygun ve güvenli hâle getirme göreviyle öne çıkar; yeni 

kurumlar kurar, topluma çeşitli kültürel araçları ve bilgileri getirir, uygarlığın temel sanatlarını öğretir. Böylece 

kültürel kahraman, insan topluluklarına medeniyetin yollarını açan bir rehber işlevi üstlenir. Bu figürler, tanrısal 

özellikler taşısalar da mutlak güç ya da bilgelik sahibi değildir (Long, 2005, s. 2090-2093). Daha geniş bilgi için 

bkz. Eren, 2024, s.237-245. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  391 

 

 

 

Moğol kahramanı olan Geser Han’ın etkisi bu metinde oldukça net ortaya çıkmaktadır. 

Dolayısıyla bu Tıva efsanesi her ne kadar tufana dair olay örgüsüne sahip olsa da, Moğol 

anlatılarında mangıs11  ve şulbusla12  mücadelesiyle bilinen Geser Han’ı düşmanıyla birlikte 

dahil etmiştir.13 Tıvalılar ona yaratıcı ve tüm varlıkların düzenleyicisi işlevleri yüklemişlerdir. 

Tıva mitolojisinde Kezer, gökyüzünden yeryüzüne inerek evrenin düzenini sağlayan ve 

varlıkları yaratan bir figür olarak kabul edilir. Kendisine yaratıcı ve düzenleyici roller 

atfedilmiştir. Kezer’in dağlar, nehirler, bitki ve hayvan yaşamını şekillendirdiği, ayrıca 

insanlara çeşitli yetenekler kazandırdığı ve onlara maddi kültürle ilgili nesneler ürettiği anlatılır 

(Alekseyev ve diğerleri, 2010, s. 25).14 Her ne kadar Moğollardan alınmış bir destan olsa da, 

Geser zamanla öylesine içselleştirilmiştir ki, artık Tıva varyantları kendi özgün niteliklerini 

meydana getirmiştir. Söz konusu kahramanın yer aldığı tufan efsanesi şu şekildedir: 

Tannu-Tıvalarının atalarının yurdu, Orhon adlı bir yerde bulunuyordu. Tıvaların buradan geldikleri 

söylenir. Buura Dağı’nın sırtında bulunan salı, Kezer adlı bir adamın yaptığı söylenir. Tufan olduğunda, 

Kezer her canlı türünden en iyisini, bir erkek ve bir dişi olmak üzere kurtardı. Kezer, hanımına salda 

oturmasını söylediğinde, hanımının eteğinin altına bir şulbus (kötü ruh) saklandı. Sal ile yola 

çıktıklarında, Buura [Dağı’nın] zirvesi göründü. Suyun yükselmesi durdu. Kezer, yanına bir avuç toprak 

aldı, şulbus ise bu toprağın bir kısmını kulağına koydu. Sular çekildiğinde, şulbusun kulağındaki 

topraktan otlar ve ağaçlar büyüdü. Bu yüzden şulbus öldü. Yeryüzündeki tüm canlıların bu şekilde ortaya 

çıktığı söylenir (Alekseyev ve diğerleri, 2010, s. 55). 

Folklor açısından, bu anlatı, Tıva kültürünün yerel unsurlarını (örneğin, coğrafî 

referanslar ve yerel inanışlar) küresel mitolojik temalarla birleştiren bir örnektir. Geser’in 

Moğol mitolojisinden alınarak Tıva halk anlatılarına dahil edilmesi, kültürel temaslar sonucu 

ortaya çıkan melez anlatıların nasıl halkın kendi özgün niteliklerini koruyarak geliştiğini 

göstermektedir (Orus-ool, 2020). Bu uyarlamalar, kültürler arası geçişlerin yalnızca basit bir 

“ödünçleme” süreci veya pasif bir nakil olmadığını, aksine, bu motiflerin yerel bağlamda nasıl 

yeniden şekillendirildiğini de ortaya koymaktadır. Çünkü, Geser’in şulbusla mücadelesi bu 

 

 

 
11 Moğol halklarının mitolojik sisteminde, özellikle destan ve masal geleneğinde yer alan Mangus; çok başlı, 

devasa ve olağanüstü güçlere sahip, insanların yurtlarını yağmalayan, kadınları kaçıran, temelde yıkıcı bir işleve 

sahip olan ve nihayetinde bir epik kahraman tarafından bertaraf edilen antitetik bir varlık olarak tanımlanır. Kökeni 

belirsiz olmakla birlikte, şekil değiştirme yeteneği ve “dış ruh” kavramı gibi özelliklerle zenginleşen bu figür, 

zamanla Lamaizm, Hint ve Tibet mitolojilerinin etkisiyle dönüşüme uğramış, ayrıca etnografik veriler, adının 

tarihsel olarak "yabancı" kabileleri işaret eden bir etnonimle ilişkili olabileceğine işaret etmektedir (Neklyudov, 

1990a, s. 332). 
12 Moğol halklarının destan ve masal geleneğinde merkezi bir antagonist figür olan Mangus, tipik olarak çok başlı, 

olağanüstü büyüklükte ve yıkıcı eğilimlere sahip, epik kahramanın nihai hedefi olarak tasvir edilen mitolojik bir 

canavardır. Başlıca işlevi kahramanın yurdunu yağmalamak, servetini ve özellikle eşini kaçırmak olan bu varlık, 

zamanla Budist ve diğer komşu kültürlerin etkisiyle şekil değiştirme yeteneği gibi ek özellikler kazanmış; aynı 

zamanda etimolojik olarak bölgedeki “yabancı” kabile adlarıyla olan benzerliği, onun tarihsel bir “öteki” temsili 

olarak da yorumlanmasına olanak tanımıştır (Neklyudov, 1990b, s. 609). 
13 1879 senesinde yaptığı gezilerde Kezer hakkındaki metinleri ilk defa G. N. Potanin derlemiştir. Daha sonra ise 

1963 senesinde Tıva Dil, Edebiyat ve Tarih Enstitüsü tarafından tüm versiyonlar bir araya getirilip yayınlanmıştır 

(Dongak, 2019, s. 654). Kezer’in söz konusu varlıklarla ilgili mücadelesini de görmek için şu esere bakılmalıdır: 

Kuular, 1995. Tıva Türklerinin geleneksel anlatılarından yola çıkarak kahraman merkezli bir inceleme için bkz. 

Eren, 2024. Öte yandan, Geser Han’ın bir Tıva efsanesinde yer alması şaşırtıcı olmamakla beraber arka planında 

birtakım kültürel fikirleri de barındırmaktadır. Başka bir efsaneye göre Cengiz Han’ın üç oğlundan birinin adı 

Geser Han’dır ve Soyotlar arasına karışmıştır (Dilek, 2022, s. 107). Kezer, Tıvalar arasında Kezer-Çingis olarak 

da bilinmektedir (Vaynşteyn ve Mannay-ool, 2001, s. 155). 
14 Bir efsanede, Kezer-Cengiz Hımçik Nehri'ni bir boğa gibi kolayca yönlendirdiğini söylerken, nehir bu duruma 

öfkelenir ve yularını koparıp kaçar. Kezer-Cengiz, kaçan nehri durdurmak için Boş-Dağ dağını yerinden koparıp 

önüne atsa da, Hemçik Nehri dağları yararak Yenisey Nehri’yle birleşir. Nehrin kaçtığı yerde çok miktarda kum 

bırakmış olması, Kum-Suu bölgesinin nasıl oluştuğunu açıklar (Alekseyev ve diğerleri, 2010, s. 96-99). 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  392 

 

 

 

efsanede Altay yaratılış mitindeki Ülgen – Erlik arasındaki bir motifi yeniden sahnelemektedir. 

Efsanedeki şulbusun gizlice toprak alıp kendi sonunu hazırlaması, Altay yaratılış mitindeki 

Erlik’in suyun altından toprak alıp ağzına saklaması ve sonrasında tükürerek dağlar ve 

bataklıkları oluşturması motifine paraleldir.15 

G. N. Potanin’in derlediği tufan efsaneleri arasında hacim ve içerikteki detaylar 

bakımından önemli olan metinlerden biri, yeryüzünün devasa bir kurbağa olan Alap melekenin 

üzerinde olduğu inancını içermektedir. Efsaneye göre, kurbağa hareket ederse dünya tehlikeye 

düşer.16  Bir gün bu gerçekleşir ve Ulu-Dalay denizi taşar, sadece bir yaşlı adam durumu 

önceden sezip demirle kaplı bir sal yaparak kurtulur. Bu olaydan sonra Kezer Çingis Kayrakan, 

dünyayı yeniden inşa eder ve insanlara uygarlığı öğretir. Öte yandan, Çingis Kayrakan’ın 

tufandan sonra “yaratma” eylemine geçmesi, Altay Türklerindeki tufan efsanesinde gemiye 

binen yedi kardeşten biri olan Ülgen’in kutsal kitap “nom” sayesinde tufan sonrasında insan 

yaratması motifiyle paralellik göstermektedir.17 Efsane metni şöyledir: 

Yeryüzü Alap melekenin (yani Al ap kurbağasının) üzerindedir. Kurbağa hareket ederse, dünya düşebilir. 

Bir gün kurbağa hareket etti; Ulu-Dalay (büyük deniz) sanki kaynıyormuş gibi çalkalandı [dalgalandı] ve 

kıyılarından taştı. Sadece bir yaşlı adam bu durumu önceden gördü ve demirle kaplanmış bir sal (temir 

hadalu sal) inşa etti; birkaç insan, yiyecek erzakıyla bu sala bindi ve böylece kendilerini kurtardı. Bu sal 

hala, bir zamanlar oturduğu o yüksek taygada duruyor. Diğer tüm insanlar ve hayvanlar telef oldu. Bu 

olaydan sonra, Kezer Çingis Kayrakan dünyada şimdi var olan her şeyi yaratmaya başladı; dağları ve 

ormanları yarattı; insanlara ateşi öğretti, onları her şeyi yapmaları konusunda eğitti, onlara şarap yapmayı 

öğretti, bir tapınak (hural) inşa etti ve onların hükümdarı oldu. Halkına Tıva adını verdi; çünkü onlar onun 

tebaasıydı. Tıvalılar ona vergi (alban) öderdi, ancak sadece ona kuş (ezir) sağlamak zorundaydılar. Daha 

sonra, Ejen Kayrakan ona savaş açtı. İlk seferde kılıcıyla vurdu, ama ona zarar veremedi; ikinci seferde 

başını kesti ve onun tapınağını ve halkını ele geçirdi. Ancak, Kezer göğe yükseldi ve şöyle dedi: “Bir gün 

gelecek ve senin de sonun aynı olacak.” O zamandan beri, Tıvalılar Ejen-han’a samur, sincap ve diğer 

kürklerle vergi ödüyorlar. Eskiden Kezer-Kayrakan, Ak-Han’a (yani, Beyaz veya Rus Çarı) yakındı — 

Ak-Hanış yanda, Orosnım-Hanış yanda (Potanin, 1883, s. 208). 

Metin içerik bakımından oldukça farklı ve karışık bir yapıdadır. Yeryüzünün yaratılışına 

dair mitolojik bir fikirle başlayan efsane, tufanın neden meydana geldiğini anlatmaz. Alap 

melekenin hareketi, her şeyi başlatmıştır. Öte yandan metin iki parçalı bir yapıdadır. Anlatıda 

yer alan “sal yapan yaşlı adam” ile “Kezer Çingis Kayrakan” figürlerinin anlatıdaki yerleri, 

bağımsız iki anlatının unsurları olarak bir araya getirilmiş olabileceğini düşündürmektedir. 

Yaşlı adam, tufan öncesinde olayları sezerek demirle kaplanmış bir sal inşa eden ve birkaç kişiyi 

 

 

 
15 Söz konusu yaratılış efsanesi için bkz. İnan, 1986, s. 14-21.  
16 Pek çok kültürde dünyanın üzerinde durduğu bir hayvan olduğuna dair inanış mevcuttur. Bir Altay yaratılış 

efsanesine göre Ülgen, dünyayı sular üzerinde yaratmış, ortada ve iki yanda olmak üzere altına üç balık 

yerleştirmiştir. Bu balıkların hareketine göre yeryüzünde seller meydana gelir. Bunun dışında kaplumbağanın, 

Kırgızlardan Finlere kadar uzanan bir yelpazede boğanın, Ufa’da bulunan Çeremişlerde boğanın üzerinde duran 

bir yengecin, Güney Asya Sibirya’daki Tatarlarda mamutun vd. dünyayı üzerinde taşıdığına inanılır (Holmberg, 

1927, s. 310-311). 
17 Altaylılar yeryüzüne “çın yer” (gerçek yer) derken, bunun altında “alt dünya” (sonsuz karanlık ve uzak yer) 

bulunmaktadır. Varlık, büyük tufanla başlayan ikinci aşamasına geçmiştir. Tufanı ilk haber veren, demir boynuzlu 

gök teke olmuştur ve yedi gün boyunca deprem, volkan patlaması, yağmur, fırtına, dolu ve kar gibi çeşitli felaketler 

yaşanmıştır. Tufan sırasında yedi kutsal kardeşten biri olan, Kuday tarafından kendisine yetenekler verilen ve 

nomçı olarak bilinen Ülgen, bir gemi yaparak her türden bir çift hayvanı gemiye almıştır. Tufan sona erdiğinde, 

Ülgen gemiden horoz, kaz ve kuzgun gönderir; kuzgun leş bulup yemeye başlayınca geri dönmez. Tufan 

sonrasında Ülgen, hikmetli kitabı yardımıyla insan yaratmaya başlar. Ancak kardeşi Erlik, Ülgen'in yarattığı 

çiçekten bir parça çalarak kendi insanını yaratır. Ülgen bu duruma kızar ve Erlik'in yarattığı insanlara “kara kavim” 

adını verirken, kendi yarattığı insanları “ak kavim” olarak tanımlar. Kara kavim, deri kaplı bir çember kullanarak 

ilk şaman ayinini yapar (Anohin, 2006, s. 19-20). 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  393 

 

 

 

kurtaran bir kurtarıcı figürdür. Ancak, tufandan sonra yaşlı adamın akıbetine dair bilgi 

verilmemesi, onun felaketten kurtuluşu sağlayan bir karakter olarak rolünü tamamladığını ve 

anlatının burada kesintiye uğradığını göstermektedir. Anlatı, yaşlı adamın hikâyesini 

tamamlamak yerine doğrudan Kezer Çingis Kayrakan’ın tufan sonrası yaratıcı rolüne geçiş 

yapmaktadır. Kezer Çingis, tufandan sonra dağları ve ormanları yaratan, insanlara yaşamın 

temel bilgilerini öğreten ve yeni bir düzen kuran yaratıcı bir figür olarak karşımıza çıkar. Bu 

geçiş, yaşlı adam ve Kezer Çingis figürlerinin iki farklı mitolojik anlatıdan derlenmiş 

olabileceğine işaret eder. Sözlü geleneğin karakteristik özelliklerinden biri olan bu tür 

birleşimler, bağımsız anlatıların tek bir bütün olarak yeniden kurgulanması sonucunda meydana 

gelmiştir.18 

G. N. Potanin (1883, s. 207-208)’in derlediği tufan efsanelerinden ve inanç 

metinlerinden bir kısmı oldukça kısa ifadelere sahiptir. Mesela, bir derleme metni “Bir zamanlar 

büyük bir tufan oldu ve bir yaşlı adam demir bir sal sayesinde kurtuldu.” ifadelerinden ibaretken 

bir diğeri “Eskiden su tüm dünyayı kaplamıştı ve orman yoktu. Bütün bitkiler ancak tufandan 

sonra ortaya çıktı.” şeklindedir. Her ikisi de tufana dair kısa ama önemli iki bilgi vermektedir. 

Bunlardan ilki “demir sal”, diğeri ise tufandan sonra yaşamın yeniden biçim almasıdır. 

Potanin’in derlediği bu kısa metinlerden dikkat çekenlerden biri şöyledir: Eski zamanlarda su 

taştı ve yeryüzünü kapladı; sadece bir yaşlı adam ve üç oğlu bir salda kurtuldu; bu oğullardan 

biri Ham adını taşıyordu; o, ilk Tıva kamı (ham) [Tıvalarda kama ham denir] oldu. Bu inanç 

anlatısı esasında ilgi çekicidir. Bu noktada Adıg-Tuluş (2014, s. 15)’un ifadeleri de önem 

taşımaktadır: O dönemde Tıva halkı insanları “ham” diye adlandırırken “kam” demeye 

başladılar. Kamlar doğayı iyileştirir, insanları korur ve yönlendirirlerdi. Bu yüzden onlara 

‘kam’ dendi, ‘ham’ değil. ‘Kam’ demek, onları bilgelik ve anlayışla adlandırmak anlamına gelir. 

Tıvalar arasında ham ve kam kavramlarının kullanımına dair görülen terminolojik belirsizliğin, 

Kutsal Kitap’taki tufan anlatısında geçen Nuh Peygamber’in oğlu Ham’a dair referansla, 

fonetik benzeşmeye dayalı bir halk etimolojisi sonucu ortaya çıkan ikincil (sonradan kurulmuş) 

etimolojik yapı üzerinden anlamsal kayma (semantic shift) ve kültürel yeniden kodlama 

(resemanticization) (Campbell, 1999, s. 269) süreçleriyle ilişkilendirilmesi mümkündür. 

Demir-sal efsanesi hakkında erken tarihlerde bilgi veren isimlerden birisi de N. 

Leonov’dur. Temirsuk ve Serlik (İli-Hem) nehirlerinin ağızlarından geçerken gördükleri Buura 

Dağı üzerine notlarında kısa bir bahis açan N. Leonov, bu dağın Tıvalılar için bir Ararat19 

olduğunu belirttikten sonra Demir-Sal efsanesini nakletmiştir. N. Leonov (2022, s. 605)’un 

metni şöyledir:  

Geçmişte Tıvalılar, Buura’nın zirvesinde demirle güçlendirilmiş [ahşap parçaları birbirine demirle 

tutturulmuş] bir salın (temir sal) bulunduğuna inanırlardı. Efsaneye göre, tufan sırasında erdemli bir adam, 

demirden bir sal inşa ederek eşi ve tek oğluyla birlikte bu salda hayatta kalmayı başarmıştır. Uzun süre 

dalgalı denizlerde sürüklendikten sonra, sonunda kara parçasını fark ederler. Bu yer, Buura Dağı’nın 

zirvesidir. Salın karaya yaklaşması üzerine, karaya atlayıp salı bağlamak isteyen fakat salın kıyıdan 

uzaklığını hesaplayamayan baba, suya düşüp boğulmuştur. Yalnızca anne ve oğul kurtulmuştur. Tufan 

sona ermiş ve dünya yeniden yeşermiştir. Ancak insanların soyu tükenmiştir. Anne ve oğul, insan neslini 

devam ettirmek için bir çift olarak yaşamaya karar vermişler. Ancak çocukları zayıf ve çelimsizdir, 

tufandan önceki insanlar gibi değildir, onlara hiç benzemiyorlardır. Böylece Tıva halkı bu soydan 

türemiştir. 

 

 

 
18 Byrskog (2002) ve Rubin (1995)’in çalışmalarında, sözlü geleneklerde bağımsız anlatıların bütünleşik bir hikâye 

olarak yeniden kurgulanması süreci detaylandırılmaktadır. Ayrıca Fulford (2019, s. 67-94)’un hikâyecilikte 

gerçekle kurgu arasındaki çizgiye ettiği işaret bu bağlamda önem arz etmektedir. 
19 Ararat, Tevrat ve İncil kaynaklı anlatıya göre Nuh Peygamberin gemisinin tufan sonrası oturduğu dağdır.  



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  394 

 

 

 

N. Leonov’un naklettiği bu varyant, sonu itibariyle oldukça önemlidir: Tufandan sonraki 

nesil, bir anne ile oğulun beraberliğinden meydana gelmiştir. Benzer bir yapı, başka bir metinde 

karşımıza çıkmaktadır. Mänchen-Helfen (1931, s. 84), Schura Rechlow adında Komünist 

Gençlik Birliği’ne (Komsomol) üye bir Tıvalının nafaka ödemek zorunda olduğu bir bağlam 

içerisinde Tıva evlilik gelenekleri üzerine sohbet etmeye başlamıştır. Bu sohbette Rechlow, 

“…biz kiminle evlenmemiz gerektiğine dair bir kural bilmiyoruz. Sadece kiminle 

evlenemeyeceğimizi biliriz.” dedikten sonra hemen ekler: “Annemle evlenemem.” Hemen her 

kültürde yasak bir evlilik olduğu bilinen bir cevapla neden söze başladığını merak eden ve bunu 

doğrudan soran Mänchen-Helfen’e Rechlow, Demir-sal efsanesini son derece kısa bir şekilde 

anlatır. Bu varyantta saldan sağ çıkan iki kişi, anne ve oğuldur. İnsan neslinin devamı için, 

tamamen mecburiyetten karı-koca gibi yaşamaya başlar ve insan nesli yeniden meydana gelir. 

Yeni neslin ise eski nesil gibi güçlü olmaması, zayıf ve güçsüz olmasının sebebi budur. 

Rechlow’un anlatmasının gündelik yaşamda, aile geleneklerinde, sosyal ilişkilerde ve evlilik 

geleneklerinde bir kural, norm haline gelecek kadar etkili ve yaygın olduğunu ortaya 

koymaktadır. 

Bu tabu ilişki biçimine dair bir açıklamada bulunmak gerekmektedir. Rechlow anneyle 

evlenme yasağını anlattıktan sonra Sat boyunun kökeni üzerine başka bir hikâye anlatarak bu 

sefer bu boyda bir kimsenin kızını eş olarak alamayacağının bir kural olduğunu söyler. 

Hikâyeye göre Sat boyundan bir adam ile kızı dışında yaşayan kimse kalmamıştır. Soyun devam 

etmesi için adam kızını eş olarak alır. Mevcut Sat boyunun bu ilişki üzerine meydana geldiğine 

inanılmıştır (Mänchen-Helfen, 1931, s. 84-85). Bu noktada akla bir soru gelmesi kaçınılmazdır: 

Bir toplumda hem ensest yasağının katılığı hem de tufan anlatısında zorunlu bir ensest 

birlikteliğinin yer alması bir çelişki değil midir? Bu sorunun cevabı birkaç şekilde verilebilir. 

Öncelikle, ensest yasağı bir kural olması bakımından hem toplumsaldır hem de evrenselliği ve 

normunu dayattığı ilişki türü bakımından toplum öncesidir (Lévi-Strauss, 1969, s. 12). 

Dolayısıyla bir yasak olarak yaşatıldığı kültürde ensestin bir efsanede/mitte meşrulaştırıcı 

işleve sahip olması beklenemez. Mitolojik anlatılar, kutsal geçmişe ya da kozmosun kuruluşuna 

dair senaryoları içerir. Bu anlatılar, güncel ahlakî ya da hukukî normlardan farklı bir düzlemde 

işler. Efsanede geçen ilişki, yalnızca kutsal zamanın olağanüstü koşullarında meşru sayılır. 

Eliade (1991, s. 49-50)’nin de belirttiği gibi, kutsal zaman çevirisel ve telâfi edilebilirdir; tufan 

anında yaşanan norm ihlali, toplumsal zamanın kurallarıyla dengelenir. Dindar insan için bu, 

bir paradoks değil, kaostan düzene geçişin mantığıdır: Mitik ataların işlediği günah, sonraki 

nesiller tarafından bir yasakla ödenir. Böylece ensest, hem insan soyunun devamını sağlayan 

bir araç, hem de yasağın ebediliğini kanıtlayan bir uyarıya dönüşür. Yani, Tufan gibi dünyanın 

sıfırlandığı bir anda, anlatı kahramanlarının normları ihlal etmesi meşrulaştırıcı bir çerçeve 

içinde sunulur. Bu tür mitler istisnai durumları anlatır; bu istisnalar, normların tarihsel kökenini 

değil, evrensel geçerliliğini vurgulamak için anlatılır. Bu anlamda mit, yasağın kendisini 

pekiştirir. Tufan, bu örnekte olduğu üzere, kaostan düzene geçişi anlatır; güncel normlardan 

farklı bir düzlemde dünyanın sıfırlandığı anda olağanüstü koşullar belki de kutsal fedakarlıkla 

kendi meşrulaştırıcı çerçevesini oluşturur. Böylece ensest meşrulaştırılmaz, insan soyunun 

devamını açıklarken mit mantıksal boşluğu doldurur; mit, yasaya karşı değil, yasayı kuran 

paradoksu gösterir. Fakat, efsanenin sonunda zayıf ve çelimsiz bir soyun ortaya çıkması, bir 

bedelin işaretçisidir: Kutsal fedakarlıkla beraber ihlalin, yanlış davranışın cezasız kalmasının 

muhtemel olduğu durumlarda, başka yaptırımların yerini doldurmak üzere kirlilik inançları 

devreye sokulmaktadır (Douglas, 2007, s. 165). Tufan sonrası neslin kusurlu oluşu, tam da bu 

mekanizmanın tezahürüdür: Kutsal fedakârlık, geçici bir çözüm sunarken, ihlalin bedeli 

'kirlilik' sembolizmiyle ödenir. Mit, yasayı yıkmaz; onun kaçınılmazlığını bu paradoksal 

anlatıyla taşır. Bununla beraber, efsanenin mekânı belirli ise de zamanı bilinmeyen, mitolojik 

bir zamana aitken normlar toplumsal zamana aittir. Bu, ikinci bir sıfır noktasıdır. Birincisi, ilk 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  395 

 

 

 

insanların nasıl çoğaldığına dair anlatılarda karşımıza çıkan çapraz kardeş evlilikleridir. 20 

Semavî dinlerde ensest kesin bir tabu olmasına rağmen, Âdem Peygamber ile eşi Havva’dan 

insan neslinin nasıl çoğaldığı meselesi, bu tabunun dışına çıkan bir anlatımla açıklanır. İster mit 

isterse din perspektifinden bakılsın, bunlar bütünüyle istisna kabul edilen ve tekrar edilmemesi 

için bir normun oluşmasına zemin hazırlayan negatif kurucu anlardır. 21  Netice itibariyle, 

mitolojik anlatılarda karşılaşılan ensest birliktelikler, modern kültürel normları çelişkiye 

düşürmekten çok, bu normların kurucu mantığını vurgulayan istisnai ve sembolik temsillerdir; 

bu tür anlatılar, normun tarihsel geçerliliğini zayıflatmak yerine, onu tarih dışı bir çerçeveyle 

pekiştirir. 

Gerek Demir-sal efsanesiyle gerekse Buura ve Hayırakan Dağları ile ilgili, Monguş’un 

Demir-Sal kitabında verdiği önemli bir bilgi vardır. Adıg-Tuluş’un Mayıs 2015 senesinde kendi 

kitabı olan Skif Hun Türk Uranhaynıng Huulgaazın Tıvaları’nda atalarından duyduğu, 

öğrendiği birtakım bilgileri çeşitli sebeplerden dolayı vermediğini açıklamış, sonradan tufana 

dair anlattıklarını ise Monguş (2016, s. 13-15) Demir-Sal eserinde zikretmiştir. Adıg-Tuluş’un 

tufan anlatısı şu şekildedir: 

Büyük Tufan, yağmurun yağmasıyla başladı. Yağmur durmaksızın devam etti. Yağmur kesilmeden 

yağarken, yerin altından da su kabarcıklarla çıkmaya başladı ve sürekli yükseldi. Yaşlıların eski 

anlatılarına göre, gökten yağan bu yağmur, “bulutun çökmesi” olarak adlandırılırdı. Yağmur devam 

ederken, bulutlar normalde olduğu gibi yağmuru boşaltmadan “çat!” diye yeryüzüne çökerdi. Bulutun 

çöktüğü yerlerde geniş su birikintileri oluşurdu. “Çat”, bulutlu ve sürekli yağmurlu olan suyla ve 

gökyüzüyle ilgili bir yaz mevsimidir. Böyle durumlarda geçmişte yaşlılar şöyle derdi: “Birisi Çat taşı 

veya kara hellebor otunu suya batırarak bir kamlama yaptı. Aksi takdirde, her gün yağmur nasıl 

yağabilir?” Sürekli kuraklıklar veya yangınlar olduğunda, kamlar Çat taşı veya çemeriç otunu suya 

batırarak Kuday Gökyüzü, Mavi Gökyüzü, Tengri Gökyüzü veya Kara Gökyüzü’nden yağmur ve sağanak 

yağış isterdi. Bu, kamların yağmur çağırma yöntemlerinden biriydi. Uluğ-Hem kıyısında, Ak-Dağ 

Hayırakan’da çeşitli kuşlar, vahşi hayvanlar, evcil hayvanlar ve insanların suretine benzeyen taşlar vardır. 

 

 

 
20 Benzer bir şekilde, Malinowski (2024, s. 44) Melanezya yerlileri üzerinde araştırma yaparken bir türeyiş miti 

tespit eder ve bu mitte de insanların bir erkek ve kız kardeşten türediği anlatılır. Fakat yerlilerde ensest çok sıkı bir 

yasaktır. 
21  “Negatif kurucu an” kavramı bu çalışmada, toplumsal veya kültürel bir yasağın ortaya çıkmasına zemin 

hazırlayan, istisnai ve paradoksal anlatı anlarını ifade etmek üzere tarafımızca önerilmiştir. Literatürde yaygın 

olarak kullanılmamakla birlikte, mitolojik ve toplumsal normların kuruluşundaki özgün işlevi göstermek amacıyla 

kullanılmıştır. Literatürde bu kavrama yakın olarak “mythic transgression” (mitik ihlal), “foundational 

transgression” (kurucu ihlal) ve “liminal moment” (eşik an) gibi terimler kullanılmaktadır. Söz konusu kavramlar 

genellikle normun ihlal edilme sürecini, sembolik ve tekrar edilebilen bir düzlemde tanımlar. Önerdiğimiz “negatif 

kurucu an” ise, bir tabunun veya kuralın gerekçesini teşkil eden, tekrar edilmeyen, tarihsel-tekil ve eleştirel bir 

olaya odaklanır; bu olay toplumsal yasağın paradoksal kökenini gösterir. Dolayısıyla, ihlalin kurucu bir düzen 

veya yasa meydana getirdiği, istisnai bir 'sıfırlanma' anını vurgular. Örneğin, Kane (1988, s. 171-173) “mythic 

transgression” (mitik ihlal) kavramını kullanmış ve izah etmiştir. Ona göre mitik ihlal, mitik devirde 

gerçekleşmiştir ve aktüel hayatta bu devam eder. Yine de bu tekrar eden ihlal tam anlamıyla bir güvenli alan 

oluşturmaz; birtakım tehlikeleri de vardır. Fakat önerdiğim negatif kurucu an kavramı tekrarı yasaklar, çünkü olay, 

yalnızca normun kurulmadan önceki kaotik boşluğu dolduran, geri döndürülemez bir “tekil köken” olarak işlev 

görür. Negatif kurucu an, ihlalin tekrarını değil, yasağın norm haline gelmesini ve istisnanın bir daha 

gerçekleşmemesini koşul olarak öne çıkarır; yani, toplumsal normun gerekçesinde bir defalık, geri döndürülemez 

bir olay yatar. Buna karşılık, mythic transgression, sınır ihlalinin ritüel veya gündelik pratiklerle simgesel düzeyde 

sürekli yeniden üretilebildiği bir toplumsal işlevi vurgular. Bu bakımdan negatif kurucu an, normun ve tabunun 

tekil ve onarılamaz bir geçişle kurulduğu özgül anlatı anını işaret ederken; mitik ihlal, ihlalin ve sınır aşımının 

toplumsal bellek ve pratikte daima yeniden yaşatılmasına karşılık gelir. Bu bağlamda “negatif kurucu an”, mitik 

ihlalin aksine, tekrarlanabilir bir pratik değil, bir yasağın kurulduğu ve aynı zamanda yasaklandığı o mutlak sınır 

noktasıdır. İhlal burada, geleceği normlarla doldurmak için geçmişte bir kez işlenen, fakat sonrasında her türlü 

tekrarı kültürel belleğin dışına itilen bir kurucu suç ya da kurucu fedakârlıktır. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  396 

 

 

 

Bunlar Çat taşlarıdır. Maganattıg Nehri’nin (Şui Nehri’nin bir kolu) yukarısında, Bay-Tayga bölgesinde 

güzel Çaraş Daş taşları bulunur. Bu taşlar da Çat taşlarıdır. Ayrıca Çat bitkileri de çoktur. Bunlar Tayga’da, 

dağlarda ve Tıva’nın tepelerinde yetişir. Örneğin bunlar; kara hellebor (alañgıyış), belengiç, ginseng 

(orgaaday), uluğ-ot gibi isimlerle bilinir. 

Şimdi Büyük Tufan hakkında anlatmaya devam ediyorum. Yağmur hiç durmadı, bulutlar yeryüzüne çöktü 

ve yerin altından da çok fazla su çıktı, bu yüzden su seviyesi sürekli yükseldi. Normalde akan akarsular 

yoktu, bunun yerine fışkıran su sütunları vardı. Aynı zamanda, basıncı düşük olan sular da zaman zaman 

yükselip yeryüzüne yayılıyordu. Bir yıl boyunca aralıksız yağmur yağdı, kışın yağmur devam etti. Büyük 

buz kütleleri oluştu ve yaz aylarında eridi. Kuzey Kutbu’nun buzları harekete geçti ve diğer sıcak 

denizlerde de erime başladı. Gökten yağan su, sonrasında yağmur olarak düşmeyi bıraktı ve doğrudan 

yeryüzüne çökmeye başladı. Örneğin, büyük bir çukurun üzerine bulutlar yağmur yerine çökerdi ve orası 

geniş bir su birikintisine dönüşürdü. Bu şekilde sular yükselmeye başladı ve insanlar paniğe kapıldılar. 

Hazırlık yapanlar sallarını aldı, insanlarını ve hayvanlarını yerleştirip yola çıktılar. O dönemde ahşap 

sallar yaygındı, demir sallar ise azdı. Noyan adındaki bir kişinin çok güçlü bir demir salı vardı. 

Buura Dağı’nın zirvesi su altında kalmamış, öyle anlatılır. Bunun nedeni, Buura-Tayga’nın dünyanın en 

yüksek ve çıkıntılı yerlerinden birinde yer alıyor olmasıdır. Noyan, insanları Buura’nın zirvesine çıkardı 

ve diğer su altında kalmamış tayga zirvelerinden insanları topladı. Onun salı çok iyiydi ve kendisi de çok 

yetenekli bir kaptandı. Bu işte yalnız değildi, salla ilgilenen yardımcıları vardı. Sadece ailesi değil, 

çevredeki akrabaları da salda yer aldı. Noyan’ın yardımcıları, gemi kaptanlarına benziyordu. Ancak 

Büyük Tufan sırasında normal bir gemi işe yaramazdı, dalgalarla başa çıkabilen geniş ve uzun sallar 

gerekliydi. İhtiyarların anlattığına göre, bazı yerlerde hala ahşap salların kalıntıları bulunur. Alaş 

Nehri’nin ağzında ve Kara-Dağ’da bir ahşap sal kalmış. Ayrıca, Mançurek’in ağzında, Ak-Hem’e 

döküldüğü yerde, Hurun-Tayga Dağı’nın zirvesinde bir sal var. Erzin bölgesinde Biçe-Hayırakan ve Uluğ-

Hayırakan dağlarında da ahşap sallar bulunur. Uluğ-Hayırakan, büyük bir taygadır ve zirvesinde bir ahşap 

sal var. Ayrıca Tere-Höl’deki Kaan-Tayga’nın ve Odugen-Tayga’nın zirvelerinde de ahşap sallar bulunur. 

Bu şekilde, insanlar ahşap sallar üzerinde de yüzdüler. Ancak yaşlılar, ahşap salların dayanıklı olmadığını 

söylerdi, çünkü suyun içinde bulunan zararlı maddeler ağacın çürümesine neden olurdu. 

Eski zamanların yaşlılarının böyle konularda söyledikleri oldukça doğrudur. Tarihin en eski 

dönemlerinden beri halk arasında folklor şeklinde aktarılan bu sözler doğrudur. Bizim Sayan Dağları, şu 

anda bilindiği gibi, Ar-art sıradağlarının kuzey geçididir. Sayan Dağları, Ar-art sıradağlarıdır, çünkü bu 

dağları aştıktan sonra Kuzey Kutbu’na kadar uzanan düzlükler başlar. Bu nedenle, adı geçen tüm tayga 

alanları da Ar-art sıradağlarına aittir. Buura’nın zirvesinde bence binden fazla insan toplandı. Orada 

hayvanlar ve kaçan vahşi hayvanlar da vardı. Kuşlar için de bir yer vardı — sürekli uçarlarsa yorulurlar 

ve denize düşerlerdi, bu yüzden kuru bir yer arıyorlardı. Bu nedenle tüm hayvanlar da orada korundu. 

Noyan, insanların açlıktan ölmemesi için çok iyi yiyecek stokları hazırladı, bol miktarda hazırlık yaptı. 

Daha sonra geriye sadece Gökyüzü, Mavi Gökyüzü, Kuday Gökyüzü, Kara Gökyüzü, Dengir Gökyüzü, 

Dengir Güneş, Dengir Ay, Dengir Yıldızlar kaldı. Başka neye dua edebilirlerdi? Başka bir şeye dua etmek 

boşuna olurdu, çünkü her şey su altında kalmıştı. Böylece geriye sadece Ebedi Mavi Gökyüzü, Dengir ve 

Tengri kaldı. Hayatta kalanlar şöyle dediler: “Dengir Gökyüzüm, Dengir Güneşim, Dengir Ayım, Dengir 

Yıldızlarım, Yedi Kağanım (Büyük Ayı), bize merhamet edin!” Bu Dengirler, Burhan kelimesiyle 

birleştirildi. Atalarımız, Türk halkları ve İskitler Tanrıya her zaman Buur-Haan derdi. Dengirler – Dengir 

Mavi Gökyüzü, Dengir Yıldızlar, Dengir Güneş, Dengir Ay – yeryüzüne inerek Buura’ya dönüştü, bu 

yüzden ona Buur-Haan denildi. Zamanla Buur-Haan ismi Burhan olarak kısaltıldı. Buura’nın zirvesinde 

kalan insanlar Buur-Haan’a dua ettiler: “Hayra, Haan! Bizi koru!” Buur-Haan’a “merhamet eden han” 

anlamına gelen “Hayra Haan” denildi ve bu ifade zamanla “Hayırakan” olarak kısaltıldı. Böylece Burhan 

ismi Hayırakan oldu. Hayırakan, insanlığın ilk tanrısının adıdır. Bugün bile çoğu Tıvalı, “Örşe 

Hayırakan!” – “Bizi bağışla Hayırakan!” diye dua eder. Böylece tüm insanlar Buura’nın zirvesinde dua 

ettiler. Yüce, ebedi Mavi Gökyüzü sonunda merhamet gösterdi. Sular çekilmeye ve yeryüzü kurumaya 

başladı. Hayatta kalan insanlar bir süre aynı yerde yaşadılar; hayvan avlayarak, balık tutarak ve diğer 

geçim yollarıyla yaşamlarını sürdürdüler. Nüfusları arttıkça, dünyanın dört bir yanına yayıldılar. İşte 

böyle oldu. 

Tıva Türklerinin inanç geleneklerine büyük tufan ve demir sal efsanesi son derece etkide 

bulunmuştur. Bir efsanenin en önemli işlevi davranışları düzenlemesi ve inanca kanıt 

sunmasıdır. Demir-sal efsanesi de tam olarak bu işlevleri yerine getirmektedir. Öyle ki, salın 

kalıntılarına dair yakın dönemde pek çok tanık ifadesi kayda geçirilmiştir. Süt-Höl’de Bayan-



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  397 

 

 

 

Tala köyünde yaşayan 66 yaşındaki Kuular Orus Dongur-ooloviç adındaki bir kaynak kişiden 

elde edilen bilgi şöyledir:  

Uluğ-Hem’deki Demir-Sug’da, Büyük Tufan’dan sonra bir adam ve bir kadın demir bir sal üzerinde 

hayatta kalmayı başardılar. Şimdi bu demir sal Buura Dağı’nın zirvesinde durmaktadır. Su çok fazlaydı, 

dünya büyük bir su kütlesine dönüşmüştü. Sonrasında, insanlar bu yeri görmek için geldiklerinde, demir 

salın hala toprağa saplanmış halde durduğu gördüler. 

Çöön-Hemçik bölgesinin İskra adındaki bir sovhozda, 22  Çadan köyünde yaşayan 

Hovalıg Damdın-ool Saglakayeviç’ten nakledilen metin ise şöyledir:  

Uluğ-Hem’in taşkın yatağında Hayırakan adı verilen çok büyük ve yüksek, ağaçsız bir dağ vardır. Orada 

hiç ot bitmez. Eski zamanlarda insanlar, bu dağın zirvesinde çok büyük, ağaçtan yapılmış bir sal olduğunu 

söylerdi. Dünya su ile kaplıyken, insanlar bu salı kullanarak zirvede yüzerek yaşardı ve su çekildiğinde 

sal dağın zirvesinde kaldı. Yaşlıların anlattığına göre, bu sal, demirci ustası tarafından demir çivilerle 

sağlamlaştırılarak yapılmıştı.23  

Safyanov’un Derlediği Demir-Sal Anlatısı 

İçerik  

Anlatı, Tıvaların hayatının en idealize resmiyle başlar. Sınıf ayrımının ve ahlakî 

yozlaşmanın olmadığı bir ütopya vardır. Zamanla gençler, atalarının yolunu terk etmeye başlar. 

İhtiyaç için değil zevk için avcılık başlar; süt yerine alkol tüketilir; Moğollarla ticaret yapılır ve 

sınıf ayrımı meydana gelir; ahlakî değerler kaybolmaya başlar. Tam bu sırada “Jer-eezi/Doğa 

Ana” yavaş yavaş doğal afetlerini göndermeye başlar. Sonra da Jer-eezi, metinde Humır olarak 

adlandırılan, zayıf ve çelimsiz, oldukça esmer bir çocuğu elindeki kömürü yer halde bir 

demirciye buldurur. Bu çocuk, aslında yeni neslin biçimidir ve jer-eezinin yeni bir hayatın 

başlayacağına dair habercisidir. Humır, demircinin kızıyla evlenir ve ondan tıpkı kendisi gibi 

esmer ve çelimsiz bir çocuk doğar. Adı Karasal’dır [Kara Sakal]. Çocuğunu kabul etmeyen 

kadın, önce evini terk eder, sonra çocuğu ortadan kaldırması için akrabalarını devreye sokar, en 

sonunda da kendisine başka bir erkek bulur ve onunla sevgili hayatı yaşar. Bu karışık ortamda 

Humır, oğluyla beraber başka bir diyara göç eder ama orada da görünüşleri sebebiyle insanlar 

kötü davranırlar. Bir gün Humır’ın oğlu bir kayaya sıkışmış balığı kurtardıktan sonra balığın 

tufandan haber verdiğini ve babasının bir sal yapması gerektiği söylediğini işitir. Bu noktadan 

sonra sal yapılır, hayvanlar bu sala biner. Sonra, karısı ile sevgilisine rastlayan Humır, oğlunun 

ısrarı ile onları da sala alır. Bir süre sonra karısının sevgilisi, Humır’ı saldan itekler ve Humır 

ölür. Akabinde ise kadının sevgilisi de saldan kazara düşerek ölür. Tufanın bittiği anlaşıldığında 

gemi Buura Dağı’na oturur. Humır’ın karısı, sevgilisinden hamiledir ve bir kız çocuk dünyaya 

gelir. Adı Bazın’dır. Kız büyüyünce kadının ilk oğluyla evlilik hayatı yaşarlar ve insan nesli 

onlardan devam eder. Efsane, Tıva halkının siyah saçlı ve dar gözlü olarak tasvir edilen 

bugünkü nesillerinin bu olaylardan sonra ortaya çıktığını anlatır. 

İ. G. Safyanov’un derlediği Demir-Sal, insanlığın yeniden türeyişini, başka bir ifadeyle 

ikinci yaratılışı, tüm tufan efsanelerinde olduğu gibi sosyal, ahlakî ve dinî yozlaşmaya bağlayan 

 

 

 
22 Sovhoz (Rusça: Совхоз, Советское хозяйство / Sovetskoye hozyaystvo), Sovyetler Birliği döneminde kurulan 

devlet çiftliği veya tarım işletmesi anlamına gelir. Tamamen devlet mülkiyetinde olup işçiler maaşlı çalışanlardır. 

Kolhoz (колхоз, kolektif çiftlik) ise devlet mülkiyetinde olmayıp, köylülerin ortaklaşa işlettiği ve ürün 

paylaşımına dayalı tarım kooperatifleridir. 
23 İlgili kayıtlar Tıva Bilimsel Araştırmalar Enstitüsü (Тувинский научно-исследовательский институт языка, 

литературы и истории, kısaca НИИЯЛИ) folklor arşivine dayanmaktadır. İlk derlemenin kaynağı Folklor Arşivi, 

cilt 266, dosya 1097, sayfa 4-5; ikincisi ise Folklor Arşivi, cilt 266, dosya 1097, sayfa 19’dur. Her iki metne ise 

Monguş (2016, s. 8-10)’un eserinden ulaşılmıştır. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  398 

 

 

 

sebep-sonuç ilişkisini anlatmaktadır. Anlatının başında yer alan bolluk, uyum ve doğayla 

dengeli yaşam tasviri, insan toplumunun ahlakî sapmalarla birlikte nasıl çözülmeye başladığını 

vurgulayan klasik tufan mitlerinin izlerini taşır. Bireysel çıkarların ortak yaşamı gölgelemesi, 

alkolün yaygınlaşması, yaşlıların öğütlerinin terk edilmesi ve sınıfsal ayrımların belirmesi, Jer-

eezi’nin dengeyi sağlamak üzere müdahalesiyle sonuçlanır. Bu felaketin merkezine yerleştirilen 

aile dramı ise, büyük anlatıyı insanî ve duygusal bir eksene taşır. Tufandan kurtulanların 

oluşturduğu yeni düzen, anlatıda biyolojik devamlılığın ötesinde, kendisini eskiye 

temellendiren yeni bir sosyokültürün toplumsal bir yeniden doğuşudur. Karasal ve Bazın’ın 

birlikteliğiyle sembolize edilen yeni insanlık, geçmişin hatalarından arınmış, doğayla yeniden 

uyumlu ve sade bir yaşama yönelen bir geleceğin temsilidir. Hayvanların, kuşların ve diğer 

doğal varlıkların anlatıya aktif biçimde katılması ise, bu yeni yaşam biçiminin yalnızca insanlar 

arasında kalmadığını, tüm canlılarla birlikte kurulmakta olduğunu ima eder. Demir-Sal, böylece 

hem evrensel tufan mitleriyle örtüşen yapısıyla hem de yerel motifleriyle, zengin ve çok 

katmanlı bir ikinci yaratılış anlatısı olarak dikkat çekmektedir. 

Tablo 1: Demir-Sal Efsanesi Karakter Analizi Tablosu 

Karakter Rolü Sembolizm Bağlantılı Motifler 

Humır (Kömürcük) 
Yetim, demirci, doğayla 

uyumlu, çalışkan figür. 

Dışlanan ama bilge; 

“kara ten” toplumsal 

önyargıyı temsil eder. 

Kamlık, fedakârlık, 

adalet. 

Sevilbe 
Demirci’nin kızı, gururlu 

ve ihanet eden anne. 

Beyaz tenli güzellik ↔ 

Kibir ve yozlaşma.  
Ahlakî çöküş, pişmanlık. 

Karasal 

Humır ve Sevilbe’nin 

siyah tenli oğlu; yeni 

halkın atası. 

Melez kimlik; doğa ve 

insan arasında köprü. 

Hayvanlarla iletişim 

kurabilir. 

Yeniden doğuş, kam 

güçleri. 

Yaşlı Targan 
Sevilbe’nin babası, 

Humır’un ustası 

Geleneğin bilgeliği; 

ölümüyle toplum dağılır. 

Zanaatkârlık, ataerkil 

otorite; üretimin ve 

bilgeliğin taşıyıcısı. 

Kaday / Kırgan-avay 
Sevilbe’nin annesi, 

Humır’un büyüğü 

Anaerkil şefkat; kayıp 

nesil. 

Değişimin ilk eşiği, 

ölümün sosyal hayatı 

dönüştürmesi. 

Amca 

Sevilbe’nin akrabası; 

Sevilbe’ye öğüt veren, 

Karasal’a ad koyar, 

Karasal’ı dışlar. 

Geleneksel otorite ama 

aynı zamanda ayrımcı. 
Soy safiyeti takıntısı. 

Komşular 

İçkiye teşvik eden, 

Humır’ı küçümseyen 

topluluk. 

Yozlaşmış toplumun 

temsilcileri. 

Sosyal çürüme. 

Toplumsal vicdanın zayıf 

ama var olan temsili 

Sarıh-ool 

Sevilbe’nin sevgilisi; 

zengin ve bencil 

“kaygal” (yiğit). 

Yozlaşmış erkeklik; 

tufanda boğularak 

cezalandırılır. 

Sınıf ayrımı, hırs. 

Bazın 
Sevilbe’nin kızı, 

Karasal’ın eşi 

Yeni düzenin annesi; 

yeni döngünün 

tamamlayıcısı. 

Saflık, uzlaşma. 

Kutay Yüce Tanrı İlahi adalet 

Yozlaşmaya karşı 

cezalandırıcı güç 

(pasifleştirilmiş tanrı 

inancı) 

Jer-eezi Toprak ruhu/Doğa Ana. 

İlahi adalet; insanları 

imtihan ve tufanla 

cezalandırma. 

Yer-Su, animizm, kutsal 

doğa. 

İzir (Kartal) 
Salda rehberlik eden dev 

kuş. 

Özgürlük ve yeniden 

doğuşun sembolü. 
Göksel güç, kurtarıcı. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  399 

 

 

 

Bel (Balık) 
Karasal’a tufanı haber 

verir. 

Kehanet ve uyarı; suyun 

bilgeliği. 

Su kültü. Doğanın 

uyarıcı sesi. 

Kuskecik (Köpek) 
Humır’ın sadık köpeği; 

Sarıh-ool’a saldırır. 

Ruhları gören koruyucu. 

Kamlıkla bağlantılı. 
Sadakat, mistik güçler. 

Kızıl-Mortay (Kedi) 

Salda yer alan 

hayvanlardan biri, 

hayvanların kolektif 

kurtuluş sürecine 

dahildir. 

Evcillik, insanla uyum, 

zararsızlık 
Doğal uyum ve barış 

Kara Keçi 
Karasal’ı emziren 

sütanne. 

Masumiyet ve kurban; 

Sevilbe tarafından 

öldürülür. 

Fedakârlık, doğanın 

koruyuculuğu. 

Guguk Kuşu 

Tufanın alameti olarak 

üç defa öter ve hayvanlar 

göçer. 

Kehanet ve uyarı işlevi 
Doğanın bilgeliği, kuş 

kültü. 

Alaca Ağaçkakan (Şokar 

Kuş) 

Rehber. Humır’a oğlunu 

nerede bulacağını söyler 

Doğayla iletişim, ruhsal 

rehberlik, kadim bilgelik 
Animizm, kuş kültü. 

Kahverengi Dişi Ayı 

Babasının ölümünden 

sonra Karasal’ı teselli 

eder 

Vahşi gücün şefkate 

dönüşümü 

Karasal'ı ısıtması, Anne 

figürü alternatifi, ayı ata 

kültü. 

Tablo 2: Karasal’ın İnsan Dışı Bağlantıları 

Karakter Türü Rolü & İlişki Sembolik Anlam 

Kara Keçi Hayvan 

Karasal'ı emziren süt 

anne; Sevilbe tarafından 

kurban edilir. 

Masumiyet, anne şefkati, 

kurban edilen iyilik. 

Kuskecik (Köpek) Hayvan 

Humır'ı korur, Sarıh-

ool'a saldırır; Karasal'ın 

yoldaşı. 

Sadakat, ruhları gören 

koruyucu (Şamanizm). 

İzir (Kartal) Hayvan 

Salda rehberlik eder; 

tufan sonrası özgürlüğü 

simgeler. 

Göksel güç, yeniden 

doğuş, özgürlük. 

Bel (Taymen Balığı) Hayvan 

Karasal'a tufan uyarısı 

yapar: "Büyük bir sal 

yap!" 

Kehanet, doğanın uyarıcı 

sesi. 

Guguk Kuşu Hayvan 

Uyarıcı. Ormandaki 

tehlikeyi haber verir 

("Güneye git!"). 

Rehberlik, doğanın 

bilgeliği. 

Tilki Hayvan 
Salda barış içinde yaşar; 

Karasal'ın dostu. 

Kurnazlık değil, uyum 

sembolü. 

Kahverengi Ayı Hayvan 
Humır öldüğünde 

Karasal'ı ısıtır, avutur. 

Koruyucu güç, anne 

şefkati. 

Alaca Ağaçkakan Hayvan 
Kılavuz. Rehber. Yol 

gösterici 
Karasal’a yön gösterir. 

Yılan Hayvan 
Salda kurbağayla uyum 

içinde durur. 
Toprak ve suyun dengesi. 

Kuş Sürüleri Hayvan 
Karasal'ın şarkılarına 

eşlik eder; dilini anlar. 

Doğayla bütünleşme, 

iletişim. 

Kızıl-Mortay (Kedi) Hayvan 

Humır ve Karasal'ın 

yurdunda yaşar; fare 

avlamaz, salda diğer 

hayvanlarla uyum 

içindedir. 

Doğal düşmanlıkların 

geçici olarak askıya 

alınışı (tufan sırasında 

barış). 

Hey-ot Doğa Ruhu 

Gezici elektrikli ışıklar; 

tufan öncesi insanları 

korkutur. 

Doğanın uyarı işaretleri. 

Ulu-Kul (Göl Ruhu) Doğa Ruhu 
Tufanı başlatır; Karasal'ın 

salını sınar. 
İlahi ceza ve arınma. 

 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  400 

 

 

 

 

 

Tablo 3: Anlatıdaki Karşıtlıklar 

Kategori Karşıt Çift Çatışma Örneği Uyum Örneği Sembolik Anlam 

Fiziksel 

Görünüm 

Humır (Kara) ↔ 

Sevilbe (Beyaz) 

Siyah tenli Humır'ın 

dışlanması ↔ Beyaz 

tenli Sevilbe'nin 

ayrıcalıklı olması 

Karasal'ın melez 

kimliğiyle ikisini 

birleştirmesi 

Irksal önyargıların 

aşılması 

 
Karasal (Melez) ↔ 

Sarıh-ool (Safkan) 

Karasal'ın melezliği ↔ 

Sarıh-ool'un "safkan" 

kibri 

Bazın'ın (beyaz) 

Karasal'la (siyah) 

evlenerek yeni 

soyu başlatması 

Geleceğin sentezi 

İnsan-Doğa Toplum ↔ Doğa 

İnsanların doğayı 

tahribi ve tufanla 

cezalandırılması 

Karasal'ın 

hayvanlarla 

iletişimi 

Medeniyetin 

kırılgan dengesi 

 
Şehirli Yaşam ↔ 

Göçebe Geleneği 

Moğol ticaretiyle gelen 

yozlaşma 

Humır'ın doğayla 

uyumlu demirciliği 

Gelenek-modernite 

gerilimi 

Sosyal Zengin ↔ Fakir 
Bailer ile aratlar 

arasındaki sınıf farkı 

Tufanda herkesin 

eşitlenmesi 
Sınıfsal adalet 

Ahlakî Sevgi ↔ Nefret 

Sevilbe'nin oğlundan 

nefreti vs Humır'ın 

sevgisi 

Bazın'ın Karasal'ı 

sevmesi 

Koşulsuz sevginin 

gücü 

 
Fedakârlık ↔ 

Bencillik 

Humır'ın her şeyi feda 

etmesi ↔ Sevilbe'nin 

keçiyi kesmesi 

Kara keçinin 

Karasal'ı beslemesi 
Saf iyilik 

Hayvanlar Kurt ↔ Geyik Doğada av-avcı ilişkisi 
Salda barış içinde 

yaşamaları 

Ütopik geçici 

düzen 

 Kedi ↔ Fare 
Normalde düşman 

olmaları 

Kızıl-Mortay'ın 

fareye 

dokunmaması 

Doğal düzenin 

askıya alınışı 

Mistik Aragı (İçki) ↔ Süt 
İçkinin toplumu 

çökertmesi 

Sütün yaşam 

kaynağı olması 
Kutsal ↔ Şeytani 

 Demir ↔ Su 
Demirin katılığı ve 

suyun akışkanlığı 

Demir salın suda 

hayat kurtarması 

Zıtların 

birleşimindeki güç 

Mekânsal Dağ ↔ Göl 
Dağın güvenliği ↔ 

Gölün yıkıcılığı 

Karasal'ın dağa 

çıkıp salı inşa 

etmesi 

Sığınak ve tehdit 

ikilemi 

Zamansal Geçmiş ↔ Şimdi 
Altın çağın kaybı ↔ 

Yozlaşmış şimdi 

Tufanla geçmiş 

değerlerin yeniden 

doğuşu 

Nostalji ve 

yenilenme 

Cinsiyet Erkek ↔ Kadın 
Humır'ın çalışkanlığı ↔ 

Sevilbe'nin tembelliği 

Bazın'ın Karasal'la 

eşit iş birliği 

Toplumsal cinsiyet 

rolleri 

Yaş Genç ↔ Yaşlı 
Gençlerin gelenekleri 

terk etmesi 

Yaşlı demircinin 

bilgeliğinin 

Humır'a aktarılması 

Kuşak çatışması 

Maddi-

Manevi 

Tagan (Demir) ↔ Jer-

eezi (Ruh) 

İnsan yapımı nesneler 

↔ Doğa ruhları 

Demir salın doğa 

felaketinde 

kullanılması 

Teknoloji-doğa 

dengesi 

Tıva Sözlü Geleneğinde Tür Sorunu ve Demir-Sal Metninin Türü 

Tıva sözlü geleneğinde hala üzerinde uzlaşı sağlanamamış konularından başlıcası, tür 

sorunudur. Batı folklorunda sözlü anlatı türleri arasındaki ayrım ve bunları kavramsallaştırma, 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  401 

 

 

 

Tıva sözlü geleneği için söz konusu değildir.24  Tıvalar hem masalları hem de kahramanlık 

destanlarını “тоол (tool)” terimiyle adlandırır. İkisini birbirinden ayırmak için ise kahramanlık 

destanına “maadırlıg tool (маадырлыг тоол)” denir. Gelenekte bu türler terminolojik olarak 

ayrıştırılmaz. “Toolçular (Тоолчулар: Destan anlatıcıları)” genellikle her iki türü de icra 

edebilir (Kırgıs, 1997, s. 39). Tıva masallarının başlıca türlerinin kahramanlık, büyü, günlük 

yaşam ve hayvan masalları olduğu sonucuna varılmaktadır (Samdan, 1994, s. 14).25  

Bu noktada masal, destan, mit ve efsane evrensel türlerinin Tıva sözlü geleneğindeki 

karşılıkları önem arz etmektedir. Tıva halk edebiyatında “tool” (тоол) terimi, sözlü anlatı 

geleneğinin temel türlerinden birini oluşturmakta ve gerek masal gerek kahramanlık destanı 

anlamında kullanılmaktadır. S. M. Orus-ool’a göre, Tıva folklorunun arşivinde yaklaşık 300 

epik kayıt ve varyant bulunmakta olup bunlardan yalnızca 52 metin yayımlanmıştır. Tool türü, 

Moğolcadaki “tuuli (түүлі)” kelimesiyle etimolojik benzerlik göstermekte ve Türk halklarının 

geleneksel sözlü anlatım geleneğinin en önemli yapı taşlarından biri olarak kabul edilmektedir. 

Tıva folklorunda tool, “maadırlıg tool” (kahramanlık anlatısı) ve sıradan “tool” (masal) olmak 

üzere iki alt kategoriye ayrılmakta, her iki tür de zengin bir poetik ve anlatısal sisteme sahip 

bulunmaktadır. Orus-ool'un (2001) monografisinde belirtildiği üzere, Tıva kahramanlık 

anlatıları arkaik bir tipolojiye sahip olup karakterlerin ve olayların idealleştirilmesi, fantastik 

unsurlar, mitolojik imgeler ile animizm ve büyü izleri gibi belirgin özellikler taşımaktadır. Tool 

türünün icra geleneği açısından bakıldığında, bu anlatılar “toolçu” olarak adlandırılan özel 

anlatıcılar tarafından farklı tekniklerle sunulmaktadır: “Alganıp ıdar” (boğaz kasılmasıyla 

yapılan faringalize anlatım), “ırlap ıdar” (ezgili, şarkıya benzer anlatım) ve “çugaalap ıdar” 

(konuşma tonlamasıyla anlatım) gibi icra biçimleri söz konusudur. Tool anlatıları genellikle 

akşam saatlerinde, günlük işlerin tamamlanmasından sonra icra edilmekte ve birkaç gece 

sürebilecek kadar uzun olabilmektedir; dinleyiciler ise anlatıcıyı "şıyan" gibi teşvik edici 

ifadelerle desteklemektedir [Moğolistan'da yaşayan Tıvalar arasında çe amdıı (дже амдыы)] 

(Harrison, 2005). Dilbilimsel özellikler bakımından tool metinleri, vurgulayıcı ekler, 

alliterasyon, arkaik bileşik formlar, özel epik geçmiş zaman biçimleri ve hece tabanlı ritim 

yapısı gibi karakteristik unsurlar içermekte, ayrıca standart zaman formülleri olan “эрте-

бурунгу шагда” (eski zamanlarda) gibi klişe ifadelerle başlamaktadır. Tool’ların 

kompozisyonu genellikle üç kuşak kahramanın hikayesini içermekte, biyografik bir anlatım 

planı izlemekte ve epik formüller, hiperboller, karakterlerin ahlakî-etik niteliklerini gösteren 

değerlendirici sıfatlar gibi sanatsal araçlardan yararlanmaktadır. Grebnev (1960)’in derlediği 

“Tanaa-Herel” örneğinde görüldüğü üzere, Tıva tool geleneğinde kahramanların olağanüstü 

güçleri, kültürel değerleri elde etme motifleri ve yer altı dünyasına yolculuk gibi mitolojik 

temalar yoğun biçimde işlenmektedir. Çağdaş dönemde ise Yuşa'nın (2020) saha çalışmasında 

tespit edildiği gibi, tool icra geleneği tehlike altında bulunmakta, geleneksel resitatif formu 

bilen toolçu (skazitel) sayısı oldukça azalmış ve bazı epik anlatılar masal türüne dönüşme 

sürecine girmektedir. 

 

 

 
24 Bu oldukça uzun ve karmaşık olan konu, makalenin hedefleri dışında kaldığı için halihazırda yapılmış şu 

çalışmalara bakılabilir: Aça, 2006; 2007, s. 22-27; 2015, s. 40-45. 
25  Tıva halkı masallara ve masal anlatıcılarına derin bir saygıyla yaklaşmıştır. Onlar için masal, kutsal ve 

dokunulmaz bir mirastır; öyle ki gelişigüzel aktarılamaz, hafife alınamaz veya unutulamazdır. İnanışa göre, 

masallara saygısızlık edenler, masalların gizli koruyucuları olan “tool eezi” (masal ruhları) tarafından 

cezalandırılabilirdi. Bu anlayış, sözlü geleneğin kuşaklar boyunca özenle korunmasını sağlamıştır (Samdan, 1994, 

s. 28). 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  402 

 

 

 

Tıva sözlü geleneğinde toolçurgu çugaalar  (тоолчургу чугаалар) terimi, D. S. 

Kuular tarafından “olayların zamanı ile yerinin belirlenmediği, kahramanların tarihi 

gerçekliğinin tamamen fantastik düşüncelere dayandığı, görece küçük ölçekli ve belirli bir 

anlatı yapısına sahip sözlü anlatı” olarak nitelendirilir. Bu 

tanım, тоолчургу (masal/fantastiklik) ve төөгү (tarih/gerçeklik) sözcüklerinin semantik 

karşıtlığını yansıtarak, türün kuşku ve fantezi arasında konumlanan hibrit karakterini ortaya 

koymaktadır. M. B. Kenin-Lopsan ise bu türe “torulgalar” adını vermektedir. Tıva folklorunda, 

toolçurgu çugaalar esas olarak üç tematik kategori etrafında toplanmaktadır: Yer adlarının 

kökenini açıklayan efsanevi anlatılar [Hayırakan dağları (Хайыракан даглары), Kıs-Halıır 

(Кыс-Халыыр, Bii-Hem (Бии-Хем) gibi], kamlar/hamlar ve lamalar etrafında örülü ritüelistik 

ve güç-mücadelesi anlatıları ve tarihsel ya da efsanevi kişiler hakkındaki anlatılar (Orus-ool, 

1995, s. 3-13).  

Tıva halkının sözlü geleneğinde masal dışı anlatı türleri olarak mitler (domak/burun-

çugaa), tarihî rivayetler (töögü çugaa) ve efsaneler (toolçurgu çugaa/ toolçurgu bolgaş töögü 

çugaa) önemli bir yer tutar. Tıva kültüründe “mit” kavramını karşılayan ortak bir terim 

bulunmamaktadır. Halk arasında bu tür anlatılar “dip buder şagda çugaalar” (dünyanın yaratılış 

zamanından hikayeler), “erte-burun şagnıñ çugaaları” (kadim zamanların anlatıları) veya 

“korgunçug çugaalar” (dehşet verici hikayeler) gibi farklı adlarla anılır. Akademisyenler 

arasında da terim birliği yoktur; bazıları toolçurgu çugaa terimini kullanırken, bazıları domak 

veya torulga gibi yöresel ifadeleri tercih etmektedir. Bu terminolojik karmaşayı aşmak için 

“burun-çugaa” (kadim hikâye) terimi önerilmiştir. Bu terim, anlatıların antik kökenini 

vurgularken aynı zamanda Tıva terminoloji geleneğiyle de uyumludur. Tarihî rivayetler (töögü 

çugaa) ve efsaneler (toolçurgu çugaa) ise mitolojik anlatılardan daha gerçekçi bir zemine oturur 

ve toplumsal hafızada yer eden olayları konu alır (Alekseyev ve diğerleri, 2010, s. 11-12). Kara 

Tooldar (Kара тоолдар) Tıva sözlü geleneğinde “sıradan/basit masallar” anlamına gelir, anaa 

tooldar (анаа тоолдар) da denilir. Bu terim, gündelik yaşamdan kesitler sunan gerçekçi 

anlatıları tanımlar.  Sosyal adaletsizliği (hanlar, beyler, lamalar) mizah ve kurnazlıkla ele alan 

bu kısa masallar, doğaüstü öğelerden neredeyse tamamen arınmıştır. Tek fantastik unsur 

olan aza (аза, bir tür kötü ruh) bile yerel bir doğa ruhu olarak tasvir edilir (Samdan, 1994, s. 

16). 

Folkloristik açıdan, toolçurgu çugaalar, mitler (мифтер) ile rivayetler (төөгү чугаалар) 

arasında bir geçişken kategoriye karşılık gelmektedir. Mitlere kıyasla daha belirli coğrafyalara 

ve yerel bağlamlara bağlı olmasına rağmen, rivayetlerden daha yüksek oranda fantastik ve 

sihirli unsurlar içermektedir. D. S. Kuular’ın belirttiği üzere, mitlerin “gerçek dünyada ve 

gerçek yaşamda” geçtiği varsayılan rivayetlerin aksine, toolçurgu çugaalarda olayların 

zamansal ve mekânsal koordinatları kasıtlı olarak belirsizleştirilmiş, böylece anlatının halk 

hayal gücü ve kültürel bellekle işlenmesine olanak tanınmıştır. Bu tür sınıflandırması, Tıva 

folkloruna ilişkin derlemeler sırasında sınırların esnekliği nedeniyle hâlâ sorunlu bir alan 

kalmakta, nitekim depo kayıtlarında “geçişken karakterli” metinlerin yoğunluğu, türsel 

kategorilerin kesin hatlarla ayrılmasının zorluğunu açıkça göstermektedir. Dolayısıyla, 

toolçurgu çugaalar, hem Tıva halkının kozmolojik düşünüş biçiminin, hem de kamlık-Budizm 

karşılaşmasının ve yerel kimlik oluşumunun belgelenmesi açısından, yalnızca estetik değer 

taşımayan, aynı zamanda kültürel ve tarihsel epistemoloji için merkezi önem taşıyan bir sözlü 

edebiyat türüdür (Samdan, 1994, s. 10-34; Orus-ool, 1997, s. 10-38). 

 İ. G. Sayfanov’un derlediği efsane metninin birtakım özelliklerinden bahsetmek 

gerekmektedir. Öncelikle, metin efsane türü üzerinden değerlendirildiğinde, türün karakteristik 

kısa biçimine görece uzundur. Genelde efsane türünün özelliklerinden birisi, kısa anlatıma sahip 

olmasıdır (Pentikäinen, 2003, s. 233; Alptekin, 2012, s. 16), fakat yine de türün biçim 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  403 

 

 

 

sınırlanmasına dair bir kaide de bulunmamaktadır. Safyanov, dinlediği anlatıyı kaydetmeden 

önce efsanenin kısa bir varyantını nakletmiş ve ona “masal (сказка);26 kaynak kişiden dinlediği 

uzun anlatıya ise “efsane (сказани)” demiştir. 27  Efsanenin kısa varyantları, yukarıda 

bahsedildiği ölçüdedir fakat Safyanov’un kaynak kişisi, —hikâye anlatmakta oldukça mahir, 

yaşlı bir toolçu— ateş etrafında toplandıkları bir gece sohbetinde Demir-Sal’ı uzun uzun 

anlatmıştır.  

Demir-Sal anlatısı, Batı eksenli taksonomiye göre bir efsane olarak değerlendirilebilir. 

Bu metinler, uzun ya da kısa olmalarına bakılmaksızın, ikinci türeyişi ve Tıva halkının fiziksel 

özelliklerinin nasıl ortaya çıktığını, gerçek dünyayla ilişkilendirerek ve etiyolojik bir yaklaşımla 

anlatır; aynı zamanda bir inancın varlığına işaret eder, o inanca da bir delil sunar. Çünkü efsane, 

asla inançsızlığın askıya alınmasını istemez. En azından üzerinde düşünülmeye değer bir 

gerçeklik yaratan bir anlatı yaratmakla ilgilenir; sonuç olarak, efsane sanatı dinleyicinin 

olasılığa dair duygusunu harekete geçirir” (Oring, 1996, s. 125). Demir-Sal’ın kalıntılarının 

kimi dağlarda bulunduğuna, görüldüğüne dair iddiaların yanında Tıva toplumunda evlilik 

kaidelerinde belirleyici bir role sahip olduğu da görülmektedir. Bu durum, efsane ile geleneğin 

birbirini besleyen dinamik ilişkisinin,28 toplumsal hafızada ve pratikte aktif biçimde yaşamaya 

devam ettiğinin kanıtıdır. Tufan motifi, köken açıklayıcı (etiyolojik) unsurlar barındırmakla 

birlikte, temelde mitik ve ahlakî-dinsel boyutları ağır basan çok katmanlı bir efsane tipolojisine 

aittir. Özellikle Demir-Sal örneğinde, Ulu-Hem Nehri’nin oluşumu gibi coğrafi açıklamalar 

etiyolojik işlev taşırken, tufanın kozmik yeniden doğuş ve ilahi ceza temaları, anlatıyı mitik ve 

dini efsane kategorilerine yaklaştırır. Bize göre, Thompson (1946, s. 236)’un da 

sınıflandırmasına göre (A1010) bu metin “mitolojik efsane” kategorisinde değerlendirilebilir.  

Tür konusunda netice olarak, İ. G. Safyanov’un derlediği Demir-Sal anlatısı, biçimsel 

ve içeriksel özellikleri bakımından toolçurgu çugaalar türüne dâhil edilebilir. Metin, tufan 

temasını işlerken masalsı zaman-dışı kurgudan uzak, gerçek dünyada geçen, tarihî-mitik bir 

çerçeve sunar; kahramanlar tarihî gerçeklik ve Tıvalıların ataları olma niteliği ile sunulmuş, 

masala ve maadırlıg tool’a özgü olağanüstü güçler ya da fantastik öğeler minimal düzeydedir. 

Bu yönüyle anlatı, Kuular’ın tanımladığı gibi mit ile rivayet arasında geçişken bir form olarak, 

olayların zaman ve mekânının belirsizliği ile toplumsal hafızayı ve inanç temelli etiyolojik 

 

 

 
26  Bu varyant şöyledir: “İnsanlara öfkelenen Burhan (tanrı), günahkâr topraklara büyük bir tufan gönderdi. 

Sağanak yağmur yüz gün yüz gece boyunca yağdı. Ulu-Kul’un suları yağmur akıntılarıyla taştı, kıyılarını bastı, 

kasvetli dağ devlerinin yüksek zirvelerine kadar yükseldi ve yeryüzündeki tüm canlıları yuttu. Yalnızca bir adam, 

demir halkalarla kenetlenmiş büyük bir sal yaparak ailesiyle kurtuldu. Azgın doğa uzun süre öfkeyle kudurdu. 

Sonunda göl taştı; yağmurlarla bulanan sular, güneşin battığı yöne – o cesur derenin aşındıra aşındıra yol açtığı 

dar geçide – doğru kütle halinde ilerledi ve korkunç bir güçle üzerine hücum etti, önüne çıkan dağları parçaladı, 

enkazlarının üzerinden atladı, canlı taş ve kum yığınlarını sürükledi. Ve dağlar yarıldı, göl suları uçsuz bucaksız 

Hakas bozkırlarına döküldü, onları suya boğdu” (Safyanov, 2012, s. 20). 
27  Skazka (Сказка, masal) ile skazaniye (сказание, efsane/destan) arasındaki temel fark, gerçeklikle olan 

bağlarıdır. Skazka, periler, devler veya sihir gibi tamamen hayali unsurlara dayanan, eğlendirmek ve ahlakî bir 

ders vermek için anlatılan kurgusal bir hikayedir. Oysa skazaniye, genellikle gerçek bir tarihi olay, kahraman veya 

inanç sisteminden kaynaklanan, zaman içinde efsaneleşmiş anlatılardır; amacı bir halkın değerlerini, tarihini veya 

inançlarını aktarmaktır. Kısacası, biri hayal ürünü “masal”, diğeri ise tarihi temelli “efsane”dir. 
28 Efsaneler ve gelenekler, bir toplumun kolektif hafızasını ve dünya görüşünü yansıtan iki önemli unsurdur. 

Efsaneler, genellikle doğaüstü unsurlar içeren, inançla harmanlanmış hikâyelerken; gelenekler, nesilden nesile 

aktarılan pratik bilgi, törenler ve davranış kalıplarıdır. Efsaneler insanın bilim ve tarih anlayışını şekillendirirken, 

gelenekler bu hikâyelerin kuşaklar boyunca korunmasını sağlar. Böylece efsaneler, geleneğin sözlü kültür 

aracılığıyla yaşatılmasına katkıda bulunurken, gelenekler de efsanelerin zamanla dönüşmesine rağmen özünü 

korumasını mümkün kılar. İkisi birbirini besleyerek toplumsal kimliği ve kültürel sürekliliği oluşturur (Thompson, 

1946, s. 234-235; Dégh, 1996) 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  404 

 

 

 

açıklamaları bir araya getirir. Metnin uzunluğu, kısmen de olsa yarı manzum-yarı mensur yapısı 

ve kozmik-etiyolojik içeriği, toolçurgu çugaalar türünün hem biçimsel hem de içeriksel 

karakteristikleriyle örtüşmektedir; böylece Demir-Sal, masalın eğlendirici hayal dünyasından, 

destanın kahramanlık idealleştirmesinden uzak, mitik-tarihî bir efsane örneği olarak 

değerlendirilebilir. 

Analiz ve Derleyici Müdahalesi 

Anlatı, iç tutarlılığını korumuş, mitik unsurlarla beraber insanlar arası ilişkilerin daha 

yoğun işlendiği, çeşitli animistik unsurların yer aldığı bir tufan anlatısıdır. Daha önceki 

varyantlarda gördüğümüz yeni neslin eski nesle görece zayıf veya esmer olması, bu varyantta 

jer-eezinin en başından beri devreye soktuğu bir planın/kaderin neticesi şeklinde karşımıza 

çıkmaktadır. Birtakım izleri korunmuş ve ana fikrinde varlığını belli eden, fakat mümkün 

olduğunca ortadan kaldırılmış dinî dokusuna rağmen, İ. G. Safyanov’un bu metin üzerinde 

düzenleme yaptığını düşündürecek ipuçları bulunduğu söylenebilir. Öncelikle, İ. G. Safyanov 

bu efsaneyi bir derleme çalışması bağlamında ve ciddiyetinde değil, kendiliğinden gelişen ve 

oldukça samimi bir sohbet ortamında dinlemiştir. Hikâye farklı duygudurumlar içerisinde icra 

edilmiştir. 29  Metin, sözlü anlatım ortamının karakteristik özelliklerinden beklenen doğal 

kesintilerden, ara sözlerden, açıklamalardan, tekrarlar veya müdahalelerden neredeyse 

tamamen arındırılmış bir yapı sergiler. Olayların kronolojisi, karakterlerin gelişimi ve anlatının 

dramatik yoğunluğu edebi bir metin gibi tutarlılık gösterir. Sözlü kültür ürünlerinin derlenmesi 

sürecinde karşılaşılması muhtemel dil hataları, anlatım bozuklukları veya yapısal dağınıklık 

gibi unsurlar bu anlatıda gözlemlenmez. Bu durum, anlatının ya önceden yazılı bir metinden 

aktarılmış ya da derleme sonrası ciddi bir redaksiyon sürecinden geçirilmiş olabileceği 

ihtimalini kuvvetlendirir. Derleyicinin hedef dil üzerindeki yetkinliği sınırlıysa -ki İ. G. 

Safyanov Tuva Türkçesini sonradan öğrenmiştir-,30 anlatıdaki bu edebi düzey daha da dikkat 

 

 

 
29 Bir etnograf, sahada yalnızca veri toplayan bir araştırmacı olmanın ötesine taşarak kültürün sesini taşıyan bir 

anlatıcıya dönüşme potansiyeli taşır. Çünkü etnografik çalışma, toplulukların ritüellerini veya sosyal dokusunu 

kaydetmekle sınırlı kalmaz. Araştırmacının kendi deneyimleri, saha notlarına sızan duyguları ve hatta o anki 

tereddütleriyle harmanlanarak metni daha canlı hale getirir. Öyle ki, etnografın gözlemleriyle kişisel algıları 

arasındaki o ince çizgi, anlatının rengini belirler. Mesela bir töreni izlerken hissettiği şaşkınlık ya da bir muhabbet 

sırasında yakaladığı samimiyet, metnin satır aralarına siner. Goody (2017) her ne kadar akademik ciddiyetini diri 

tutmaya çalıştıysa da saha araştırmasında benzer durumlarla karşılaştığını yine kendi satırlarından okuruz. Bu 

süreçte etnograf, ister istemez bir “kültür tercümanı”na dönüşür. Tıpkı Verbitsky (1882, s. 9-11)’in Altay tufan 

efsanesini naklettikten sonra vaftiz oğlu Opçup ile beraber büyük bir heyecanla Ulu Dağ’ın zirvesine geminin 

kalıntılarını görmeye gittiklerini anlatması gibi, yalnızca gördüklerini aktarmaz, o dünyanın içine girerek onu 

yeniden yorumlar. Belki de bu yüzden etnografik metinler, soğuk bir rapor değil; yaşanmışlıklarla dolu bir 

seyahatname gibidir. Araştırmacı, bazen bir detayın peşine düşüp sayfalarca o detayı çözümlerken, bazen de kendi 

önyargılarıyla yüzleşir. Nitekim Safyanov da böyle bir önyargıya sahiptir. Tüm bu içsel yolculuk, metnin dokusuna 

işler. Sonuçta ortaya çıkan anlatı, salt bilgi aktarmaz. Okuyucuyu, bir köy meydanının gölgesine veya şehir içi bir 

mahallenin karmaşasına davet eder. Etnografın kalemi, gözlemin ötesinde bir empati köprüsü kurar: Kendi 

duygusal çıkışlarını okuyucunun yaşamasını ister. Bu yönüyle etnografik çalışmalar, hem yazarın hem de 

okuyucunun kimliğinde iz bırakan bir diyaloğa dönüşür (Heikkilä, 2020; Aunger, 1995). 
30  Yabancı bir ülkenin dilini öğrenmenin farklı motivasyonları bulunabilir. Bu motivasyonlar arasında etnografik 

veri elde etme arzusu, siyasi çıkar sağlama hedefi, misyonerlik faaliyetleri ve kültürel etki oluşturma gibi amaçlar 

sayılabilir. Bu çerçevede, İ. G. Safyanov’un Tıva Türkçesini öğrenme süreci özellikle dikkat çekicidir. Sahada 

etkin bir biçimde çalışabilmek amacıyla Tıva Türkçesini iyi derecede öğrenmiş; bu süreci, sık sık bir araya geldiği 

toolçulardan dinlediği sözlü anlatılar aracılığıyla gerçekleştirmiştir (Vereşçagina, 2021, s. 64; Kiseleva, 2012, s. 

61). Misyonerlik faaliyetleri de dil öğrenimini başat bir araç olarak kabul eder. Sibirya’da görev yapan misyoner 

Vladimir Kuzmin, Hıristiyanlaştırma sürecinde Tıva dilinin öğrenilmesini en etkili yöntem olarak 

değerlendirmiştir (Topsakal, 2017, s. 228). Tüm bu örnekler, dilin yalnızca iletişim aracı olmanın ötesine geçerek, 

çeşitli ideolojik ve siyasi amaçlar doğrultusunda araçsallaştırılabildiğini göstermektedir. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  405 

 

 

 

çekici hale gelmektedir. Anlatıcının usta bir toolçu olması elbette göz önünde bulundurulmalıdır 

fakat metinde performans izlerinin, doğal tekrarların olmaması ve metnin edebî bir roman gibi 

kusursuz akışa sahip olması redaksiyon ihtimalini güçlendirmektedir. Bu bağlamda metin, bir 

derlemeden çok, belli ideolojik hedefler doğrultusunda yeniden kurgulanmış (Dorson, 2011, s. 

27-28) bir edebî ürün izlenimi vermektedir. 

Efsane, “altın çağ” olarak tanımlanabilecek bir başlangıç evresiyle açılır. Bu dönem, 

eşitliğin, bolluğun ve doğayla uyumlu yaşamın hâkim olduğu bir zamandır. Ancak bu ideal 

düzen gençlerin yozlaşmasıyla bozulur. Sütü araga (votka) dönüştüren genç kuşak, ortak üretim 

ve dayanışma gibi değerleri terk ederek bireysel çıkarlara yönelir. Bu süreçte toplumda zengin 

(bay) ve yoksul (arat) ayrımı ortaya çıkar. Böylece anlatı, tarihsel materyalizmin tezleriyle 

uyumlu bir biçimde “sınıflı toplumun doğuşu” temasını işler. Karakterlerin sınıfsal temsilleri 

oldukça nettir. Humır, işçi sınıfının özverili, sessiz ve üretken temsilcisidir. Sevilbe ise giderek 

bireysel hırslarına kapılan burjuva eğilimli bir karaktere dönüşür. Anlatıdaki diğer sosyal tipler 

— kaygal (yiğit), huleçik (işçi), çılgıç (çoban) — üzerinden dönemin toplumsal hiyerarşileri 

folklorik kalıplarla yeniden üretilmiştir. Anlatının bu ilk bölümünde betimlenen uyumlu, 

sınıfsız ve bolluk içindeki yaşam tasviri, Marksist tarih kuramının evrimsel çizgisindeki ilk 

aşamayı, yani ilkel komünal toplum modelini çağrıştırır. Engels (1990)’in “Ailenin, Özel 

Mülkiyetin ve Devletin Kökeni” adlı yapıtında çerçevesi çizilen bu toplumsal formasyon, ortak 

mülkiyetin ve eşitliğin esas alındığı, sınıfsal ayrımların henüz oluşmadığı bir düzeni temsil eder. 

İ. G. Safyanov’un metne müdahalede bulunduğuna dair başka bir şüphe, Sevostyanov (2008, s. 

365-366) tarafından dile getirilmiştir. Efsanenin başında, tufandan önce insanların mükemmele 

eşdeğer bir şekilde yaşadığı, ahlakî kuralların ihlal edilmediği bir anlayışla hayatlarını 

sürdürdüğü bir ütopya yer almaktadır. Sevostyanov, bu tasviri aslında 20.yy’ın başlarında 

önemli değişimlerin, siyasî ve sosyal hareketlerin yaşandığı Tıva’da etkin bir rol oynayan İ. G. 

Safyanov’un sosyalist idealizminin bir yansıması olarak görmektedir. 

Öte yandan toplum modelinin değişmesi Marksist felsefenin fikirleriyle bağlantılıdır. 

Başlardaki “altın çağ” sınıfsız, bunun ardından gelecek olan ise yeni, sınıflı bir toplumdur. Tam 

da Engels’in tarif ettiği üzere, İ. G. Safyanov burada bir fikri ön plana çıkarmışa benzemektedir. 

Engels (1990, s. 102) sınıflı toplumu açgözlülük, zevk düşkünlüğü, cimrilik, ortak mülkiyetin 

bencil yağması gibi çıkarların başlattığını öne sürmektedir. Efsanenin başında anlatılan “altın 

çağ”ın bozulması bu çıkarlarla örtüşmektedir. Tufanı yaratan güç, geleneksel tufan 

anlatılarındaki gibi tanrısal bir irade değil, doğanın kendisidir. Böylece anlatı, doğa-insan 

ilişkisini merkeze alan bir seküler kozmoloji çerçevesine oturtulmuştur.  

İ. G. Safyanov, Tıva’da hem ideolojik, siyasî hem de ekonomik amaçlarla 

bulunmaktadır. İ. G. Safyanov’un bölgede bulunma amacıyla paralellik gösteren kimi unsurlar 

anlatıda üstü örtülü bir şekilde olsa da dikkat çekicidir. Anlatının merkezindeki figür olan 

Humır, doğrudan yeraltı kaynaklarıyla ilişkilendirilmiş, kömürle beslenen siyah bir çocuk 

olarak karşımıza çıkar. Bu figür, sosyalist sanatın idealize ettiği “işçi” tipinin mitolojik bir 

temsili; sosyalist gerçekçiliğin idealize ettiği “üretici birey” tipine benzer: Sessiz, özverili, 

toplum için çalışan, doğaya saygılı ama bireysel hak iddiası olmayan bir kişiliktir. Humır’ın 

kendisini bulan demirciyle kurduğu ilişki, onun yeryüzündeki ilk eşiğidir; tufana gidecek olan 

süreç onun toplumsallaşmasıyla başlar. Demircinin onu bulması çok da tesadüfi bir 

karşılaşmaya benzememektedir çünkü Engels (1990, s. 168)’e göre demir “tarihte devrimci bir 

rol oynayan bütün ilkel maddelerin en önemlisi”dir. Ancak anlatının ilerleyen kısımlarında bu 

bağ, toplumsal yozlaşmanın etkisiyle kırılmaya başlar. Sevilbe karakteri aracılığıyla gösterilen 

bireysel çıkarcılık, içki düşkünlüğü ve sınıfsal kibir, sosyalist ahlak anlayışına karşıt bir figür 

üzerinden betimlenmiştir: Yozlaşmış bireyciliği, sınıf atlama arzusunu ve annelik gibi 

geleneksel kadınlık rollerine yabancılaşmayı temsil eder. Sevilbe’nin Humır’ı (yani işçiyi) önce 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  406 

 

 

 

dışlayıp sonra kullanması, aile içi dram üzerinden alegorik bir şekilde sınıf çatışmasını yansıtır. 

Ayrıca, yine Sevilbe üzerinden gösterilen kadınlık temsili, annelik ve sadakat kavramları 

üzerine bir esasa oturtulmuştur.  

“Demir-Sal” efsanesinde dikkat çekici bir başka husus, geleneksel inanç sistemlerine 

dair izlerin bastırılmış ya da dönüştürülmüş biçimde yer almasıdır. Tufan gibi büyük felaketler, 

tarih boyunca çoğunlukla ilahi bir cezanın tezahürü olarak yorumlanmıştır. Bu anlatıda ise 

felaketin faili olarak doğa figürü, yerel tabirle “Jer-eezi” (toprak ruhu) öne çıkarılmakta; Tanrı 

anlamında kullanılan “Kutay” ise yalnızca bir kez, o da cezalandırıcı bir ifade içinde 

geçmektedir. Oysa efsane metnini aktarmaya geçmeden önce İ. G. Safyanov, Tıva halkının 

tufanı Burhan Tanrı’nın gönderdiğine dair bir anlatı da vermiştir. Bu yönüyle metin, yerel inanç 

sistemine belirli ölçüde bağlı kalırken, tanrısal müdahale fikrini marjinalleştiren bir seküler 

anlatı stratejisi benimser. Bu durum, bilinçli bir kutsaldan profana düzenlemesi olduğunu 

göstermektedir. Söz konusu sekülerleşme, salt anlatı stratejisi olmanın ötesinde, dönemin 

ideolojik bağlamına ve tutumuna içkin bir tercihtir; dini motiflerin geriye itilmesi ya da 

yerlerine doğrudan doğa merkezli sembollerin konulması hem proleter estetik hem de diyalektik 

materyalizm olarak adlandırılabilecek bir eğilimin sonucudur. Nitekim bu durum, dönemin 

Marksist ideolojisinin fideist yaklaşımlara karşı yürüttüğü mücadeleyle örtüşmektedir. Çünkü 

Çarlık döneminde misyonerler aracılığıyla Hıristiyanlık, fideist tutumları yaygın olan kırsal 

kesimde güç kazanmıştı; böylelikle Tıva coğrafyası bir mücadele sahasıydı.31 

İ. G. Safyanov, aktardığı efsanenin öncesinde Tıva coğrafyasının jeolojik yapısını 

detaylı biçimde betimleyerek, bu bölgenin büyük bir su kütlesini barındırmaya elverişli 

topografik özelliklerini vurgulamıştır. Bu açıklamalar üzerinden ilerleyerek, halk arasında 

anlatılagelen tufan efsanesinin, doğal jeomorfolojik oluşumların kutsallaştırılması yoluyla 

anlamlandırıldığını belirtmiştir. İ. G. Safyanov’a göre, halk bunu salt doğa olayı olarak görmek 

yerine Burhan Tanrı’nın müdahalesiyle açıklanan bir “tufan” olarak tahayyül etmiştir 

(Safyanov, 2010, s. 19–20). Bu yaklaşım, anlatının dinî yorumlarını aktarırken bile gözlemlere 

ve jeolojik açıklamalara öncelik vermesi bakımından Safyanov’un materyalist dünya görüşünü 

yansıtmaktadır. Onun bakışında doğaüstü anlatı, halkın hayal gücünün doğa olaylarına 

yüklediği anlamın bir tezahürüdür. 

Tufan miti, kozmogoni ve kaos-kozmos diyalektiği bağlamında, kolektif hafızada 

yıkım-yeniden inşa ikiliğini simgesel düzlemde kodlayan evrensel bir arketiptir. Demir-Sal 

anlatısı, bu mitik çerçeveyi sosyalist etiğin normatif değerleriyle harmanlayarak, felaket sonrası 

toplumsal yeniden organize olma sürecini alegorik bir dille yeniden üretmiştir. Salda bir araya 

gelen hayvan çeşitliliği ve bunların doğadaki av-avcı statülerinin askıya alınarak uyum içinde 

salda yaşayabilmesiyle, anlatının başındaki ütopik altın çağın yeniden tesisine yönelik insan-

toplum modeline bir gönderme yapılmıştır. Humır, felaketin bir habercisi olarak ortaya çıktığı 

anlatıda görevini tamamlamış ve tekrar doğaya dönmüştür. Eski düzenin” temsilcileri, yani 

Sevilbe ve onun yeni sevgilisi, felaketten kaçmış olsa da, ideolojik düzeyde anlatının kurucu 

erki tarafından dışlanmıştır. Bu bağlamda anlatı, sosyalist etik değerlerin – emeğe dayalı 

dayanışma, doğaya saygı, kolektivizm – tufan sonrası dönemde yeniden tesis edilmesini öneren 

bir yeniden doğuş anlatısı sunmuştur. 

 

 

 

 
31 Halk kültürü ögelerinin ideolojik eksende nasıl değişim-dönüşüm geçirdiğini daha kapsamlı bir şekilde görmek 

için şu çalışmaya bakılmalıdır: Temur, 2011. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  407 

 

 

 

Sonuç 

Tıva sözlü kültürünün önemli bir yadigarı olan tufan anlatısı Demir-sal, yakın zamana 

kadar kısa formlarla ve toplumsal normlara işlenmiş biçimde yaşamaktaydı. Doğal, 

kendiliğinden gelişen bir ortamda, anlatı metni usta bir toolçu tarafından icra edilmiş ve İ. G. 

Safyanov tarafından derlenmiştir. Metnin derlenmesinden sonra ise hem sözlü kültüre ait 

önemli bir hazinenin tespit edilmiş olması memnuniyet vermiş hem de birtakım soru ve sorunlar 

beraberinde gelmiştir. Anlatının Tıva sözlü kültür ürünleri içerisinde nereye konumlanacağı gibi 

biçim ve içerik problemi üzerinden Tıva halk edebiyatında terminoloji sorunu yeniden gündeme 

gelirken metnin içeriğinde geleneksel ve dinî unsurların örtülü ve baskılanmış olması anlatının 

ideolojikleştirilmesi fikrini devreye sokmuştur. Bu çalışmanın vardığı sonuçlara göre, Demir-

sal efsanesi, geleneksel sözlü anlatı türleri sınıflandırmasına göre bir efsane olarak 

değerlendirilebilecek, öte yandan Tıva sözlü anlatı türleri sınıflandırmasına göre ise bir 

toolçurgu çugaalar olarak ele alınabilecek, her ne kadar dinî dokusu aza indirilmiş olsa da bir 

inanca vurgu yapan, kendisinden önce veya sonra derlenen aynı başlıklı metinler arasındaki en 

uzun, en ayrıntılı bir anlatıdır. Efsanenin derleyicisi İ. G. Safyanov’un analizlerin gösterdiği 

kadarıyla anlatıyı bir redaksiyondan geçirdiği ve muhtemelen içeriğe müdahale ettiği tespit 

edilmiştir. Böylelikle bir folklor ürünü ideolojikleştirilmiştir. Demir-sal efsanesi, biçimsel 

olarak sözlü kültürün bir ürünü gibi görünse de içerik düzeyinde modern ideolojik yapılarla iç 

içe geçmiş, kurgusal olarak ise büyük oranda yapılandırılmış bir metindir. Anlatının, derleyici 

marifetiyle hem sosyalist düşünceyi hem de yerel folklorik unsurları aynı potada eriterek bir 

yeniden üretim gerçekleştirdiği tespit edilmiştir. Tufan motifi üzerinden “yeniden doğuş” 

temasını işleyen bu anlatı folklorik bir metin olarak görünse de tarihsel bir dönemin ideolojik 

zihniyetini yansıtan bir belge niteliği de taşımaktadır. Folklorik bir anlatı formunun arkasında 

saklı bu ideolojik katmanlar, anlatının bir yandan estetik ve edebî değerini ortaya koyarken 

politik ve kültürel işlevselliğini de yansıtmaktadır. Öte yandan Demir-sal efsanesi Tıva 

toplumunca yaygın bir biçimde bilinmekte, salın oturduğu dağlar konusunda inançlar çeşitlilik 

gösterse de Buura Dağı ön plana çıkmaktadır. Efsane, halk inancını önemli ölçüde desteklemiş 

ve evlilik normları konusunda belirleyici bir role sahip olmuştur. Tıva halkının kökeni, kamlık 

inancının din adamı statüsündeki ham’ın nereden geldiğini, ideal toplum olmanın ve bunu 

yıkıma sürükleyen sebeplerin neler olduğunu, kuşaklar arası ahlakî tezatlığın bir kopma noktası 

olduğunu bütünüyle bu efsane anlatmaktadır. Bu bakımdan, efsane her ne kadar 

ideolojikleştirilmiş olsa da Tıva halkının değerlerini yansıtmaktadır. 

Kaynakça 

Aça, M. (2006). Tıva destan ve masallarının araştırılmasında tür sorunu. Milli Folklor, 18 (72), 

85-94. 

Aça, M. (2007). Tıva halk masalları. Konya: Kömen Yayınları. 

Aça, M. (2015). Tıva masalları ve masalcılık geleneği. İ. Özkan (Ed.), Türk dünyası masal 

araştırmaları Tastarakay'dan Keloğlan'a (s. 19-68). Ankara: Türk Kültürünü Araştırma 

Enstitüsü. 

Adıg-Tuluş, D.-o.-o. (2014). Skif Hun Türk Uranhaynın Huulgaazın Tıvaları. Tıvanın Deedi 

Kamının Huulgaazın Kam Körüzü. Kızıl: “Adıg Eeren” Kamnarı. 

Alekseyev, N. A., Kuular, A. S., Samdan, Z. B., Yuşa, J. M. (Ed.) (2010). Mifı, legendı, 

predaniya tuvintsev. Novosibirsk: Nauka. 

Alptekin, A. B. (2012). Efsane ve motifleri üzerine. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Anohin, A. V. (2006). Altay şamanlığına ait materyaller. Konya: Kömen Yayınları. 

Anlezark, D. (2006). Water and fire: The myth of the flood in Anglo-Saxon England. 

Manchester: Manchester University Press. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  408 

 

 

 

Aunger, R. (1995). On ethnography: storytelling or science? Current Anthropology, 36 (1), 97-

130. 

Bayır-ool, M. S. (2011). Tri stolpa tuvinskoy gosudarstvennosti. Novıe İssledavaniya Tuvı (2-

3), 37-61. 

Best, Robert M. (1999). Noah's ark and the Ziusudra epic: Sumerian origins of the flood myth. 

Fort Myers: Enlil Press. 

Byrskog, S. (2002). Story as history, history as story: The Gospel tradition in the context of 

ancient oral history . Boston - Leiden: Brill Academic Publishers, Inc.  

Campbell, L. (1999). Historical linguistics: An introduction. Cambridge: The MIT Press. 

Dégh, L. (1996). What is a belief legend? Folklore, 107, 33-46. 

Dilek, İ. (2022). Güney Sibirya’da (Altay Bölgesi) bir aydınlanma hareketi olarak ak cañ / süt 

cañ (Burhanizm): teşekkülü temel ilkeleri ve tarihî seyri. Türk Dünyası Dil ve Edebiyat 

Dergisi (53), 79-132. 

Dongak, A. S. (2019). Yazıkovye osobennosti tuvinskih variantov «skazaniya o Kezere». Mir 

nauki, Kulturı, Obrazovaniya, 6 (79), 653-655.  

Douglas, M. (2007). Safllk ve tehlike: kirlilik ve tabu kavramlarının bir çözümlemesi. (Ayhan 

E. Çev.) İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Dorson, R. M. (2011). Günümüz folklor kuramları. (Gürçayır S. ve Özay Y. Çev.) Ankara: 

Geleneksel Yayınları. 

Dulov, V. İ. (1956). Sotsialno-ekonomiçeskaya istoriya Tuvı (XIX - naçalo XX vv). Moskva: 

İzdatelstvo Akademii Nauk SSSR. 

Dundes, A. (ed.) (1988). The Flood Myth. Berkeley: University of California Press. 

Eliade, M. (1991). Kutsal ve dindışı. Ankara: Gece Yayınları. 

Eliade, M. (1994). Ebedi dönüş mitosu. Ankara: İmge Kitabevi Yayınları. 

Engels, F. (1990). Ailenin, özel mülkiyetin ve devletin kökeni. (Somer K. Çev.) Ankara: Sol 

Yayınları. 

Eren, M. (2024). Tuva Türklerinin mitleri örneğine göre kültürel kahraman kavramı. Çukurova 

Üniversitesi Türkoloji Araştırmaları Dergisi, 9 (1), 234-248. 

Eroğlu, E. (2024). Tarihi temelleriyle tufan olayı. İstanbul: Post Yayın. 

Frazer, J. G. (1918). Folk-lore in the Old Testament; studies in comparative religion, legend, 

and law, vol.1. London: Macmillan and co.. 

Frazer, J. G. (2021). Büyük Tufan Dünyadaki Tufan Mitleri Üzerine Bir Başvuru Kitabı. 

İstanbul: Kanon Kitap. 

Fulford, R. (2019). Anlatının gücü: kitle kültürü çağında hikâyecilik. (Kardelen Z. Çev.) 

İstanbul: Kolektif Kitap. 

Goody, J. (2017). Mit, ritüel ve söz (Sezgi D. Çev.). İstanbul: Küre Yayınları. 

Gömeç, S. (2011). Şamanizm ve eski Türk dini. Ankara: Berikan Yayınevi. 

Gözen, Y. (2022). Eskatoloji ve din ekseninde kıyamete dair anlatılar. Avrasya Uluslararası 

Araştırmalar Dergisi, 10 (32), 82-90. 

Grebnev, L.V. (1960). Tuvinskiy geroiçeskiy epos. Moskova: İzdatelstvo vostoçnoy literaturı. 

Harva, U. (2014). Altay panteonu: mitler, ritüeller, inançlar ve tanrılar. (Suveren Ö. Çev.) 

İstanbul: Doğu Kütüphanesi. 

Harrison, K. D. (2005). A Tuvan Hero Tale, With Commentary, Morphemic Analysis, And 

Translation.Journal Of The American Oriental Society 125 (1), 1-30. 

Heikkilä, E. (2020). The ethnographer as a storyteller. Memoriamedia (5), 1-11. 

Holmberg, U. (1927). The mythology of all races vol. 4 Finno-Ugric, Siberian. Boston: 

Marshall Jones. 

İnan, A. (1986). Tarihte ve bugün şamanizm: materyaller ve araştırmalar. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  409 

 

 

 

Kane, S. (1988). Omission in Ember Choc Mythography. Journal of Folklore Research, 25(3), 

155-186. 

Katanov, N. F. (2011). Oçerki Uryanhayskoy zemli: dnevnik puteşestviya, ispolnennogo v 1889 

godu po poruçeniyu imperatorskoy akademii nauk i imperatorskogo Russkogo 

geografiçeskogo obşçestva. Kızıl: TIGI pri Pravitelstve RT. 

Kaya, M. (2013). Mitolojiden efsaneye: Türk mitolojisinin Türkiye’deki efsanelerde izleri. 

İstanbul: Bağlam Yayınları. 

Kayabaşı, O. A. (2016). Türk mitolojisinde eskatoloji mitleri. Folklor/Edebiyat, 22 (86), 167-

180. 

Kırgıs, Z. K. (1997). O tuvinskih epiçeskih napevah. Orus-ool S. M. (Ed.), Tuvinskiye 

Geroiçeskiye Skazaniya (s. 39-52). Novosibirsk: Nauka. 

Kiseleva, E. L. (2012). Liçnostnıy faktor v protsesse stanovleniya tuvinskoy gosudarstvennosti 

na primere deyatelnosti İ. G. Safyanova (1917-1921 gg.). Vestnik Tomskogo 

Gosudarstvennogo Universiteta (355), 61-63. 

Kuular, D. S. (1995). On çüktüng eezi, on horannıng ündüsün üsken açıtı kezer-mergen 

dugayında tooju. Kızıl: Tıvanıñ Nom Ündüerer Çeri. 

Lambert, W. G. ve Millard, A. R. (1999). Atra-ḫasīs: the Babylonian story of the flood. Winona 

Lake: Eisenbrauns. 

Leonov, N. (2022). Tannu-Tuva. Strana goluboy reki. Şoygu S. K. (Ed.) Uryanhay Tıva depter. 

tom pyatıy: Uryanhayskiy kray: Ot Uryanhaya k Tannu-Tuve (konets XIX - pervaya 

polovina XX vv.) (s. 574-617). Moskva: Krasnaya Zvezda. 

Lévi-Strauss, C. (1969). The elementary structures of kinship (les structures élémentaires de la 

parenté). Boston: Beacon Press. 

Lincoln, W. B. (1996). "Vahşi batı" Sibirya ve Ruslar. (Harmancı M. Çev.) İstanbul: Gençlik 

Yayınları. 

Long, Jerome H. (2005). Culture heroes. Lindsay Jones (Ed.). Encyclopedia of Religion vol.3 

(s. 2090-2093). Detroit: Thomson Gale. 

Malinowski, B. (2024). İlkel insan psikolojisinde mitlerin rolü. (Düz O. Çev.) İstanbul: Çavdar 

Yayıncılık. 

Mänchen-Helfen, O. (1931). Reise ins Asiatische Tuwa. Berlin: Der Bücherkreis GmbH. 

Monguş, A. A. (2016). Demir-sal. Kızıl: Nauçno-Populyarnoe İzdaniye. 

Neklyudov, S. Yu. (1990a). Mangus. E. M. Meletinskiy (Ed.). Mifologiçeskiy slovar (s. 332). 

Moskva: Sovetskaya Entsiklopediya. 

Neklyudov, S. Yu. (1990b). Mangus. E. M. Meletinskiy (Ed.). Mifologiçeskiy slovar (s. 609). 

Moskva: Sovetskaya Entsiklopediya. 

Oring, E. (1996). Folk narratives. Oring E. (Ed.). Folk groups and folklore genres: an 

introduction (s. 121-146). Logan-Utah: Utah State University Press. 

Orus-ool, S. M. (1995). Mifter bolgaş toolçurgu çugaalar. Sözüglel: dort. A. D. Arapçor (Ed.), 

Tıva ulustung mifteri bolgaş toolçurgu çugaaları (s. 3–13). Kızıl: Tıvanın Nom Ündürer 

Çeri. 

Orus-ool, S. M. (1997). Tuvinskiye geroiçeskiye skazaniya. S. M. Orus-ool (Ed.), Tuvinskiye 

geroiçeskiye skazaniya (s. 10–38). Novosibirsk: Nauka, Sibirskoye izdatelsko-

poligrafiçeskoye i knigotorgovoye predpriyatiye RAN. 

Orus-ool, S. M. (2001). Tuvinskiye geroiçeskiye skazaniya (tekstologiya, poetika, stil’). 

Moskova: Maks Press. 

Orus-Ool, S. M. (2020). Tuvinskaya versiya «Geseriadı» v repertuare todjinskogo skazitelya 

balbıra. Epos "Geser" - duhovnoe naslediye narodov Tsentralnoy Azii: [sbornik nauçnıh 

statey] (s. 64-67). Ulan-Ude: İzdatelstvo Buryatskogo Nauçnogo Tsentra (BNTs) SO 

RAN. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  410 

 

 

 

Oşurkov, V. A. (2022). İz stranstvovaniy po zemle Uryanhov. Şoygu S. K. (Ed.), Uryanhay tıva 

depter. tom tretiy: Uryanhayskiy kray: Tuvinsko-Russkiye otnoşeniya (naçalo XVII - 

naçalo XX VV.) (s. 160-203). Moskva: Krasnaya Zvezda. 

Ögel, B. (2010). Türk mitolojisi cilt: 1-2. Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Pentikäinen, J. (2003). Efsanenin yapısı ve fonksiyonu. Eker G. Ö., Ekici M., Oğuz M. Ö., 

Özdemir N. (Ed.), Halk Biliminde Kuramlar ve Yaklaşımlar (Görkem İ. Çev.) (s. 223-

240). Ankara: Milli Folklor Yayınları. 

Potanin, G. N. (1883). Oçerki severo-zapadnoy Mongolii. Vıpusk iv: materialı etnografiçeskiye. 

S. Peterburg: Tipografiya V. Kirşbauma. 

Rodeviç, V. (1912). Uryanhayskiy kray i ego obitateli. S-Peterburg: Tipografiya M. M. 

Stasyuleviça. 

Rubin, D. C. (1995). Memory in oral traditions: the cognitive psychology of epic, ballads, and 

counting-out rhymes. New York - Oxford: Oxford University Press. 

Safyanov, İ. (2012). Tuva v proşlom, tom I: hudojestvennoye tvorçestvo tuvinskogo naroda. 

Moskva: Tuvinskiy institut gumanitarnıh issledovaniy Gumanitarnıh İssled. 

Samdan, Z. B. (1994). Mir tuvinskoy skazki. Samdan Z. B. (Ed.). Tuvinskiye Narodnıye Skazki 

(s. 10-34). Novosibirsk: Nauka. 

Sevostyanov, A. S. (2008). Obşestvenno–politiçeskaya i krayevedeçeskaya deyatelnost İ. G. 

Safyanova. Problemı arheologii, etnografii, antropologii Sibiri i sopredelnıh territoriy: 

materialı godovoy sessii instituta arheologii i etnografii SO RAN 2008 g. (s. 363-366). 

Novosibirsk: İzdatelstvo In-ta institut gumanitarnıh issledovaniy Arkheologii i 

Etnografii SO RAN.  

Temur, N. (2011). Folklor ve ideoloji. Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları. 

Thompson, S. (1946). The folktale. New York: The Dryden Press.  

Topsakal, İ. (2017). Sibirya tarihi -başlangıçtan 1917'ye kadar-. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Vaynşteyn, S. İ., ve Mannay-Ool, M. H. (2001). İstoriya Tuvı tom 1. Novosibirsk: Nauka. 

Verbitsky, V. (1892, Oktyabrya 21). Kak mı otıskivali noyev kovçeg. Vostoçnoye Obozreniye, 

9-11. 

Vereşçagina, T. E. (2021). Vklad İ. G. Safyanova v sozdaniye Tuvinskoy Narodnoy Respublika. 

Yermolayevskiye Çteniya (V), 64-68. 

Yuşa, J. M. (2020). Geroiçeskiye skazaniya v folklornoy traditsii tuvintsev Kitaya. 

Eposovedeniye 4 (20), 29-39. 

 

Ekler 

Ek 1: Metin 

DEMİR-SAL32 

Bir zamanlar, çok eskilerde, halkımızın saçları at kuyruğu gibi siyah ve sert değildi. 

Güçlü insanların önünde eğilmezler ve karşılarında şapkalarını çıkarmazlardı. Herkes, her şeyin 

büyük annesi olan doğanın önünde eşitti ve yalnızca ona, yalnızca Jer-eezi’ye (toprak ruhu, 

sahibi), yani doğanın sahibine tapardı. Yalan yoktu, hırsızlık yoktu. Ortak hayvancılık, ortak 

avcılık ve imece usulü tarım, yaşam için gerekli her şeyi bolluk içinde sağlardı. Kadınlarımız, 

 

 

 
32 Bu metnin orijinali Tıva Ulusal Bilimsel Araştırma Enstitüsü arşivinde bulunmaktadır. Metnin esas kaynağı                 

İ. G. Safyanov'un Tuva v Proşlom. Hudojestvennoe Tvorçestvo Tuvinskogo Naroda başlıklı el yazmasından 

alınmıştır (Rukopis, str. 13, Tuvinskiy NIIYALI). Çevirinin de esas alındığı bu metin daha sonra şurada 

yayımlanmıştır: Safyanov, 2012, s. 19-30.  



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  411 

 

 

 

gökyüzündeki yıldızlardan daha güzel, Ulu-Kul’ün mavi dalgalarında sabah erken saatlerde 

yüzen kuğulardan daha beyazdı. 

Mutluluk dolu yurdumuzun özgür evlatlarının beyaz keçe yurtları (evler), büyük gölün 

kıyılarında çeşitli eşyalarla dolu bir şekilde dururdu. Bereketli meralar, sayısız at, sığır ve koyun 

sürüleriyle kaplıydı. İki hörgüçlü develer, dağların kayalık yamaçlarında yüzlerce dolaşır, tüylü 

sarlıklar (yaklar) kıyı kayalıklarının çıkıntılarında hızla tırmanırlardı. Yiyecek boldu, 

kadınlarımız yaban keçilerinin tıraşlanmış derilerinden ve kesilen koçların sıcak koyun 

postlarından giysi ve ayakkabı dikerlerdi. Ayakkabı yapmak için maral (asil geyik) ve bulan 

(boz geyik) derileri işlenirdi, eşyaların taşınması için kullanılan barı (deriden yapılmış 

torbalar), inek ve boğa derilerinden yapılırdı. Bu derilerden de gençlerimiz, yarı vahşi 

sürülerinden herhangi bir aygırı yakaladıkları ipleri yaparlardı. Koyun yünü, at ve keçi kılı da 

kullanılırdı — beyaz yünden kar gibi beyaz keçeler yapılır, kıldan ipler eğrilir ve balık ağları 

örülürdü. 

Halkımız bakırı ve demiri de biliyordu, bunları çevredeki dağ sıralarından çıkarıyordu. 

Usta targanlar (demirciler) bıçaklar, baltalar, üzengiler ve taganlar (ocakta kazan için 

kullanılan üçayaklar) dövüyorlardı. Taganlar, çeşitli süslemelerle yapılıyor ve her yurtun temel 

eşyası olarak kabul ediliyordu, bu iş karşılığında birkaç kısrak ile ödeme yapılırdı. Bakırdan 

kepçeler, düğmeler ve çeşitli süs eşyaları yapılıyordu. 

Halkımız rahat bir yaşam sürüyordu, ancak gençler ata geleneklerinden uzaklaştılar, 

yaşlılara ve onların yasaklarına inanmadılar. Halkımızın temel besini olan sütü, şeytani bir içki 

olan araga (votka) dönüştürmeye başladılar ve ölçüsüzce içtiler. Okları ve mızrakları kuşları 

artık yiyecek için değil, yalnızca zevk için öldürüyorlardı. Babalarının öğütlerini unuttular ve 

ortak sürüleri bölmeye başladılar, komşu Moğolistan ile ticarete giriştiler ve halkımız arasında 

bailer (zenginler) ve aratlar (fakirler) ortaya çıktı. Huleçik (işçi) ve çilgıç (sürü bekçisi) gibi 

kelimeleri öğrenmeye başladılar. Köpeğin beslenme kabını onurlu bir yere asmayı bıraktılar, 

tekrar eski geleneği unuttular — köpeği insanın ilk dostu, ailesinin bir üyesi olarak görmeyi; 

çünkü yalnızca kötü insanlardan değil, kötü ruhlardan da koruyandı o. Ruhlar köpekten korkar, 

çünkü o ruhları dört gözüyle görür. 

Sarhoşlar kavga çıkartıyor, kırgın olanlar kendilerine haksızlık edenlerden intikam 

alıyor, onların hayvanlarını çalıyor ve kesip et yapıyorlardı. Tıva’da işler kötüleşmeye başladı 

ve koruyucumuz olan Doğa Ana, asi insanları uyarmak için, kışın kar fırtınalarıyla 

homurdanmaya başladı, yazın ise karanlık bulutlar gitgide daha sık güneşi örtüyor ve yere 

büyük damlalarla yağmur yağıyordu. Gök gürültüsü daha sık duyuluyor, şimşek fırtına 

bulutlarını yarıyor ve kuru bozkırlarda hey-ot (gezici elektrikli ışıklar) dolaşıyor, insanları ve 

hayvanları korkutuyordu. 

O dönemde Tıvalıların arasında, güçlü kavak ağaçları gibi uzun boylu ve sarışın 

olanların yanında, kısa boylu, çarpık bacaklı ve saçları kara, tıpkı kuskunun (karga) kanatları 

gibi sert olan bir adam yaşıyordu. O, ünlü bir targanın (demirci) yurtunda yaşıyordu, demirci 

onu çocukken ormanda, kömür yaktığı bir açıklıkta bulmuştu. 

Bir gün yaşlı targan kömür yakmak için ormana gelmişti. Öküzleri semerlerinden 

çözmüş, otlamaları için bırakmıştı ve birden gördü ki çukurun yanında siyah bir çocuk oturuyor, 

kömür kemiriyor ve ona gülümsüyordu. Demirci çocuğu evine götürdü ve karısına onu yıkayıp 

doyurmasını söyledi. Çocuk onlarla kaldı ve yaşlı demirci kadının ona verdiği isimle 

“Homürçik” (kömürcük) olarak bilindi. 

‘Siyah bir çocuk ormanda nasıl ortaya çıktı?’ diye uzun süre düşündü iyi yürekli kadın, 

ancak sırrını çözemedi ve bu çocuğun, toprak ruhu [jer-eezi] tarafından, insanlara bir bela olarak 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  412 

 

 

 

yeni bir insan yaratıldığına karar kıldı. Çocuk ilk yıllarında, demircinin küçük kızının arkadaşı 

ve yoldaşı oldu ve kız onu çok sevdi, arkadaşının siyah ve biçimsiz olduğunu fark etmiyordu. 

Çocuk büyüdüğünde, yaşlı adamın koyunlarını ve diğer hayvanlarını gütmeye başladı, onun 

huleçiki (işçisi) oldu. Targan ona kendi zanaatını da öğretti. Humır iyi bir demirci, iyi bir çoban 

ve binici oldu — ne kadar vahşi olursa olsun hiçbir at, onu sırtından atamazdı. Eyer ve dizgin 

olmadan bir ata atladığında, onu bozkırda çılgınca koşturmaya zorlardı. Çarpık bacaklarıyla 

atın karnını demir bir halka gibi sarardı. Humır, güreş konusunda da ustaydı, toplumsal 

şenliklerde düzenlenen güreş yarışmalarında sık sık birinci olurdu. İşte, siyah Humır böyle 

biriydi. İşini bitirdiğinde, ormana gider, bir kütüğün üstüne oturur ve hüzünlü şarkılarını 

söylerdi. Kuşlar onu dinler ve sık sık kendi sesleriyle ona eşlik ederlerdi. İnsanlarla az 

konuşurdu, sessizdi ve belli ki onlardan korkuyordu. 

Bir akşam, geç saatte eve döndüğünde, Kırgan-avay’ın (kız Sevilbe’nin yaşlı annesi, 

demircinin kızı) yatağında ölü yattığını, yaşlı adamla kızının ateşin yanında başlarını eğmiş 

oturduklarını gördü. Kaday’ı (büyükanneyi) gömdüler. Onun bedenini, deri bir torbaya dikilmiş 

hâlde, Humır-ool (ool - genç adam) kurumuş bir dere yatağının zirvesine götürdü ve orada yeşil 

bir vadiye, mavi unutmabeni çiçeklerinin arasında, öldüğü keçe ile birlikte bıraktı. İlk gecede, 

aç kurtlar onun yaşlı bedenini parçaladı ve eski kemiklerini oraya buraya dağıttılar. O, iyi bir 

insandı, ruhu ölü bedeninde kalmadı ve yeryüzünde kendine yeni bir yer bulmak üzere uçtu. 

Yaşlı demirci, ölen karısı için yas tutup onun için aş verdi, onu tanıyan herkesi ağırladı. Üçü 

birlikte yaşamaya devam ettiler. Birkaç yıl daha geçti. Demircinin kızı güzelleşti, gururlandı ve 

fakir Humır’a hiç ilgi göstermemeye başladı. Oysa Humır onu çok seviyordu, ona hayranlık 

duyuyor ve onun hakkında şarkılar bestelemekten geri durmuyordu. 

Birçok genç adam Sevilbe’ye talip oldu, ama o kimseyle yaşamak istemedi. Sadece bir 

kaygalı (yiğit, delikanlı) beğenmişti, ama onu hırsızlık suçuyla kara-bajına (hapishane, kara ev) 

atmışlardı ve boynuna takılan demir halkayla orada hapsedilmişti. İşte insanlar böyle bir hâle 

gelmişti, birbirlerine zulmetmeye başlamışlardı. 

Sessiz bir yaz sabahı, yaşlı demirci de hayata gözlerini yumdu. Onun yas töreni için tüm 

akrabaları toplandı. Sevilbe misafirlerini iyi ağırladı, onlar için birçok koç kesti. Annesinin 

kardeşi olan büyük amca, Sevilbe’ye, bundan sonra demircinin tüm malına kimin sahip 

olacağını sordu. ‘Ben olacağım,’ diye cevap verdi gururlu kız, ‘ve Humırçik,’ diye ekledi 

sessizce, ateşin yanında başı eğik oturan gence bakarak. Misafirler alaycı bir şekilde birbirine 

baktılar, Sevilbe ise kızardı ve utanmasını gizlemek için yurttan fırlayıp, geriye dönüp 

bakmadan komşu aale (köy) koştu. Genç ev sahibinin bu davranışına alınan misafirler de 

yurttan çıktılar ve atlarına binip kendi evlerine dağıldılar. Ev sahibesiyle böyle ayrılmayı 

düşünmemişlerdi, ona iyi ve zengin bir koca bulup, düğününde eğlenmek istiyorlardı. 

Sevilbe uzun süre yurta geri dönmedi. Humır sürüyü topladı, inekleri sağdı, büyük bir 

kâse sütü doldurdu, altına küçük bir ateş yaktı ve suyun tamamı buharlaşana kadar yavaşça 

ısıttı, ardından yağ kalın bir urme (kabuk) oluşturdu. Sonra bu kabuğu yüksek, dar bir fıçıda 

çalkaladı, elde ettiği yağı eritti ve sıvı halde daha önce hazırlanmış koyun bağırsaklarına döktü, 

bu bağırsakları yurtun duman deliğine asarak yağın sızmasını önlemek için iyice tütsüledi. Yurtu 

topladı ve Sevilbe’nin dönüşünü beklemek için kapının önüne oturdu. 

Kızın uzun süre ortalarda olmaması Humır’u endişelendiriyordu. Onu derinden 

seviyordu, fakat karşılık beklemiyordu. Duygularını gizlemeye ve kız onu kovana kadar ona 

hizmet etmeye karar verdi. Gururlu kız, ancak sabahın erken saatlerinde sarhoş bir halde geri 

döndü ve Humır’u görünce bağırdı: ‘Hey, huleçik, bana ayakkabılarımı çıkarmamda yardım et, 

uyumak istiyorum.’ Humır onu yatırdı ve sürüyü toplamak için yola çıktı. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  413 

 

 

 

Bu şekilde yaşamaya başladılar: O evin sahibi, Humır ise işçisi oldu. Her gün Sevilbe 

inekleri, koyunları ve keçileri sağıyor, süslü bir ton (kürk) giyip komşu köylere giderek arag 

(votka) içiyor ve işret meclislerine dalıyordu. Humır ise çiftliğin işleriyle ilgileniyor, hayvanları 

otlatıyor ve yaşlı targanın demirhanesi olarak kullanılan yurtta çalışıyordu. Sevilbe, 

komşulardan siparişler alıyordu; Humır bu verilen siparişlerde demiri dövüyor, Sevilbe ise 

bunları teslim ediyor ve karşılığında orada doyasıya yedirilip içiriliyordu. 

Bir gece geç vakitte yurta döndüğünde, Sevilbe Humır’a kendisini tamamen 

soyundurttu ve çıplak bir halde yatağa yığıldıktan sonra onu da yanına çekti. O geceden itibaren 

birlikte aynı kürk altında uyumaya başladılar. Humır için mutlu bir dönem başlamıştı. 

Durmaksızın çalışıyor ve becerikli bir targan olarak ünü tüm topraklarda yayılıyordu; her 

taraftan ona siparişler getiriliyordu. Bir darga (şef) ona devasa bir bakır kap için bir demir tagan 

dövmesini ısmarladı, bu kapta tüm bir öküz ya da on koyun pişirilebiliyordu. Şu anda bile bu 

uluh-baş (büyük kap), Ham-Tag’da (şaman dağı) Uyuk nehri vadisinde toprağa gömülü 

durumda yatıyor. Yalnızca yirmi dört kulplu kenarları toprağın üzerinde görünüyor, ortasında 

ise büyük bir karaçam büyümüş durumda. 

Sevilbe sessizleşti, içkiyi bıraktı; karnındaki yeni hayatın gelişimini dinleyerek 

çocuğunun doğumunu bekliyordu. Humır’a karşı nazik olmuştu. Nihayet beklenen çocuk 

doğdu. Mutlu anne pembe bir top gibi bebeği kollarına aldı, buruşuk yüzüne baktı ve aniden 

onu yere fırlatarak, çılgınca ‘Kuskecik’ (fare yavrusu) diye bağırdı ve acı kaderine ağıt yakarak 

gözyaşlarına boğuldu. Humır çocuğu yerden kaldırdı ve ona hem baba hem anne oldu. Humır 

demirhaneyi terk etti ve bütün zamanını, tıpkı kendisi gibi kara olan, canlı, dar siyah gözleri 

olan çocuğuna ayırdı. 

Sevilbe kendine geldikten sonra tekrar içki içmeye başladı ve yurtla tamamen ilgisini 

kesti; kendisine iğrenç gelen siyah bebeği bir kez bile göğsüne yaklaştırmadı. Çocuğu, bir 

zamanlar Humır’un bozkırda bulup inek sütüyle büyüttüğü kara bir keçi, sıcak sütüyle 

besliyordu. 

Böylece birçok gün geçti ve bir akşam, komşular hasta ve her yeri şişmiş Sevilbe’yi 

getirdiler. Talihsiz kadın zor nefes alıyordu, karnındaki ve bacaklarındaki şişlik onu boğuyordu. 

Humır, komşuları yolcu ettikten sonra bir çukur kazdı, kenarlarını taze inek gübresiyle kapladı 

ve hasta kadını çıplak vücudunu başına kadar sıcak gübreyle örtüp çukura yerleştirdi. ‘Eğer 

beni öldürmek istiyorsan, tamamen göm,’ diye sertçe söyledi Sevilbe. ‘Seni öldürmek değil, 

iyileştirmek istiyorum, aptal,’ diye nazikçe cevap verdi Humır. Kadın beş gün boyunca gübrede 

kaldı, Humır ona kaynatılmış süt içirdi. Sonra Sevilbe yavaşça kendisinin çıkarılmasını istedi. 

Humır onu çukurdan çıkardı, sıcak su ve külle yıkadı ve onun beyaz mermer gibi genç bedenine 

hayranlıkla baktı – çirkin şişlikten eser kalmamıştı. Sevilbe giyindi ve yurt’a girdi. Nefes almak 

kolaylaşmıştı, yeniden yaşamak istiyordu. Genç bedeniyle tatlı bir şekilde esnedi ve evin sahibi 

olarak yerine oturdu. Humır onu iyi ağırladı. Sevilbe karnını doyurdu ve uyudu, iki gün boyunca 

uyanmadan uyudu ve tamamen sağlıklı bir şekilde uyandı. Yurt’taki hayat tekrar düzene girdi. 

Sevilbe oğlunu sevmiyordu, fakat ona da kötü davranmıyordu; çocuk etrafında emekliyor, o da 

ona kavrulmuş darı, urme ve diğer lezzetli yiyecekler veriyordu, bazen onunla bir kedi yavrusu 

ya da köpek yavrusu gibi oynuyordu. 

Bir yıl geçti. Sevilbe’nin bir oğlu olduğunu öğrenen amcası ve diğer akrabaları, yeni 

doğana ilk saç teli kesilirken verilmesi gereken hediyelerle onu ziyarete geldiler. Şerefli 

misafirler yurta ulaştı. Humır, onların terli atlarını almak için dışarı çıktığında, kendisiyle 

selamlaşmadılar. 

‘Çudır huleçik? (Ne haber, işçi?)’ diye sordu önemli yaşlı adam Humır’a. 

‘İki, şuptu iki (İyi, her şey iyi)’ diye cevap verdi Humır. Mutluydu ve şerefli misafirlerin 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  414 

 

 

 

kendisine karşı olan küçümseyici tavırlarını fark etmiyordu. Sevilbe misafirlerini dostça 

karşıladı. Şenlik başladı. Humır yaşlılarla ilgilendi, onlara kaplarda arag (votka) sundu, dolu 

dolu yağlı koyun eti tabakları getirdi, onlara süt ve kızarmış arpa unu ile yapılan çeremuh 

çörekleri ikram etti (öğütülmüş çeremuh meyvesinden yapılan çörekler). 

Şölen sırasında amca, beşiğinde uyuyan çocuğu kendisine getirmelerini emretti. Genç 

anne utandı, fakat çocuğu beşiğiyle birlikte getirdi. Sert bakışlı yaşlı adam uyuyan çocuğa baktı, 

alnındaki saçları tuttu ve bir tutamını keserek anneye verirken, ‘Bizim değil, bizim soyumuzdan 

değil, kara-kiji (kara insan, halktan biri). Onun adını Karasal (kara sakallı) koy. Büyükleri 

dinlemedin, onlardan akıl almadın, işte bu yüzden Kutay (yüce Tanrı) seni buluntu oğlunla 

cezalandırdı,’ dedi. Hakarete uğramış anne hiçbir şey demedi, çocuğu alıp babasına verdi ve 

onu yurttan çıkarmasını emretti. Bütün eti yiyip, bütün şarabı içtikten sonra misafirler yola 

çıktılar ve üçü yurtlarında yaşamaya devam ettiler. 

Beş yıl daha geçti. Küçük Karasal artık babasına ve ona soğuk davranmasına rağmen 

çok sevdiği annesine yardım ediyordu. Onun gün boyu yankılanan ‘Avay, avay’ (anne, anne) 

diye haykırışı, Sevilbe’nin kulağını rahatsız ediyordu. Sevilbe oğlundan nefret ediyor, Humır’u 

küçümsüyor ve tekrar çok içiyor, sarhoş olduğunda mutsuz hayatına lanetler ediyordu. Humır 

ise oğlunu her şeyden çok seviyordu. Karasal ile birlikte sürüleri güdüyor, gölde küçük bir sal 

ile balık tutuyor, demirhanede birlikte çalışıyor ve onunla birlikte uyuyordu. Küçük Karasal 

kara keçisini çok seviyordu ve her gün keçiyle birlikte göle gidiyor, keçi otlarken kendisi 

balıklarla oynuyor, güzel deniz kabukları topluyor, kuşların şarkılarını dinliyor ve onlara taklit 

ediyordu. 

Kısa süre sonra kuşların ve hayvanların dilini öğrenmeye başladı, balıkların sessiz 

konuşmalarını anlıyordu ve onlarla mutlu vakit geçiriyordu. Bir sabah, Humır iki kara öküzü 

yakalayıp semerleyerek kömür için ormana gitti. Eve döndüğünde yurtun kilitli olduğunu 

gördü. Daha önce ormandaki çukurun yanında birisinin yavaşça, ‘Hemen geri dön, orada bir 

felaket oldu,’ dediğini duymuştu. Bunun bir sanrı olduğunu düşündü, ancak eve geldiğinde o 

sesin haklı olduğunu hissetti — bir felaket olmuştu. Komşular o gün Sevilbe’yi görmemişti. 

Humır, oğlunu aramak için göle gitti, fakat orada kara keçi sahibini arayarak koşuşturuyordu. 

İkisi birlikte üzüntü içinde eve döndüler. Humır atını semerleyip hain karısını ve sevdiği oğlunu 

aramaya çıktı. 

Yolda, sarlık (yak) üzerinde binici olan bir kadına rastladı. Sevilbe’yi çocukla birlikte 

görüp görmediğini sordu. Kadın, ‘Evet, amcasına gidiyor,’ diye cevap verdi. Humır daha hızlı 

sürdü. Koyu mavi gökyüzünde parlak yıldızlar ışıldıyor, Doğa Ana huzur içinde uyuyordu. 

‘Sevilbe neden bu kadar kötü? Neden oğlumuzu amcasına götürdü?’ diye düşündü zavallı 

Humır. Aniden atı bir tarafa sıçradı, Humır yola düştü, at ise semeri karnının altında geri 

sürüsüne doğru kaçtı. Humır ayağa kalktı, üzerini silkti, incinmiş kolunu ovuşturdu ve yolda 

Sevilbe’nin durduğunu gördü. Humır’un atını korkutan oydu ve şimdi ona kötücül bir şekilde 

gülüyordu. ‘Oğlum nerede?’ diye bağırdı Humır. ‘Pis oğlanı amcaya bıraktım, orada kalsın,’ 

dedi Sevilbe. Humır hiçbir şey demeden yolda yürümeye devam etti, Sevilbe ise yurtuna geri 

döndü. Humır uzun süre yürüdü, incinmiş kolu dayanılmaz bir şekilde acıyordu, ama gün 

ağardığında ve dünyanın kraliçesi ay, Tanı-Ola’nın zirvelerinin ardına gizlendiğinde 

Sevilbe’nin amcasının yurtuna ulaştı. Ancak yurt kilitliydi, kapısında yaşlı Humır’u çaresiz 

bırakan karmaşık bir kilit vardı. ‘Yaşlı adam ve oğlum nerede?’ diye sordu zavallı baba komşu 

yurtta. ‘Oğlanla birlikte gitti, ama nereye bilmiyoruz, ineklerini sağmamızı ve sütü almamızı 

söyledi, belli ki hemen geri dönmeyecek,’ diye kadınların sesleri Humır’a cevap verdi. 

Humır nereye gittiğini bilmeden yürüyordu, yaşlı adamın atının izini bulmak istiyordu, 

ama gözyaşları gözlerini kör ediyordu. Üç gün boyunca uykusuz bir şekilde dolaştı ve farkına 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  415 

 

 

 

varmadan kendini yurtun kapısında buldu. İçeri girdi, gözleri kan çanağı gibi kızarmıştı. Sarhoş 

Sevilbe’yi gördü ve boğuk bir sesle sordu: ‘Söyle, yılan, oğlumu nereye gönderdin?’ Sevilbe 

korktu ve sessizce, bağırmadan ona cevap verdi: ‘Oğlun iyi bir yerde yaşayacak, orada bilgili 

insanlar ona öğretecek, sana bilge bir şekilde geri dönecek.’ Zavallı baba başını eğdi, ona daha 

fazla bir şey demedi; demirhaneye girdi, orada asılı olan tüfeği aldı ve köyden ayrılıp ormana 

gitti. 

Humır bir ağacın altında oturup düşündü: ‘Bu tüfeği neden yanımda taşıyorum, burada 

kimi öldüreceğim? Hem kuşlar hem de hayvanlar sevgili oğlumun dostları, onun yerini 

bulmama yardımcı olacaklar.’ Tüfeği bir dala astı, kınından bıçağını çıkardı, bir kazma yaptı, 

kökleri topladı ve bunların sulu köklerini sönen ateşin sıcak közlerinde kızarttı, yedi ve sıcak 

iğnelerin üzerine uzanmak istedi, ama birinin yavaşça, ‘Güney’e doğru git, orada oğlunu 

bulacaksın,’ dediğini duydu. Etrafına baktı ve kurumuş bir huş ağacının üzerinde oturan alaca 

bir ağaçkakanın kuru gövdeye bu sözleri vurarak çaldığını gördü. ‘Teşekkür ederim, şokar-kuş 

(alaca kuş), senin bu yardımını asla unutmayacağım,’ dedi Humır ve hızla belirtilen yöne doğru 

yürümeye başladı. 

Bir gün, bir gece yürüdü, yaban meyveleri ve köklerle beslendi, terk edilmiş bir yuva 

buldu ve içindeki ördek yumurtalarını kırıp içti. Sonunda orman sona erdi ve geniş bir bozkıra 

çıktı, ortasında kara bir taş yığını gibi yükselen Kulbus-Taş (yabani keçi kayası) dağı vardı. 

Keçiye benzeyen kayaya yaklaştı ve altında biraz uyudu. Şafak vakti uyandı. Güneş henüz yeni 

doğuyordu ve ilk ışıkları sadece dağın zirvesini aydınlatıyordu. O anda, Humır, biraz ileride 

yatmış olan sevgili oğlunu gördü. O da uyanmış, geri dönüş yolunu bulmaya çalışıyordu; sahibi 

tarafından dedesine çobanlık yapması için verilmişti ve oradan kaçarken sürekli eve dönme 

yolunu arıyordu. 

Kurnaz Karasal, dedesi onu esarete götürürken, onu eyerin arkasına oturtmuştu. Yol 

boyunca, yaşlı kısrağın beyaz yününü yolup yola, çalılara ve dar patikaya serpiyordu. Yün 

rüzgârla dağılmamıştı, olduğu yerde duruyordu, bu yüzden Karasal, dedesinin yurtuna giden 

yolu kolayca bulmuştu ve oradan babasına ulaşmayı planlıyordu. Günlerce geniş bozkırda 

yürümüş, çekirgeler yakalayıp yemişti, hayvanlar ve kuşlar onu çeşitli seslerle selamlıyor, o da 

onlara neşeli şarkılarıyla karşılık veriyordu: 

“Geniş bozkırda yürüyorum 

Şarkımı güneşe söylüyorum. 

Bozkır, önümden çekil 

Görüyorsun, eve dönüyorum. 

Hayvanlar ve kuşlar her zaman 

Benim yürüyüşümü hisseder, 

Cesurca yürüyorum o zaman, 

Onlar hakkında şarkılar söylüyorum. 

Yakında yurdumu göreceğim, 

Keçimi, at sürüsünü. 

Orada, onların arasında babam var 

İnsanlardan onlara gitmiş.” 

Humır, akıllı oğluna sıkıca sarıldı. Kara suyun (Karasuk - kara su, kaynak) kıyısında 

dinlendiler, oradan yakaladıkları balıkları kızartıp yediler ve kendi yollarına doğru yürümeye 

başladılar. Humır, oğluyla birlikte Sevilbe’nin yurtuna yaklaştı. Kapıyı açtıklarında, 

Sevilbe’nin yanında kaygalın (yiğit) oturup pipo içtiğini gördüler. Kötücül kadın, nihayet 

sevgilisini bulmuştu ve onları görünce bağırdı: ‘Çu herek, huleçik? (Ne istiyorsun, işçi?) Git 

buradan kara böceğinle, dar gözlü albısınla (orman cini), maaşını sonra alırsın!’ 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  416 

 

 

 

Humır, karısının bu sözleri karşısında afalladı, durdu ve sessiz kaldı. Küçük Karasal ise 

annesine dönerek, ‘Avay, avay, neden babama bağırıyorsun, bu yurtun sahibi o,’ dedi. Sevilbe 

yerinden fırladı, küstah oğlanı dövmek istedi, ama babası onu korumak için önüne geçti ve 

yumruğu babasının göğsüne indi. Yiğit adam da yerinden sıçradı ve Humır’a arkadan vuracak 

bir şey aradı, ancak cesur Karasal babasının etrafını dolaşarak adamın üzerine atıldı ve keskin 

dişleriyle elini ısırdı. İnsanların bağırışları üzerine, Kuskecik (fare yavrusu) adlı köpek yurta 

fırladı ve korkmuş kaygalın kürkünü parçalamaya başladı. 

Humır, karısının nefretle bükülmüş yüzüne son bir kez baktı; o an Sevilbe bir şulbusa 

(cadı) benziyordu. Oğlunun elinden tutup yurttan çıktı. Humır-oğul, karısından hiçbir şey 

almadan oğluyla yola çıktı, nereye gideceklerini bilmeden. Gölün kıyısına indiler, bir sal 

bağladılar ve tam Ulu-Kul’ün (büyük göl) karşı kıyısına geçmek üzere yola çıkacaklardı ki kara 

keçinin onlara doğru koştuğunu, ardından Kuskecik ve Kızıl-Mortay’ın (Kırmızı kedi) geldiğini 

gördüler, onları da yanlarına aldılar. 

Büyük gölün dalgaları onları uzun süre salladı, maydır (uzun saplı, tahta kürek) ile suyu 

sürekli dışarı attılar ve sonunda karşı kıyıya ulaştılar. Suya yakın bir yere alaçik (şalaş) kurup 

orada yaşamaya başladılar. Keçi onları sütüyle besliyor, Kuskecik tavşan yakalayıp sahiplerine 

getiriyordu; balık tutuyorlardı. Bir demirciden alet edinen Humır-Targan, tekrar siparişler 

dövmeye başladı. Bir inek, beş koyun, bir koç kazandılar, daha sonra iki at ve iki öküz edindiler, 

yeni bir yurt kurup baba ve oğul birlikte huzurlu bir şekilde yaşamaya başladılar. 

Küçük Karasal günlerini ormanda geçiriyordu; yakacak için kuru dallar topluyor, 

yiyecek için olgun meyveler topluyor ve babasının kömür çukuruna göz kulak oluyordu. Kuşlar, 

vahşi hayvanlar ve gölün balıkları onun dostlarıydı. Kuskecik’in tavşanları ezip yurt’a 

taşımasına izin vermiyor, babasına gölde daha fazla balık tutmaması için yalvarıyordu. ‘Bize 

süt ve koyun eti yetiyor, neden dostlarımı öldürelim, açay (baba)?’ diyordu. Babası gülüyor ve 

söz veriyordu dokunmayacağına. 

Her şey iyi gidiyordu, ama burada da zengin, gururlu ve güzel insanlar, baba ve oğul 

gibi yoksullara küçümseyerek bakıyorlardı. İş veriyorlardı, çalışıyorlardı, ama kimse onlara 

nazik bir söz söylemiyordu. Humır ve oğlu kendilerini yalnız hissediyorlardı, ne akrabaları ne 

de tanıdıkları vardı. 

Bir gün Karasal ormanda otururken bir guguk kuşunun sesini duydu ve onun ötüşünde 

rahatsız edici bir şeyler hissetti. Guguk kuşu üç kez öttü ve uçup gitti, ardından bütün kuşlar, 

böcekler, karıncalar, yılanlar, vahşi keçiler, kurtlar, geyikler hepsi birden uzak dağlara, gölden 

uzaklaşıp aynı yöne doğru ilerlemeye başladı. Karasal yurta geri döndü, ateşin yanında oturdu 

ve ormanda gördüklerini babasına anlattı. Bir su kabı alıp göle su almaya gittiğinde, bardaktan 

boşanırcasına yağmur yağıyordu. Sular altında kalan otların arasında büyük bir belin (taymen 

balığı) sıkıştığını gördü. Karasal, balığı solungaçlarından tuttu ve açık sulara çıkardı. Siyah sırtlı 

bel döndü ve şunları söyledi: ‘Git, babana büyük bir sal yapmasını ve senin hayatını 

kurtarmasını söyle, balançik (çocuk).’ 

Karasal, belin söylediklerini babasına anlattı, o zaman babası neden bütün hayvanların 

ve kuşların dağlara doğru uzaklaştığını anladı. Geceyi geçirdiler, sabah olduğunda su yurta 

kadar ulaşmıştı, yurtu dağlara taşımak zorunda kaldılar. Öküzleri ve atları yükleyip akşam 

olduğunda yüksek bir yere göç ettiler. Yağmur hiç durmadan yağmaya devam ediyordu. Yüz 

yıllık dev ağaçların büyüdüğü ormana gittiler, onları kesmeye ve arkanlarla bağlayarak bir sal 

yapmaya başladılar, ama bağlar yetmedi. Humır-Targan, devasa salı demir halkayla sabitlemeye 

karar verdi. Günlerce oğluyla birlikte şiddetli yağmur altında çalıştılar, sonunda Demir-Sal 

(Demir Sal) adlı salı tamamladılar. Yurtu, demirhaneyi ve bütün hayvanlarını sala yüklediler. 

Kendileri de son anda yetişti ve geniş bir dalga, salı kapıp göle doğru sürüklemeye başladı. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  417 

 

 

 

Humır ve oğlu, salı yöneterek ilerlerken bir küçük kara parçasında, Sevilbe ile 

sevgilisini bir ağaç üzerinde otururken gördüler. İkisi de bağırarak yardım istiyor, ama Humır 

onları duymazdan geliyor, kalbi taş kesilmiş, sessizce yollarına devam ediyordu. Karasal 

annesinin sesini tanıyor ve babasına “Haydi, açay (baba), onları alalım, sonuçta annem, ona 

acıyorum.” dedi. Kıyıya yanaştılar. Sevilbe ve arkadaşı korkudan delirmiş halde sala koştular. 

Onların peşinden fareler ve diğer küçük hayvanlar sala atlıyor, yılanlar sürünerek yaklaşıyor, 

son olarak koyu kahverengi bir tilki sala zıplıyordu. Karasal neşeyle gülüyor, hayvanları 

okşuyor ve sakinleşmiş tilkiyi seviyordu. 

Yollarına devam ettiler. Nerede kuru bir kara parçası görseler yaklaştılar ve kaçamamış 

tüm canlıları sala aldılar. Karasal, salda bu kadar çok dostunun olmasına sevindi ve hepsinin 

birbiriyle ne kadar uyumlu olduğunu gördü. Hatta kızıl-martay (kırmızı kedi) fareleri avlamıyor, 

tilki tavşana dokunmuyor ve kurt vahşi keçiye saldırmıyordu. Yurtun yanında bir maral (dişi 

geyik) ile kahverengi bir dişi ayı yan yana sakince yatıyordu. Gri yılanın kuyruğuna küçük bir 

kurbağa tünemişti. Güçlü kanatlarıyla havayı yaran dev bir izir (kartal) sala indi, hemen yanına 

bir kuskaş (kuyruksallayan kuşu) kondu ve kartaldan korkmadı. 

Karasal, dostlarının arasında sevinçle gülüyordu, onlara şarkılar söylüyor, sevdiği keçi-

sütannesine sarılıyordu. Bu sırada, yurtun içinde Sevilbe ve arkadaşı ateşin başında oturup 

kurulanıyor ve söyleniyorlardı: “Her türlü pisliği topladılar, yakında insanlara yer kalmayacak.” 

Islak bir fare de ateşin yanında kurulanmaya çalışıyordu, fakat Sevilbe onu bir odunla vurup 

öldürdü ve yurttan dışarı attı. 

Karasal bunu görünce içinden “Neden babamdan bu kötü kadını sala almasını istedim 

ki?” diye geçirdi. Yağmur dinmeden günlerce ve gecelerce yağdı. Tüm hayvanlar salda sakin 

sakin duruyor ve yiyeceği düşünmüyorlardı; bedenleri yağmur suyuyla doymuş durumdaydı. 

Ancak yurtun içinde ateşin başında oturan insanlar, Humır’ın getirdiği küçük yiyecek 

stoğundan yiyip içmeye devam ediyorlardı. 

Erzaklar tükendi, Sevilbe kara keçiyi yurta çekti ve sevgilisiyle birlikte onu kesti. Bunu 

öğrenen Karasal acıyla ağladı ve babasına şikâyet etti. Humır hiçbir şey demedi, sadece 

maydırıyla daha da büyük bir gayretle çalışmaya başladı. Bir fırtına koptu, Sarı Deniz’in suları 

batıya doğru esen rüzgârlarla sürüklendi, dalgalar salı suya boğuyordu. Yurtun uçup gitmemesi 

için bağlamak zorunda kaldılar, bütün hayvanları içeri sürdüler ve dört kişi, salı dalgaların 

tepesinde tutmak için maydırlarıyla mücadele etti. Yorgunluktan tükenmişlerdi. Karasal’ın 

elinden maydır dalga tarafından kapıldı, Humır-ool eğilip onu yakalamak istedi, ama 

Sevilbe’nin kötü kalpli sevgilisi fark ettirmeden ayağıyla Humır’ı sırtından itekledi. Humır suya 

düştü ve bir su girdabı onu salın altına çekti. Böylece, insanlara hiç kötülük yapmayan ve her 

şeyden çok oğlunu seven Çaş-Humır (Sessiz Humır) yaşamını yitirdi. 

Babası öldükten sonra öksüz kalan Karasal acıyla ağladı. Onu, elinden geldiğince 

Mortay (kedi), Kuskecik (köpek) ve onun yavruları (salda doğum yapmıştı), hatta kahverengi 

ayı avutmaya çalıştı; ayı, onun ıslanmış bedenini ısıtmak için yanına yatıyor ve şefkatle kara 

başını yalayıp sessizce homurdanıyordu. Karasal yurta gitmiyordu; orada da odun kalmamış, 

ateş sönmüştü ve kötü annesini görmek istemiyordu, zira annesinin de ondan kurtulmak 

istediğini biliyordu. 

Nihayet, gökyüzü açılmaya başladı, yağmur durdu ve kısa süre sonra güneş suyun 

genişliğini aydınlattı. Sal, fırtınayla gölün batı tarafına sürüklendi. Uzaklarda devasa bir 

şelalenin sürekli ve boğuk sesi duyuluyordu — suyla dolup taşan göl, Sayan Dağları’nın granit 

kayalarını aşındırarak büyük bir güçle aşağıya düşüyordu. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  418 

 

 

 

Suyun yüzeyinde, sel altında kalmış dağların zirveleri beliriyordu. Güneydoğudan esen 

rüzgârla itilen sal, kurumuş olan Buura zirvesine iyice yaklaştı. İnsanlar ve hayvanlar 

heyecanlandı. Güçlü izir (kartal) kanatlarını çırpıp yükseldi ve yavaşça, görkemli bir şekilde 

tufanla yenilenmiş toprakların üzerinde süzüldü. Küçük kuskaş (kuyruksallayan kuşu) da saldan 

uçup gitti. Sal daha da yaklaştı ve Sarıh-ool (sarı, kızıl saçlı genç) uzun bir arkan tutup sahile 

atladı, ama hesap edemedi ve suya düştü; hemen ardından su onu salın altına çekti. 

Sadece iki kişi, Karasal ve annesi, sal karaya oturduktan sonra indiler. İkisi de derin bir 

yas içindeydi — biri çok sevdiği babasını kaybetmişti, diğeri ise hayatı boyunca hayalini 

kurduğu sevgilisini. Bu yas onları birbirine yaklaştırdı. Karasal bir anda olgunlaştı ve acısını 

bastırıp çalışmaya başladı. Salı, karada oturduğu yerde bıraktılar. Şimdi bile, avcılarımızın 

söylediğine göre, sal orada duruyor, sadece demir halkaları paslanmış, kırmızı izler bırakmış; 

devasa kütükler ise yosun ve uzun otlarla kaplanmış durumda. 

Buura ve diğer komşu dağlar hızla kurudu. Yüksek dağların eteklerinde taze, yeşil otlar 

çıkmaya başladı, ağaçlar yapraklandı. Bir gün Karasal dağından aşağıya baktığında, büyük 

gölün yok olduğunu gördü; uzak vadide batıya doğru akan geniş bir su şeridi vardı. Eski göl 

yatağında farklı yırtıcı hayvanlar dolaşıyor ve küçük su birikintilerinde bolca kalan balıkları 

yiyorlardı. Gökyüzünde sayısız teldigen (atmaca) sürüsü dönüyor, onlar da balık avlıyordu. 

Tufandan sağ kalan tüm canlılar şimdi uzak dağlardan Ulu-Hem vadisine iniyordu; Karasal, bu 

geniş ve uçsuz bucaksız su şeridine bu ismi vermişti. Aşağıdaki su birikintileri kuruyup, taşlı 

alanlar verimli çamurla kaplandığında ve sık çimenlerle dolmaya başladığında, Karasal ve 

Sevilbe, Buura’dan aşağı inerek büyük nehrin yüksek kıyısına yurtlarını kurdular. Sevilbe bir 

çocuk bekliyordu, bu, Sarıh-ool ile kısa, mutlu hayatından geriye kalan tek şeydi. Kısa süre 

sonra annesi gibi bembeyaz, güzel bir kız çocuğu doğdu. Sevilbe canlandı, kızına hayranlıkla 

bakarken yaşadığı bütün kâbusları unutuyordu. Karasal da küçük kızı çok sevdi ve hayatını ona 

adamak istedi. 

Böylece yeniden üç kişi olarak yaşamaya başladılar, tıpkı uzak geçmişteki gibi. Karasal 

iyi bir çiftçi oldu ve hayvanları hızla çoğaldı. Yeni yaşadıkları vadi gittikçe daha da güzelleşti. 

Uçsuz bucaksız çayırlar yüksek otlarla kaplandı, kavak koruları belirdi, çıplak taşlı yamaçlar 

atların ve koyunların çok sevdiği kipç [çimen] ile kaplanmaya başladı. 

Küçük Bazın büyüdü ve güzel bir genç kız oldu, garip bir şekilde güçlü üvey kardeşine 

âşık oldu. Onsuz yaşayamaz hale geldi, hatta onun görünüşü bile ona hoş geliyordu. Gerçekten 

de, Karasal siyah saçlı ve dar gözlü olmasına rağmen ince ve uzun boyluydu, tıpkı genç bir 

kavak gibi, kararlı yüzü cesaret ve güçle doluydu. Ayrıca başka bir erkek de kalmamıştı onların 

dünyasında. Birbirleriyle evlendiler. Yaşlı Sevilbe bu birliği onayladı ve yenilenmiş topraklarda 

yaşam sessiz ve huzurlu bir şekilde akmaya başladı. Karasal ile Bazın’ın birçok çocuğu oldu, 

ancak hepsi tıpkı babaları gibi kara saçlı ve dar gözlüydü. 

Doğa Ana, günahlarından dolayı büyük gölün kudurmuş dalgalarında boğduğu sarı saçlı 

insanların yeniden yeryüzünde yaşamasını istemedi. Ancak bu büyük ulusal felaketin üzerine 

kurulan yeni hayat, bu yeni insanların varlığına karanlık bir gölge düşürdü. İşte bu yüzden bizim 

kara halkımız, Tıva aratları, [köylü, fakir, çiftçi] her zaman böyle hüzünlü şarkılar söyler. 

Yaşlı adam yorgun başını eğip şöyle dedi ve aniden derin, yaşlı bir uykuya daldı, ağır 

bir şekilde iç çekerek. Sabah rüzgârı kavak yapraklarının arasında hışırdıyordu. Nehrin şırıltıları 

duyuluyordu ve yaşlı adamın anlattığı hikâye, zihnimde, küçük ama özgürlüğüne düşkün ve 

doğanın zorlu güçleriyle mücadelesinde cesur olan Tıva halkının ve güzel ülkesinin aydınlık 

geleceğini parlak bir şekilde canlandırıyordu. 



 Hallaç, A. T. / Gaziantep University Journal of Social Sciences 2026 25(1) 385-419  419 

 

 

 

“Karasal, halkına miras olarak birçok güzel şarkı bıraktı, halkı onu hayalinde uzak, tarih 

öncesi çağların atası olarak görüyordu ve güzel Bazın’ı Tıva halkının annesi yaptı.”Yaşlı adam, 

kısa bir uykunun ardından uyanarak anlatısını bu şekilde sonlandırdı. Biz o sırada atları 

eyerliyorduk, ama yine de ondan Karasal’ın şarkılarından birini bize aktarmasını istedim. Yaşlı 

adam, “Çaa, andık bolzun” (Peki, öyle olsun) dedi ve ilham dolu bir sesle Karasal’ın en sevilen 

şarkısını söylemeye başladı: 

Geniş bozkırda yürüyorum, 

Güneşe bir şarkı söylüyorum. 

Ey bozkır, önümde açıl, 

Ey dağlar, yerle bir olun. 
 

Hayatta çok acı çektim, 

Ölümü omzumun ardında gördüm, 

Azgın dalgalar salımı taşıdı, 

Ama soyumuz yok olmadı o korkunç denizde. 
 

Beyaz bir kızı sevdim, 

Onunla mutlu, neşeli bir hayat sürdüm. 

Ey güneş, yüzünü bize göster, 

Taze toprağı ormanlarla ört, 
 

Kuş sürüleri geri dönsün onlara, 

O zaman yankılanır ezgili şarkılar. 

Nehir boyunca salımla yüzdüm, 

Cesaret doluydum, korkuyu unuttum. 
 

Azgın dalgalar salımı salladı, 

Vahşi rüzgâr onu parçaladı. 

Ama galip geldim ve salım kıyıya çıktı, 

Halkımı emek dolu bir hayata götürüyorum. 
 

Yüzyıllar geçsin üzerimizden, 

Irmak söylesin bizim hakkımızda sözünü. 

Kim kurdu bu yenilenmiş dünyayı – 

Hepsini anlatacak size Uluğ-Hem! 

Güneş artık ısıtmaya başlamıştı, sabah serinliğini yutup götüren bunaltıcı, kavurucu bir 

gün gelmişti. Yaşlı adam sustu ve biz de onun tütün kesesine biraz Çin tütünü doldurup yola 

çıkması için ona tereyağlı galetalar (kuru çörekler) ikram ettik, dostça vedalaştık. "Менде 

чаагай ирей! (Güzel, sağlıklı bir ömür dilerim, dede!)" diye arkasından bağırdım uzaklaşan 

yaşlı adamın. “Çagay, çagay!” — diye geldi cevabı kulağıma. Önümüzde, üstü kara deve dikeni 

çalılarıyla kaplı uzak bir bozkır uzanıyordu. Günün parlak renkleri, ebediyete karışan o geceyi 

unutturmuştu ama Temir-Sal, suskun Humır-Targan, onun yiğit oğlu Karasal ve güzel, sevgi 

dolu, sarışın Bazın hakkındaki efsane belleğimizden silinmeyecekti. 

Temir-Sal efsanesi, uzun zamandır Tıva halkının içinde yaşıyor; gezgin buzançılar (halk 

ozanları) onu çeşitli varyantlarla aktarıyor, ama hepsinin birleştiği ortak nokta şu ki: Temir-Sal 

hâlâ Bura dağının zirvesinde, Alp çayırlarının arasında, dağ gölünün kıyısında yatmaktadır ve 

o orada yattıkça hiçbir güç, özgürlüğüne düşkün Tıva halkının iradesini kıramamıştır, 

kıramayacaktır da. 


