
 

 

 

Deyimsel İfadeler Bağlamında Arap Dili ile Kur’ân Arasında Gerçekleşen 
Etkileşimler* 

The Interaction Between the Arabic Language and the Qur’an in the Framework 
of Idiomatic Expressions 

 

Muhammet Fatih Onuk 
Doktora Öğrencisi, Diyanet İşleri Başkanlığı 

PhD Student,  Presidency of Religious Affairs 
Bitlis/Türkiye 

mfo1986@hotmail.com 
https://orcid.org/0000-0003-4643-4886 

 

Abdülcelil Bilgin 
Prof. Dr., İnönü Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Tefsir 
Anabilim Dalı 
Prof. Dr.,  İnönü University, Faculty of Theology, De-
partment of Tafsir 
Malatya/Türkiye 
a.bilgin.deyim@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0003-2676-5514 

 

Makale Bilgisi 
Makale Türü: Araştırma Makalesi 

Geliş Tarihi: 23 Mayıs 2025 
Kabul Tarihi: 30 Eylül 2025 
Yayın Tarihi: 31Aralık 2025 

 Article Information 
Article Type:  Research Article 
Date Received: 23 May 2025 
Date Accepted: 30 September 2025 
Date Published: 31 December 2025 

 

Atıf/Citation: Onuk, Muhammet Fatih; Bilgin, Abdülcelil. “Deyimsel İfadeler Bağlamında Arap Dili ile 
Kur’ân Arasında Gerçekleşen Etkileşimler”. GİBTÜ İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Ara-
lık/December2025), 20-36. DOI: 10.56477/gibtuislamad.1704501 

 

 

Değerlendirme: Çift Taraflı Kör Hakemlik 
Hakem Sayısı:İki İç Hakem-İki Dış Hakem 
Etik Beyan:Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel 
ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların 
kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Çıkar Çatışması ve Fon Desteği Beyanı: Etik kurallara 
uyulduğu, yazar(lar)ın herhangi bir çıkar çatışmasının 
bulunmadığı ve herhangi bir dış fon almadıkları beyan 
edilmiştir. 
İntihal: Tespit edilmemiştir. (intihal.net). 
Lisans:Bu makale Creative Commons Atıf-GayriTicari 4.0 
Uluslararası Lisans (CC BY-NC) ile lisanslanmıştır. 
Yayıncı:Gaziantep İslam Bilim ve Teknoloji Üniversitesi. 
*Bu çalışma, İnönü Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel 
İslam Bilimleri bölümünde aynı isimle hazırlanmakta olan doktora 
tezinden üretilmiştir. 

Review:Double-blind 
Reviewers:Two Internal - Two External 
Ethical Statement: It is declared that scientific and ethical prin-
ciples have been followed while carrying out and writing this 
study and that all the sources used have been properly cited. 
Conflict of Interest and Funding Statement: It is declared that 
ethical rules have been complied with, the author(s) have no 
conflict of interest, and no external funding was received. 
Plagiarism: No plagiarism detected. (intihal.net). 
License: This work is licensed under Creative Commons Attribu-
tion-NonCommercial 4.0 International License (CC BY-NC). 
Published by: Gaziantep Islam Science and Technology 
University. 
*This study is derived from the doctoral dissertation currently being 
prepared under the same title in the Department of Basic Islamic 
Sciences at the Institute of Social Sciences, İnönü University. 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
Deyimsel İfadeler Bağlamında Arap Dili ile Kur’ân Arasında Gerçekleşen Etkileşimler 

 

 

 
GİBTÜ  

İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

21 

Öz  

İnsanın tabii ihtiyaçlarından biri de iletişimdir. İnsanlar arası iletişim temelde dil/konuşma ile gerçekle-

şir. Dil ile gerçekleşen iletişim, sadece kelimelerin temel anlamlarından istifade edilerek gerçekleşmez. İnsan 

yeri geldikçe kelimelerin yan anlamlarından istifade ederek de iletişime geçer. Dillerdeki gerçeklik-yan anlam-

lılık olgusu, sadece kelimelerde değil, yer yer tamlama, özdeyiş, kalıp ifade vb. unsurlarda da görülür. Bu unsur-

lardan biri de deyimler/deyimsel ifadelerdir. Deyimsel ifadelerin bütün dillerde bulunan anlatım unsurları 

olduğu söylenebilir. İnsanlar sıklıkla duygu, düşünce, durum, olgu, olay ve eylemleri, az sözle çok şey anlatan 

ifade üsluplarından biri olan deyimlerle dile getirir. Deyimlerin Kur’ân’da da yeri geldikçe kullanıldığı görül-

mektedir. Kur’ân-ı Kerim, indirildiği toplumda tedavülde olan deyimlerin bir kısmını, bazen aynı formla bazen 

formunu değiştirerek bazen önceki anlamıyla bazen de yeni anlamlar yükleyerek kullanmıştır. Bununla birlikte 

Kur’ân’da bulunan bazı ifadelerin de zamanla Arap dilinde deyimleştiği görülmektedir. Kur’ân’daki bazı ifade-

lerin Araplar tarafından zamanla deyimleştirilmesi, onun deyim kaynaklarından biri haline gelmesine vesile 

olmuştur. Buna rağmen Arap ilim adamları tarafından, Kur’ân’ın sıklıkla kullandığı deyimlerle alakalı müstakil 

çalışmalara pek rastlanmaz. İlgili literatüre bakıldığında, Arapçada deyimlerin “mesel” başlığı altında ele alına-

rak atasözleriyle birlikte değerlendirildiği görülür. Kur’ân meselleri ile ilgili yapılan çalışmaların neredeyse 

tamamı, “mesel” kelimesinin geçtiği ayetler üzerinde yoğunlaşmaktadır. Kur’ân’daki deyimler veya deyimsel 

ifadeler ile ilgili ülkemizde yapılan çalışmaların ise genel olarak deyimlerin tespitine ve bunların çeviri sorunu-

na yönelik olduğu söylenebilir. Yapılan çalışmalar önemli bir boşluğu doldurmakla beraber “Kur’ân ve deyim” 

merkezli konuların farklı açılardan da araştırılması faydalı olacaktır. Bu çalışmada Kur’ân’daki deyimlerle kla-

sik Arapçadaki deyimler arasında gerçekleşen etkileşimler birkaç örnek üzerinden incelenecektir. Böylece, 

Kur’ân’daki deyimlerle klasik Arapçadaki deyimler arasında gerçekleşen geçişler, değişimler ve dönüşümler 

izlenebilecektir.  

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Deyim, Mesel, Kur’ân Deyimleri, Arap Deyimleri, Dilsel Etkileşim. 

Abstract  

One of the natural needs of human beings is communication. Communication between people primarily oc-

curs through language and speech. However, linguistic communication does not rely solely on the literal or primary 

meanings of words. Human soften utilize the figurative or secondary meanings of words when expressing themsel-

ves. The phenomenon of literal and figurative meaning in languages is not limited to individual words; it is also 

observed in elements such as phrases, maxims, and fixed expressions. Among these elements are idioms and idio-

matic expressions. Idiomatic expressions are common expressive devices found in all languages. People frequently 

use idioms expressive forms that convey much with few words to articulate emotions, thoughts, situations, pheno-

mena, events, andactions. It is also observed that idioms are occasionally employed in the Qur’an. The Qur’an in-

corporates some idioms that were already in circulation among the society in which it was revealed sometimes 

preserving their original form, sometimes altering it, and sometimes maintaining or modifying their previous mea-

nings. Additionally, certain expressions found in the Qur’an have over time become idiomatic in the Arabic langua-

ge. This idiomatization of certain Qur’anic expressions by Arab speakers has contributed to the Qur’an becoming 

one of the sources of Arabic idioms. Nevertheless, within the Arab scholarly world, dedicated studies specifically 

focusing on the idioms frequently used in the Qur’an are relatively rare. A review of the relevant literature shows 

that idioms in Arabic are generally examined under the category of mathal, often in conjunction with proverbs 

themselves. Nearly all studies on Qur’anic amthāl focus on the verses in which the term mathal explicitly appears. 

As for the studies conducted in our country on idioms in the Qur’an, they generally concentrate on identifying such 

idioms and addressing the problems related to their translation. While these studies significantly fill an academic 

gap, further research on the Qur’an and idioms from different perspectives would be beneficial. This study aims to 

examine the interactions between the idioms found in the Qur’an and those in Classical Arabic through selected 

examples. In doing so, it seeks to trace the transitions, transformations, and semantic shifts that ocur between 

Qur’anic idioms and those in Classical Arabic.  

Keywords: Tafsir, Idiom, Proverb, Qur'anic Idioms, Arabic Idioms, Linguistic Interaction. 

 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
The Interaction Between the Arabic Language and the Qur’an in the Framework of Idiomatic Expressions 

 

GİBTÜ  
İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

22 

Giriş  

Birçok dilsel unsurun Arap dilinden Kur’ân’a, Kur’ân’dan Arap diline geçtiği gö-

rülmektedir. Arapça olması hasebiyle Kur’ân ile Arap dili arasında dilsel düzeyde çe-

şitli etkileşimlerin olması doğal belki de kaçınılmazdır. İlk muhatapları Araplar olan 

bir metnin Arapça olması ne kadar doğal ise muhatapların kullandığı dil ile söz konu-

su metin arasında örtüşmeler, çakışmalar, benzerlikler olması da o kadar doğaldır. 

Aksi halde metin ile muhatap arasında sağlıklı bir iletişim kurulamayacak ve metne 

dercedilmiş mesaj muhatap ile layıkıyla buluşamayacaktır. Bu ise Allah’ın insanlara 

kitap göndermesindeki hedef, amaç ve hikmetlere aykırı bir durum oluşturacaktır.  

Kur’ân diline bakıldığında hususen ilk dönem muhataplarının anlayış, anlama ve 

algı düzeyine hitap edecek özelliklere sahip olduğu, başka bir ifadeyle bir Arab’ın an-

layabileceği niteliklerle sade, basit ve açık olarak indiği görülecektir. Bu bağlamda, 

söz konusu dönemde, öncesi ve sonrasında söylenen şiirlerin ve hitabelerin Kur’ân’a 

göre daha zor ve karmaşık olduğu söylenebilir. Malumdur ki şiir ve hitabe türü edebi 

metinler herkese değil, daha çok zevk-i selim sahibi elitlere hitap eder, dolayısıyla 

umumun bunları anlaması beklenmez. 

Kur’ân’ın hedef kitlesinin bilgi, kültür, anlayış farkı olmaksızın bütün insanlar 

olduğu gerçeği, onun yaygın/mütedavil bir dilin hususiyetleriyle nazil olmasını gerek-

tirmiştir. Kur’ân’ın, Araplar tarafından konuşulan yaygın bir dile sahip olması, dola-

şımda bulunan dili kullandığı anlamına gelir. Bu da Kur’ân’ın, yaygın dilin bilinen te-

mel unsurlarını istihdam etmesi demektir. Herhangi bir dilin dolayısıyla Arapçanın 

anlatım unsurlarından biri de deyimsel ifadelerdir. Bilvesile Kur’ân’da, indiği toplum-

da yaygın olarak kullanılan deyimsel ifadelerin bulunmasını, mesaj-muhatap ilişkisini 

pekiştirecek bir üslup ve unsur olarak görmek gerekir. 

Konunun nirengi noktalarını incelemeye geçmeden önce, dillerdeki ifade üslup-

larından olan deyimi ve bununla yer yer karıştırılan/karıştırılma ihtimali taşıyan ata-

sözünü tanımlamak önem arz etmektedir. Bu tanımlar konunun daha sağlam bir ze-

minde ele alınmasını sağlayacaktır. Zira çalışma boyunca bu iki ifade unsurun-

dan/üslubundan sık sık söz edilecektir. 

Deyim, çoğunlukla gerçek anlamından farklı bir anlam taşıyan, umumiyetle en 

az iki sözcükten oluşan kalıplaşmış söz ya da sözcük gruplarıdır. Az da olsa tek bir 

kelimenin yan anlamıyla kullanılması da onu deyim haline getirir.1 “Dilinde tüy bit-

mek” gibi… Kimi deyimler, gerçek anlamından başka bir anlama geldiği gibi, asıl an-

lamlarından da tamamıyla sıyrılmaz. Yerine göre asıl anlamında da anlaşılabilir, baş-

ka bir anlama da gelebilir. Hangi anlamda olduğu cümledeki kullanımın-

dan/bağlamından anlaşılır. Örneğin, “Baltayı taşa vurmak” deyiminde; gerçekten de 

                                                 
1 Ömer Asım, Aksoy, Atasözleri ve Deyimler Sözlüğü (İstanbul: İnkılap Kitapevi Yayın Sanayi ve Tic. 

A.Ş., 1988), "Deyim", 1/39; Doğan, Aksan, Her Yönüyle Dil (Ana Çizgileriyle Dilbilim) I-III (Ankara: 
TDK Yayınları, 1982), "Deyim", 3/35; Türkce-Deyimler-Sözlügü. “Deyim”, (Erişim: 20 Mart 2025). 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
Deyimsel İfadeler Bağlamında Arap Dili ile Kur’ân Arasında Gerçekleşen Etkileşimler 

 

 

 
GİBTÜ  

İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

23 

bir balta taşa vurulabilir. Bu söz asıl anlamından ayrı olarak “ağzından dokunaklı, in-

citici bir laf kaçırmak” gibi mecazlı bir anlama da gelebilir.2 

Atasözü, toplumların asırlarca süren deneyimlerinden ve gözlemlerinden elde 

ettikleri yargılarını, ortak düşünce ve tutumlarını yansıtan; içinde mecazi bir anlam 

barındıran, eğitici ve öğretici özellikleri bulunan kalıplaşmış, kısa ve özlü söz/ḍarb-ı 

meṡel/ḍurūb-uʾemṡāl/meṡel3 demektir. Başka bir ifadeyle, toplumların asırlar boyu 

yaşadığı tecrübeler sonucunda, genel kurallar kapsamında, kalıplaşarak günümüze 

kadar gelen özlü sözlere atasözü denir.4 

Gerek yukarıdaki bilgilerden gerekse konuyla ilgili kaynaklardan anlaşılacağı 

üzere atasözleri ile deyimlerin bazı ortak ve farklı özellikleri bulunmaktadır. Keza 

Türkçede deyim ile atasözünün çerçevesi ve sınırları aşağı yukarı bellidir. Arapçada 

ise deyim ile atasözü arasında böyle bir ayrım göze çarpmamakta, bundan kaynakla-

nan farklı isimlendirmeler kavram karmaşasına sebep olmaktadır. Arapçada deyimi 

karşılamak için en çok kullanılan kelime “meṡel” veya çoğulu “ʾemṡāl”dir. 

Üç harfli sülasi mücerred mesel(مثل) kelimesi, hareke ve kiplerine göre sözlük-

lerde birçok anlamda kullanılmaktadır. Mesel kelimesi etimolojik olarak “iki şeyin 

birbirine eşit ve benzer olması,5 örnek,6 yatak, yazıyla veya başka şekilde tasvir et-

mek, resim, ayakta dikilmek,7 hayırlı, delil,8 darbı mesel, hastalandıktan sonra iyileş-

mek, olduğu yerden ayrılmak, miktar, ibret, kısas” anlamlarına gelir.9 Terim olarak ise 

“madribin mevrîde benzetilmesi” yani “açıklayıp tasvir etmek için aralarında benzer-

lik bulunan iki sözden birinin diğerine benzetilmesidir.”10 Meselde temel kriter teşbih 

yani “bir şeyin bir veya birkaç yönden başka bir şeye benzetilmesidir.”  ِيَعْت
َ
يْفَ ض الصَّ

 ََ ب َ
َ
ل
ْ
Sütü yazın kaybettin/zayi ettin.” sözünün“ ال مْرَك

َ
انِ أ

َ
مْك ِ

ْ
 الْ

َ
ت
ْ
 وَق

َ
ت
ْ
مَل
ْ
ه
َ
 İmkanın varken“  أ

                                                 
2 Doğan, Her Yönüyle Dil: Ana Çizgileriyle Dilbilim, “Deyim”,3/36-37; Türkce-Deyimler-Sözlügü. “De-

yim”, (Erişim 20.Mart 2025). 
3 Aksoy, Atasözleri ve Deyimler Sözlüğü, “Atasözü”, 1/37; Aksan, Her Yönüyle Dil: Ana Çizgileriyle 

Dilbilim, “Atasözü”,3/38-39; Atasözleri-Sözlüğü. “Atasözü”, (Erişim 20.Mart 2025). 
4  Aksoy, Atasözleri ve Deyimler Sözlüğü, “Atasözü”, 1/15. 
 .Muhammed 47/15مثل الجنة الت   وعد  المتقون فيها  أنهار  من ماء غي   آسن 5
ب مثل   فاستمعوا  له 6

ر
اس ضَ

ّ
 .Hac 22/73يا  أيّها  الن

ار   7
ّ
ه مِنَ  الن

َ
  مقعد

ْ
لَ  له الرجالر  فليتبوّأ

ّ
مث   ير

ْ
-Kim insanların karşısında ayakta dikilmesinden hoşlanıyor“من أحبَّ  أن

sa ateşteki yerini hazırlasın”, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd) et-Tirmizî, Câmiʿi’s-Sahîh 
Süneni’t-Tirmiẕî, thk. İbrâhim Atve İvaz (Kahire: Şirketü ve Matbeatü Mustafa el-Babî el-Helebî ve 
Evladihî, 1975), Hadis No: 2755, 5/90-91. 

  عبد  انعمناعليه وجعلناه مثل  لبتَ  اسراءيل 8
ّ
 .Zuhruf 43/59ان هو  اِل

9 Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Amr b. Temîm el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn, ed. Mehdî Mahzûmî-
İbrâhim es-Sâmerrâî (Beyrut: Müessesetü’l-A’lemi Li’l-Matbuat, 1988), "Mesel", 8/228-229.; Ebü’l-
Hüseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ b. Muhammed er-Râzî el-Kazvînî el-Hemedânî, 
MuʿcemüMekāyîsi’l-Luga, thk. Abdüsselam Muhammed Harun (Lübnan: Dârü’l-Fikr, 1979), "Mesel", 
5/296-297.; İbn Düreyd, EbûBekr Muhammed b. el-Hasen el-Ezdî el-Basrî, Cemheretü’l-Luga, thk. 
Remzi Münir Ba’lebeki (Beyrut: Darü’l-İlmli’l-Melayin, 1987), "Mesel", 432. 

10 Ebu’l Kasım Muhammed b Ömer, ez- Zemahşerî, el- Keşşaf’an–Hakaiki’t- Tenzîl ve ‘Uyuni’lEkavil fi 
Vucuhi’t- Te’vil, thk. Adil Ahmed Abdu’l-Mevcud - Ali Muhammed Muavvid (Riyad: Mektebetü’l-
Abikan, 1998) 1/191. 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
The Interaction Between the Arabic Language and the Qur’an in the Framework of Idiomatic Expressions 

 

GİBTÜ  
İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

24 

işi ihmal ettin.” sözüne benzemesi buna örnek verilebilir.11 Bu örnekte görüldüğü gibi, 

halk arasında yaygınlık kazanıp bilinen bir söze/duruma, aralarındaki ilişkiden dolayı 

ikinci söz/durum benzetilmiştir. Diğer bir tanıma göre mesel; “Anlamları birbirine 

uygun olan iki sözden ikincisinin farklı sözlerle söylenmesidir.”12 Kasım bin Sellâm 

(ö.224/838), meseli ve meselde olması gereken özellikleri şöyle açıklar: Mesel Arap-

ların, açık olmayan bir ifade ile konuşmada elde etmeye çalıştığı, ihtiyaçlarına kendi-

siyle ulaştığı, cahiliye ve İslam dönemindeki hikmetli sözlerdir. Bu sözlerde lafızlar 

vecîz, anlamlar doğru, teşbihler güzel olmalıdır.13 Bu tanım meselin mahiyet, amaç ve 

özelliklerini betimlemektedir. 

1. Arap Dilinden Kur’ân’a Geçen Bazı Deyimler 

610-632 yılları arasında gönderilen Kur’ân, öncelikle indiği toplumun örf, adet, 

gelenek, inanç ve yaşamını yer yer reddetmiş bazen de bunlarda düzeltme ve değişik-

likler yapmıştır. Kur’ân doğal olarak indiği toplumda konuşulan dil ile/Arap dili ile 

inmiş, mezkûr dilin bütün imkân ve inceliklerini istihdam etmiştir. Dolayısıyla Arap-

çanın sadece gündelik dildeki yahut bazı alan ve konularla ilişkilendirilebilecek keli-

melerini değil, neredeyse bütün söz varlığını, belli başlı öğe, üslup ve kalıplarını 

Kur’ân’da görmek mümkündür: Kavram, terim, atasözü, deyim, tekrar, vecize gibi… 

Bu durum son derece önemli ve doğaldır. Zira bir metnin anlaşılabilir ve mesajının 

aktarılabilir olması için, muhatapların kullandığı dilin kabiliyet ve imkânlarını barın-

dırması gerekir. Dillerin söz varlığının önemli öğelerinden biri de deyimlerdir.14 İlk 

yüzyıllarda, daha çok sözlü kültür üzerinden anlaşan, bilgi ve mesaj alışverişinde bu-

lunan Arapların konuştuğu dil olan Arapçanın deyimsel ifadeler açısından oldukça 

zengin olduğu görülmektedir. Dildeki zenginliğin dilsel ürünlere yansıması kaçınıl-

mazdır. Zira bir metni dilin bazı imkânlarını devre dışı bırakarak veya kısarak inşa 

etmek, mesajı dört başı mamur bir şekilde ona dercetmeye engel olacaktır. Sözlü bir 

metin olarak gönderilen daha sonra yazılı bir kisveye bürünen Kur’ân’da da deyim-

ler/deyimsel ifadeler bulunmaktadır. Kur’ân’ın bu deyimleri bazen olduğu gibi, bazen 

farklı lafızlarla, bazen Araplarda kullanıldığı anlamıyla bazen de yeni anlamlar yükle-

yerek istihdam ettiği görülmektedir. Bu bağlamda aşağıda önce Kur’ân’ın kullandığı 

üç Arap deyimi incelenecektir. Ardından Kur’ân’daki bazı ifadelerin Araplar tarafın-

dan nasıl deyimsel ifadeye dönüştürüldüğü yine üç örnek üzerinden ele alınacaktır. 

Öncelikle deyimsel ifadelerdeki odak kelimeler belirlenip açıklanacak, daha sonra 

gerçek, ardından mecazi anlamları belirlenmeye çalışılacaktır. Bu süreçte yeri geldik-

                                                 
11 Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb, el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-

Kurʾân (İstanbul: Kahraman Yayınları, 1986),  700;Meydanî, Ebûl Fadl Ahmed b. Muhammed b. 
Ahmed b. İbrahim Niysaburî, Mecmaʿu’l-Emsâl (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, y.y.), 1/10. 

12 Meydanî, Mecmaʿu’l-Emsâl, 1/10. 
13 Ebû Ubeyd el-Kāsım b. Sellâm b. Miskîn el-Herevî, Kitâbü’l-Emsâl, thk. Abdülmecid Katamış (Dı-

meşk: Darü’l-Me’munLi’t-Türas, 1980), 34. 
14 Hatice, Şahin, “Terimlerin Genel Dile Yansımasına Dair Bazı Gözlemler”, Erciyes Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1/20 (Haziran 2006), 123-129. 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
Deyimsel İfadeler Bağlamında Arap Dili ile Kur’ân Arasında Gerçekleşen Etkileşimler 

 

 

 
GİBTÜ  

İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

25 

çe klasik tefsirlerden, ilgili rivayetlerden, Arap şiirinden ve hikmetli sözlerden de isti-

fade edilecektir. 

صَابَهَ  .1.1
َ
أ
َ
صَار   ا ف

ْ
إِع  (Bakara 2/266)  

Ayetteki deyimsel ifade mazi fiil ile başlayan fiil cümlesi şeklindedir. İfadedeki 

odak lafızʾiʿṣār kelimesidir. Bu kelime etimolojik olarak şu anlamlara gelir: “Zaman, 

zorluk, yağmur yağdıran bulut, bir şeyi sıkarak suyunu çıkarmak, bulutlara doğru 

esen rüzgâr, dönerek hareket edip yayılan toz, havaya doğru yükselen toprak, sığı-

nak,15 kasırga, hortum.”16Kelimenin anlamlarından hareketle şunları söylemek müm-

kündür. Sıkılan şey kendisini sıkana; bulut onu yönlendiren rüzgâra; önlerine katıp 

sağa sola sürüklediği eşya, hortuma, fırtınaya ve kasırgaya karşı koyamaz. Dolayısıyla 

ʾiʿṣār kelimesinin temelde, “mecbur etmek, zorunda bırakmak,17 karşı konulamayan 

güç” anlamlarına geldiği söylenebilir. 

صَار  
ْ
صَابَهَا إِع

َ
 .deyimsel ifadesi hakiki olarak “Ona fırtına isabet etti.” anlamındadır أ

Bu da hakiki anlamda somut olarak fırtına kopması ve bir şeyin/şeylerin kopan fırtı-

nadan etkilenmesi anlamına gelir. Bu ifade mecazi olarak ise “Zorlukla karşılaştı-karşı 

koyamadığı güce maruz kaldı.” şeklinde tercüme edilebilir. Aşağıdaki örnek ve ilgili 

çözümlemeler ifadenin mecazi boyutunun daha iyi anlaşılmasını sağlayacaktır. As-

maî’ye (ö.216/831) nispet edilen bir şiirde ʾiʿṣār kelimesinin çoğulu/ʾeʿāṣīr lafzı kul-

lanılmıştır: 

 
 

 الأحياءِ مغتبط
َ
ر  –وبينما المَرْءر ف مْسر تعفوه الأعاصي  إذا هو الرَّ  

“Kişi diriler içinde gıpta edilirken 

Mezara girdiği zaman kasırgalar onu siler-örter.”18 

Yukarıdaki beyitte bulunanʾeʿāṣīr kelimesi “kasırgalar” anlamındadır. Kasırga, 

mezarı silip yok ederken, mezardaki buna hiçbir şekilde müdahale edemez ve karşı 

koyamaz. Arapçada “ 
 
ة صَََ

َ
 ولِثِيَابِه ع

 
-şeklinde bir söz bulunmaktadır. Bu söz, “Falan ”مَرَّ فلن

ca kişi elbisesinden güzel kokular yayarak geçti.” anlamındadır. Araplar ʾiʿṣār kelime-

sini, “borçlanmak suretiyle veya başka bir yolla kişinin elindeki malı yitirmesi” anla-

mında da kullanır.19 Keza Arapçada, kendinden razı ve kendine güvenen kişinin, daha 

güçlü/sert biriyle karşılaşması durumunda söylenen “صَارً ا
ْ
 إِع

َ
يْت

َ
ق
َ
 لَ

ْ
د
َ
ق
َ
يحًا ف  ر 

َ
ت
ْ
ن
ُ
 ك
ْ
-şek 20”إِن

linde bir mesel de bulunmaktadır. Bu mesel, “Şayet rüzgâr isen kasırga ile karşılaşır-

sın.” şeklinde tercüme edilebilir. el-Müsteksâ’da bu mesel şöyle açıklanmaktadır: Bu 

                                                 
15 Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Amr b. Temîm, el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn Mürettben ala 

Hurûfi’l-Mu’cem, thk. Abdülhamit Hindavi (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2002),"iʿṣār", 3/170. 
16 Muhammed b. Ahmed, el-Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, thk. Abdusselam Muhammed Harun (Kahire: ed-

Darü’l-Mısriyye, 1978), "iʿṣār", 2/15-16. 
17 İbn Fâris, Muʿcemü Mekāyîsi’l-Luga, "iʿṣār", 4/340. 
18 İbn Fâris, Muʿcemü Mekāyîsi’l-Luga, 4/343; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, 2/16. 
19 İbn Fâris, Muʿcemü Mekāyîsi’l-Luga, 4/343-344. 
20 Meydanî, Mecmaʿu’l-Emsâl, 1/32; el-Askerî, Ebû Hilal, Kitâbu Cemherati’l-Emsâl, thk. Thk. Muham-

med ebû Fadl İbrahim, Abdülmecit Kutamış (Beyrut: Darü’l-Fikr, 1988), 1/31. 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
The Interaction Between the Arabic Language and the Qur’an in the Framework of Idiomatic Expressions 

 

GİBTÜ  
İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

26 

ifade, kendisine güvenen kişinin daha güçlü biri ile sınanması durumunda kullanılan 

bir mesel olup şu anlama gelir: “İktidar ve yetki sahibiysen, tıpkı rüzgarın yağmur 

yüklü bulutları sürüklediği gibi, seni de yetkilerinden uzaklaştırıp sürükleyecek biri-

leriyle karşılaşırsın.”21 

İlk dönem tefsirlerindeʾiʿṣār kelimesine iki farklı anlam verilmiştir: 

a) Çölden esen öldürücü sıcak rüzgâr.  

a) Yerden gökyüzüne doğru direk gibi yükselen rüzgâr (hortum).22 

Bu ifade Allah’ın rızasını gözetmeden güzel amel işleyen kişi için kullanılan bir 

meseldir. Bu kişi kıyamet gününde, yaptıklarının işe yaramayıp boşa gittiğini görecek-

tir. Daha sonra, türlü türlü meyvenin olduğu güzel cennetlerle ödüllendirilen kimsele-

ri görecek ve pişmanlık duyacaktır. Hz. Ömer bu ayeti bazı sahabilere sorunca,“Allah 

bilir.” şeklinde cevap alır. Hz. Ömer, biliyorum veya bilmiyorum deyin, der. Bunun 

üzerine İbn Abbas, ey müminlerin emiri bununla ilgili bende bazı bilgiler var, der. Hz. 

Ömer’in, ey kardeşimin oğlu konuş, kendini küçümseme demesi üzerine, İbn Abbas bu 

ifade, “amel” için kullanılan bir darb-ı meseldir, der. Hz. Ömer’in hangi amel için şek-

lindeki sorusuna, İbn Abbas iyilik yapan zengin kişinin ameli için, Allah bu kişiye şey-

tanı musallat eder o da günah işler, öyle ki işlediği kötü ameller iyi amellerini götürür, 

şeklinde cevap verir.23 

Netice olarak meselin mesajını şu şekilde özetlemek mümkündür: Varlık içinde 

yaşayıp bunun ebedileşeceğini zanneden kişiye, varlığını yok edecek bir musibet gelip 

onu çaresiz bırakır. Hortum veya kasırga, önüne çıkan her şeyi alıp götürürken hiç 

kimse buna müdahale edemeyecek, bunu engelleyemeyecektir. Aynı şekilde, dünya 

hayatında varlık içinde yaşayan kâfir öldüğünde, bütün varlığı yok olacak, malı ve 

mülkü kendisine fayda veremeyecek, ölüme karşı koyamayacak, çaresiz kalacaktır. 

Görüldüğü üzere Araplar tarafından kullanılan bir mesel aynı muhtevayla Kur’ân’da 

da yer almıştır.  

بَاسِطِ  .1.2
َ
يْهِ   ك

َّ
ف
َ
  ك

َ
مَاءِ  إِل

ْ
ال  (Ra’d 13/14) 

Arap dilinde kullanılan bu deyimin ayete de yansıdığı görülmektedir. Bu deyim-

sel ifadedeki odak lafızlar, bāsiṭ ve keffeyhi kelimeleridir. B-s-ṭ kelimesi etimolojik 

olarak şu anlamlara gelmektedir: “Kabz/tutmak kelimesinin zıddı olarak yayılmak, 

üstün olmak, uzatmak;24 sevindirmek;25 genişlik, cömertlik”.26 K-f-f kelimesi ise eti-

                                                 
21 Ebü’l-KāsımMahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî, ez-Zemahşerî, el-Müstaksâ fî Emsâli’l-ʿArab 

(Beyrut, 1962), 1/373. 
22 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî - Seyyid Abdül Maksud b. Abdurrahim, el-Mâverdî,  

Tefsîrü’l-Kurʾân (en-Nüket ve’l-ʿUyûn) (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 1/241. 
23 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî el-Bağdâdî, et-Taberî, Câmiu’l-Beyân An Te’vîli 

Âyi’l-Kur’ân, thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türki (Kahire: Darü Hicr, 2001), 4/682-683; Zemah-
şerî, el- Keşşaf, 1/497-498. 

هر  24
َ
 يَد

ر
ن
َ
لَ
ر
 ا ف
َ
يْن
َ
 إِل

َ
 .falanca yardım elini bize uzattı, ifadesinde bu anlamlardadır/بَسَط

25 Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn  Müretteb,"b-s-ṭ", 1/247. 
َ
ك

َ
بَض

َ
ي مَا ق تَِ

ْ
بِض

ْ
 ويَق

َ
ك

َ
ي ما بَسَط تَِ

ر
ط يَبْسر

َ
 ل
ر
ه
ّ
 seni sevindiren/وإن

beni de sevindirir, seni üzen beni de üzer, ifadesinde “sevindirmek” anlamındadır. 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
Deyimsel İfadeler Bağlamında Arap Dili ile Kur’ân Arasında Gerçekleşen Etkileşimler 

 

 

 
GİBTÜ  

İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

27 

molojik olarak şu anlamlara gelir: “El, denk olmak, tartının kefesi, karşı karşıya gel-

mek;27 dilemek;28 bir şeyin tamamı, engel olmak,29 bir şeyi elle tutmak, daire şeklinde 

olan her şey, bir şeye bakarak etrafında dönmek”.30 Ayetteki deyimsel ifade, hakiki 

anlamda “iki avucunu suya uzatan kişi gibi” mecazi olarak ise “mümkün olmayana, 

ulaşılamayana el uzatan kişi gibi” şeklinde tercüme edilebilir. 

-suyu yakalayan kişi gibi” meseli, neredeyse bütün emsâl kitapla“ كالقابض على الماء

rında bulunmaktadır. Kasım b. Sellâm (ö. 224/838), Meydanî (ö.518/1124) ve Ze-

mahşerî (ö.538/1144) bu meseli, “elde edemeyeceği şeyi talep eden kişi” şeklinde 

açıklamaktadır. Askerî (ö.395/1005) de bu açıklamayı yaptıktan sonra ayeti aktara-

rak ikisi arasındaki farka işaret eder. Askerî ayetteki ifadenin “el açmak”; meseldeki-

nin ise “yakalamaya çalışmak” şeklinde olduğunu, elini suya doğru uzatan kişinin bir 

şey elde edemeyeceği gibi suyu yakalamaya çalışanın da bir şey elde edemeyeceğini 

belirtmektedir. Sonuç olarak ikisi de amacına ulaşamaz.31Emsâl yazarları sözlerine şu 

şiiri delil getirirler. Şiirin bazı lafızlarında değişiklik olmasına rağmen mesel kısmı 

hepsinde ortak olarak aktarılmıştır: 

 كالقابض  و 
َ
اة
َ
د
َ
غ
ْ
 ال

َ
يْلى

َ
 مِنْ ل

ر
صْبَحْت

َ
  –أ

ر
ه
ُ
امِل
َ
ن
َ
ءٍ أ ْ ي

َ رْجِعْ بِش 
َ
مْ ت

َ
ماءِ ل

ْ
على ال  

“Suyu yakalamaya çalışıp parmakları boş dönen kişi gibi çıktım geceden saba-

ha”32 

Şiirde parmaklarla suyu toplamaya/yakalamaya çalışmanın boş bir uğraş oldu-

ğu ifade edilmektedir. Zemahşerî bu şiire ek olarak birkaç şiiri daha delil getirerek 

meseli açıklamaktadır. 

ابِض  
َ
ق
َ
يْس  ك

َ
سْمَاءَ ق

َ
 مِنْ أ

َ
صْبَح

َ
ابِض   –أ

َ
وَ ق

ر
رى بِمَا ه

ْ
 يَد

َ
مَاءِ لَ

ْ
 ال

َ
لى
َ
ع  

“Kays Esma’ya karşı suyu yakalamaya çalışan kişi gibi tuttuğunun ne olduğunu 

bilemez oldu”33 

ا إليكم 
ً
وْق

َ
ي و إيّاكم ش

ّ
   –فإنَ

ر
ه
ُ
 أنامل

ر
ه
ْ
سِق

َ
كقابض  ماءٍ لم ت  

“Sizinle aramdaki özlem parmakları su toplayamayan su toplayıcısı gibidir.”34 

 ممّا كان بيتَي و بينها 
ر
 مثل القابِض  الماءَ باليدِ  –فأصبحت

ِّ
د من الور  

                                                                                                                                                    
26 İbn Fâris, Muʿcemü Mekāyîsi’l-Luga, "b-s-ṭ", 1/247. 

 
نِ بَسْط

َ
لَ
ر
 ف
ر
-falanca cömerttir, ifadesinde ise cö/يَ د

mertlik anlamındadır. 
ةٍ  27

َّ
ف
َ
 لِك

ً
ة
َّ
ف
َ
 ك
ر
ه
ر
قِيت

َ
  .”ansızın karşı karşıya/yüz yüze geldik/ل

ائِلر  28 فَّ السَّ
َ
ك
َ
 .”dilenci avuç açtı/istedi / إِسْت

29 Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn  Müretteb,"k-f-f", 4/40. 
30 İbn Fâris, Muʿcemü Mekāyîsi’l-Luga, "k-f-f", 5/129-130. ِء ْ ي

َّ وْمر حَوْلَ الش 
َ
ق
ْ
فَّ ال

َ
ك
َ
ءَ  , إِسْت ي

ّ  الش 
ر
 ifadesi إستكفت

daha iyi görmek için elini kirpiğinin üzerine koyup güneşe karşı gölge yapan kişi için kullanılır. 
31 Kasım b Sellam, Emsâl, 209; Askerî, Cemheratü’l-Emsâl, 2/148; Meydanî, Mecmaʿu’l-Emsâl, 2/94-

95; Zemahşerî, Müstaksâ, 2/208-209. 
32 Kasım b Sellam, Emsâl, 209; Askerî, Cemherati’l-Emsâl, 2/148; Meydanî, Mecmaʿu’l-Emsâl, 2/94-95; 

Zemahşerî, Müstaksâ, 2/208-209. 
33 Zemahşerî, Müstaksâ, 2/209. 
34 Zemahşerî, Müstaksâ, 2/209. 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
The Interaction Between the Arabic Language and the Qur’an in the Framework of Idiomatic Expressions 

 

GİBTÜ  
İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

28 

“Onunla aramızdaki sevgi suyu elle tutmaya çalışan kişi gibi oldu.”35 

Arap emsâlinde kişiyi ahmaklıkla itham eden ifadelerde de bu mesel ve benzer-

leri örnek olarak verilmektedir: أحمق من قابض الماء  “suyu tutandan/yakalayandan daha 

ahmak”.  
ر
حْمَق

َ
مَاءِ  مَاطِخ   مِنْ  أ

ْ
ال  “suyu yalayandan daha ahmak”. مَاء

ْ
عِقِ ال

َ
 مِنْ لَ

ر
حْمَق

َ
-suyu yala“ أ

yandan daha ahmak”36 gibi. 

Deyimsel ifadenin mecazi boyutu şöyle açıklanmaktadır. Bu ifade, ağzına su gö-

türmek için avucunu ona uzatan, ancak parmakları suyu toplayamadığı için amacına 

ulaşamayan kişiyi betimlemek için örnek verilir.37 

Taberî’nin (ö. 310/923) bu deyimsel ifade ile alakalı olarak aktardığı görüşleri 

buraya almak konunun daha iyi anlaşılmasına katkı sağlayacaktır: Allah, kendi dışın-

daki varlıklardan yardım dileyen veya bir zararı gidermelerini isteyen kimseleri, kap 

olmadan avucunu suya uzatıp onu tutarak susuzluğunu gidermeye çalışan kimseye 

benzetmektedir. Araplar başaramayacağı işler için uğraşan kimselere  ِالقابضر على الماء 

derler.38 Bu, Allah’a ortak koşan kişi için kullanılan bir meseldir. Müşrik, susamış biri-

nin suyu hayal ederek ona ulaşmaya çalışmasına benzemektedir. Bu hayal nasıl ken-

disine fayda vermiyorsa Allah’a ortak koştuğu varlıklar da kendisine fayda vermeye-

cektir.39İki eli suyun içinde olan, ama onu ağzına götüremeyen ve susuzluktan ölmek 

üzere olan kişinin, Allah deyip yardım dilemesi gibidir. Bu, Allah’a ortak koştuğu var-

lıkların onun yardımına gelemeyeceğini ifade eden bir meseldir.40 Bu mesel, aynı za-

manda Allah dışındaki varlıkları ilah edinen ve ilahları kendisine hiçbir fayda verme-

den ölen kimse için de kullanılır.41 

Hz. Ali’nin ayeti şöyle açıkladığı nakledilmiştir. Bu Kur’ân ifadesi, elini ulaşama-

yacağı kuyudaki suya doğru uzatıp onu çıkarmaya çalışan susamış kimseyi betimle-

mektedir.42 İmam Mücahid ise ifadeyi, dili ile su isteyip eli ile suya işaret eden kişi 

olarak açıklamıştır.43 Bu rivayetlerde görüldüğü üzere tefsir kaynaklarında söz konu-

su mesel, “imkânsızı isteyen, imkânsıza ulaşmaya çalışan kişi” olarak açıklanmıştır. 

Arapçada “suyu yakalamak/yakalamaya çalışan kişi” şeklinde yer alan mesel, 

“eli suya ulaşan kişinin, onu yakalamaya çalışmasının fayda vermeyeceğini, olumlu 

sonuç doğurmayacağını, imkânsız bir işin peşinde olduğunu” ifade etmektedir. Kur’ân 

ifadesi ise, bu durumu daha da imkânsız hale getirmektedir. Zira Kur’ân ifadesinde, 

                                                 
35 Zemahşerî, Müstaksâ, 2/209 
36 Askerî, Cemherati’l-Emsâl, 1/390; Zemahşerî, Müstaksâ, 1/84. 
37 Ebû Ubeyde Ma‘mer b. el-Müsennâ et-Teymî el-Basrî, Mecâzü’l-Kurʾân, thk. Dr. Muhammed Fuat 

Sezgin (Mısır: Matbaatü’s-Saadet, 1954), 1/327. 
38 Taberî, Câmiu’l-Beyân, 13/487. 
39 Taberî, Câmiu’l-Beyân, 13/489 
40 Taberî, Câmiu’l-Beyân, 13/490 
41 Taberî, Câmiu’l-Beyân, 13/490 
42  Taberî, Câmiu'l-Beyân, 13/488; Ebû Muhammed Mekkî b. Ebî Tâlib Hammûş b. Muhammed el-Kaysî, 

el-Mekki, el-Hidâye ilâ Bulûği’n-Nihâye fî ʿİlmi Meʿâni’l-Kurʾân ve Tefsîrihî ve Ahkâmihî ve Cümelin 
min Fünûni ʿUlûmih (Birleşik Arap Emirliği: Camietu’ş-Şarke, 2008), 3709 

43 Mekkî b. EbîTâlîb, el-Hidâye ilâ Bulûği'n-Nihâye, 3709. 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
Deyimsel İfadeler Bağlamında Arap Dili ile Kur’ân Arasında Gerçekleşen Etkileşimler 

 

 

 
GİBTÜ  

İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

29 

“elin ulaşamadığı suyu elde etmek amacıyla el açmak” söz konusudur. Eli suya ulaşan 

kişi bile onu alamıyorsa, elini açan ama suya ulaşmayan/suya temas etmeyen kişinin 

onu elde etmesi nasıl mümkün olsun? Bu bağlamda ayetin mesajını şöyle anlamak 

mümkündür: Allah dışındaki varlıklardan yardım isteyenlere, bunları ilah edinenlere, 

ilah edindikleri varlıklar hiçbir şekilde yardım edemeyecektir. Görüldüğü üzere klasik 

Arapçada tedavüldeolan bir mesel Kur’ân’da da yer almıştır. Şu var ki Kur’ân’a geçer-

ken anlam olarak öncekine göre daha kesin ve net bir muhteva kazanmıştır.  

 وَأ .1.3
َ
وت ير بر

ْ
واال

ر
بْوَابِهَا مِنْ  ت

َ
أ  (Bakara 2/189) 

Bu deyimsel ifadedeki odak lafızlar ʾetā fiili, beyt isminin çoğulu olan buyūt ve 

bāb kelimeleridir.ʾetā fiili sözlükte “gelmek, işi usulüne uygun şekilde ılımlı bir yakla-

şımla yapmak; başka beldeden gelen sel suları, su kanalı, suyun gitmesine engel olan 

çerçöp; topluma mensup olmayan yabancı; ürünlerin artması”44 anlamlarındadır. 

Beyt kelimesi ise “insanların gecelediği yer, şiirin bölümü, takdir etmek, evi imar 

etmek,45 kişinin beraber gecelediği ailesi,46 kabir”47 anlamlarına gelir. 

Bāb kelimesi ise “kapı, konu, engel,48gaye, kişinin kendisine faydalı olanı isteme-

si, kitabın konuları”49 anlamlarındadır. 

Deyimsel ifade literal olarak “Evlere kapılardan girin.” anlamındadır. Mecazi 

olarak ise “İşleri önemseyerek-usulüne uygun-size faydalı olanı tercih ederek ya-

pın/yerine getirin.”; “İşlere düzgün/doğru dürüst bir şekilde başlayın.”50 anlamında-

dır. 

Bu ifadenin bir benzeri cahiliye dönemi şairlerinden Kays b. Hatim’in(ö. 

620/)şu şiirinde görülmektedir: 

  بابِهِ 
ْ
ي 
َ
مْرَ مِنْ غ

َ ْ
 الأ

َ
يْت

َ
ت
َ
دِ  –مَت َ ما أ

َ
هْت
َ
بَابِ ت

ْ
لْ مِنَ ال

ر
خ
ْ
د
َ
 ت
ْ
 واِن

َ
ت
ْ
لِل
َ
  ض

“Bir işi usulüne uygun yapmazsan yanılırsın, usulüne uygun yaparsan doğruyu 

bulursun”.51 

Kays b. Hatim’in şiiri ile ayetin ifade ettiği mecazi anlamın uyumlu olduğu gö-

rülmektedir. 

Şu Arap meselinde de buna benzer bir kullanım bulunmaktadır. Araplar, “işleri 

tabiatına uygun şekilde yürütmeyi, her şeyi en uygun yoldan yumuşaklıkla, güzelce, 

                                                 
44 İbn Fâris, Muʿcemü Mekāyîsi’l-Luga,"ʾetā", I/50-52; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, "ʾetā", 230. 
45 Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn Müretteb, "beyt", I/174. 
46 İbn Fâris, Muʿcemü Mekāyîsi’l-Luga, "beyt", I/324-325. 
47 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, "beyt", 258. 
48 Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn Müretteb,"bāb", I/171. 
49 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, "bāb", XV/612. 
50 Abdülcelil, Bilgin, Kur’ân’daki Deyimler ve Zemahşerî’nin Keşşaf’ı (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2008), 286. 
51 Ebû Yezîd Kays b. el-Hatîm (Sâbit) b. Adî b. Amr el-Evsî, Divanu Kays b. el-Hatîm, thk. İbrahim Sem-

rai Ahmed Metlub (Bağdat: Matbaatü’l-Ani, 1962), 46. 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
The Interaction Between the Arabic Language and the Qur’an in the Framework of Idiomatic Expressions 

 

GİBTÜ  
İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

30 

ihtiyatla yapmayı” 52لِهَا
َ
لَ
ْ
ذ
َ
 أ

َ
لى
َ
ورَ ع مر

ر
جْر  الأ

َ
 .meseli ile ifade ederler. Ebû Hilal el-Askerî (ö أ

395/1005) bu meseli, “Bir işi usulüne uygun yaptığında süreklilik ve devam zor ol-

maz, iş kolaylaşır.” şeklinde açıklar ve meselin بْوَابِهَا
َ
 مِنْ أ

َ
وت ير بر

ْ
وا ال

ر
ت
ْ
 ayetiyle aynı anlamı وَأ

ifade ettiğini söyler.53 Nitekim “ʾeẕlāl” kelimesi burada mecazen “kolay yol, alışılmış 

seyir” anlamındadır. 

Cahiliye döneminde “evlere arkadan girmek” şeklinde bir uygulama bulunmak-

taydı. Bu dönemde Ensar’dan bazı kimseler, umre ibadetini ifa edip evlerine döndük-

lerinde, evin arka tarafında bulunan bir pencereden, pencere yoksa duvarda açtıkları 

bir delikten içeri girerler ve bunu takva gereği yaptıklarına inanırlardı. Evin etrafında 

ihata duvarı varsa ona merdiven dayayarak içeriye girerlerdi…54 

İmam Maverdî, ayet ile ilgili tefsir kaynaklarında yer alan farklı yorumları şu şe-

kilde özetlemektedir: Zikredilen yanlış uygulama ayetle düzeltilmiştir. Evlerden kasıt 

eşlerdir. Eşlerinize Allah’ın size helal kıldığı cinsel yoldan yaklaşın, anlamındadır. 

Ayette kastedilen şey, hac mevsimini değiştirmek suretiyle helal ayları haram, haram 

ayları helal kılarak emre muhalefet etmeyin, şeklindedir. Başka bir görüş, herhangi 

bir ihtiyacı için evden çıkan kimse eve eli boş döndüğünde, bu başarısızlığı uğursuz-

luk sayar ve bunun tekrar etmemesi için eve kapıdan girmezdi, şeklindedir. Ebû 

Ubeyde (ö. 209/824) mezkûr ifadeyi, iyiliği ehil olmayandan talep edip gerektiği gibi 

hareket etmemek olarak açıklar. Bir başka görüşe göre bu ifade iyiliğin veya yapılma-

sı gerekli işlerin usulüne uygun yapılmasını bildiren bir meseldir.55 

Ayetin siyakında Kur’ân, iyiliğin evlere arkadan girmek olmadığını belirtmekte-

dir. Bu ifadeden zaten evlere pencerelerden girmenin yanlışlığı anlaşılmaktadır. Dola-

yısıyla buradaki ifade tekrardan başka bir anlam içermektedir ki bu ayetin deyimsel 

muhtevasıdır. Kur’ân deyimsel ifadeyle, “evlere arkadan girmek” şeklindeki cahiliye-

den kalma adeti kaldırmış, mecazi anlamda ise kıyamete kadar sürecek bir hüküm 

getirmiştir. Mecazi olarak eylemlerin usulüne uygun yapılması gerektiğini bildirmek-

tedir. Kur’ân’daki bu deyimsel ifade, o gün Araplar tarafından bilinen ve tedavülde 

olan لِهَا
َ
لَ
ْ
ذ
َ
 أ

َ
لى
َ
ورَ ع مر

ر ْ
جْر  الأ

َ
-ifadesiyle anlam olarak örtüşmektedir. Kur’ân yanlış bir uygu  أ

lama özelinde, bütün işlerin usulüne uygun yapılması gerektiğini veciz ve kapsamlı 

bir ifade ile bildirmiştir. Bunu bildirirken Araplar tarafından kullanılan bir meseli 

farklı kelimelerle, ama örtüşen bir muhtevayla istihdam etmiştir.  

2. Kur’ân’dan Arap Diline Geçen Bazı Deyimsel İfadeler 

Yukarıda, Arap dilindeki yaygın bazı deyimlerin Kur’ân’a nasıl geçtiği ve ne şe-

kilde bir Kur’ân ibaresine dönüştüğü ele alınarak açıklandı. Şimdi ise bazı Kur’ân ifa-

delerinin sonraki süreçte Araplar tarafından deyimsel ifade haline getirilerek kulla-

nılması üzerinde durulacaktır. İlgili tefsir ve emsâl kitaplarına bakıldığında bir kısım 

                                                 
52 Askerî, Cemherati’l-Emsâl, I/89 Mesel No:75; Zemahşerî, Müstaksâ, I/49 Mesel No: 179. 
53 Askerî, Cemherati’l-Emsâl, I/89. 
54 Taberî, Câmiu’l-Beyân, III/286-288. 
55 Mâverdî, en-Nüket ve’l-ʿUyûn, 1/250-251 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
Deyimsel İfadeler Bağlamında Arap Dili ile Kur’ân Arasında Gerçekleşen Etkileşimler 

 

 

 
GİBTÜ  

İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

31 

ayetin bazen tamamen, bazen kısmen bazen de mefhum olarak Arap diline deyimleşe-

rek geçtiği görülmektedir. Bu yönüyle Kur’ân’ın Arap dilinin deyim kaynaklarından 

biri haline geldiğini söylemek mümkündür. Çalışmanın bu kısmında bir öncekiyle pa-

ralel ve tutarlı olacak şekilde, Kur’ân’dan Arap diline geçen üç deyimsel ifade incele-

necektir. 

هَبِ  .1.1
َ
ن ِ ل

َ
بُّ مِنْ أ

َ
ت
َ
 أ

Kur’ân, tebliğin ilk yıllarında Hz. Peygamber’e düşmanlık eden yakın bir akraba-

sından bahsetmektedir. Mesed sûresinde kendisinden bahsedilen şahıs Hz. Peygam-

ber’in amcası Ebû Leheb’dir. Bununla beraber ismi doğrudan zikredilmemekle bera-

ber Ebû Leheb’in karısından da bahsedilmektedir. Hz. Peygamber’e, yakın akrabaları-

nı uyarmasını emreden ayet56 inince amcalarını evine davet ederek onlara bir kap 

yemek ikram eder. Onlar da “Her birimiz birer koyun yiyebiliyorken hepimize bir kap 

yemek ikram ediyor.” diyerek istihza ederler. Sonra hep beraber kaptaki yemeği yer 

ve Hz. Peygamber’e, “Sana tabi olursak bize ne verirsin?” derler. Hz. Peygamber, 

“Müslümanların lehine ve aleyhine olan ne varsa size de o vardır, üstünlüğünüz din-

darlıkla olur.” der. Bunun üzerine Ebû Leheb, “Ellerin kurusun, kahrolasıca! Bunun 

için mi bizi çağırdın?” diyerek beddua eder. Peşi sıra Mesed sûresi nazil olur.57 Diğer 

bir rivayete göre ise “Yakın akrabalarını uyar.” ayeti inince Hz. Peygamber, akrabala-

rını toplayıp Safa tepesine çıkarak “Size bu dağa doğru bir at çıkıyor desem bana ina-

nır mısınız?” der, onlar da “Senin yalanına şahit olmadık.” şeklinde cevap verirler. Hz. 

Peygamber “Haberiniz olsun ki ben size gönderilmiş bir uyarıcıyım.” der. Orada bulu-

nan Ebû Leheb, “Ellerin kurusun, kahrolasıca!” der. Bunun üzerine Mesed sûresi nazil 

olur.58 

Deyimsel ifadedeki odak kelimeʾetebbu lafzıdır. Bu lafzın تبب/tebebe şeklindeki 

kökü sözlüklerde şöyle açıklanmıştır: “Zarara uğramak, helak olmak.” Bu bir beddua 

ifadesidir. Nitekim  َوْم
َ
ق
ْ
 ال

ر
بَبْت

َ
-tabiri “Kavme beddua ettim, helak olsunlar.” anlamında ت

dır.   اب
َ
ل  ت -tabiri ise “zayıf adam”59 anlamına gelir. Buradan hareketle kelimenin te رَجر

mel anlamının “zarar, zarar etmek” olduğunu söylemek mümkündür. 

بَّ 
َ
هَبٍ وَت

َ
ي ل ن ِ

َ
ا أ
َ
 يَد

ْ
ت بَّ

َ
 ayetindeki60 ت

ْ
ت  بَّ

َ
-kelimesinin anlamıyla ilgili tefsir kaynakların ت

da başlıca beş rivayet bulunmaktadır. Bunlar, muhtaç ve fakir olsun; sapıtsın, yoldan 

çıksın; helak olsun; bütün iyilikleri boşa gitsin; zarara uğrasın, kaybetsin, telef olsun61 

şeklindedir. 

                                                 
56 Şuârâ 26/214. 
57 Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî b. Sehl el-Bağdâdî, ez-Zeccâc, Meʿâni’l-Kurʾân ve İʿrâbuh, thk. Abdülcelîl 

Abduh Şelebî (Beyrut: Alemü’l-Kütüb, 1988), 5/375. 
58 Taberî, Câmiu’l-Beyân, 24/715. 
59 Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn Müretteb, "tebebe", 1/179; İbn Fâris, Muʿcemü Mekāyîsi’l-Luga, "tebebe", 

1/341. 
60 Mesed 111/1. 
61 Mâverdî, en-Nüket ve’l-ʿUyûn, 6/364. 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
The Interaction Between the Arabic Language and the Qur’an in the Framework of Idiomatic Expressions 

 

GİBTÜ  
İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

32 

Kur’ân’ın nüzûlünden sonra bu beddua ifadesinin Arap diline  ِهَب
َ
ن ِ ل

َ
بُّ مِنْ أ

َ
ت
َ
 Ebû“ أ

Leheb’den bile daha çok zarar eden kişi” şeklinde mesel olarak geçtiği görülmektedir. 

Bu mesel, ilk dönemlerde telif edilen emsâl kitaplarının neredeyse tamamında yer 

almaktadır. Emsâl kitaplarının müellifleri, meseldeki tabābu kelimesinin “hüsran ve 

zarar” anlamında olduğunu, Mesed sûresinin ilk ayetinden iktibas edildiğini ve “Ebû 

Leheb’den bile daha çok zarar eden kişi” anlamına geldiğini ifade etmektedirler.62 

Bunlara ek olarak Meydanî, ayn harfinin müvelled63 meseller kısmında EbûLeheb ile 

alakalı bir mesel daha aktarmaktadır.  ِهَب
َ
ن ِ ل

َ
 أ

َ
لى
َ
ليْهِ مَا ع

َ
-Ebû Leheb’e gelen ona da gel“ع

sin/Ebû Leheb gibi o da helak olsun.”64Meydanî, birinci meselin iktibas olunduğu aye-

ti belirterek “tebab” kelimesini açıklamakla yetinmiş, detaylı bilgilere ve açıklamalara 

girmemiştir. İkincisi ise müvelled mesellerden olduğu için, Meydanî sadece meseli 

aktarmakla yetinmiş hiçbir açıklama yapmamıştır.  

Hz. Peygamber’in amcası Ebû Leheb’in Peygamber’e yaptığı beddua Allah tara-

fından kendisine döndürülmüş ve pratik olarak gerçekleşmiştir. Bu ifade nüzûlden 

sonra Arap diline mesel olarak geçmiştir. هَبِ  
َ
ن ِ ل

َ
بُّ مِنْ أ

َ
ت
َ
أ ifadesi, kişinin başına büyük bir 

musibet geldiğinde, hüsrana uğradığında kullanılmaktadır. Mesel, “Ebû Leheb’den 

bile daha çok zarar eden kişi” şeklindeki anlamıyla, içinde bulunulan durumun veha-

metini vurgulamaktadır.  ِهَب
َ
ن ِ ل

َ
 أ

َ
لى
َ
ليْهِ مَا ع

َ
 şeklinde Arap diline geçen ikinci mesel de ع

ayetten iktibas edilmiş ve beddua ifadesi olarak kullanılmıştır. 

بِ  .1.2
َ
حَط

ْ
 ال
َ
ة
َ
ال سََر مِنْ حَمَّ

ْ
خ
َ
 أ

Deyimsel ifadedeki odak lafızlar ʾeḫseru kelimesi ve ḥammālete’l-ḥaṭab tamla-

masıdır. ʾEḫseru kelimesinin kökü olanḫ-s-r sözlükte “noksan, eksiklik, zarar etmek, 

zarara uğramak, sermayeden zarar etmek”65 anlamlarına gelir. Kelimenin asıl anlamı 

zarardır. ʾEḫseru ise ism-i tafdil olarak “daha zararda” anlamına gelmektedir. Klasik 

Arapçada kullanılan  ِب
َ
حَط

ْ
 ال
َ
ة
َ
ال  .tamlaması literal olarak “odun hamalı” anlamındadır حَمَّ

Tebbet sûresi dördüncü ayetteki  ِب
َ
حَط

ْ
 ال
َ
ة
َ
ال  tabiri ise Kur’ân’ın, Ebû Leheb’in karısı حَمَّ

Ebû Süfyan’ın kız kardeşi Ümmü Cemil ismindeki kadınla ilgili olarak kullandığı bir 

ifadedir. Bu ifade, ilk dönemden itibaren tefsir kaynaklarında genel olarak “dediko-

du/dedikoducu” olarak açıklanmıştır.66Maverdî ifadeyle alakalı dört görüş zikreder: 

-Ümmü Cemil ismindeki şahıs geceleyin dikenli çalı çırpılar toplayıp onları, Hz. 

Peygamber’in ayaklarına batsın diye onun geçiş güzergâhına bırakırdı. 

- Ümmü Cemil, Hz. Peygamber’i fakir olduğu için küçük düşürmeye çalışırdı. Al-

lah da onu fakirlerin işi olan “odun hamallığı” ile betimlemiştir. 

                                                 
62 Askerî, Cemherati’l-Emsâl, 1/285; Meydanî, Mecmaʿu’l-Emsâl, 1/157; Zemahşerî, Müstaksâ, 1/32 
63 Müvelled, Arapların eski sözlerinde bulunmayıp sonradan ortaya çıkan kelimelere ve kulla-

nımlara verilen isimdir. el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAynMüretteb, "vld", 4/398. 
64 Meydanî, Mecmaʿu’l-Emsâl, 1/517. 
65 Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn  Müretteb, "ḫ-s-r", 1/407; İbn Fâris, Muʿcemü Mekāyîsi’l-Luga, "ḫ-s-r", 

2/182; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, "ḫ-s-r", 584. 
66 Ebû Muhammed Abdullāh b. Müslim ed-Dîneverî, İbn Kuteybe, Garîbü’l-Kurʾân, thk. Seyyid Ahmed 

Sakr (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1978), 542; Zeccâc, Meʿâni’l-Kurʾân, 5/375. 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
Deyimsel İfadeler Bağlamında Arap Dili ile Kur’ân Arasında Gerçekleşen Etkileşimler 

 

 

 
GİBTÜ  

İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

33 

-Diliyle, konuşmaları alevlendiren “dedikoducu kadın” anlamındadır. Dedikodu 

yapan kişinin  ِب
َ
حَط

ْ
 ال
َ
ة
َ
ال  olarak betimlenmesinin sebebi, odunun ateşi alevlendirmesi حَمَّ

gibi dedikodunun da düşmanlıkları kızıştırmasıdır. 

-Ümmü Cemil’in Hz. Peygambere düşmanlık yapmaktan dolayı yüklendiği gü-

nahlar ateşe girmesine sebep olacaktır.67 

Emsâl kitaplarının neredeyse bütün müellifleri  ِب
َ
حَط

ْ
ةِال
َ
ال سََر مِنْ حَمَّ

ْ
خ
َ
-odun hama“ أ

lından bile daha zararda” meseline eserlerinde yer vermiştir. Ebû Hilal el-Askerî (ö. 

395/1005), Hamza el-İsbehanî (ö. 360/971) ve Zemahşerî (ö. 538/1144), ifadenin 

Ebû Süfyan bin Harb’in kız kardeşi, Ebû Leheb’in karısı Ümmü Cemil ile ilgili olduğu-

nu söylemektedirler. Müellifler, ifadenin şiirden iktibas edildiğini belirtirler: 

 
ً
مْلَ هَا جر

َ
رْت
َ
 وَق

ْ
د
َ
ت َّ وَ ق

َ
 ش

َ
بِ  –جَمَعْت

َ
حَط

ْ
ةِ ال

َ
ال سََر مِنْ حَمَّ

ْ
خ
َ
 أ
َ
ت
ْ
ن
َ
أ
َ
ف  

“Parça parça toplayıp tek seferde dağıttın 

Sen odun hamalından daha zarardasın”.68 

Meydanî (ö. 518/1124) de benzer açıklamalar yaptıktan sonra, ifadenin hakiki 

olarak diken toplayıp Hz. Peygamber’in geçiş yoluna atmak; mecazi olarak ise “laf ta-

şıyıcısı” anlamına geldiğini aktarmakla iktifa etmektedir.69 

Hz. Peygamber’e fiziki veya sözlü olarak zarar vermek isteyen Ümmü Cemil is-

mindeki kadından bahseden Mesed sûresi dördüncü ayet, Kur’ân’ın nüzûlünden sonra 

Arap diline mesel olarak  ِب
َ
حَط

ْ
 ال
َ
ة
َ
ال سََر مِنْ حَمَّ

ْ
خ
َ
 odun hamalından-laf taşıyıcısından daha“ أ

zararda” şeklinde geçmiştir. Hemmalete’l-hatab ifadesi, Arapçada deyimleşirken ba-

şına, zararın daha da büyük olduğunu belirtmek için  ْسََر مِن
ْ
خ
َ
-kalıbı eklenmiştir. Arap أ

lar, edilen zararın büyüklüğünü ifade etmek amacıyla veya kişi büyük bir zarara uğ-

radığında bu meseli kullanır. Görüldüğü üzere Kur’ânî bir ifade zamanla Arapçaya 

kalıplaşmış bir söz olarak geçmiş ve gündelik dilde tedavüle girmiştir. 

ةِ  .1.3
َ
د
ر
لُّ مِنْ مَوْؤ

َ
ض
َ
 أ

Kur’ân, Tekvîr sûresi sekiz ve dokuzuncu ayetlerde cahiliye döneminde bazı ka-

bilelerde uygulanan kötü bir adetten bahsetmektedir. Nüzul dönemi öncesinde ve 

nüzul sürecinde, bazı kabilelerde kız çocuklarını diri diri toprağa gömme âdeti bu-

lunmaktaydı. Bu kötü uygulamaya birkaç yanlış düşünce sebep olmuştu. Birinci se-

bep, kızların büyüdüğünde iffetsizlik yapacakları ve ailelerinin bundan utanç duyaca-

ğı düşüncesiydi. İkinci sebep rızık korkusuyla erkek çocukları kızlara tercih ederek 

onları öldürmeleriydi. Üçüncü sebep ise meleklerin Allah’ın kızları olduğuna inanarak 

                                                 
67 Mâverdî, en-Nüket ve’l-ʿUyûn, 6/367. 
68 Ebû Abdillâh (EbûAbdirrahmân, Ebü’l-Hasen) Hamza b. el-Hasen, el-İsfahânî, Kitâbü’l-

Emsâlʿalâefʿal el-Fâhire, thk. Dr. Fehmi Said (yy.:Alemü’l-Kütüb, 1988), 148; Askerî, Cemherati’l-
Emsâl, 1/431; Zemahşerî, Müstaksâ, 1/100. 

69 Meydanî, Mecmaʿu’l-Emsâl, 1/266. 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
The Interaction Between the Arabic Language and the Qur’an in the Framework of Idiomatic Expressions 

 

GİBTÜ  
İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

34 

Allah’ın kendi kızlarına değil, meleklere layık olduğunu düşünmeleri ve kızlarını Al-

lah’a kurban etmeleriydi. 

Araplar, kız çocuklarını iki şekilde öldürürdü: 1.Hamile kadın doğum yapmak 

üzereyken, doğumun yanı başında gerçekleşeceği bir çukur kazarlardı. Doğan çocuk 

erkek olunca onu sevinçle alıp götürürlerdi. Doğan çocuk kız olunca onu kazılan çu-

kura atarak üzerine toprak atıp öldürürlerdi. 2. Genellikle çocuk altı yaşına girdikten 

sonra baba eşinden onu süslemesini isterdi. Anne çocuğu süsledikten sonra baba, kı-

zına onu akraba ziyaretine götüreceğini söyleyerek evden ayrılırlardı. Baba kızını çöle 

götürür, çölde bir çukur kazar ve kızına çukura bak, derdi. Kız çukura bakmak için 

eğildiğinde baba onu arkadan iterek çukura düşürürdü. Kazılan çukuru zeminle aynı 

seviyeye gelinceye kadar toprakla doldururdu.70 

Bu uygulama ile alakalı emsâl kitaplarında şöyle bir bilgi bulunmaktadır: Kız ço-

cuklarını diri diri gömme âdeti İslam’dan önce bazı Arap kabilelerinde yaygın olarak 

uygulanıyordu. Bu uygulama İslam’la büyük oranda azalmıştı. Fakat Beni Temim ka-

bilesinde bir sebepten dolayı bu uygulama revaçtaydı. Beni Temim ödemekle sorumlu 

olduğu vergiyi ödemek istemeyince, Numan bin Münzîr kardeşi Reyyân’ı kalabalık bir 

birlikle üzerlerine gönderir. Birlik Temim kabilesinin mallarına el koyar, kadınlarını 

da esir alır. Beni Temim, Numan’a elçiler göndererek kadınların bırakılmasını ister. 

Numan bu konuyu esir kadınların tercihine bırakır. Kadınlardan kocasına varmak 

isteyeni geri vereceğini belirtir. Kadınlardan bazıları karara uymak isterken bazıları 

uymak istemez. Bu kadınlar arasında bulunan Kays bin Asım’ın kızı verildiği erkeği 

kocasına tercih eder. Bu olay üzerine Kays bin Asım doğacak bütün kızlarını toprağa 

gömmeyi nezreder ve on küsur kızını gömer. Bu olayın gerçekleştiği sene ilgili ayet 

inmiştir.71 

Deyimsel ifadedeki odak lafız mevʾûde kelimesidir. Bu kelimenin kökü olanv-ʾe-

d, sözlükte “toprak altında saklamak, toprakla aynı seviyeye getirmek, yıkıntıdan çı-

kan ses, ağırlığı nedeniyle deve yürürken yerden çıkan ses, ağırlık” gibi anlamlara 

gelir. Kelime temelde bir şeyin ağırlığına delalet eder. Ayette kastedilen anlam budur. 

Çünkü diri olarak gömülen kız çocuğu üzeri toprakla kapatılarak ölüme terk edilirdi.72 

Ferezdak (ö. 114/732), bir şiirinde kabilelerinde böyle bir uygulama olmadığını 

övgü ile anlatmaktadır: 

اتِ 
َ
وَائِد

ْ
عَ ال

َ
ذِى مَن

َّ
ي ال

ِّ
دِ  –وَ جَد

َ
وأ مْ ير

َ
ل
َ
 ف
َ
وَئِيد

ْ
حَْْ ال

َ
وَ أ  

“Dedem ki kızları diri diri gömmeye engel olan 

                                                 
70 Mâverdî, en-Nüket ve’l-ʿUyûn, 6/214; Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdilcebbâr et-

Temîmî el-Mervezî, es-Sem‘ânî, Tefsîrü’l-Kurʾân, thk. Ebi Temim Yasir b. İbrahim (Riyad: Darü’l-
Vatan, 1997), 6/166; Zemahşerî, Keşşaf, 6/321-322. 

71 Meydanî, Mecmaʿu’l-Emsâl, 1/438-439; Zemahşerî, Müstaksâ, 1/217-218; İsfahânî, Dürretü’l-
Fâhire, 238-239. 

72 Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn Müretteb, "vʾed", 4/340; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, "vʾed", 14/243; İbn Düreyd, 
Cemheretü’l-Luga, "vʾed", 233; İbn Fâris, Muʿcemü Mekāyîsi’l-Luga, "vʾed", 6/78. 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
Deyimsel İfadeler Bağlamında Arap Dili ile Kur’ân Arasında Gerçekleşen Etkileşimler 

 

 

 
GİBTÜ  

İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

35 

Kız çocuklarını yaşatan ve toprağa gömmeyendir”.73 

Tekvîr 81/8-9. Ayetlerde  
ْ
ت
َ
ئِل  سر

ر
ة
َ
د مَوْءر

ْ
ا ال
َ
  –وَاِذ

ْ
ت
َ
تِل
ر
بٍ ق

ْ
ن
َ
يِّ ذ

َ
بِأ  “mevʾûde” olarak karşılık 

bulan ifade Kur’ân’ın inişinden sonra  ِة
َ
د
ر
لُّ مِنْ مَوْؤ

َ
ض
َ
 şeklinde Arap diline deyim olarak أ

geçmiştir. İfade, “diri diri toprağa gömülen kız çocuğundan daha perişan” anlamında-

dır. Kelime ādahe’den türemiştir. Toprakla kız çocuğunun üzerine ağırlık konduğu 

için s̠-ḳ-l anlamındadır.74 

Kur’ân cahiliye döneminde birtakım saiklerle kız çocuklarının diri diri toprağa 

gömülerek öldürülmesini eleştirmektedir. Bu eleştirinin bulunduğu ayet/Kur’ân ifa-

desi, süreç içinde Arap diline “diri halde gömülen kızdan daha perişan” şeklinde me-

sel olarak geçmiştir. Araplar ayetten ilhamla oluşturdukları bu meseli, başına gelen 

musibetlere karşı koyamayıp çaresiz kalan kişi için kullanırdı. 

Sonuç 

Bu çalışmada ele alınan üç örneğin yanı sıra, devam etmekte olan bir doktora 

tezi olması nedeniyle buraya alınmayan onlarca meselden de anlaşılacağı üzere, Arap 

dilinden Kur’ân’a birçok deyimsel ifade geçmiştir. Haliyle söz konusu deyimsel ifade-

lerin bir kısmı olduğu gibi, bir kısmı ise değişip dönüşerek Kur’ân’da yer bulmuştur. 

Keza verilen örneklerden anlaşılacağı üzere Kur’ân’dan da Arap diline geçen deyimsel 

ifadeler bulunmaktadır. Bir bakıma Kur’ân, Arapçanın deyim haznesine katkı sağlaya-

rak onu zenginleştirmiş ve ona güçlü ifade kalıpları kazandırmıştır. 

Kur’ân’ın doğru bir şekilde anlaşılabilmesi, kısmen de olsa ondaki bazı deyimsel 

ifadelere kaynaklık eden Arapların sözlü kültürünün önemli unsurlarından biri olan 

ifade birimlerini ve bunların arka planını öğrenip anlamaya bağlıdır. Böyle yapıldı-

ğında Kur’ânî ifadenin tarihsel ve sosyokültürel zemini başka bir ifadeyle arka pla-

nı/hikâyesi anlaşılacaktır. Bu zemin veya hikâye bize, arka planı Arap sözlü kültürüne 

dayanan Kur’ân’daki deyimsel ifadeyi daha doğru bir şekilde anlama, açıklama ve yo-

rumlama imkânı verecektir. Başka bir ifadeyle bir bakıma deyimsel ifadenin vurud-u 

sebebinden hareketle oluşan bir anlama, açıklama ve yorumlama söz konusu olacak-

tır. Bu ameliyenin özgün anlamı yakalamaya kapı aralayarak yanlış anlamalara önem-

li ölçüde engel olacağı açıktır. Özgün anlama ulaşmak, Kur’ân’ın herhangi bir dile doğ-

ru şekilde tercüme edilebilmesi hususunda özellikle meâl yazarları için önemli 

imkânlar oluşturacaktır. Zira meallerde deyimsel ifadelerin, çoğu zaman literal olarak 

tercüme edildiği görülmektedir. Bilvesile meal hazırlayanların da bu konuya azami 

derecede dikkat etmesi gerekmektedir. 

Kaynakça 

Aksan, Doğan. Her Yönüyle Dil (Ana Çizgileriyle Dilbilim) I-III. Ankara: TDK Yayınları, 1. Basım, 1982. 

Aksoy, Ömer Asım. Atasözleri ve Deyimler Sözlüğü. İstanbul: İnkilap Kitabevi Yayın Sanayi ve Tic. A.Ş., 1988. 

                                                 
73 Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn Müretteb, 4/340; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, 14/243. 
74 Askerî, Cemherati’l-Emsâl, 2/10-11. 



Muhammet Fatih Onuk - Abdülcelil Bilgin 
The Interaction Between the Arabic Language and the Qur’an in the Framework of Idiomatic Expressions 

 

GİBTÜ  
İslami Araştırmalar Dergisi 6/2 (Aralık 2025)  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/gibtuislamad 

36 

Askerî, Ebu Hilal. Kitâbu Cemherati’l-Emsâl. thk. Thk. Muhammed ebu Fadl İbrahim, Abdülmecit Kutamış. 2 Cilt. Bey-

rut: Darü’l-Fikr, 2. Baskı., 1988. 

Bilgin, Abdulcelil. Kur’ân’daki Deyimler ve Zemahşerî’nin Keşşaf’ı. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 1. bs., 2008. 

Ebû Ubeyde, Ma‘mer b. el-Müsennâ et-Teymî el-Basrî. Mecâzü’l-Kurʾân. thk. Dr. Muhammed Fuat Sezgin. 2 Cilt. Mısır: 

Matbaatü’s-Saadet, 1. Baskı., 1954. 

Evsî, Ebû Yezîd Kays b. el-Hatîm (Sâbit) b. Adî b. Amr. Divanu Kays b. el-Hatîm. thk. İbrahim Semrai Ahmed Metlub. 

Bağdat: Matbaatü’l-Ani, 1. Baskı., 1962. 

Ezherî, Muhammed b. Ahmed. Tehzîbü’l-Luga. thk. Abdusselam Muhammed Harun. 16 Cilt. Kahire: ed-Darü’l-

Mısriyye, 1978. 

Ferâhîdî, Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Amr b. Temîm. Kitâbü’l-ʿAyn. ed. Mehdî Mahzûmî İbrâhim es-

Sâmerrâî. 8 Cilt. Beyrut: Müessesetü’l-A’lemi Li’l-Matbuat, 1988. 

Ferâhîdî, Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Amr b. Temîm. Kitâbü’l-ʿAyn Mürettben ala Hurûfi’l-Mu’cem. thk. 

Abdülhamit Hindavi. 4 Cilt. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 2002. 

Herevî, Ebû Ubeyd, el-Kāsım b. Sellâm b. Miskîn. Kitâbü’l-Emsâl. thk. Abdülmecid Katamış. Dımeşk: Darü’l-Me’mun Li’t-

Türas, 1. Baskı., 1980. 

İbn Düreyd, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen el-Ezdî el-Basrî. Cemheretü’l-Luga. thk. Remzi Münir Ba’lebeki. 3 Cilt. 

Beyrut: Darü’l-İlm li’l-Melayin, 1987. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullāh b. Müslim ed-Dîneverî. Garîbü’l-Kurʾân. thk. Seyyid Ahmed Sakr. Beyrut: Da-

rü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1978. 

İsfahânî, Ebû Abdillâh (Ebû Abdirrahmân, Ebü’l-Hasen) Hamza b. el-Hasen. Kitâbü’l-Emsâl aʿlâ efʿal el-Fâhire. thk. Dr. 

Fehmi Said. yy.: Alemü’l-Kütüb, 1. Baskı., 1988. 

İsfahânî, Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî. el-Müfredât fî Garîbi’l-Kurʾân. İstanbul: 

Kahraman Yayınları, 1., 1986. 

Kazvînî, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ b. Muhammed er-Râzî el-Hemedânî. Muʿcemü Mekāyîsi’l-Luga. thk. 

Abdüsselam Muhammed Harun. 6 Cilt. Lübnan: Dârü’l-Fikr, 1979. 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî - Seyyid Abdül Maksud b. Abdurrahim. Tefsîrü’l-Kurʾân (en-

Nüket ve’l-ʿUyûn). 6 Cilt. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

Mekki, Ebû Muhammed Mekkî b. Ebî Tâlib Hammûş b. Muhammed el-Kaysî. el-Hidâye ilâ Bulûği’n-Nihâye fî İʿlmi 

Meʿâni’l-Kurʾân ve Tefsîrihî ve Ahkâmihî ve Cümelin min Fünûni ʿUlûmih. Birleşik Arap Emirliği: Camietu’ş-

Şarke, 1. Baskı., 2008. 

Meydanî, Ebul Fadl Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. İbrahim Niysaburî. Mecmaʿu’l-Emsâl. 2 Cilt. Beyrut: Darü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, y.y. 

Sem‘ânî, Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdilcebbâr et-Temîmî el-Mervezî. Tefsîrü’l-Kurʾân. thk. Ebi Temim 

Yasir b. İbrahim. 6 Cilt. Riyad: Darü’l-Vatan, 1. Baskı., 1997. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî el-Bağdâdî. Câmiu’l-Beyân An Te’vîli Âyi’l-Kur’ân. thk. Abdul-

lah b. Abdulmuhsin et-Türki. 26 Cilt. Kahire: Darü Hicr, 1. Basım, 2001. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd). Câmiʿi’s-Sahîh Süneni’t-Tirmiẕî. thk. İbrâhim Atve İvaz. 5 Cilt. Kahire: 

Şirketü ve Matbeatü Mustafa el-Babî el-Helebî ve Evladihî, 2. Basım, 1975. 

Zemahşerî, Ebu’l Kasım Muhammed b Ömer. el- Keşşaf’an–Hakaiki’t- Tenzîl ve ‘Uyuni’l Ekavil fi Vucuhi’t- Te’vil. thk. 

Adil Ahmed Abdu’l-Mevcud - Ali Muhammed Muavvid. 6 Cilt. Riyad: Mektebetü’l-Abikan, 1. Basım., 1998. 

Zemahşerî , Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. el-Müstaksâ fî Emsâli’l-ʿArab. 2 Cilt. Beyrut, 1962. 

Zeccâc, Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî b. Sehl el-Bağdâdî. Meʿâni’l-Kurʾân ve İʿrâbüh. thk. Abdülcelîl Abduh Şelebî. 5 Cilt. 

Beyrut: Alemü’l-Kütüb, 1. Baskı., 1988. 

Türkçe-Deyimler-Sözlüğü. Erişim 20. Mart 2025. https://www.turkedebiyati.org/ 

Türkçe-Deyimler-Sözlüğü. Erişim 20. Mart 2025. https://www.turkedebiyati.org/ 

Atasözleri-Sözlüğü. Erişim: 20.03.2025. https://www.turkedebiyati.org/ 


