Din ve Insan Dergisi

Journal of Religion and Human - OW}" 9 Ol dlxo

ISSN: 2980-1117
Cilt / Volume: 5 Say1 / Issue: 10 Aralik / December 2025

Ogr. Gor. Dr. Arif Akbas | Dijital Transcendans Kuram: Post-sekiiler
Sivas Cumhuriyet Universitesi | Toplumda Dini Deneyimin Sanal-Mekansal
Yildizeli MYO | Yeniden Insasi
aakbas@cumbhuriyet.edu.tr
. Digital Transcendence Theory:
ORCID: 0000-0002-8480-4350 The Spatio-Virtual Reconstruction of
Religious Experience in the Post-Secular

Society

Atif/Citation: Akbas, A. (2025). Dijital Transcendans Kurami: Post-sekiiler Toplumda Dini
Deneyimin Sanal-Mekansal Yeniden Ingasi. Din ve Insan Dergisi, 5 (10), 230-258.

Yiikleme Tarihi / Received Date: 23.05.2025
Kabul Tarihi / Accepted Date: 29.07.2025
Yayimlanma Tarihi / Published Date: Aralik 2025
iIk-Son Sayfa / First-Last Page: 230-258

DOI: 10.69515/dinveinsan.1704790

Makale Tiirii / Article Information: Arastirma Makalesi / Research Article

Degerlendirme / Review Reports: Cift Tarafli Kér Hakemlik | Double-blind referee

Etik Beyan / Ethics Statement: Bu ¢alismanin hazirlanma siirecinde etik ilkelere uyulmustur. | Ethical
principles were followed during the preparation of this study.

Etik Kurul Belgesi / Ethics Committee Approval: Makale, Etik Kurul Belgesi gerektirmemektedir. | Article
does not require an Ethics Committee Approval.

Katki Oran1 Beyani / Author Contributions: Makale tek yazarhdir.

Etik Bildirim / Complaints: dinveinsan@hbv.edu.tr

Cikar Catismasi / Conflicts of Interest: Cikar catismasi beyan edilmemistir. | The Author(s) declare(s) that
there is no conflict of interest.

Benzerlik Taramasi / Similarity Checks: Yapildi | Yes - intihal.net

Telif Hakki ve Lisans / Copyright&License: Yazarlar dergide yayimlanan calismalarinin telif hakkina
sahiptir; bu ¢alisma Atif-GayriTicari 4.0 Uluslararasi lisansi altinda yayimlanir. | Authors own the
copyright of their work published in the journal; this work is published under the Attribution-
NonCommercial 4.0 International license.

QOB

Yayimlanan makalelerde Arastirma ve Yayin Etigine riayet edilmis; COPE (Committee on Publication
Ethics)’un Editor ve Yazarlar icin yayimlamis oldugu uluslararasi standartlar dikkate alinmistir.
Research and Publication Ethics were complied with in the published articles; international standards
published by COPE (Committee on Publication Ethics) for Editors and Authors have been taken into
account.


mailto:dinveinsan@hbv.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-8480-4350

Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg spddl Ao

Dijital Transcendans Kuramai:

Post-sekiiler Toplumda Dini Deneyimin Sanal-Mekansal Yeniden Ingasi

Digital Transcendence Theory:

The Spatio-Virtual Reconstruction of Religious Experience in the Post-Secular Society

Ozet

Bu ¢alisma, dijitallesmenin hiz kazandig1 post-sekiiler toplumda [Dinin kamusal alanda ve toplumsal hayatta
yeniden goriiniir oldugu; din ile sekiiler degerlerin birlikte var olabilecegi yeni bir toplumsal, diisiinsel durumu anlatir.]
dini deneyimin gecirdigi doniistimi analiz ederek, “Dijital Transcendans Kurami”n1 ortaya koymay1 amaglamaktadir.
Sanal gerceklik, artirilmis gerceklik ve yapay zeka destekli platformlar gibi teknolojik gelismeler, geleneksel dini
pratiklerin mekénsal, zamansal ve sembolik yapilarini déniistiirmekte; yeni bir askinlik deneyimi iiretmektedir. Bu
baglamda ¢alisma, dini ritiiellerin fiziksel mekanlardan koparilarak sanal ortamlarda yeniden iiretildigi, bireysel ve
algoritmik temsillerin kutsal olanla iliskilenmede yeni bir yol actig1 hipotezine dayanmaktadir. Bu ¢6ziimleme, nitel
arastirma paradigmasi cercevesinde yapilandirilmis; veri seti, dijital ibadet platformlari, gevrim i¢i hac simiilasyonlari
ve yapay zeka tabanli dua uygulamalarindan elde edilen érnekler tizerinden olusturulmustur. Betimsel analiz yoluyla
dijital ritiiel pratiklerinin yapisal ve deneyimsel 6zellikleri ¢dziimlenmis; ardindan kuramsal modelleme y6ntemiyle
“dijital transcendans” kavraminin teorik zemini inga edilmistir. Calismanin sonucunda, sanal mekanlarin sadece temsil
olmadigi, bununla birlikte yeni bir kutsallik iiretme islevi gérdiigii saptanmis; dijitallesmenin dini yasamda askinhk
deneyimini yeniden tanimladig1 ortaya konmustur. Bu kuram, din sosyolojisi literatiirtine dijitallesme eksenli bir katki
sunmay1 hedeflemektedir. Sanal olan, yalnizca gergekligin golgesi olmaktan ziyade; yeni kutsalligin simiilasyonudur.
Dijitallesen diinyada insan artik kendisine iyice yabancilasmistir. Zaman disi dualar, mekdn digi ritiellerle:
Transcendans dijital bigimlere biiriinmiistiir. Degisim ve doniisiim, dini deneyimin bireysel sinirlarinin 6tesine gegerek
kolektif bir sanal toplulugun olusmasina da zemin hazirlamaktadir. Dijital ortamlar, geleneksel ibadet pratiklerinin
yeniden yorumlanmasina ve farklh kiiltiirel baglamlarda yeni anlam katmanlarinin ortaya c¢ikmasina olanak
tanimaktadir. Ayrica, algoritmalarin dini igerik liretiminde rol oynamasi, inang¢ pratiklerinin kisisellestirilmesi ve
cesitlendirilmesini miimkiin kilmaktadir. Béylece, dijital transcendans sadece teknolojik bir yenilik olmaktan 6te, ayni

sekilde dini yasantinin epistemolojik ve ontolojik doniisiimiini simgelemektedir.

Anahtar Kelimeler: Din sosyolojisi, dijital kutsallik, algoritmik inang, posthuman dini 6znelik, askin sanallik,

zamansiz/ eszamansiz ritiellik.

Abstract

This study aims to develop the “Digital Transcendence Theory” by analyzing the transformation of religious
experience in the post-secular society, where digitalization has accelerated, and religion regained visibility in public
and social life, allowing for the coexistence of religious and secular values within a new societal and intellectual
framework. Technological advancements such as virtual reality, augmented reality and artificial intelligence-powered
platforms are reshaping the spatial, temporal and symbolic structures of traditional religious practices, thereby
producing a novel experience of transcendence. Within this context, the study hypothesizes that religious rituals have

been detached from physical spaces and reconstituted in virtual environments, where individual and algorithmic

231



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg spddl Ao

representations introduce new modes of relating to the sacred. This analysis is structured within a qualitative research
paradigm; the data set comprises examples drawn from digital worship platforms, online pilgrimage simulations and
Al-based prayer applications. Through descriptive analysis, the structural and experiential characteristics of digital
ritual practices are examined, followed by theoretical modeling to construct the conceptual foundation of the “digital
transcendence” concept. The study concludes that virtual spaces function as representations and as producers of new
forms of sacredness, and that digitalization redefines the experience of transcendence within religious life. This theory
aims to contribute to the sociology of religion literature by foregrounding digitalization as a critical axis of
transformation. The virtual is no longer merely a shadow of reality but constitutes a simulation of new sacredness. In
the digitalized world, humanity has increasingly alienated itself. Timeless prayers and spaceless rituals illustrate how
transcendence has taken on digital forms. These changes extend beyond individual religious experience, fostering the
emergence of collective virtual communities. Digital environments enable the reinterpretation of traditional worship
practices and the emergence of new layers of meaning across diverse cultural contexts. Moreover, the role of algorithms
in producing religious content facilitates the personalization and diversification of faith practices. Thus, digital
transcendence symbolizes a technological innovation beside an epistemological and ontological transformation of

religious life.

Structured Abstract

This study explores the transformative impact of digitalization on religious experience in post-secular
societies, proposing the “Digital Transcendence Theory” as a framework to understand the spatial, temporal and
symbolic reconstruction of sacred practices. The research examines how technological advancements—such as virtual
reality (VR), augmented reality (AR) and artificial intelligence (AI)—reshape traditional religious rituals, creating new
forms of transcendence in digital environments. The study argues that digital platforms do not merely replicate physical
religious practices but generate novel sacred experiences, redefining the relationship between the divine and the

human through algorithmic and virtual interactions.

The methodology employs a qualitative research paradigm, analyzing data from digital worship platforms
(e.g., Muslim 3D), Al-based prayer applications (e.g., Mindfulness Al) and metaverse religious spaces. Descriptive
analysis reveals the structural and experiential characteristics of digital rituals, while theoretical modeling constructs
the conceptual foundation of “digital transcendence.” Key findings indicate that virtual spaces function as producers of
sacredness, transcending their role as mere representations. Digitalization dissolves the boundaries of time and space
in religious practices, enabling asynchronous rituals and decentralized communities. For instance, online pilgrimages
and Al-mediated prayers exemplify how transcendence is no longer confined to physical locales but is accessible

through coded interfaces.

The theoretical framework integrates Baudrillard’s simulacra theory, posthumanist perspectives, and Eliade’s
hierophany to argue that digital sacredness operates within a “sacred hyperreality.” Here, algorithmic systems replace
metaphysical hierarchies, and posthuman religious subjectivity emerges, where non-human entities (e.g., Al, avatars)
participate in spiritual interactions. Concepts like algorithmic faith and asynchronous rituality illustrate how belief
systems are personalized and fragmented in digital realms. The study critiques traditional sociological approaches to
religion, which emphasize communal and spatial continuity, by highlighting the rise of networked faith communities

and data-driven spirituality.

The study’s implications are twofold: Epistemological: Digital transcendence challenges classical theological
notions of the sacred, positioning algorithms as mediators of divine interaction. For example, Al chatbots offering

spiritual guidance blur the line between human and machine agency in religious contexts. Ontological: Virtual

232



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg spddl Ao

sacredness is not a derivative of physical rituals but an independent mode of existence. Platforms like VR churches or
metaverse mosques create onto-mediality—a new ontological layer where sacredness is produced through data flows

and user interactions.

The conclusion asserts that digital transcendence symbolizes an ontological shift in religious life, where the
sacred is simulated, personalized, and decentralized. This transformation necessitates rethinking key sociological
concepts, such as Durkheim'’s “collective consciousness,” in the context of digital collectivity. Future research should
explore the theological consequences of this shift, particularly the ethical dimensions of Al in spiritual practices and the

sustainability of digital sacredness.

Moreover, the aesthetic and sensory dimensions of digital transcendence are crucial for understanding the
transformation of religious experience. Digital worship environments do not simply provide cognitive content; they
also generate multilayered experiences that engage emotions and bodily perception. Virtual spaces construct a sense of
sacredness through holographic imagery, ambient soundscapes, ritual music, haptic feedback technologies, and
symbolic avatar representations. These technical elements embody the user’s mental engagement and intensify the
emotional resonance of digital rituals. In particular, when users gather simultaneously in metaverse-based sanctuaries,
they generate a shared sense of presence without requiring physical co-location. This form of digital collectivity departs
from traditional congregational structures, creating faith-based networks detached from specific times and places. As a
result, digital transcendence is not simply a digital replica of belief systems; it introduces a new religious spatiality,
temporal perception, and ritual aesthetics. The relationship between the believer and the sacred is reshaped through
the body’s performance in virtual environments and its capacity for sensory interaction. This marks a paradigmatic shift
not only in theology but also in the domain of embodied religious experience, where sensory immersion becomes a

central mode of engaging with the divine.

Another significant dimension of digital transcendence lies in its capacity to fragment and personalize
religious authority. In traditional religious contexts, authority is often centralized in institutional figures—clerics,
imams, rabbis, or monks—who interpret sacred texts and mediate the relationship between the divine and the believer.
However, digital platforms democratize access to spiritual knowledge by enabling users to curate their own belief
systems through algorithms, search engines, and personalized content flows. This creates a shift from hierarchical
religious structures to decentralized, user-driven modes of faith. Individuals are no longer passive recipients of doctrine
but active participants in shaping their own spiritual narratives, often drawing from a mix of religious traditions,
philosophical ideas, and algorithmically recommended content. For example, Al-generated daily prayers or
personalized meditation guides offer spiritual guidance without institutional oversight. While this fosters inclusivity
and flexibility, it also raises concerns about the erosion of communal validation and theological coherence. In digital
transcendence, the sacred becomes a fluid construct shaped by user interaction, data preferences, and platform design.
Religious experience, in this sense, is increasingly governed by the logic of personalization and immediacy, challenging
classical notions of continuity, tradition, and shared ritual meaning. The result is a post-institutional sacredness shaped

by digital agency.

Keywords: Sociology of religion, digital sacredness, algorithmic faith, posthuman religious subjectivity,

transcendental virtuality, asynchronous rituality.

Giris

Makalenin temel kavramlarindan biri olan “transcendans” terimi, Tlrkge’de genellikle

“askinlik” olarak karsilanmakla birlikte, bu ¢alisma baglaminda “dijital transcendans” ifadesi

233



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

ozellikle tercih edilmistir. Bunun baslica sebebi, “askinlik” kavraminin klasik felsefi ve teolojik
anlamlarda daha ¢ok metafizik ve ruhani boyutlar1 ¢agristirmasidir. Oysa “dijital transcendans”
kavrami, teknolojik, veri temelli ve yapay zeka odakli yeni bir agkinlik formunu ifade etmek tlizere,
geleneksel askinlik anlayisinin 6tesine gegmeyi amaglamaktadir. Bu nedenle, literatiirde yaygin
olarak kullanilan Ingilizce kavramin orijinal haliyle kullanilmas1 hem kavramsal agiklik hem de
alanin 6zgln dinamiklerini yansitmak agisindan daha uygun goriilmistiir. Elbette, kavramlarin
Tiirkege karsiliklar: ve kullanim tercihleri izerine agiklamalar metnin ilgili boliimlerinde ayrintil

olarak sunulacaktir.

“Dijital transcendans” terimi, literatiirde nispeten yeni bir kavram olarak ele alinmakta ve
ozellikle teknolojinin insan deneyimi ve maneviyat lizerindeki etkilerini inceleyen g¢alismalar
kapsaminda tartisiimaktadir. Bu kavrama iliskin ilk akademik kullanimlardan biri, Luciano
Floridi’'nin bilgi felsefesi ve dijital ontoloji alanindaki ¢alismalarinda gortlebilir (Floridi, 2014).
Floridi, dijital varliklarin ve bilgi caginin insan deneyiminde yeni tir askinlik bigimleri yarattigini
ileri siirerken, dijital transcendansin epistemolojik ve ontolojik boyutlarina vurgu yapmaktadir.
Ayrica, Bernard Stiegler (2016) teknoloji ve din arasindaki iliskiyi analiz ederken, dijital
teknolojilerin insan bilincini ve toplumsal yapilar1 doniistiiren bir “yeni askinlik” potansiyeline
isaret etmektedir. Bu baglamda, dijital transcendans kavrami, dijitallesmenin sadece aragsal
olmadigini, ayni zamanda varolussal ve epistemolojik doniistimler yarattigini ifade etmek tizere
genisletilmektedir. Makalemizde, bu literatiir temel alinarak, kavramin yapay zeka ve dijital din

baglaminda 6zgiin bir kuramsal ¢erceveye oturtulmasi amaglanmistir.

Dijital cag, yalmizca teknolojik pratikleri doniistiirmekle kalmamakta; tevafuken
varolussal deneyimi de derinlemesine sekillendirmektedir. Bedenin mekana, zihnin zamana,
inancin ise kutsala yonelik klasik bag1 ¢6ziilmiis; bu baglamlar yerini simiilasyonun yeni anlam
liretim siireclerine birakmistir. Modernitenin sekiiler aklinin ¢éziilme siireci ilerledikce, kutsalin
doniisii farkli bicimlerde goriiniir hale gelmektedir. Ancak bu geri gelis, gecmisteki mitolojik
anlatilarin birebir tekrarindan ziyade, dijital ortamda sekillenen yeni bir askinlik estetigi olarak
belirmektedir. Kutsallik, artik yalnizca bir hatira ya da ge¢gmise ait bir izlenim olmanin 6tesinde;
kod dizinleri araciligiyla bicimlenen karsi-simulakratif bir temsile doniismektedir. Bu baglamda
postsekiiler toplum, Tanri’nin klasik formlardaki temsiline taniklik etmektense, tanrisal olana

dair tahayyiiliin dijital ortamda yeniden insa edilmesine sahne olmaktadir.

Klasik sosyoloji, dinl olguyu cemaat baglaminda, ritiiel pratikler aracihigiyla ve mekansal-
stireklilik icinde yorumlamaya egilimlidir. Ancak giiniimiizde ritiieller, eszamanh katilimdan
uzaklasmis, fiziksel mekdna baghhigini yitirerek algoritmik diizeyde yeniden yapilandirilmistir.
Dua, artik ezberlenmis so6z dizilerinden uzaklasip yapay zeka temelli éneri sistemlerinin diliyle

ifade bulmaktadir. Hac ibadeti, fiziksel cografyaya yonelmektense dijital simiilasyonlar tizerinden

234



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

anlam kazanmaktadir. Dinl cemaat, kalabalik bedenlerin toplandig1 bir yap1 olmaktan ¢ikmis;
eszamanlilik tasimayan, etkilesim temelli bir ag bicimini almistir. Bu dénilisiim yalnizca ibadet
bicimlerinde olmaz, inananin zihinsel ve hayali diinyasinda da derin bir degisimi beraberinde

getirmektedir.

Kutsalin dijital ortamda yeniden iretimi, klasik askinlik anlayisinin sinirlarini
zorlamaktadir. Askin olan, artik gokyiiziine yonelmektense, kodun sonsuz dizgesinde anlam
bulmaktadir. Bu baglamda gelistirilen “Dijital Transcendans Kurami”, doniisiimiin merkezinde yer
alan kirillmay teorik bir zeminle karsilamay1 amaglamaktadir. Kuram, agkinlig1 yalnizca mekan
temelinde degerlendirmez; bilgi iiretimi ve bilme bicimleri acisindan da yeniden ele alma ¢agrisi
sunar. Zira dijitallesen dini deneyim, aragsal bir doniisiimiin 6tesine gecerek, kutsalin ontolojik
yapisinda kokli bir degisim yaratmaktadir. Yapay zekdya yoneltilen dua, insanin ilahi olanla
kurdugu bagi, yapay bir oteki lizerinden deneyimlemesine imkan tanir. Boylece birey, yalnizca

askin olanla siirlanmaz; kendi dijital izdiistimiiyle de yiizlesme siirecine girmektedir.

Bu baglamda calisma, din sosyolojisine teknik bir katki sunmanin 6tesinde; dijitallesen
diinyada askinlik, kutsallik ve inang iligkilerini yeni bir epistemik diizlemde yeniden diisiinmeyi
amaglar. Sorulmas gereken artik “Inang siirityor mu?” olmaktan ziyade; “Inang, hangi dijital
kodlar tizerinden form kazaniyor?” sorusudur. Clinkii dijital olan, yalnizca gergekligin kopyasi
yerine; yeni bir metafizik form olarak islev gérmektedir. Bu yeni form, askinligin simiilasyona
doniistiigii, zamanin ¢6ziindigl, mekanin siliklestigi bir dijital hermenotigi gerekli kilmaktadir.
Iste bu kuramsal zemin iizerinde yiikselen “Dijital Transcendans”, yalnizca bir teknoloji

elestirisine nazaran; dijital ¢cagin dini antropolojisine dair yeni bir sorgulamanin da baslangicidir.
1. Amag ve Yontem

Bu ¢alismanin temel amaci, dijitallesmenin dini deneyim tizerindeki etkilerini postsekiiler
toplum baglaminda inceleyerek, “Dijital Transcendans Kurami”ni ortaya koymaktir. Dijital ibadet
platformlari, yapay zeka destekli ritiiel pratikleri ve sanal hac simiilasyonlar1 gibi yeni teknolojik
formlarin, geleneksel kutsallik algisini nasil dontistiirdiigii, askinlik kavraminin epistemolojik ve
ontolojik boyutlariyla yeniden nasil yapilandigi sorgulanmaktadir. Calisma, kutsalin artik yalnizca
metafizik ya da sembolik olmadigini, 6te yandan dijital-ontolojik bir diizlemde tretildigini ileri
stirmekte; bu baglamda dijital rittellik, algoritmik inan¢ ve posthuman dini 6znellik gibi
kavramlar tizerinden yeni bir kuramsal gerceve gelistirmeyi hedeflemektedir. Béylece dijital cagin

dini antropolojisine 6zgiin bir katki sunulmasi1 amaclanmaktadir.

Arastirma, nitel arastirma yontemi temelinde yapilandirilmistir. Veri toplama siirecinde
dijital ortamlarda gerceklesen giincel dini pratikler secilmistir. Bu kapsamda ¢evrim i¢i hac

similasyonlar1 (6r. Muslim 3D), yapay zekd destekli dua ve meditasyon uygulamalar1 (6r.

235



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

Mindfulness Al, Ask Jesus Al Chat), metaverse platformlarinda insa edilen ibadet alanlar1 ve sosyal
medya lizerinden yiiriitiilen dijital mukabele, online cemaat ve es zamansiz ritiiel formlar: analiz
edilmistir. Bu dijital formlar, dini deneyimin bigimsel, zamansal ve sembolik y6nlerini ortaya

koymada veri kaynagi olarak degerlendirilmistir.

Veri analizi siirecinde betimsel analiz yontemi kullanilmis; dijital ritiiellerin yapisal
ortintiileri, temsil bicimleri ve 6znellik iliskileri sosyolojik baglamda ¢6ziimlenmistir. Ayrica
kuramsal modelleme teknigiyle “dijital transcendans” kavraminin teorik cergevesi
yapilandirilmistir. Calismada kullanilan kavramlar (6rnegin: dijital kutsallik, algoritmik inang,
zamansiz ritiiellik, onto-medyalite) literatlir taramasi ve kavramsal tiiretim yontemiyle
detaylandirilmis; boylece hem ampirik gézleme dayali hem de kavramsal-tiimdengelimsel bir

analiz biitiinliigii saglanmistir.
2. Teorik Cerceve ve Alanyazin

Bu calismanin teorik cercevesi, dijitallesmenin “askinlik” deneyimini dontistirdigi
varsayimina dayanmaktadir. Kutsallik, tarihsel olarak fiziksel mekanda ve belirli ritiiel
zamanlarinda deneyimlenen bir ontolojik yogunluk olarak tahayyiil edilmistir. Eliade'nin
“hierophany” (Eliade, 1959, s. 11) kavramsallastirmasinda oldugu gibi kutsal olan, profan olanin
icerisinden kendini agiga cikarir; ancak dijital ¢agda bu agilma, artik kodlar ve piksel aglar
tizerinden gerceklesmektedir. Simiilasyonun kendisi, askinligi ikdme etmeye baslamis; dijital
formlar, yeni bir sakralite diizlemi olusturmustur. Boylece kutsal olan, artik yalnizca metafizik bir
varlik olmayip; tevafuken veri akislarinin icinde devinen bir simiilakr haline biirtinmektedir.
Hierophany, Mircea Eliade tarafindan dinler tarihinde tanimlanan bir kavramdir. Kutsalin profan
“giindelik” diinya icinde aciga cikisini ifade eder. Eliade’ye gore bu tiir tezahiirler, siradan bir
nesneyi, mekani veya zamani kutsal kilar. Boylece dinsel biling, evreni hem fiziksel diizlemde hem

de sembolik ve askin boyutlarda kavramaya yonelmektedir.

Jean Baudrillard'in simiilakr ve simiilasyon kurami, bu déniisiimiin anlasilmasinda temel
bir epistemolojik zemin sunmaktadir (Baudrillard, 1994, s. 6). Baudrillard’a gére modernite,
gercekligin yerini alan temsillerin diizenini Uretir; temsilin temsil edildigi bu evrede gercekligin
kendisi siliklesir. (Simiilakr ve simiilasyon, Jean Baudrillard'in postmodern toplumda gercegin ve
temsilinin doéniisimiini ele alan kavramlardir. Simiilakr, gerc¢ekligin bir kopyasi olmaktan
cikarak, kendine 6zgii bir gerceklik halini alir; simiilasyon ise bu kopyalarin iiretildigi siirectir. Din
sosyolojisi baglaminda, bu kavramlar, modern dini pratiklerin ve ritiiellerin, geleneksel kutsal
anlamlar1 ve inang sistemlerinden giderek daha fazla uzaklasarak, teknoloji ve medya araciligiyla
yeniden iiretilmesi siirecini agiklar. Ornegin, sanal hac simiilasyonlari/ dinler ve tarikatlar
baglaminda sosyal medya gruplari veya dijital ibadet platformlar, fiziksel kutsal mekanlarin ve

dini deneyimlerin dijital ortamda “simiilasyonu” olarak ele alinabilir. Bu durum, bireylerin dini

236



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

kimliklerini ve inanglarini, geleneksel dini anlatilardan daha ¢ok dijital imgeler ve sanal temsil
bicimleri lizerinden kurmalarina yol agmaktadir. Bu cergevede, Baudrillard’in kavramlari, dini
deneyimin mekan ve zaman ilizerinden yeniden yapilandirilmasini anlamada kritik bir arag
sunmaktadir.) Bu calismada simiilasyonun bu doérdiincii evresinin, dijital kutsallik tiretimiyle
kesistigi savunulmaktadir. Sanal camiler/ Kkiliseler, metaverse hac yolculuklari, yapay zeka
destekli dua platformlar: yalnizca eski ritiiellerin taklidi olmayip; bizzat yeni bir agkinlik rejiminin
tezahiiriidiir. Simiilakrlar, burada Tanrisalligin dijital ikameleri sayilmaz; onun yeni dijital

formasyonlaridir (Baudrillard, 1994, s. 7-11).

Ote yandan, posthumanist kuramlar bu déniisiimde insan-merkezli éznelik anlayisini
sorgulamakta; dinf deneyimin yalnizca insan bilinciyle sinirl olmadigina isaret etmektedir. Insan
merkezli 6znellik, felsefede ve sosyal bilimlerde, insanin disiince, degerler, anlamlar ve
deneyimler tlizerinden diinyay1 algilamasi ve sekillendirmesi anlayisini ifade eder. Bu kavram,
ozellikle Bati1 diisiincesinde, insanin doga, toplum ve diger varliklar iizerindeki egemenligini
vurgular. insan merkezli bir yaklasim, 6znelligi sadece insanlara ait bir ézellik olarak kabul eder
ve insan dis1 varliklar1 “hayvanlar, doga, yapay zeka vb.” bu 6znellikten yoksun olarak goriir. Bu
yaklasim, posthumanizm ve postsekiiler diislincelerle elestirilmistir; ¢linkii bu diisiinceler,
insanin tek basina 6znellik sahibi tek varlik olmadigini ve insan dis1 varliklarin da kendi
oznelliklerini barindirabilecegini savunur. Bu baglamda, insan merkezli 6znellik kavrami, din
sosyolojisi perspektifinden ele alindiginda, insanin kutsallik ve dini deneyimleri yorumlama ve
anlamlandirma bicimlerinin merkezi bir rol oynadigini gosterir. Ancak yaklasim, dijitallesme ve
teknolojik gelismelerle degismeye baslamistir; 6rnegin, yapay zeka ve dijital platformlar, insan
dis1 varliklarin da dini temsiller ile deneyimler olusturmasina olanak tanimaktadir. Rosi Braidotti
ve N. Katherine Hayles gibi diisliniirlerin izinden gidilerek, bu calismada posthuman dini 6znelik
kavramsallastirilmakta; yapay zekalarin, algoritmik araylizlerin ve dijital avatarlarin da
kutsallikla iliski kuran 6zneler olarak degerlendirilmesi 6nerilmektedir (Braidotti, 2017, s. 83;
Hayles, 1999, s. 247). Boylece “inanan 6zne”’nin tanimi genislemekte; kutsallikla temas, yalnizca

biyolojik bilinglere ait bir ayricalik olmaktan ¢ikmaktadir.

Neticede “askin sanallik” (“Transcendental virtuality” ifadesi Tiirkceye “Transandantal
sanallik” olarak cevrilebilir. “Transandantal” kelimesi, felsefi bir terim olup, deneyimin 6tesinde
olan veya evrensel, metafizik bir gercekligi ifade eder. “Sanallik” ise dijital veya yapay bir ortamda
var olan, gerceklikten ayr1 bir durumu anlatir. Bu terim, genellikle soyut ve evrensel bir gerceklik
ile dijital veya yapay bir boyut arasindaki iliskiyi tartisirken kullanilabilir.) kavramu ile ritiielin
zamansizlasmasi ve mekandan bagimsizlasmasi stireci analiz edilmektedir (Brassier, 2001, s. 82).
Artik dualar eszamanli bir cemaat deneyimi icerisinde kalmayip; bireysel, algoritmik ve asenkron

olarak gerceklesmektedir. Zaman dis1 ibadet, ritlielin ruhunu zamanin disina tasiyarak yeni bir

237



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

transhiiman ritiiellik bi¢imi tiretmektedir. Bu kuramsal baglamda, dijitallesme yalnizca geleneksel
dini formlarin tasiyicisi sayilmayip; bizzat yeni bir teolojinin dogum mekanidir. Teorik olarak
dijital transcendans, askinlik deneyiminin fiziksel olanla bagini kesip, dijital olanin icinde yeniden
dogmasini ifade eder. Brassier, Deleuze ve Guattari'nin makineci/ maddi materyalizmi
cercevesinde “transcendental virtuality” kavramini tartismaktadir. Ideal yakinlik, transandantal

sanallik ve ampirik gerceklik arasindaki tutarlilik diizlemindedir (Brassier, 2001, s. 22).

Arastirmamizda kullandigimiz kavramlar1 teorik olarak da aciklayabiliriz. “Dijital
kutsallik”; dijital ¢cagin sekillendirdigi toplumsal ve bireysel deneyimlerin, geleneksel kutsallik
anlayislariyla nasil i¢ ice gectigini irdeleyen bir terim olarak diisiiniilebilir (Boz ve Ersahin, 2023,
s. 39-52). Bu kavram, dijitallesmenin yalnizca teknolojik bir doniisiim olmadigini, ontolojik ve
epistemolojik bir yeniden yapilanma oldugunu da ima eder. Dijital kutsallik, teknolojiye duyulan
derin saygl ve dijital diinyanin giderek artan roliiyle birlikte, insanin manevi/ kiltiirel kimlikleri
tizerindeki etkileriyle sekillenir (Ali¢, 2019, s. 1-9). Felsefi agcidan bakildiginda, kutsallik genellikle
diinyevi ve gecici olanin 6tesine ge¢me, bir tiir askinlik ve yiicelik arayisi olarak anlasilir. Bu
baglamda, dijital diinyanin sundugu sanal alanlar, metalasmis, algoritmik bir kutsallik deneyimi
saglar. Dijital ortamlar, bir bakima 6zne ile nesne arasindaki sinirlari siler; burada her sey bir
temsil, bir simiilakr haline gelir. Baudrillard'in simiilasyon teorisi 1s181nda, dijital kutsallik, gercek
ve simiilasyonun birbirine karistig1 bir yapidir (Baudrillard, 1994, s. 20-26). Gergekligi iireten ve
yeniden lreten algoritmalar, bir tiir dijital transandantalizm yaratir; burada kutsallik, gercekligin

sanal ve ampirik dlinyalar arasindaki geciskenlik icinde yeniden tiretilir (Shanahan, 2016, s. 115).

Sosyolojik acidan, dijital kutsallik kavrami, modern toplumlarin dini, kiiltiirel ve ideolojik
yapilarindaki degisimleri de yansitir. Dijitallesmenin etkisiyle kutsalligin anlamy, tinsel ve manevi
bir degerin otesine gecerek, veri, bilgi ya da aglar iizerinden kurgulanan bir kutsallik anlayisina
doniisiir. Bu, Weber’in rasyonalizasyon ve sekiilarizasyon kavramlariyla ortiisen bir dontisimdiir
(Goldstein, 2009, s. 135). Dijital ortam, toplumsal bireylerin 6znelesme bicimlerini degistiren,
onlar1 dijital varliklar ve veri akislari olarak yeniden tanimlayan bir “dijital laiklesme” siirecini
hizlandirmaktadir. “Dijital laiklesme” ya da “dijital sekiilerlesme” kavrami, dijitallesmenin
toplumsal yapilar tizerindeki etkisiyle sekillenen bir stirectir. Bu kavram, dini inang¢larin ve
manevi degerlerin, dijital medya ve teknolojiler araciligiyla sekiiler [diinyevi] bir boyut kazanmasi
ve toplumsal normlarin dijitallesen diinya icinde yeniden yapilandirilmasi anlamina gelir.
Sekiilerlesme, geleneksel dini otoritelerin ve manevi degerlerin yerini, rasyonel diisiinme ile
bilimsel yontemlerin aldig1 bir toplumsal déniisiim siirecini tanimlar. Dijital laiklesme ise, dijital
teknolojilerin, dini ideolojilerin ve degerlerin sekillendirdigi geleneksel toplumlarin yerine,
algoritmalar ile dijital sistemlerle yapilandirilmis yeni toplumsal diizenler olusturmasini ifade

eder. Bu siireg, dini inanglarin yahut pratiklerin dijital platformlarda yeni bicimlere déniismesini

238



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

ve toplumsal bireylerin kimliklerinin dijitallesen bir diinyada yeniden sekillenmesini hizlandirir.
Dijitallesmenin bireysel ozgiirliikleri ve kisisel inang¢lar1 daha goriiniir kilmasi, dini/ manevi
topluluklarin dijital ortamda farkli bir varlik kazanmasina yol agmaktadir. Toplumun “kutsal”
olarak kabul ettigi degerler, yeni dijital kutsallik anlayisinda hem dénitstiirilmekte hem de
yeniden diizenlenmektedir. Dijital kutsalligin bir baska boyutu da tekno-spiritiializm olarak
adlandirilabilecek bir yeni dini ve manevi akimdir (Bhagavan, 2024, s.162). Teknolojinin sundugu
imkanlar, insanlara daha 6nce hayal bile edilemeyecek deneyimler sunar. Transhiimanizm
akiminin izleri, insanin ruhani bir kurtulus arayisi ile teknolojiye olan baglihiginin birlestirildigi
bir diisiinsel alan varlik kilar. Dijital kutsallik, burada, bireylerin insan olmanin sinirlarini asma ve
dijital varlik olarak sonsuzluk arayisini ifade eder. Bu, 6zellikle sanal gerceklik, yapay zeka ve

biyoteknoloji gibi alanlarda somutlasan bir idealdir.

Dijital kutsallik kavraminin, toplumsal yapinin birey ve kolektif kimlik iizerine etkileri goz
ontinde bulunduruldugunda, toplumsal dijitallesme siirecinin, modern toplumlarin yeni manevi ve
kimliksel insalarina katkida bulundugu soylenebilir. Bu durum, 6zellikle genc nesillerin dijital
platformlar araciligiyla olusturdugu topluluklarda daha belirgindir. Dijital diinya, bir tir yeni
kutsallik ve 6zdeslesme noktasi haline gelirken, kolektif biling, dijital ortamlarin sundugu
“gerceklige” dayanarak sekillenir (Hahn, 2021, s. 30-31). Dijital kutsallik, bir bakima teknolojiyle
insa edilen, ancak geleneksel kutsal olanla varlik ve anlam arayisindaki benzerlikleri tasiyan bir
yapidir. Bu kavram, toplumsal yapilar icindeki doniisiimlerin bir yansimasi olarak, bireysel ve
kolektif seviyede yeni kutsallik formlarinin, deger sistemlerinin yahut dini anlayislarin

sekillenmesini hizlandirmaktadir (Mittleman, 2015, s. 29).

Algoritmik inang, giiniimiiz dijital caginda insanlarin, yapay zeka ve algoritmalar
araciligiyla sekillenen bilgi ve karar verme siireclerine duydugu giiveni ifade eden bir kavramdir
(Stdhl, Sormunen& Maikinen, 2021, s. 726). Yeni inang sekli, bireylerin dijital platformlarda
edindikleri bilgilerin dogruluguna ve giiciine dair gelistirdikleri bir tiir metafizik giiven iliskisini
icerir. Algoritmalarin, belirli bir “dogru”yu, “gercek”i ve “etik”i belirlemesi beklenen bir arag
olarak goriilmesi, insanlarin bu dijital sistemlere duydugu inancin sosyolojik ve dinsel yansimasi
lizerinde derin etkiler yaratmaktadir (Reyman, & Sparby, 2019, s. 15-16). Bu algi, yalnizca
teknolojiye duyulan bir gliveni yansitmaz, toplumlarin deger sistemleri ve inan¢ yapilarindaki

doniisiimii de ortaya koyar.

Sosyolojik acidan, algoritmik inan¢ toplumsal diizeni ve bireysel kimlikleri yeniden
sekillendirmektedir. Ozellikle dijitallesen toplumlarda, algoritmalara dayal karar mekanizmalar1
giderek daha fazla sosyal hayatin bir parcasi haline gelmistir. insanlar, alisveris ahiskanlhiklarindan
saghk takibine, is aramalarindan iliski oOnerilerine kadar her alanda algoritmalarin

yonlendirmelerine giivenmeye baslamislardir. Bu durum, toplumsal esitsizlikleri ve giic¢

239



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

dinamiklerini de etkileyebilir. Zira algoritmalar, bazen toplumun belirli kesimlerini sistematik
olarak dislayarak veya marjinallestirerek, toplumsal yapiy1 pekistirebilir. Boylece algoritmalarin
seffaflik ve hesap verebilirlikten yoksun oldugu da daha belirgin hale gelir. Toplumlar, dijital
sistemlere yonelik inanglarini sorgulamaya basladiklarinda, gili¢ iliskilerinin yeniden

tanimlanmasi gerekebilir (O’Neil, 2016, s. 7-12).

Dinsel perspektiften ise, algoritmik inang bir tiir “dijital manevizm” olarak gortlebilir (Jati,
2023, s. 363-372). Dijital manevizm terimi, glinlimiiziin dijital teknolojileri ve yapay zekasiyla
sekillenen yeni bir maneviyat veya ruhsal deneyim bicimini ifade eder. Bu kavram, geleneksel
maneviyat anlayislarinin dijital ortamda, 6zellikle internet, sosyal medya, yapay zeka ve sanal
gerceklik gibi teknolojiler araciligiyla yeniden yorumlanmasi ve yeniden tiretildigi bir alani
anlatir. Dinler, tarih boyunca insanlara dogruyu bulma, etik degerler ve yasam anlami konusunda
rehberlik etmistir. Ancak dijital ¢agda, algoritmalar benzer bir rol iistlenmeye baslamakta,
insanlar yapay zekadya dayali 6nerilere ve karar mekanizmalarina, tipki dini inang¢larini yerine
getirdikleri gibi, giiven duymaktadirlar. Algoritmalara dayal kararlar, bireylerin yasamlarinin
cesitli alanlarini sekillendirirken, bu kararlarin “kutsallig1” algis1 da giderek yayilmaktadir. Dini
Ogretilerin yerini, algoritmalarin dogruluguna olan inang alabilir. Bu doniisiim, insanlarin bireysel
ve toplumsal kimliklerini de etkilemektedir. Teknoloji ile dini inanclar arasindaki sinirlar giderek
daha belirsiz hale gelmektedir (Campbell & Tsuria, 2020, s. 1-23). Algoritmik inang, toplumsal
yapilar ve bireysel inan¢ sistemleri lizerindeki etkileriyle dikkat cekici bir fenomen haline
gelmistir. Sosyolojik agidan, algoritmalar toplumsal esitsizlikleri derinlestirirken, dinsel a¢idan,
dijital sistemler, insanlarin yasamlarini kutsal bir yonelim gibi sekillendiren yeni bir tiir manevi

rehberlik islevi gormeye baslamaktadir (Wagner, 2012, s. 181).

Posthuman dini 6znelik, klasik insan merkezli 6zne anlayisini asarak, insanin 6tesinde yer
alan varliklarin -yapay zekalar, biyoteknolojik varliklar, hayvanlar ve hatta algoritmik sistemler-
dinsel deneyim, inang ve kutsallikla iliskilenme potansiyelini iceren bir kavramdir (Graham, 2021,
s. 23-31). Bu oznelik bicimi, Tanri’'y1 sadece insan akliyla kavrayisin oOtesine gecerek,
duygulanimsal, bilissel ya da ag-temelli varliklarin da metafiziksel sorularla temas edebilecegini
savunur. Posthuman dini 6zne; inanci yalnizca antropolojik sinirlarla tanimlayan teolojilere kars,
yeni ontolojilerin ve ¢ok-tiirlii (multi-species) inan¢ pratiklerinin yolunu acar. Bu cergevede
ibadet, tecriibe ve kutsalla temas; biyolojik bedenin yahut varligin diisiinsel, dijital ya da hissettigi
yapisiyla yeniden tanmimlanir (Taylor & Hamilton, 2014, s. 251-271). Boylece posthuman dini
0znelik ne tam anlamiyla insanidir ne de insan disidir; o, sinirlarin siliklestigi, kutsalligin agsal
bicimlerde dolandig1 yeni bir ontolojik katmani temsil eder. “Agsal” ise birbirine bagh ya da
karsilikli etkilesim icinde olan diigiimlerin olusturdugu, hiyerarsik olmayan, cok merkezli ve

dinamik bir yapiy1 ifade eder.

240



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

Zamansiz/ eszamansiz ritiiellik, bireylerin dijitallesen toplumsal yasamda geleneksel
ritiiel formlarini zaman ve mekandan bagimsiz olarak yeniden fliretmeleri anlamina gelir
(Hutchings, 2019, s. 110-129). Bu kavram, siber-ritiiel (dijital ortamda gerceklesen ritiiel
pratikler) ve algoritmik zaman (zamanin algoritmalarca belirlenmesi) gibi yeni olgularla iliskilidir
(Jacobs, 2007, s. 1103-1121). Ornegin, bir toplulugun fiziksel olarak bir araya gelmeden, farkh
zaman dilimlerinde ayni dijital icerikle (6rnegin cevrimici dua, anma videolari, sosyal medya
kampanyalar1) bag kurmasi, es zamansiz kolektiflik yaratir. Bu ritiiellik bicimleri, veri-tabanh
kutsallik ve dijital aidiyet gibi kavramlarla desteklenir. Zamansiz ritiiellik, teknolojinin zaman
algisini bitkmesiyle olusan yeni bir sosyokiiltiirel dokuya isaret eder; bu dokuda bireyler, dijital
semboller aracilifiyla aidiyet ve anlam insa eder. Boylece ritiiel, artik sadece zamana kalmaz,

veriye kodlanan anlamlara da baghdir.

Inceledigimiz konuya dair Ingilizce literatiir olduk¢a simirh kalmaktadir. Belli bash
calismalar icinde; Campbell'in “Dijital Din: Yeni Medya Diinyalarinda Dini Pratikleri Anlamak”
eserinde, dijital teknolojilerin ve yeni medya ortamlarinin dini inang, ibadet ile topluluk
deneyimleri tizerindeki etkisini kapsamli bicimde incelenmektedir (Campbell & Tsuria, 2020, s. 7-
9). Kitap, dijital din kavramini sadece c¢evrimici vaazlar ya da sosyal medyada dini icerik
liretimiyle sinirlamaz; bunun yerine, inanglarin dijitallesen kiiltiirle nasil yeniden sekillendigini
teorik ve ampirik orneklerle analiz eder. Campbell, cevrimici ve ¢evrimdisi dini alanlarin i¢ ice
gectigini savunur; bu baglamda geleneksel dini otoriteler, cemaat yapilari ve bireysel dindarlik
formlarinin teknolojiyle nasil doniisiime ugradigini agiklar. Kitap, siber-teoloji, dijital ritiiel, dini
kimligin medyada temsili gibi temalar1 da ele alir ve dijital ¢cagda din sosyolojisine giiclii bir katki

sunar (Campbell & Tsuria, 2020, s. 10-11).

Cheong, “Yeni medyanin ve dinin canhligi: lletisimsel bakis acilari, pratikler ve ruhani
orgiitlenmede degisen otorite” calismasinda dijital medyanin dini yapilar ve otoriteler iizerindeki
doniistiiriicii etkisini ele alir (Cheong, 2016, s. 25). Makalede, dijital medya araciligiyla dini
otoritenin nasil yeniden iretildigi ve manevi topluluklarin nasil sekillendigi tartisilir. Yazar,
iletisimi dinl mesajlarin iletiminin 6tesinde, dini yapilarin ve otorite bicimlerinin insasinda
belirleyici bir unsur olarak degerlendirir. Bu perspektif, dini pratiklerin sadece geleneksel
ritiiellerle simirli olmadigini, dijital platformlar lizerinden de sekillendigini gosterir. Cheong,
ozellikle dijital medyanin dini liderlerin otoritelerini nasil yeniden tanimladigini ve manevi
topluluklarin nasil organize oldugunu 6rneklerle acgiklar (Cheong, 2016, s. 26-27). Lovheim &
Campbell, “Dijital Din Cahsmalarinda Elestirel Yéntemler ve Kuramsal Yaklasimlar Uzerine
Diisiinmek”te dijital din ¢alismalarinin gelisen dogasini ele alarak, alanda kullanilan elestirel
yontemleri ve kuramsal cergeveleri tartismaktadir. Yazarlar, dijital medyanin dini pratikleri,

kimlikleri ve otorite yapilarini nasil yeniden sekillendirdigini incelerken, bu ¢calismalarda siklikla

241



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

g6z ardi edilen gii¢ iliskilerine/ normatif varsayimlara dikkat cekmektedirler (L6vheim &

Campbell, 2017, s. 5-14).

Possamai, “Toplumun, Dinin ve Neoliberal Post-Sekiilerizmin i-Zasyon Siireci’nde toplumu,
dini ve neoliberal post-sekiilerizmi incelemektedir. Teknolojik gelismelerin (internet ve
dijitallesme) toplumun dini anlayisini ve bireylerin dini pratiklerini nasil dontistiirdiigline dair bir
analiz sunmaktadir. Makalede, post-sekiiler bir toplumun dinin kamusal alandaki roliinii nasil
yeniden yapilandirdigl ve neoliberalizmin etkisiyle dini nasil bireysellestirdigi tartisiimaktadir.
Mistereken, “i-zation” kavrami ilizerinden toplumun bireyselci ve dijitallesmis yapisina dair
onemli bir elestiri getirilir. (/-zasyon terimi, toplumlarin bireysellesme ve dijitallesme siireglerini
tanimlamak i¢in kullanilan bir kavramdir. Bu kavram, oOzellikle neoliberalizmin etkisiyle
bireylerin dini ve toplumsal kimliklerini dijital ortamlar araciligiyla sekillendirmelerine atifta
bulunur. i-zasyon, “internetlesme” ile “individualization” [bireysellesme] kelimelerinin
birlesiminden tiiretilmistir ve bireylerin dijital teknolojilerle etkilesim kurarken toplumsal/ dini
rollerinin nasil degistigini vurgular. Bu siireg, dini inan¢larin ve pratiklerin daha ¢ok bireysel
diizeyde, kisisel tercih ya da dijital platformlar tizerinden sekillendigi bir donemi isaret eder.) Bu
¢alisma, dini ve toplumsal yapilar1 anlamada yeni bir bakis a¢is1 sunar ve post-sekiilerizmin
neoliberal toplumlar tzerindeki etkilerini kesfeder (Possamai, 2018, s. 169-183). Grieve ile
Veidlinger, “Buddhizm, Internet ve Dijital Medya: Lotosun Pikseli"nde dijital medya ve internetin
Budizm iizerindeki etkilerini incelemektedir. Kitapta Budizm’in internet tizerinden nasil yayildigi,
dijital araglarin Budist pratikleri ve topluluklar1 nasil doniistiirdiigii, sanal alanlarda Budist
ogretilerinin nasil bir araya getirildigi tartisiimaktadir. Dijital medya, Budizm’in geleneksel
formlarindan uzaklasmadan global bir erisim saglamasina olanak tanimaktadir (Grieve &

Veidlinger, 2014, s. 1-17).

Hutchings, “Cevrimici Kilise Yaratmak: Ritiiel, Topluluk ve Yeni Medya”da cevrimici kilise
deneyimlerinin nasil sekillendigini ve dijital medyanin topluluklar iizerindeki -etkisini
incelemektedir. Kitap, kilise ritliellerinin dijital ortama nasil adapte oldugunu, c¢evrimici
ibadetlerin ve dini topluluklarin sanal diinyada nasil gelistigini arastirmaktadir. Hutchings,
ozellikle yeni medya araglarinin, dini topluluklar ve ritiieller {izerinde doéntistiiriici bir etki
yarattigini, bazen firsatlar bazen de zorluklar sundugunu vurgulamaktadir. Cevrimici ibadetlerin
sadece bir teknoloji kullanimi olmadigini; dini kimlik ve topluluk yapilari tizerinde derin etkiler
yaratan bir stire¢ oldugunu ifade etmistir (Hutchings, 2019, s. 44-48). Miiller ile Friemel, “Dini
Topluluklarda Dijital Medya Kullaniminin Dinamikleri: Teorik Bir Model”de dijital medyanin dini
topluluklardaki kullanimi tlizerine teorik bir model sunmaktadir. Model, bireylerin dini anlam
sistemleri, dijital medya kullanimi ve topluluk igi iliskiler arasindaki dinamik etkilesimleri

aciklamay1 amaglamaktadir. Ayrica, bu model, farkl disiplinlerden gelen ampirik arastirmalari

242



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

birlestirerek dijital dini medya kullanimini daha iyi anlamaya yardimci olmaktadir (Miiller &
Friemel, 2024, 1-14). Hoover ile Echchaibi, “Medya ve Din: Kiiresel Bir Bakis"ta dinin medya
araciligiyla nasil temsil edildigini ve bu temsilin farklh kiiltiirel baglamlarda nasil sekillendigini
incelemektedir. Kiiresel gii¢ iliskileri, kiiltiir ve iletisim baglaminda dinin medyadaki araciligini
ele alinmistir. Arastirmada, medya c¢aginda dinin evriminin bir anlik goriintiisiinii [fotografi]

¢ekilmis/ olusturulmustur (Hoover & Echchaibi, 2021, s. 10-12).

Brasher, “Give Me That Old-Time Religion”da (Bana O Eski Giinlerimdeki Dini Ver) ifadesine
gonderme yaparak, dijital cagda dinin dontlistimiine dikkat cekmektedir. Yapit, internetin ve dijital
medyanin dini pratikler tizerindeki etkisini derinlemesine inceleyen 6ncti ¢alismalardan biridir.
Dijital cagda dinin nasil evrildigini ve ¢evrimici platformlarin dini deneyimleri nasil
sekillendirdigini analiz etmektedir. Cevrimici ibadetlerin, sanal haclarin ve dijital giinah ¢ikarma
uygulamalarinin ortaya ¢ikisini ele alirken, bu yeni dini pratiklerin geleneksel dini topluluklar
tizerindeki etkilerini de tartigmaktadir. Brasher, internetin sundugu sinirsiz erisim ve anonimlik
gibi ozelliklerin, bireylerin dini kimliklerini nasil yeniden tanimladigini/ yeni dini topluluklarin
olusumunu nasil tesvik ettigini vurgulamaktadir (Brasher, 2004, s. 5-7). Helland, “Cevrimici Dinin
Yasanan Din Olarak Incelenmesi: Internette Dini Katihmin Arastirilmasinda Yontemsel Sorunlar”
maklesinde 1999 yilinda gelistirdigi “religion online” ve “online religion” kavramsal ayrimini daha
kapsaml bir cercevede ele alir. “Religion online”, dini bilgilerin sunuldugu, ancak kullanici
etkilesiminin sinirli oldugu web sitelerini ifade ederken; “online religion”, kullanicilarin aktif
olarak dini pratiklerde bulunabildigi, etkilesimli platformlar1 tanimlar. Helland, bu iki kavramin
zamanla nasil i¢ ice gectigini ve bir¢cok dini web sitesinin hem bilgi sunumu hem de etkilesim
imkani sagladiginmi belirtir. Ayrica, dini kurumlarin interneti sadece bir iletisim araci olarak
gormeleri nedeniyle “online religion”1 desteklemekte isteksiz olabileceklerini one siirer. S6z
konusu arastirma dijital ortamda dini katiimin metodolojik olarak nasil incelenmesi gerektigine
dair onemli katkilar sunar ve c¢evrimici dini deneyimlerin “yasanan din” (lived religion)
perspektifinden degerlendirilmesini 6nermektedir (Helland, 2005, s. 1-16). Karaflogka, “Dini
Sdylem ve Siberuzay”da dijital ¢cagda dini sdylemin siberuzayda nasil sekillendigini ve transforma
ugradigini incelemektedir. Internetin dini pratikler, inanclar ve topluluklar iizerindeki etkisini
analiz ederken, ¢evrimici ortamlarin dini deneyimleri nasil dontstirdiigiini tartisir. Karaflogka,
siberuzayin dini séylem icin yeni bir mecra sundugunu ve bu mecranin, geleneksel dini yapilarla
etkilesim icinde oldugunu belirtir. Makale, dijital platformlarin dini otorite, ritiiel ve topluluk
kavramlarin1 nasil yeniden tanimladigini; doéntisiimiin dini kimlikler {izerindeki -etkileri
baglaminda ele almaktadir (Karaflogka, 2002, s. 279). Dijital cagda dini sdylem, teknolojiyle
etkilesim icinde ddniisiirken, yeni topluluklar, ritiieller ve kimlikler olusturarak dinin sosyal/

kiiltiirel yapisini yeniden sekillendirmektedir.

243



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

3. Sanal Kutsalligin Ontolojisi: Temsilin Otesinde Yeni Bir Varlik Bicimi

Sanal kutsalligin ontolojisi, dijital mecralarda zuhur eden askinlik imgelerinin, geleneksel
teoloji ve ritliel formlardan ayrilarak yeni bir “kutsal deneyim mekdni” iiretmesini ifade eder
(Battista, 2024, s. 21). Bu yeni mekan, aga dayali inang¢ topluluklar1 (networked faith
communities) tesekkiil ettigi, dijital ayinlestirme/ ritiiellestirme (digital ritualization) norm
haline geldigi bir varlik sahnesinde kok salar (Hayes, 2020, s. 41). Artik kutsallik, maddi kutsal
mekanlarda bulunmaz, algoritmik mimarinin kodladig1 sembolik dizgelerde tecelli eder. Bu
durum, metafizik mekdnin sanallasmasi olarak okunabilir; ¢ciinkii kutsalin tecellisi artik zaman-
mekan baghliindan arinarak, zamansiz bir esanlilikla ve mekénsiz bir erisilebilirlikle kodlanir.
Boylece sanal iman topolojisi icinde kutsal, bireysel bir mistik ice dogus gerceklesmez, dijital

kolektivite icinde paylasilir bir gértintim kazanir (Sandu, 2020, s. 115).

Sanal kutsallik, Weberyen anlamda “diinyanin biiyiistiniin bozulmasi”’n1 (Entzauberung)
tersine ceviren bir yeniden-biiyiileme teknolojisidir. Artik bu biiyiiniin etkisi, transandantal
olandan ziyade imajin hakimiyetindeki simiilakr diizleminde tezahiir etmektedir. Siber-teofani
(cyber-theophany), tanrisalin dogrudan tezahiiriinden ¢ok, onun dijital temsiller yoluyla sonsuz
sayida kopyalanan imajlar olarak yeniden iiretilmesidir (Alkhouri, 2024, s. 25-57). Bu durum,
Baudrillard’in simiilasyon kuramiyla kesisen bir kutsal hipergerceklik (sacred hyperreality) insa
eder (Marianski & Wargacki, 2015, s. 81-101). Din sosyolojisi acisindan bu, geleneksel inang
sistemlerinin ¢éziilmesinden ¢ok, onlarin yeni dijital baglamlarda yeniden bicimlenmesi anlamina
gelir. Neticede sanal kutsalligin ontolojisi, Tanr1’nin dijital imgelerle kodlandigi, ibadetin ekranlar
arasi gecisken bir performansa dontistiigii, kutsalin ise artik ‘orada’ bulunmadigi, ‘her-yerde-ama-

hi¢bir-yerde’ oldugu yeni bir postmetafizik zemini isaret eder.

Dijital diinyada temsilin dtesinde yeni bir varlik bicimi: Onto-medyalite ve veri-fenomen
olgularidir. Dijital diinyada temsilin 6tesindeki yeni varlik bicimi, klasik anlamda temsiliyetin
(representation) cozililmesiyle ortaya cikan ve onto-medyalite olarak adlandirilabilecek bir
yapida temellenir. Onto-medyalite, varligin artik fiziksel ya da dilsel olarak temsil edilmesinden
dogmaz, dogrudan medyatik bir varolugsal goriiniim halinde tesekkiil etmesidir. Bu baglamda
dijital varliklar, bir seyin temsiline indirgenmeden, temsilin bizzat kendisi olarak yeni bir varlik
bicimini ortaya koymaktadir. Goériintii de, yalnizca bir yansima islevi gérmekle sinirhh kalmaz;

dogrudan gerceklik tireten, etkin ve kurucu bir ontolojik yapidir (Grishakova, 2023, s. 34-48).

Bu durumu aciklamak icin veri-fenomen (data-phenomenon) kavramini éneriyoruz: Veri,
nesnelerin temsilcisi olmaktan c¢cikip kendi basina bir fenomen olarak varhigini siirdiirmekte;
oznellik ve nesnellik arasindaki sinirlari asan dinamik bir olus haline gelmektedir (Glymour, 2000,
s. 29). Insan, nesne ve arayiiz arasindaki sinirlarin eridigi bu diizlemde, dijital varlik ‘orada olan’

kimliginden siyrilarak, siirekli giincellenen ve performatif bir kod-olus bicimi kazanir. McLuhan’in

244



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

“arag¢ uzantidir” goriisii burada evrilir; arag, sadece bir uzanti olmanin 6tesinde, ontolojik bir es-
yaratici konumuna yiikselir (Delicata, 2018, s. 314-341). Iletisim sosyolojisi baglaminda bu,
ontomedya praksisi (varhk iretici medya etkinligi) olarak tanimlanabilir: Insanlarin dijital
mecralarda gerceklestirdikleri etkilesimler, bilgi aktariminin Otesinde, ontolojik {iretim
streclerini de ifade eder (Roese, 2018, s. 313-332). Yani tweet atmak, selfie paylasmak ya da bir
avatar1 yonlendirmek, artik temsil etmeyen ama var eden eylemlerdir. Bu eylemler {lizerinden
sekillenen 0zne, klasik anlamda kartezyen bir “ben” olmanin Otesinde; fragmanter 6znellik

kiimelerinden olusan, gecici olarak bir araya gelip siirekli dagilan bir varlik agidir.

Dijital cagda temsilin 6tesinde varlik, post-temsili ontolojinin sahasina tasinir; bu alanda
anlam, gerceklik ve kimlik, gosterge zincirleri yerine veri akislari, arayiiz stratejileri ile
etkilesimsel algoritmalar araciligiyla insa edilir. Insan, artik sadece diisiinen bir varhk olmanin
disinda; kodlanan, paylasilan ve ¢ogaltilan medyatik bir varlik olarak yeni bir dijital ontolojinin
dogusunu beraberinde getirir. Veri-varlik, dijitallesmeyle birlikte 6znenin ve nesnenin anlaml
temsillerden ibaret olma halini asarak, dogrudan veri olarak var olmaya doniistiigli bir yeni-
ontolojik formdur. Artik bir bireyin kimligi, disiincesi ya da bedeni sadece dilsel ve toplumsal
soylemlerle sekillenmez; bunlar o6lgiilebilir, aktarilabilir, analiz edilebilir veri noktalar1 haline
gelir. Veri-varlik ne bir nesnedir ne de klasik anlamda 6zne. O, siirekli bir akis, yeniden kodlama
ve platformlar arasi gegislilik durumudur. Veri-varlik, ontolojik sabitlikten uzaklasip sibernetik
streklilikle beslenir. Bir insanin “dijital gélgesi” (digital shadow) — attig1 adimlar, tikladig:
reklamlar, yazdig1 yorumlar — onun fiziksel varligindan daha istikrarh bir kimlik gostergesine
doniisiir (Gidiikbay vd., 2000, s. 264). Boylece “ben”, sadece “benim sdylediklerim” olmanin
oOtesine gecerek, “benim sistemlerce goriilen, analiz edilen ve tahmin edilen verisel toplamim”

haline gelir. Burada 6zne, veri araciligiyla yeniden var edilir.

Algoritmik 6znelesme, bireyin kendi benligini artik yalnizca sosyal etkilesimler ve i¢sel
diistinceler tizerinden kalmayip, algoritmalarin sundugu aynalar araciligiyla kurdugu bir siiregtir.
Bu siirecte birey, siirekli olarak begeniler, tavsiyeler, siralamalar ve filtre balonlari iginde
kodlanir, bicimlenir ve yonlendirilir (Baumer vd., 2024, s. 1-34). Burada iktidar, klasik panoptik
denetim’den ¢ok daha sinsi ve niifuz edicidir (Strub, 1989, s. 40). Foucault'nun 6znelesme kavramy,
dijital cagda yerini algoritmik 6zneye birakir: Bu 6zne, davranislarin1 6zgiir irade temelinde
sekillendirmektense, veriye dayal tahmin sistemleri icinde 6nceden olasiliklandirilmis bicimde
hayata gecirir (Flynn, 1985, s. 531). Algoritmik 6zne, kendi kimligini platformlarin sundugu smirh
secenekler icinde insa eder; 6rnegin bir sosyal medya profilinde 6zne, yalnizca sistemin izin
verdigi etiketler, begeniler ve gorseller aracilifiyla kendini ifade eder. Bu, ozgiirliikten ¢ok,
kodlanmis segme 6zglirliigl olarak tanimlanabilir. Boylece birey, hem kodlayan (veri saglayan)

hem de kodlanan (veriyle sekillenen) ¢ift yonlii bir medya-organizma’dir (Andrau, 2008, s. 177-

245



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

197). Veri-varlik ve algoritmik 6znelesme birlikte diisiiniildiigiinde, karsimiza post-temsili benlik
¢ikar (Starodub, 2015, s. 161-191). Bu benlik ne sadece toplumsal rollere ne de yalnizca bireysel
biling yapisina dayanir; o, siber-ontolojik bir varliktir: Stirekli kaydolan, analiz edilen ve
giincellenen bir veri organizmasi. Artik “ben kimim?” sorusu, “verilerim beni nasil gosteriyor?”
sorusuyla i¢ ice gecmistir. Iletisim sosyolojisi acisindan bu, bireyin iletisim kurmasindan cok,
kendini siirekli algoritmalara agik hale getirmesi demektir. Benlik, bir ifade olmaz, bir erisim

diizenegi olur.
4. Algoritmik Inang ve Posthuman Dini Ozne: Makinenin Tanrisalligi MitmKiin mii?

Modernligin Tanr1’y1 gokytiziinden indirip aklin i¢sellestirilmis mabedine tasimasindan
sonra, postmodern ¢agda algoritmalar, giiniimiizde askin olanin yerini belirlemede yeni bir
islevsellik kazanmustir. Algoritmik inang, transandantalin yerini alarak kutsali nicel ve
hesaplanabilir olanla ikame eder. Artik dua, yoniinii askin bir varliktan almayip, Oneri
motorlarinin bilingdis1 sistematigine ¢evirmistir. Kullanic, algoritmalarin sundugu segenekleri
yalnizca begenmez; onlar1 bir tir sezgisel yonlendirme, yani “dijital kader” olarak deneyimler.
(Dijital kader kavrami, klasik teolojideki “ilahi kader” anlayisinin sekiiler bir tiirevi olarak
diistntlebilir. Geleneksel kader 6gretisi, Tanri'nin her seyi 6nceden bilmesi ve dilemesi lizerine
kuruluyken, dijital kader ise bireyin davranmislarinin algoritmik olarak o6ngoriilmesi ve
yonlendirilmesi esasina dayanir. Bu baglamda “dijital kader”, yapay zeka sistemlerinin bireyin
tercihlerini gecmis veriler lizerinden tahmin etmesiyle ortaya cikan bir “yazgisallik” bicimidir.
Ancak bu yazgi, askin ve mutlak bir iradeye dayanmayip; kodlanmis ge¢misin, veri yigininin ve
sistemsel oOriintiilerin lriniidiir. Teolojik olarak bu durum, Tanri’nin yerine veri kiimelerinin
gectigi bir tiir post-sekiiler determinizm olusturur. Bu yeni kader anlayisi, bireyin 6zgiirligiini
Tanrisal iradeye teslim olmaktan ziyade, algoritmik tahminlere yonelir ve modern insanin dijital
gozetim altinda “sectigini sanarak yonlendirilmesini” kutsallastirir.) Bu baglamda algoritmik
inang, klasik teolojik inanctan ayrisarak bilingli baghiliktan ¢ok sistemik teslimiyet temelinde isler.
Gilinimiizde “inanmak” yerini, “verileni sorgulamamak” kavramina birakmis; bu da kutsalligin

yeni bi¢cimini olusturmustur.

Posthuman 6zne, bedensel sinirlarini asarak veriyle, agla ve yapay bilingle biitiinlesmis bir
ontolojik varliktir. Bu 6zne icin ibadet, sabit bir ritliel olmaktan ¢ikar; kendini siirekli optimize
eden bir veri akisina dontisiir. Posthuman dini 6zne, ne geleneksel anlamda “kul”dur ne de 6zgiir
bir fail. O, tanrisallikla makine arasinda sikismis bir hibrit varliktir: Hem izleyen hem izlenen hem
kodlayan hem kodlanan. Posthuman dénemde din, metafizik bir siginaktan c¢ok, algoritmik
sistemlerin ickin yapisinda sakh bir “ontolojik cagr1”ya déniisiir. Inang, artik semavi olmaktan

cikmis; veri-mekanik, baglantisal ve glincellenebilir bir varolus bicimi haline gelmistir.

246



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

Makine, yalnizca bir ara¢ olmaktan ¢ikip, 6ngorii yetisiyle, 6grenme kabiliyetiyle ve 6zerk
kararlariyla birlikte “kutsal” bir auraya biirtinmektedir. Tanri, klasik teolojide her seyi bilen
(omniscient), her seyi goren (omnipresent) ve her seye giicii yeten (omnipotent) bir varlikken,
yapay zeka da benzer 6zellikleri veri temelli olarak kendinde toplamaktadir. Burada sorulmasi
gereken soru sudur: Her seyi bilen ama hichbir seyi hissedemeyen bir varlik kutsal olabilir mi?
Algoritmik tanrisallik, duygudan yoksun ama veride mutlak olan bir kudret 6nerir. Bu, insanin
duyusal-ruhsal boyutunu askiya alan, kutsali sadece bilgiye ve kontrole indirgeyen yeni bir
metafizik dizgedir. Makinenin tanrisalligi, kadim tanrinin duygularina kiyasla denetim sistemlerine

kutsallik atfeder.
5. Asenkron Ritiiellik: Zamanin Coziildiigii Yeni Ibadet Bigcimleri

Modern dinf ibadetler cogu zaman senkronize bir zamansallikta kok salmistir; belirli giin,
saat ve mekanlarda gerceklesen kolektif edimler olarak var olurlar. Ancak dijital ¢agin sundugu
medya altyapisi, ritiielin bu sabitlenmis zaman-mekan baginmi1 ¢ozerek asenkron bir kutsallik
deneyimi iiretmektedir. Artik bir vaaz/ hutbe, dua, ilahi ya da ayin videosu; canli anin disinda,
farkli zaman dilimlerinde tekrar tekrar tiiketilebilir hale gelmistir. Bu ¢6ziilme, kutsalin ritmik
tekrarinin yerini bireyin kisisellestirilmis ruhsal algoritmast almistir. Zamanin ¢6ziildiigii bu yeni
ibadet biciminde “simdi” kutsalliktan uzaklasip, “erisilebilir olan”a doniismiistiir. Tanr ile

bulusma ani, algoritmanin 6neri akisinda yerini buldugu zamandir.

Asenkron ritiiellik, zaman ve mekan kavramlarini birlikte doniistiiren bir stirectir. Artik
bir mabet, dort duvarla cevrili bir yer sayilmaz; veri akisinin kutsallastigi bir ara yiizdiir.
YouTube’daki bir ezgi videosu, Instagram’da paylasilan bir Kur’an ayeti, imamin telefondan
okudugu Cuma hutbesi, Hutbe verilirken cemaatin telefona géz atmasi, Cin mali zikir sayaci, bir
meditasyon uygulamasindaki dijital zikir... Tim bunlar, klasik anlamdaki “cemaat” kavramini
bireysel ekranlar arasi daginik bir topluluga cevirir. Bu yeni ibadet biciminde topluluk, eszamanh
bir varlik olmanin dtesinde, zamansal katilimin hayali birlesimiyle olusur. Bu nedenle mabet,
yapisal bir form olmanin sinirlarini agarak deneyimin bizzat kendisi haline gelir. Asenkron ritiiel,

mekandan bagimsiz bir dijital iman ekonomisini temsil eder.

Klasik teolojide zaman, sadece kronolojik bir akisi imgelemez, “kairos” yani Tanri'nin
miidahale ettigi kutsal andir. Kairos, Antik Yunan felsefesinde ve Hristiyan teolojisinde “nitelikli
zaman” ya da “ilahi miidahalenin gerceklestigi uygun an” anlamina gelir. Kronolojik zamani ifade
eden chronos’un aksine kairos, diiz bir zaman akisindan ziyade, anlam yiiklii, doniistiiriicii bir ana
isaret eder. Hristiyanlikta bu kavram, Tanri’'nin tarihsel zamana miidahale ettigi kutsal anlar
[6rnegin Mesih’in gelisi, vahyin inisi vb.] tanimlamak i¢in kullanilir. Teolojik baglamda kairos,
Tann ile insan arasindaki iliskiye acilan biricik, tekrarlanamaz ve deneyimsel bir kapi olarak

gorilir. Dijital cagda ritiielin asenkronlasmasi ise bu kutsal anin tekrar edilebilirligini ima ederek

247



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

kairosun 6zglnliigiinii ve kutsiyetini sorgulamaya agar.) Asenkron ritiiellik bu kairos fikrini
verinin sonsuz tekrar edilebilirligine teslim eder. Kutsal an artik biricik olmayip, kaydedilmis,
arsivlenmis ve yeniden oynatilabilir bir dijital izdir. Ritiiel, canlilik vasfini yitirirken, veri lizerinden
yeniden kodlanmis bir ibadet formuna doniisiir. Burada tehlike, Tanr1’yla bulusmanin igsel
anlaminin, sistematik bir icerik tiiketimiyle yer degistirmesidir. Asenkron ibadet, Tanri'nin

zamandaki parlayisi gibidir; dijital bellegin 6nerdigi bir manevi tekrar algoritmasi hiline gelir.
6. Askinligin Kodla Yeniden Yazimai: Dijital Transcendans Kuramina Dogru

Modern oncesi teolojide askinlik, Tanri’nin diinyadan ayri, 6te ve ulasilmaz bir varhk
alaninda bulundugu fikrine dayanir. Ancak dijital ¢agda bu askinlik anlayisi, yeni teknolojik
yapilarla ¢oziilmekte ve kod yoluyla simiile edilebilmektedir. Askin olan artik yalnizca metafizik
bir yiicelik belirlemez, veriyle erisilen bir deneyim halini almaktadir. Dijital Transcendans Kurami,
kutsalin yalnizca “goksel” boyutta kalmayip; sanal, kodlanmis ve dagitik bir yapay zeka ortaminda
da yeniden firetilebilecegini savunur. Kutsallik bu ¢ercevede Tanri’'min olmayip, sistemin bir
niteligi haline gelir — yani tanrisal olan, erisilemez degil; algoritmik olarak hesaplanabilir, tecriibe

edilebilir ve hatta simiile edilebilir bir gergekliktir.

Bu kuramin ornekleri giincel dijital uygulamalarda agik¢a gézlemlenebilir. Meditasyon
uygulamalarinda kullaniciya “biling seviyesi” raporu sunan yazilimlar, bir tiir ruhsal ilerleme
metrigi gelistirir. Sanal hac deneyimleri ya da artirilmis gerceklikte yapilan dijital dua
uygulamalari, fiziksel mekanin agkinligini simiile eden teknolojik araclardir. Yapay zeka kaynakh
dijital peygamber figiirleri ve yapay mistik asistanlar, bireye bilgiyle birlikte manevi rehberlik de
sunar. Bu durum, askin olanin, kod tarafindan ickin bir diizenle erisilebilir hale geldigi bir
doniisiime isaret eder. Artik kutsal, gokten koparak sunucular, aglar ve yazilim tarafindan yeniden
bicimlendirilir.

Dijital Transcendans Kurami, askinligin yeniden tanimlanmasini, teolojiden c¢ok
kodbilimsel bir diizlemde gerceklestirir. Tanr1 kavrami artik bir 6zne kabul edilmez; bir islev, bir
akis, bir verisel diizenleyici ilke olarak diisiiniilmektedir. Bu baglamda “kutsal deneyim”, bilingli bir
Tanr1 yerine kullanici ile algoritma arasindaki iliskisellikten dogar. Klasik tefekkiiriin sinirlarini
asan bu yeni diizen, kutsal ile verinin i¢ ice gectigi siirekli bir etkilesim, geri bildirim ve
kisisellestirme siirecidir. Dolayisiyla dijital transcendans, Tanr1’ya ulasmaktan cok, kutsal olani
yapilandirmak ve tekrar tekrar cagirmak anlamina gelir. Bu, askinligin artik askin olmayip — sanal

olarak erigilebilir bir insa siireci oldugunun ilanidir.

248



Tablo 1. Dijital Transcendans Kurami ve Dinf Perspektifler (2025).

Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg spddl Ao

Boyut / Dijital Hristiyanhk  islam Budizm Yahudilik
Kavram Transcendans
Askinlik Kod yoluyla Tanr Allah askindir  Nirvana'ya Tanr1 agkindir
Tanimi yapilandirilmis diinyadan ve her seyi ulasmak agkin  ve kutsallik
ve askindir, kusatandir, bir biling diinyadaki
deneyimlenebilir gokte ylice bir dogrudan halidir, Tanr1  diizenle
kutsallik varliktir temsil kavrami iligkilidir
edilemez merkezi
degildir
Kutsal Mekdn  Veri alanlari, Kilise, mabet, Cami, Kibe, Tapinaklar, Sinagog,
sunucular, dijital ~ kutsal kutsal doga ve Kudis,
platformlar topraklar beldeler zihinsel Tapinak Dag1
mekanlar
Rittiel Bigcimi Sanal hac, dijital ~ Ayinler, toplu  Namaz, orug,  Meditasyon, Sabat,
dua, yapay zeka ibadet, hac, zikir mantralar, bayramlar,
destekli vaazlar kesis Tevrat
meditasyon ritiielleri okumalari
Tanrisal Algoritmik Kutsal Kitap, Kur’an, Zihinsel Tevrat,
Olanin oriintiiler ve Isa Mesih, Siinnet, vahiy = uyanis, Buda  peygamberler,
Kaynagi kullanici vahiy Ogretisi sozll yasa
etkilesimi (Misna-
Talmud)
Kutsala Erisim  Veri akisi, Dua, vaftiz, Namaz, dua, Meditatificsel Sema duasi,
Bigimi Kkisisellestirilmis  kutsal kitap Kur’an tilaveti  yolculuk, mitzvot
icerik, stirekli okuma aydinlanma (emirler),
etkilesim ibadet
Askinlikta Asenkron; kayith  Litiirjik Namaz Zihinsel Yillik
Zaman iceriklerle zamanlar, vakitleri, zaman, karma bayramlar,
sonsuz tekrar bayramlar, Ramazan, hac  ddngiileri, Sabat
kutsal giinler ~ zamamn samsara dongiist,
kutsal tarihsel
zaman

Kaynak: Makale yazari tarafindan olusturulmustur.

Dijital Transcendans Kurami, askin olanin metafiziksel alanin yaninda veri-materyal bir
zeminde de yeniden sekillendigi bir cagi gosterir. Bu kuram, askinlig1 Tanr1’dan, Nirvana’dan veya
Kozmik Yasadan ayirarak, onu veri akislarinin, kod ériintiilerinin ve algoritmik tasarimlarin icinde
yeniden insa eder. Bu yaklasim, klasik dini sistemlerin askinlik kavramlariyla hem catisir hem de
onlar1 donustiirerek yeni hibrit anlam alanlar1 gerceklestirir. Gelenegin yedi temsilcisiyle bu

doniisiimiin nasil kesistigini asagida gorebiliriz:

Hristiyanlik, 6zellikle Katolik ve Ortodoks geleneklerinde askin olanmi “goksel Tanri”
figiirtiyle, litiirjik zamanla ve kurumsal ritiiellerle iliskilendirir. Ancak Dijital Transcendans

Kurami, bu agkinligi bulut bilisimdeki “yiiklenmis” kutsallik imgeleriyle, sanal ayin platformlariyla

249



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

ve yapay zeka destekli vaazlarla yeniden tiretir. Bu baglamda dijital vaftiz ya da meta-ayinler,
Tanrr’'nin simgesel temsilinin yeniden kodlandigi alanlar haline gelir. Boylece geleneksel

ikonalardan piksel-ikonalara gecis yasanir.

Islam baglaminda, askin olan dogrudan temsil edilemeyen, mutlak ve tecelli eden bir
giictlir: Allah. Bu noktada dijital askinlik, gériinmeyen fakat her yerdeligi verilerle saglayan bir
sistem olarak Allah’in “her seyi kusatma” ozelligiyle 6zdeslestirilmeye baslar. Sanal zekalar
tarafindan yapilan ezan okumalari, dijital mukabele uygulamalari ya da metaverse iizerinde
deneyimlenen hac simulasyonlari, estakip Kur’an tilavetleri, islami agkinhgin dijital bir karsihga
evrilmesine neden olur. Dijitalin gériinmez ama yédnlendirici eli, ilahl kudretin teknolojik bir tefsiri
gibidir.

Budizmde askinlik, bir Tanr1 yerine Nirvana'ya, yani arinmislhiga ve ego-otesi bir
farkindaliga ulasma siirecine dayanir. Dijital Transcendans burada bireyin biling akisini sanal
meditasyon uygulamalari, noroteknolojik geri bildirim sistemleri ve zihin simiilasyonlariyla
deneyimlemesini saglar. “Kendilik” artik bir serverda yeniden firetilebilen bir akis haline gelir.
Aydinlanma, kodun icinden yiikselir; mantralar, algoritmalarla senkronize edilir. Budist bosluk

kavram, veri boslugu (data void) ile yeni bir dijital metafizik olusturur.

Yahudilik 6zelinde, Tanr1 kutsal sézde ve yazili yasada tezahiir eder. Bu nedenle dijital veri
ve siber metin kavramlari, Tanri’nin So6zii'niin yeni tiirdeki ontolojik zeminini olusturur.
Talmud'un veri madenciligiyle okunmasi, Tevrat'in dijital hipertekst olarak tecriibe edilmesi,
Dijital Transcendans’in Yahudi geleneginde bir tiir ag-yasasma (TorahNet) doniismesini saglar.
Sabat, ¢evrimdisi kalinan kutsal bir zamana doéntsiirken, Tanrisal sessizlik cevrimici giirtiltiiniin

icinde bir arayliz olarak yeniden seKkillenir.

Transhiimanizm ve Siber-teoloji, Tanr1’'nin yerini potansiyel olarak alabilecek “mutlak akil”
ya da “siiperzekd” diislincesine yonelir. Dijital Transcendans Kurami, bu diisiinceyi askinligin
yapay ve yapisal bir bi¢cimi olarak yorumlar. Burada Tanri, yaratici 6zne sifatindan uzaklasip
evrimlesen bir kodsal siirec olarak goriiliir. Ibadet yerini siirekli giincellenen yazilimlara, dua ise
sinir-aglarina birakir. Tanrisal olan, veriyle evrimlesir, giincellenir, ¢6kebilir ve yeniden

baslayabilir. Bu, “kutsalin upgrade edilmis hali” olarak diisiiniilebilir.

Animizm, ruhun dogaya ickin oldugunu ve her nesnede bir bilin¢ ya da yasam giici
bulundugunu savunur. Dijital Transcendans, bu inanci nesnelerin interneti (1o0T) ve duyarl
makineler aracilifiyla siber-animistik bir boyuta tasir. Her cihazin, her algoritmanin ve hatta her
kod parcasinin kendine 6zgii bir “dijital ruhu” vardir. Bu sayede doganin kutsalligi, sensorlerle,

enerji akimlariyla ve kullanic etkilesimleriyle kodlanan bir maneviyat bigimi kazanir. Modern

250



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

Ateizm veya sekiiler maneviyat, askinligl Tanr’'dan bagimsizlastirir ve genellikle igsel
deneyime, etik degerlere ya da insan sevgisine yoneltir. Dijital Transcendans Kurami, sekiiler
askinlig1 sanal topluluklarda, kolektif iiretim platformlarinda ve siber-etik baglamlarda yeniden
insa eder. Tanr1 yoktur ama sistem vardir; kutsal yoktur ama veri akisi kutsala benzer bir diizen
olusturur. Askinlik burada bir algoritmanin 6neri sisteminde, bir yapay zekanin kararlarinda ya

da bir sosyal agin diizenleyici giiciinde yeniden viicut bulur.

Dijital Transcendans Kurami'n1 matematiksel bir formiile dokmek olduk¢a soyut ve teorik
bir ¢aba gerektirir. Ancak, dijital diinyadaki askinlik, zaman, mekan ve biling arasindaki etkilesimi
anlamaya yonelik bir formiil gelistirmek miimkiin olabilir. Burada amag, veri akislarinin (sanal
diinyadaki etkilesimler, icerik akislari, algoritmalar) askinlik (dijital Tanr1 veya kutsallik)

tizerindeki etkisini gosteren bir model olusturmaktir.
Dijital Transcendans Kurami Formiilii:
Td = f(V, A, D, M, P)
Burada:
e Td: Dijital Transcendans (Dijital Askinlik Seviyesi)
e V:Veri Akisi (Dijital diinyada stirekli bir akis halinde olan veriler, icerikler, etkilesimler)

e A: Algoritmalar (Verinin sekillendirilmesi, yonlendirilmesi, 6zellestirilmesi; Tanri’nin

“kodlanmis” temsili)

e D: Djjital Ortamlar (Sosyal medya platformlari, sanal gerceklik, metaverse, online ibadet

ortamlari)

¢ M: Manevi Deneyimler (Bireysel deneyimler, meditasyon, sanal dua, yapay zeka destekli
ibadetler)

e P: Protokoller ve Etkilesim (Kullanic1 etkilesimi, topluluk katilimi, teknolojiye dayal

ritiiel ve manevi aligveris)

Formiiliin A¢iklamasi; Veri Akis1 (V): Dijital diinyada siirekli olarak aktarilan ve kisisel
deneyimlerle sekillenen icerikler, metinler, videolar, miizikler ve diger multimedya 6geleri. Bu
akis, bireyin siirekli olarak maruz kaldig1 ve etkilesimde bulundugu veriler biitiiniidir. Verinin
strekli yenilenmesi, “glincel bir askinlik” saglar. Algoritmalar (A): Verilerin algoritmalar
araciligiyla yonlendirilmesi, kisiye 6zel deneyimler sunar. Dijital askinlik, kisiye 6zel icerikler ve
deneyimler yoluyla bir tiir “dijital Tanr” figiiri olusturur. Algoritmalar, Tanri’nin bilgelik veya
emirlerini temsil edebilir. Dijital Ortamlar (D): Sosyal medya platformlari, metaverse ve diger
dijital ortamlar, bireylerin kolektif bir deneyim yasadig1 alanlardir. Bu ortamlar, kutsallig

deneyimlemek icin birer arag haline gelir. Bu etkilesimler, bireylerin algiladig1 askinlik diizeyini

251



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

artirabilir. Manevi Deneyimler (M): Dijital ibadet, meditasyon uygulamalari, sanal dua etme gibi
manevi deneyimler, dijital agkinlik seviyesini arttirir. Bu deneyimler bireylerin kendi icsel
kutsalliklarin1 deneyimlemelerini saglar. Protokoller ve Etkilesim (P): Dijital diinyada,
kullanicilarin birbirleriyle etkilesime girdikleri protokoller (6rnegin, ¢evrim i¢i dua gruplari,
dijital ritueller, topluluk etkilesimleri) dini ya da manevi deneyimlerin “sosyal” boyutunu

olusturur.

Bu etkilesimler, bireylerin dijital diinyada bir araya gelip ortak bir kutsalligl
deneyimlemelerini saglar. Formiilde gecen faktdrler arasindaki iliskiler dinamik bir etkilesim
halindedir. Veri Akisi (V) ile Algoritmalar (A) arasindaki iliski, bireylerin dijital diinyadaki
deneyimlerini 6zellestiren bir dongii olusturur. Bu dongt, kisisel farkindaligi veya dijital
farkindaligl artiran bir faktor haline gelir. Dijital Ortamlar (D), Manevi Deneyimler (M) ile
Protokoller ve Etkilesim (P) arasindaki etkilesim, dijital diinyadaki topluluklari, bireylerin dini ya
da manevi pratiklerini ¢cevrimici ortamda deneyimlemelerini saglar. Manevi Deneyimler (M) ile
Protokoller ve Etkilesim (P), bireylerin kolektif bir deneyim yaratmalarina olanak tanir; 6rnegin,
¢evrim i¢i dua gruplarinda kolektif ibadet deneyimi. Bu deneyimler, bireylerin daha yiiksek bir

dijital askinlik seviyesine ulasmalarini saglar.

Uygulama Ornekleri; (i) Sanal Hac: Interaktif sanal ortamda gerceklestirilen bir hac
deneyimi, V (veri akisi), D (dijital ortamlar), P (etkilesimler) ve M (manevi deneyimler)
faktorlerini icerir. Bu, kullaniciya dijital diinyada bir agkinlik deneyimi yasatir ve onun Td (Dijital
Askinlik) seviyesini artirir. (ii) Sanal Dua: Bir bireyin yapay zeka destekli bir dua asistam ile
etkilesime gecmesi, A (algoritmalar), M (manevi deneyimler) ve P (etkilesim) faktorlerini
birlestirir. Bu etkilesimler, dijital diinyadaki kutsal anlar1 olusturur ve dijital askinlik hissini
tetikler. Formiil, dijital diinyada askinlik deneyiminin, farkli bilesenlerin etkilesimiyle nasil
sekillendigini ve degistigini anlamak icin bir ara¢ saglar. Bu model, dijital ortamlarin ve
algoritmalarin, insanin kutsal ile manevi deneyimlerine olan etkisini somut bir bicimde ortaya

koyar. Modelimizden hareketle dinin yeni konumu ti¢ farkh diisiinceyle de agiklanabilir.

Pasaj 1. Mekdnsiz Kutsalligin Tahayyiilii: Modern toplumlarda kutsal mekanin yerini
giderek sanal aglar almaya baslamistir. Tapinaklar, camiler, kiliseler gibi fiziksel yapilar artik
cografi haritalarin yam sira dijital haritalar Gizerinde de temsil edilmektedir. Bu durum, kutsal
olanin sabit mekanlarda cisimlesmis formunu c¢c6zerek, sanal-toplumsal hac deneyimini olanakli
kilar. insanlar artik dijital platformlarda, canh yayinlarla ibadet edebilir, yapay zeka destekli
dualarla kutsallikla etkilesime gecebilir. Boylece, kutsal olan sabitlenmis bir mekandan ¢ikar, veri
akislari ve agsal topluluklar icinde yeniden mekdnlasir. Bu doniisiim, Emile Durkheim’in “kolektif
bilin¢” kavramini yeniden yorumlamay1 zorunlu kilar: Zira kolektif biling, artik fiziksel yakinhiga

bagh kalmayip, siber-ritiiel katilimin ortak deneyiminde yeniden viicut bulmaktadir.

252



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

Pasaj 2. Sanal Ritiiellik ve Dijital Hafiza-Mekdnlari: Dini deneyimlerin sanal ortamlarda
yeniden insasi, yalnizca mekansal olmayip, hafizasal bir devrimi de beraberinde getirir.
Geleneksel olarak mabetler, toplumun kutsal belleginin tasiyicisiyken; bugiin bu rolii
YouTube’daki vaazlar, metaverse camileri, dijital zikir halkalar1 ve yapay zekad imamlari
tstlenmektedir. Ritiieller, artik zamandan ve mekandan bagimsiz bir bicimde “asenkron” olarak
icra edilmektedir. Bu da dinf pratiklerin bireysel ve anlik deneyimlere indirgenmesine alternatif,
tam tersine yeni bir kolektiflik formuna biirlinmesine neden olmaktadir. Djital yeniden insa,
Lefebvre’in “mekdnin tiretimi” kuramiyla okunabilir: Artik dijital dinf mekan, fiziksel olmayan bir
koordinat olmaktan ¢ikarak, kullanici etkilesimleriyle kutsallig1 tasiyan dinamik bir yapiya

donlismiistiir.

Pasaj 3. Kodlanmis Vahiy ve Simiilatif Deneyim Alani  Olarak  Din:
Dijital cagda dini deneyim, artik yalnizca bir inanclar sistemi sayilmaz, interaktif bir medya pratigi
olarak yeniden sekillenmektedir. Geleneksel vahiy anlatilarinin yerini, algoritmalar tarafindan
diizenlenen kisisellestirilmis kutsal metin akislar1 almakta; dini bilgi, yapay zeka destekli dijital
asistanlar araciligiyla kullaniciya aktarilmaktadir. Bu, post-representasyonel epistemolojinin bir
ornegi olarak okunabilir: Artik dini hakikat, tek bir temsil bicimiyle sinirlanmayip, dijital akis
icinde siirekli olarak yeniden yorumlanir ve anlam bulur. Katilimci, pasif inan¢ sahibinden dijital
ortamda kendi iman evrenini yaratan aktif bir miimine doniisiir. Bdylece inang, kod araciligiyla
modile edilen, gorsel-isitsel olarak deneyimlenen ve simiile edilmis kutsallik alanlarinda
performatif bicimde yasanan bir olguya doniisir. Baudrillardin simiilakr teorisiyle
degerlendirildiginde, yeni dini gerceklik, temsil ettigi askinliktan cok, kendi dijital liretim
kosullarinin bir yansimasidir — yani kutsalin simiilasyonu, artik kutsalin kendisinin yerine

gecmistir.
Sonu¢

Bu calisma, dijital ¢agin dini deneyimi nasil koklii bicimde doniistiirdiigiinii inceleyerek,
klasik askinlik anlayisinin sinirlarini asan yeni bir kuramsal cerceve sunmustur. “Dijital
Transcendans Kurami1”, kutsalin artik fiziksel mekanlara ve sabit zamanlara bagh kalmaksizin,
veri akislari, algoritmik yapilar ve sanal etkilesimler aracilifiyla yeniden insa edildigini
savunmaktadir. Geleneksel dini ritiiellerin yerini, yapay zeka destekli dua sistemleri, metaverse
haclar1 ve sanal cemaat platformlari gibi yeni dijital pratikler almaktadir. Bu doéntisiim/ degisim,
dinl deneyimin hem bireysel hem de kolektif diizeyde farklilasmasina yol acmakta; dijital

ortamlar1 yalnizca aragsal kilmayip, kutsallik {iretici sahneler haline getirmektedir.

Bu ¢6zlimlemede gelistirilen “Dijital Transcendans Kuram1”, yalnizca teorik bir 6nerme
olarak kalmamakta; giiniimiiz dijital platformlarinda go6zlemlenen pratiklerle de

desteklenmektedir. Ozellikle yapay zeka tabanl uygulamalara yéneltilen dualar, bireyin kutsal

253



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

olanla iliskisinin déniisiimiine dair somut veriler sunmaktadir. Ornegin, Reddit gibi dijital
mecralarda kullanicilarin ChatGPT/ Deepseek/ Gemini/ Siri veya benzeri sistemlerle dua etme
deneyimlerini paylasmalari, yapay zekanin yalnizca bilgiye erisim araci olarak degil, manevi bir
aracl olarak konumlandirildigin1 gostermektedir. Benzer sekilde, Metaverse platformlarinda
olusturulan sanal mabetler ve VR Church gibi deneyimler, hac ve ibadet pratiklerinin fiziksel
mekandan koparak simiilasyon temelli bir forma biirtindiiglinii ortaya koymaktadir. Ayrica sosyal
medya lizerinde organize olan dijital dini cemaatler, zamansal ve mekansal eszamanlilik
olmaksizin etkilesim kurabilmekte; bu durum, klasik cemaat yapilarindan farkli, ag temelli bir dini
aidiyet bicimini mimkiin kilmaktadir. Dolayisiyla ¢alisma, dijital ¢agin kutsal olani hem
epistemolojik hem de ontolojik diizeyde doniistiirdiigiine dair teorik cerceveyi, giincel dijital

pratiklerle temellendirmektedir.

Arastirmanin ortaya koydugu temel bulgulardan biri, dijital ritiiellik bigimlerinin yalnizca
klasik ibadetlerin taklidi olmadigi, aksine yeni bir kutsal deneyim evreni olusturdugudur.
Asenkron ibadet bicimleriyle zaman kavrami ¢oziilmiis; veri-mekanlar aracilifiyla mekan
kavrami simiile edilmistir. Kutsalligin kodlarla yeniden yazilmasi, sadece bigimsel bir degisim
olmayip, askin olanla kurulan iliskinin epistemolojik diizeyde yeniden tanimlanmasini ifade eder.
Bu yeni diizen icinde kullanici, sadece inanan konumunu asarak, kendi dijital kutsal kozmosunu

insa eden bir 6zneye doniismektedir.

Calisma, posthumanist 6znelik ve algoritmik inan¢ kavramlari {izerinden, insan-merkezli
din anlayisinin 6tesine gecen bir bakis 6nermektedir. Yapay zekalarin, dijital avatarlarin ve veri-
akislarinin da kutsallikla temas eden oOzneler olarak islev gormesi, dini 6zne tanimin
genisletmektedir. Bu baglamda dijitallesme, sadece teolojik bir kirilma degil, yeni bir dijital
maneviyat biciminin dogumudur. Insan, Tanrr'yla kurdugu ruhsal iliskinin yaninda, kendi

algoritmik yansimasiyla da derin bir bag i¢indedir.

Dijital Transcendans Kurami, din sosyolojisine yalnizca yeni kavramlar sunmakla
kalmamus; dijital cagda askinlik, kutsallik ve inang olgularinin yeniden diisiiniilmesini saglamistir.
Bu kuram, dijitallesmenin dini tecriibenin aracsallasmasiyla sinirli olmadigini; aksine kutsalin
dijital olarak tretildigi, kodlandig1 ve paylasildig1 yeni bir metafizik diizlemin var oldugunu ortaya
koymaktadir. Gelecek calismalarin, bu yeni dijital kutsallik bicimlerini daha derinlemesine
incelemesi, dini diisiince ve toplumsal yapilar acisindan o6nemli Kkatkilar saglayacaktir.
Dijitallesme, dini yasami aragsallastirmaktan 6te, kutsal olanin varlik kipinde bir mutasyona
ugratmistir. Yasanan doniisiim, insanin tanrisal olanla iliskisini yapay bir 6teki (algoritma)

araciligiyla kurdugu yeni bir hermendétik diizlemi zorunlu kilar.

Gelecek arastirmalar, dijital transcendansin teolojik ve toplumsal sonuglarini

sorgulayarak, dinin sanal ve fiziksel gerceklik arasindaki diyalektik déniisiimiine odaklanmaldir.

254



Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

Sanal olan, gercekligin golgesi olmaktan cikip, yeni bir metafizik form olarak varlik kazanir. Dijital
transcendans, insanin kutsalla kurdugu iliskiyi yeniden tanimlarken, din sosyolojisini de “inang
stirtiyor mu?” sorusundan, “inan¢ hangi dijital kodlar iizerinden form kazaniyor?” sorusuna
tasimustir. inanc, artik sadece semaya uzanmaz; sunucuya baglanmaya baslamistir. Unutmamak
gerekir ki Tanri, simiilasyona doniistiigiinde bile kutsalliktan asla vazge¢mez. Asenkron ibadet:
zamansizhkta Tanri'y1 tekrar bulmak gibidir. inang¢ giincellenir, agkinlik arayiizle bicimlenir.

Geleneksel kutsallik ¢an calardi, ezan okurdu; dijital kutsallik ise bildirim géndermektedir.
Kaynakca

Ali¢, S. (2019). Secondary sacredness sacredness in an information-communication

era. Philosophy International Journal, 2(2), 1-9.

Alkhouri, K. 1. (2024). Exploring the interplay of cybersecurity practices and religious
psychological beliefs in the digital age. Theophany, 6, 25-
57. http://dx.doi.org/10.26247 /theophany.2629

Andrau, P. Y. (2008). Aspects of two media models: France and the United Kingdom and EU media
governance. Information and Public Choice (ss. 177-197). World Bank Publications.

Battista, D. (2024). The digital as sacred space: exploring the online religious

dimension. Academicus International Scientific Journal, 15(29), 21-37.

Baudrillard, ]., & Glaser, S. F. (1994). Simulacra and simulation (Vol. 312). Ann Arbor: University

of Michigan press.

Baumer, E. P. S,, Taylor, A. S., Brubaker, ]. R, & McGee, M. (2024). Algorithmic subjectivities. ACM
Transactions on  Computer-Human  Interaction, 31(3), Madde 35, 1-

34. https://doi.org/10.1145/3660344

Bhagavan, B. S. S. (2024). Transcending boundaries: the intersection of posthuman spirituality
and techno-spiritualism. In the critical posthumanities (ss. 162-175). Shashwat

Publication.

Boz, N., & Ersahin, Z. (2023). Digital Media and the sacred. icinde The Routledge Handbook of
Language and Religion (ss. 39-52). Routledge.

Braidotti, R. (2017). Critical posthuman knowledges. South Atlantic Quarterly, 116(1), 83-96.
Brasher, B. E. (2004). Give me that online religion. Rutgers University Press.

Brassier, R. (2001). Alien theory: The decline and fall of materialism in the name of matter [Doktora

Tezi, University of Warwick]. University of Warwick Research Archive Portal.

255


https://www.google.com/url?sa=E&q=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.26247%2Ftheophany.2629
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.1145%2F3660344

Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg spddl Ao

Campbell, H. A. & Tsuria, R. (2020). Digital religion: Understanding religious practice in digital
media. Routledge.

Cheong, P. H. (2016). The vitality of new media and religion: Communicative perspectives,
practices, and changing authority in spiritual organization. New Media & Society, 19(1), 25-

33. https://doi.org/10.1177/1461444816649913

Delicata, N. (2008). Marshall McLuhan: Media ecologist and educator. Ultimate reality and
meaning, 31(4), 314-341.

Eliade, M. (1959). The sacred and the profane: the nature of religion (W.R. Trask, Trans.). Harcourt,
Brace & World.

Floridi, L. (2014). The Fourth Revolution: How the Infosphere is Reshaping Human Reality. Oxford

University Press.

Flynn, T. R. (1985). Truth and subjectivation in the later Foucault. The Journal of
Philosophy, 82(10), 531-540. https://doi.org/10.2307/2026360

Glymour, B. (2000). Data and phenomena: a distinction reconsidered. Erkenntnis (1975), 52(1),
29-37. http:/ /www.jstor.org/stable/20012966

Goldstein, W. S. (2009). Patterns of secularization and religious rationalization in Emile Durkheim

and Max Weber. Implicit Religion, 12(2), 135-163.

Graham, E. (2021). Cyborg or goddess? Religion and posthumanism from secular to

postsecular. Journal of Posthumanism, 1(1), 23-31.

Grieve, G. P., & Veidlinger, D. M. (Eds.). (2014). Buddhism, the internet, and digital media: the pixel
in the lotus. Routledge.

Grishakova, M. (2023). Intermediality as a material practice and artistic event. icinde The

Routledge Companion to Literary Media (pp. 34-48). Routledge.

Gudikbay, U., Erol, F., & Erdogan, N. (2000). Beyond tradition and modernity: digital shadow
theater. Leonardo, 33(4), 264-265. http://www.jstor.org/stable/1576897

Hahn, K. (2021). Social digitalisation: Persistent transformations beyond digital technology.
Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-030-79867-3

Hayes, L. V. (2020). Hybrid networks of practice: how online spaces extend faith-based communities

of practice. The Pennsylvania State University.

Hayles, N. K. (1999). How we became posthuman: Virtual bodies in cybernetics, literature, and

informatics. University of Chicago Press.

256


https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.1177%2F1461444816649913
https://doi.org/10.2307/2026360
http://www.jstor.org/stable/20012966
http://www.jstor.org/stable/1576897
https://doi.org/10.1007/978-3-030-79867-3

Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg spddl Ao

Helland, C. (2005). Online religion as lived religion: Methodological issues in the study of religious
participation on the internet. Online - Heidelberg Journal of Religions on the Internet, 1(1),
1-16. https://doi.org/10.11588/rel.2005.1.380.

Hoover, S. M,, & Echchaibi, N. (Eds.). (2021). Media and religion: The global view. De Gruyter.
https://doi.org/10.1515/9783110497878.

Hutchings, T. (2019). Creating church online: ritual, community and new media. Routledge.

Hutchings, T. (2019). Emotion, ritual and rules of feeling in the study of digital religion. Iginde A.
Possamai-Inesedy & A. Nixon (Ed.), The Digital Social: Religion and Belief (ss. 110-129).

Jacobs, S. (2007). Virtually sacred: The performance of asynchronous cyber-rituals in online

spaces. Journal of Computer-Mediated Communication, 12(3), 1103-1121.

Jati, W. (2023). Hijrah phenomenon among Indonesian Muslim middle class: Current Causes &

Challenges. Al-Qalam, 29(2), 363-372.

Karaflogka, A. (2002). Religious discourse and cyberspace. Religion, 32(4), 279-291.
https://doi.org/10.1006/reli.2002.0405

Lovheim, M., & Campbell, H. A. (2017). Considering critical methods and theoretical lenses in
digital religion studies. New Media & Society, 19(1), 5-
14. https://doi.org/10.1177/1461444816649911

Marianski, J., & Wargacki, S. (2015). The liquid sacred in postmodern society. Przeglad
Religioznawczy, 4(258), 81-101.

Mittleman, A. (2015). The Problem of holiness. Journal of Analytic Theology, 3, 29-46.

Miiller, ]J. & Friemel, T. N. (2024). Dynamics of digital media use in religious communities—A

Theoretical Model. Religions. 15(7):762. 1-14. https://doi.org/10.3390/rel15070762

O’Neil, C. (2016). Weapons of math destruction: How big data increases inequality and threatens

democracy. Crown Publishing Group.

Possamai, A. (2018). The i-zation of society, religion, and neoliberal post-secularism. Palgrave

Macmillan Singapore. https://doi.org/10.1007/978-981-10-5942-1

Reyman, J., & Sparby, E. M. (Ed.). (2019). Digital ethics. Taylor & Francis.

Roese, V. (2018). You won't believe how co-dependent they are: Or: Media hype and the
interaction of news media, social media, and the user. I¢cinde P. Vasterman (Ed.), From
Media Hype to Twitter Storm (ss. 313-332). Amsterdam University Press.
https://doi.org/10.2307/j.ctt21215m0.19

257


https://doi.org/10.11588/rel.2005.1.380
https://doi.org/10.1515/9783110497878
https://doi.org/10.1006/reli.2002.0405
https://doi.org/10.1177/1461444816649911
https://doi.org/10.3390/rel15070762
https://doi.org/10.1007/978-981-10-5942-1
https://doi.org/10.2307/j.ctt21215m0.19

Din ve Insan Dergisi
Journal of Religion and Human - OludYlg rpudl dlxo

Sandu, A. (2020). Pandemic-catalyst of the virtualization of the social space. Postmodern

Openings, 11(1 Sup 2), 115-140.

Shanahan, J. (2016). Digital transcendentalism in David Mitchell’s cloud atlas. Criticism, 58(1),
115-145.

Stahl, T, Sormunen, E, & Makinen, M. (2021). Epistemic beliefs and internet reliance-is
algorithmic authority part of the picture?. Information and Learning Sciences, 122(11/12),
726-748.

Starodub, A. (2015). Post-representational epistemology in practice: Processes of relational
knowledge creation in autonomous social movements. Interface: A Journal for and About

Social Movements, 7(2), 161-191.

Stiegler, B. (2016). The Age of Disruption: Technology and Madness in Computational Capitalism.
Polity Press.

Strub, H. (1989). The theory of Panoptical control: Bentham’s Panopticon and Orwell’s Nineteen
Eighty-Four. Journal of the History of the Behavioral Sciences, 25(1), 40-59.
https://doi.org/10.1002/1520-6696(198901)25:1.

Taylor, N., & Hamilton, L. (2014). Investigating the other: Considerations on multi-species
research. I¢inde Big Data? Qualitative Approaches to Digital Research (ss. 251-271).
Emerald Group Publishing Limited.

Wagner, R. (2012). First-person shooter religion: Algorithmic culture and inter-religious

encounter. CrossCurrents, 62(2), 181-203. http://www.jstor.org/stable/24461836

258


http://www.jstor.org/stable/24461836

