
Din ve İnsan Dergisi 
Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

ISSN: 2980-1117 

Cilt / Volume: 5 Sayı / Issue: 10 Aralık / December 2025 
 

Öğr. Gör. Dr. Arif Akbaş  
 Sivas Cumhuriyet Üniversitesi 

Yıldızeli MYO 
aakbas@cumhuriyet.edu.tr 

 ORCID: 0000-0002-8480-4350 

Dijital Transcendans Kuramı: Post-seküler 
Toplumda Dinî Deneyimin Sanal-Mekânsal 
Yeniden İnşası 
 
Digital Transcendence Theory:  
The Spatio-Virtual Reconstruction of 
Religious Experience in the Post-Secular 
Society  

 
Atıf/Citation: Akbaş, A. (2025). Dijital Transcendans Kuramı: Post-seküler Toplumda Dinî 
Deneyimin Sanal-Mekânsal Yeniden İnşası. Din ve İnsan Dergisi, 5 (10), 230-258. 
 

Yükleme Tarihi / Received Date: 23.05.2025 
Kabul Tarihi / Accepted Date: 29.07.2025 

Yayımlanma Tarihi / Published Date: Aralık 2025 
İlk-Son Sayfa / First-Last Page: 230-258 

 

 DOI: 10.69515/dinveinsan.1704790 
Makale Türü / Article Information: Araştırma Makalesi / Research Article  
Değerlendirme / Review Reports: Çift Taraflı Kör Hakemlik | Double-blind referee 
Etik Beyan / Ethics Statement: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde etik ilkelere uyulmuştur. | Ethical 

principles were followed during the preparation of this study. 
Etik Kurul Belgesi / Ethics Committee Approval: Makale, Etik Kurul Belgesi gerektirmemektedir. | Article 

does not require an Ethics Committee Approval.  
Katkı Oranı Beyanı / Author Contributions: Makale tek yazarlıdır. 
Etik Bildirim / Complaints: dinveinsan@hbv.edu.tr 
Çıkar Çatışması / Conflicts of Interest: Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. | The Author(s) declare(s) that 

there is no conflict of interest. 
Benzerlik Taraması / Similarity Checks: Yapıldı | Yes - intihal.net 
Telif Hakkı ve Lisans / Copyright&License: Yazarlar dergide yayımlanan çalışmalarının telif hakkına 

sahiptir; bu çalışma Atıf-GayriTicari 4.0 Uluslararası lisansı altında yayımlanır. | Authors own the 
copyright of their work published in the journal; this work is published under the Attribution-
NonCommercial 4.0 International license.  

 
Yayımlanan makalelerde Araştırma ve Yayın Etiğine riayet edilmiş; COPE (Committee on Publication 

Ethics)’un Editör ve Yazarlar için yayımlamış olduğu uluslararası standartlar dikkate alınmıştır. 
Research and Publication Ethics were complied with in the published articles; international standards 

published by COPE (Committee on Publication Ethics) for Editors and Authors have been taken into 
account. 

mailto:dinveinsan@hbv.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-8480-4350


Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

231 
 

Dijital Transcendans Kuramı:  

Post-seküler Toplumda Dinî Deneyimin Sanal-Mekânsal Yeniden İnşası 

 

Digital Transcendence Theory:  

The Spatio-Virtual Reconstruction of Religious Experience in the Post-Secular Society 

 

Özet 

Bu çalışma, dijitalleşmenin hız kazandığı post-seküler toplumda [Dinin kamusal alanda ve toplumsal hayatta 

yeniden görünür olduğu; din ile seküler değerlerin birlikte var olabileceği yeni bir toplumsal, düşünsel durumu anlatır.] 

dinî deneyimin geçirdiği dönüşümü analiz ederek, “Dijital Transcendans Kuramı”nı ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

Sanal gerçeklik, artırılmış gerçeklik ve yapay zekâ destekli platformlar gibi teknolojik gelişmeler, geleneksel dinî 

pratiklerin mekânsal, zamansal ve sembolik yapılarını dönüştürmekte; yeni bir aşkınlık deneyimi üretmektedir. Bu 

bağlamda çalışma, dinî ritüellerin fiziksel mekânlardan koparılarak sanal ortamlarda yeniden üretildiği, bireysel ve 

algoritmik temsillerin kutsal olanla ilişkilenmede yeni bir yol açtığı hipotezine dayanmaktadır. Bu çözümleme, nitel 

araştırma paradigması çerçevesinde yapılandırılmış; veri seti, dijital ibadet platformları, çevrim içi hac simülasyonları 

ve yapay zekâ tabanlı dua uygulamalarından elde edilen örnekler üzerinden oluşturulmuştur. Betimsel analiz yoluyla 

dijital ritüel pratiklerinin yapısal ve deneyimsel özellikleri çözümlenmiş; ardından kuramsal modelleme yöntemiyle 

“dijital transcendans” kavramının teorik zemini inşa edilmiştir. Çalışmanın sonucunda, sanal mekânların sadece temsil 

olmadığı, bununla birlikte yeni bir kutsallık üretme işlevi gördüğü saptanmış; dijitalleşmenin dinî yaşamda aşkınlık 

deneyimini yeniden tanımladığı ortaya konmuştur. Bu kuram, din sosyolojisi literatürüne dijitalleşme eksenli bir katkı 

sunmayı hedeflemektedir. Sanal olan, yalnızca gerçekliğin gölgesi olmaktan ziyade; yeni kutsallığın simülasyonudur. 

Dijitalleşen dünyada insan artık kendisine iyice yabancılaşmıştır. Zaman dışı dualar, mekân dışı ritüellerle: 

Transcendans dijital biçimlere bürünmüştür. Değişim ve dönüşüm, dinî deneyimin bireysel sınırlarının ötesine geçerek 

kolektif bir sanal topluluğun oluşmasına da zemin hazırlamaktadır. Dijital ortamlar, geleneksel ibadet pratiklerinin 

yeniden yorumlanmasına ve farklı kültürel bağlamlarda yeni anlam katmanlarının ortaya çıkmasına olanak 

tanımaktadır. Ayrıca, algoritmaların dinî içerik üretiminde rol oynaması, inanç pratiklerinin kişiselleştirilmesi ve 

çeşitlendirilmesini mümkün kılmaktadır. Böylece, dijital transcendans sadece teknolojik bir yenilik olmaktan öte, aynı 

şekilde dinî yaşantının epistemolojik ve ontolojik dönüşümünü simgelemektedir. 

Anahtar Kelimeler: Din sosyolojisi, dijital kutsallık, algoritmik inanç, posthuman dinî öznelik, aşkın sanallık, 

zamansız/ eşzamansız ritüellik. 

 

Abstract 

This study aims to develop the “Digital Transcendence Theory” by analyzing the transformation of religious 

experience in the post-secular society, where digitalization has accelerated, and religion regained visibility in public 

and social life, allowing for the coexistence of religious and secular values within a new societal and intellectual 

framework. Technological advancements such as virtual reality, augmented reality and artificial intelligence–powered 

platforms are reshaping the spatial, temporal and symbolic structures of traditional religious practices, thereby 

producing a novel experience of transcendence. Within this context, the study hypothesizes that religious rituals have 

been detached from physical spaces and reconstituted in virtual environments, where individual and algorithmic 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

232 
 

representations introduce new modes of relating to the sacred. This analysis is structured within a qualitative research 

paradigm; the data set comprises examples drawn from digital worship platforms, online pilgrimage simulations and 

AI-based prayer applications. Through descriptive analysis, the structural and experiential characteristics of digital 

ritual practices are examined, followed by theoretical modeling to construct the conceptual foundation of the “digital 

transcendence” concept. The study concludes that virtual spaces function as representations and as producers of new 

forms of sacredness, and that digitalization redefines the experience of transcendence within religious life. This theory 

aims to contribute to the sociology of religion literature by foregrounding digitalization as a critical axis of 

transformation. The virtual is no longer merely a shadow of reality but constitutes a simulation of new sacredness. In 

the digitalized world, humanity has increasingly alienated itself. Timeless prayers and spaceless rituals illustrate how 

transcendence has taken on digital forms. These changes extend beyond individual religious experience, fostering the 

emergence of collective virtual communities. Digital environments enable the reinterpretation of traditional worship 

practices and the emergence of new layers of meaning across diverse cultural contexts. Moreover, the role of algorithms 

in producing religious content facilitates the personalization and diversification of faith practices. Thus, digital 

transcendence symbolizes a technological innovation beside an epistemological and ontological transformation of 

religious life. 

 

Structured Abstract 

This study explores the transformative impact of digitalization on religious experience in post-secular 

societies, proposing the “Digital Transcendence Theory” as a framework to understand the spatial, temporal and 

symbolic reconstruction of sacred practices. The research examines how technological advancements—such as virtual 

reality (VR), augmented reality (AR) and artificial intelligence (AI)—reshape traditional religious rituals, creating new 

forms of transcendence in digital environments. The study argues that digital platforms do not merely replicate physical 

religious practices but generate novel sacred experiences, redefining the relationship between the divine and the 

human through algorithmic and virtual interactions. 

The methodology employs a qualitative research paradigm, analyzing data from digital worship platforms 

(e.g., Muslim 3D), AI-based prayer applications (e.g., Mindfulness AI) and metaverse religious spaces. Descriptive 

analysis reveals the structural and experiential characteristics of digital rituals, while theoretical modeling constructs 

the conceptual foundation of “digital transcendence.” Key findings indicate that virtual spaces function as producers of 

sacredness, transcending their role as mere representations. Digitalization dissolves the boundaries of time and space 

in religious practices, enabling asynchronous rituals and decentralized communities. For instance, online pilgrimages 

and AI-mediated prayers exemplify how transcendence is no longer confined to physical locales but is accessible 

through coded interfaces. 

The theoretical framework integrates Baudrillard’s simulacra theory, posthumanist perspectives, and Eliade’s 

hierophany to argue that digital sacredness operates within a “sacred hyperreality.” Here, algorithmic systems replace 

metaphysical hierarchies, and posthuman religious subjectivity emerges, where non-human entities (e.g., AI, avatars) 

participate in spiritual interactions. Concepts like algorithmic faith and asynchronous rituality illustrate how belief 

systems are personalized and fragmented in digital realms. The study critiques traditional sociological approaches to 

religion, which emphasize communal and spatial continuity, by highlighting the rise of networked faith communities 

and data-driven spirituality. 

The study’s implications are twofold: Epistemological: Digital transcendence challenges classical theological 

notions of the sacred, positioning algorithms as mediators of divine interaction. For example, AI chatbots offering 

spiritual guidance blur the line between human and machine agency in religious contexts. Ontological: Virtual 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

233 
 

sacredness is not a derivative of physical rituals but an independent mode of existence. Platforms like VR churches or 

metaverse mosques create onto-mediality—a new ontological layer where sacredness is produced through data flows 

and user interactions. 

The conclusion asserts that digital transcendence symbolizes an ontological shift in religious life, where the 

sacred is simulated, personalized, and decentralized. This transformation necessitates rethinking key sociological 

concepts, such as Durkheim’s “collective consciousness,” in the context of digital collectivity. Future research should 

explore the theological consequences of this shift, particularly the ethical dimensions of AI in spiritual practices and the 

sustainability of digital sacredness. 

Moreover, the aesthetic and sensory dimensions of digital transcendence are crucial for understanding the 

transformation of religious experience. Digital worship environments do not simply provide cognitive content; they 

also generate multilayered experiences that engage emotions and bodily perception. Virtual spaces construct a sense of 

sacredness through holographic imagery, ambient soundscapes, ritual music, haptic feedback technologies, and 

symbolic avatar representations. These technical elements embody the user’s mental engagement and intensify the 

emotional resonance of digital rituals. In particular, when users gather simultaneously in metaverse-based sanctuaries, 

they generate a shared sense of presence without requiring physical co-location. This form of digital collectivity departs 

from traditional congregational structures, creating faith-based networks detached from specific times and places. As a 

result, digital transcendence is not simply a digital replica of belief systems; it introduces a new religious spatiality, 

temporal perception, and ritual aesthetics. The relationship between the believer and the sacred is reshaped through 

the body’s performance in virtual environments and its capacity for sensory interaction. This marks a paradigmatic shift 

not only in theology but also in the domain of embodied religious experience, where sensory immersion becomes a 

central mode of engaging with the divine. 

Another significant dimension of digital transcendence lies in its capacity to fragment and personalize 

religious authority. In traditional religious contexts, authority is often centralized in institutional figures—clerics, 

imams, rabbis, or monks—who interpret sacred texts and mediate the relationship between the divine and the believer. 

However, digital platforms democratize access to spiritual knowledge by enabling users to curate their own belief 

systems through algorithms, search engines, and personalized content flows. This creates a shift from hierarchical 

religious structures to decentralized, user-driven modes of faith. Individuals are no longer passive recipients of doctrine 

but active participants in shaping their own spiritual narratives, often drawing from a mix of religious traditions, 

philosophical ideas, and algorithmically recommended content. For example, AI-generated daily prayers or 

personalized meditation guides offer spiritual guidance without institutional oversight. While this fosters inclusivity 

and flexibility, it also raises concerns about the erosion of communal validation and theological coherence. In digital 

transcendence, the sacred becomes a fluid construct shaped by user interaction, data preferences, and platform design. 

Religious experience, in this sense, is increasingly governed by the logic of personalization and immediacy, challenging 

classical notions of continuity, tradition, and shared ritual meaning. The result is a post-institutional sacredness shaped 

by digital agency. 

Keywords: Sociology of religion, digital sacredness, algorithmic faith, posthuman religious subjectivity, 

transcendental virtuality, asynchronous rituality. 

 

Giriş  

Makalenin temel kavramlarından biri olan “transcendans” terimi, Türkçe’de genellikle 

“aşkınlık” olarak karşılanmakla birlikte, bu çalışma bağlamında “dijital transcendans” ifadesi 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

234 
 

özellikle tercih edilmiştir. Bunun başlıca sebebi, “aşkınlık” kavramının klasik felsefi ve teolojik 

anlamlarda daha çok metafizik ve ruhani boyutları çağrıştırmasıdır. Oysa “dijital transcendans” 

kavramı, teknolojik, veri temelli ve yapay zekâ odaklı yeni bir aşkınlık formunu ifade etmek üzere, 

geleneksel aşkınlık anlayışının ötesine geçmeyi amaçlamaktadır. Bu nedenle, literatürde yaygın 

olarak kullanılan İngilizce kavramın orijinal haliyle kullanılması hem kavramsal açıklık hem de 

alanın özgün dinamiklerini yansıtmak açısından daha uygun görülmüştür. Elbette, kavramların 

Türkçe karşılıkları ve kullanım tercihleri üzerine açıklamalar metnin ilgili bölümlerinde ayrıntılı 

olarak sunulacaktır. 

“Dijital transcendans” terimi, literatürde nispeten yeni bir kavram olarak ele alınmakta ve 

özellikle teknolojinin insan deneyimi ve maneviyat üzerindeki etkilerini inceleyen çalışmalar 

kapsamında tartışılmaktadır. Bu kavrama ilişkin ilk akademik kullanımlardan biri, Luciano 

Floridi’nin bilgi felsefesi ve dijital ontoloji alanındaki çalışmalarında görülebilir (Floridi, 2014). 

Floridi, dijital varlıkların ve bilgi çağının insan deneyiminde yeni tür aşkınlık biçimleri yarattığını 

ileri sürerken, dijital transcendansın epistemolojik ve ontolojik boyutlarına vurgu yapmaktadır. 

Ayrıca, Bernard Stiegler (2016) teknoloji ve din arasındaki ilişkiyi analiz ederken, dijital 

teknolojilerin insan bilincini ve toplumsal yapıları dönüştüren bir “yeni aşkınlık” potansiyeline 

işaret etmektedir. Bu bağlamda, dijital transcendans kavramı, dijitalleşmenin sadece araçsal 

olmadığını, aynı zamanda varoluşsal ve epistemolojik dönüşümler yarattığını ifade etmek üzere 

genişletilmektedir. Makalemizde, bu literatür temel alınarak, kavramın yapay zekâ ve dijital din 

bağlamında özgün bir kuramsal çerçeveye oturtulması amaçlanmıştır. 

Dijital çağ, yalnızca teknolojik pratikleri dönüştürmekle kalmamakta; tevâfuken 

varoluşsal deneyimi de derinlemesine şekillendirmektedir. Bedenin mekâna, zihnin zamana, 

inancın ise kutsala yönelik klasik bağı çözülmüş; bu bağlamlar yerini simülasyonun yeni anlam 

üretim süreçlerine bırakmıştır. Modernitenin seküler aklının çözülme süreci ilerledikçe, kutsalın 

dönüşü farklı biçimlerde görünür hâle gelmektedir. Ancak bu geri geliş, geçmişteki mitolojik 

anlatıların birebir tekrarından ziyade, dijital ortamda şekillenen yeni bir aşkınlık estetiği olarak 

belirmektedir. Kutsallık, artık yalnızca bir hatıra ya da geçmişe ait bir izlenim olmanın ötesinde; 

kod dizinleri aracılığıyla biçimlenen karşı-simulakratif bir temsile dönüşmektedir. Bu bağlamda 

postseküler toplum, Tanrı’nın klasik formlardaki temsiline tanıklık etmektense, tanrısal olana 

dair tahayyülün dijital ortamda yeniden inşa edilmesine sahne olmaktadır. 

Klasik sosyoloji, dinî olguyu cemaat bağlamında, ritüel pratikler aracılığıyla ve mekânsal-

süreklilik içinde yorumlamaya eğilimlidir. Ancak günümüzde ritüeller, eşzamanlı katılımdan 

uzaklaşmış, fiziksel mekâna bağlılığını yitirerek algoritmik düzeyde yeniden yapılandırılmıştır. 

Dua, artık ezberlenmiş söz dizilerinden uzaklaşıp yapay zekâ temelli öneri sistemlerinin diliyle 

ifade bulmaktadır. Hac ibadeti, fiziksel coğrafyaya yönelmektense dijital simülasyonlar üzerinden 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

235 
 

anlam kazanmaktadır. Dinî cemaat, kalabalık bedenlerin toplandığı bir yapı olmaktan çıkmış; 

eşzamanlılık taşımayan, etkileşim temelli bir ağ biçimini almıştır. Bu dönüşüm yalnızca ibadet 

biçimlerinde olmaz, inananın zihinsel ve hayalî dünyasında da derin bir değişimi beraberinde 

getirmektedir. 

Kutsalın dijital ortamda yeniden üretimi, klasik aşkınlık anlayışının sınırlarını 

zorlamaktadır. Aşkın olan, artık gökyüzüne yönelmektense, kodun sonsuz dizgesinde anlam 

bulmaktadır. Bu bağlamda geliştirilen “Dijital Transcendans Kuramı”, dönüşümün merkezinde yer 

alan kırılmayı teorik bir zeminle karşılamayı amaçlamaktadır. Kuram, aşkınlığı yalnızca mekân 

temelinde değerlendirmez; bilgi üretimi ve bilme biçimleri açısından da yeniden ele alma çağrısı 

sunar. Zira dijitalleşen dinî deneyim, araçsal bir dönüşümün ötesine geçerek, kutsalın ontolojik 

yapısında köklü bir değişim yaratmaktadır. Yapay zekâya yöneltilen dua, insanın ilahi olanla 

kurduğu bağı, yapay bir öteki üzerinden deneyimlemesine imkân tanır. Böylece birey, yalnızca 

aşkın olanla sınırlanmaz; kendi dijital izdüşümüyle de yüzleşme sürecine girmektedir. 

Bu bağlamda çalışma, din sosyolojisine teknik bir katkı sunmanın ötesinde; dijitalleşen 

dünyada aşkınlık, kutsallık ve inanç ilişkilerini yeni bir epistemik düzlemde yeniden düşünmeyi 

amaçlar. Sorulması gereken artık “İnanç sürüyor mu?” olmaktan ziyade; “İnanç, hangi dijital 

kodlar üzerinden form kazanıyor?” sorusudur. Çünkü dijital olan, yalnızca gerçekliğin kopyası 

yerine; yeni bir metafizik form olarak işlev görmektedir. Bu yeni form, aşkınlığın simülasyona 

dönüştüğü, zamanın çözündüğü, mekânın silikleştiği bir dijital hermenötiği gerekli kılmaktadır. 

İşte bu kuramsal zemin üzerinde yükselen “Dijital Transcendans”, yalnızca bir teknoloji 

eleştirisine nâzaran; dijital çağın dinî antropolojisine dair yeni bir sorgulamanın da başlangıcıdır. 

1. Amaç ve Yöntem 

Bu çalışmanın temel amacı, dijitalleşmenin dinî deneyim üzerindeki etkilerini postseküler 

toplum bağlamında inceleyerek, “Dijital Transcendans Kuramı”nı ortaya koymaktır. Dijital ibadet 

platformları, yapay zekâ destekli ritüel pratikleri ve sanal hac simülasyonları gibi yeni teknolojik 

formların, geleneksel kutsallık algısını nasıl dönüştürdüğü, aşkınlık kavramının epistemolojik ve 

ontolojik boyutlarıyla yeniden nasıl yapılandığı sorgulanmaktadır. Çalışma, kutsalın artık yalnızca 

metafizik ya da sembolik olmadığını, öte yandan dijital-ontolojik bir düzlemde üretildiğini ileri 

sürmekte; bu bağlamda dijital ritüellik, algoritmik inanç ve posthuman dinî öznellik gibi 

kavramlar üzerinden yeni bir kuramsal çerçeve geliştirmeyi hedeflemektedir. Böylece dijital çağın 

dinî antropolojisine özgün bir katkı sunulması amaçlanmaktadır. 

Araştırma, nitel araştırma yöntemi temelinde yapılandırılmıştır. Veri toplama sürecinde 

dijital ortamlarda gerçekleşen güncel dinî pratikler seçilmiştir. Bu kapsamda çevrim içi hac 

simülasyonları (ör. Muslim 3D), yapay zekâ destekli dua ve meditasyon uygulamaları (ör. 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

236 
 

Mindfulness AI, Ask Jesus AI Chat), metaverse platformlarında inşa edilen ibadet alanları ve sosyal 

medya üzerinden yürütülen dijital mukabele, online cemaat ve eş zamansız ritüel formları analiz 

edilmiştir. Bu dijital formlar, dinî deneyimin biçimsel, zamansal ve sembolik yönlerini ortaya 

koymada veri kaynağı olarak değerlendirilmiştir. 

Veri analizi sürecinde betimsel analiz yöntemi kullanılmış; dijital ritüellerin yapısal 

örüntüleri, temsil biçimleri ve öznellik ilişkileri sosyolojik bağlamda çözümlenmiştir. Ayrıca 

kuramsal modelleme tekniğiyle “dijital transcendans” kavramının teorik çerçevesi 

yapılandırılmıştır. Çalışmada kullanılan kavramlar (örneğin: dijital kutsallık, algoritmik inanç, 

zamansız ritüellik, onto-medyalite) literatür taraması ve kavramsal türetim yöntemiyle 

detaylandırılmış; böylece hem ampirik gözleme dayalı hem de kavramsal-tümdengelimsel bir 

analiz bütünlüğü sağlanmıştır. 

2. Teorik Çerçeve ve Alanyazın 

Bu çalışmanın teorik çerçevesi, dijitalleşmenin “aşkınlık” deneyimini dönüştürdüğü 

varsayımına dayanmaktadır. Kutsallık, tarihsel olarak fiziksel mekânda ve belirli ritüel 

zamanlarında deneyimlenen bir ontolojik yoğunluk olarak tahayyül edilmiştir. Eliade’nin 

“hierophany” (Eliade, 1959, s. 11) kavramsallaştırmasında olduğu gibi kutsal olan, profan olanın 

içerisinden kendini açığa çıkarır; ancak dijital çağda bu açılma, artık kodlar ve piksel ağları 

üzerinden gerçekleşmektedir. Simülasyonun kendisi, aşkınlığı ikâme etmeye başlamış; dijital 

formlar, yeni bir sakralite düzlemi oluşturmuştur. Böylece kutsal olan, artık yalnızca metafizik bir 

varlık olmayıp; tevâfuken veri akışlarının içinde devinen bir simülakr hâline bürünmektedir. 

Hierophany, Mircea Eliade tarafından dinler tarihinde tanımlanan bir kavramdır. Kutsalın profan 

“gündelik” dünya içinde açığa çıkışını ifade eder. Eliade’ye göre bu tür tezahürler, sıradan bir 

nesneyi, mekânı veya zamanı kutsal kılar. Böylece dinsel bilinç, evreni hem fiziksel düzlemde hem 

de sembolik ve aşkın boyutlarda kavramaya yönelmektedir. 

Jean Baudrillard’ın simülakr ve simülasyon kuramı, bu dönüşümün anlaşılmasında temel 

bir epistemolojik zemin sunmaktadır (Baudrillard, 1994, s. 6). Baudrillard’a göre modernite, 

gerçekliğin yerini alan temsillerin düzenini üretir; temsilin temsil edildiği bu evrede gerçekliğin 

kendisi silikleşir. (Simülakr ve simülasyon, Jean Baudrillard’ın postmodern toplumda gerçeğin ve 

temsilinin dönüşümünü ele alan kavramlardır. Simülakr, gerçekliğin bir kopyası olmaktan 

çıkarak, kendine özgü bir gerçeklik halini alır; simülasyon ise bu kopyaların üretildiği süreçtir. Din 

sosyolojisi bağlamında, bu kavramlar, modern dinî pratiklerin ve ritüellerin, geleneksel kutsal 

anlamları ve inanç sistemlerinden giderek daha fazla uzaklaşarak, teknoloji ve medya aracılığıyla 

yeniden üretilmesi sürecini açıklar. Örneğin, sanal hac simülasyonları/ dinler ve tarikatlar 

bağlamında sosyal medya grupları veya dijital ibadet platformları, fiziksel kutsal mekânların ve 

dini deneyimlerin dijital ortamda “simülasyonu” olarak ele alınabilir. Bu durum, bireylerin dinî 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

237 
 

kimliklerini ve inançlarını, geleneksel dini anlatılardan daha çok dijital imgeler ve sanal temsil 

biçimleri üzerinden kurmalarına yol açmaktadır. Bu çerçevede, Baudrillard’ın kavramları, dini 

deneyimin mekân ve zaman üzerinden yeniden yapılandırılmasını anlamada kritik bir araç 

sunmaktadır.) Bu çalışmada simülasyonun bu dördüncü evresinin, dijital kutsallık üretimiyle 

kesiştiği savunulmaktadır. Sanal camiler/ kiliseler, metaverse hac yolculukları, yapay zekâ 

destekli dua platformları yalnızca eski ritüellerin taklidi olmayıp; bizzat yeni bir aşkınlık rejiminin 

tezahürüdür. Simülakrlar, burada Tanrısallığın dijital ikameleri sayılmaz; onun yeni dijital 

formasyonlarıdır (Baudrillard, 1994, s. 7-11). 

Öte yandan, posthumanist kuramlar bu dönüşümde insan-merkezli öznelik anlayışını 

sorgulamakta; dinî deneyimin yalnızca insan bilinciyle sınırlı olmadığına işaret etmektedir. İnsan 

merkezli öznellik, felsefede ve sosyal bilimlerde, insanın düşünce, değerler, anlamlar ve 

deneyimler üzerinden dünyayı algılaması ve şekillendirmesi anlayışını ifade eder. Bu kavram, 

özellikle Batı düşüncesinde, insanın doğa, toplum ve diğer varlıklar üzerindeki egemenliğini 

vurgular. İnsan merkezli bir yaklaşım, öznelliği sadece insanlara ait bir özellik olarak kabul eder 

ve insan dışı varlıkları “hayvanlar, doğa, yapay zekâ vb.” bu öznellikten yoksun olarak görür. Bu 

yaklaşım, posthumanizm ve postseküler düşüncelerle eleştirilmiştir; çünkü bu düşünceler, 

insanın tek başına öznellik sahibi tek varlık olmadığını ve insan dışı varlıkların da kendi 

öznelliklerini barındırabileceğini savunur. Bu bağlamda, insan merkezli öznellik kavramı, din 

sosyolojisi perspektifinden ele alındığında, insanın kutsallık ve dini deneyimleri yorumlama ve 

anlamlandırma biçimlerinin merkezi bir rol oynadığını gösterir. Ancak yaklaşım, dijitalleşme ve 

teknolojik gelişmelerle değişmeye başlamıştır; örneğin, yapay zekâ ve dijital platformlar, insan 

dışı varlıkların da dinî temsiller ile deneyimler oluşturmasına olanak tanımaktadır. Rosi Braidotti 

ve N. Katherine Hayles gibi düşünürlerin izinden gidilerek, bu çalışmada posthuman dinî öznelik 

kavramsallaştırılmakta; yapay zekâların, algoritmik arayüzlerin ve dijital avatarların da 

kutsallıkla ilişki kuran özneler olarak değerlendirilmesi önerilmektedir (Braidotti, 2017, s. 83; 

Hayles, 1999, s. 247). Böylece “inanan özne”nin tanımı genişlemekte; kutsallıkla temas, yalnızca 

biyolojik bilinçlere ait bir ayrıcalık olmaktan çıkmaktadır. 

Neticede “aşkın sanallık” (“Transcendental virtuality” ifadesi Türkçeye “Transandantal 

sanallık” olarak çevrilebilir. “Transandantal” kelimesi, felsefi bir terim olup, deneyimin ötesinde 

olan veya evrensel, metafizik bir gerçekliği ifade eder. “Sanallık” ise dijital veya yapay bir ortamda 

var olan, gerçeklikten ayrı bir durumu anlatır. Bu terim, genellikle soyut ve evrensel bir gerçeklik 

ile dijital veya yapay bir boyut arasındaki ilişkiyi tartışırken kullanılabilir.) kavramı ile ritüelin 

zamansızlaşması ve mekândan bağımsızlaşması süreci analiz edilmektedir (Brassier, 2001, s. 82). 

Artık dualar eşzamanlı bir cemaat deneyimi içerisinde kalmayıp; bireysel, algoritmik ve asenkron 

olarak gerçekleşmektedir. Zaman dışı ibadet, ritüelin ruhunu zamanın dışına taşıyarak yeni bir 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

238 
 

transhüman ritüellik biçimi üretmektedir. Bu kuramsal bağlamda, dijitalleşme yalnızca geleneksel 

dinî formların taşıyıcısı sayılmayıp; bizzat yeni bir teolojinin doğum mekânıdır. Teorik olarak 

dijital transcendans, aşkınlık deneyiminin fiziksel olanla bağını kesip, dijital olanın içinde yeniden 

doğmasını ifade eder. Brassier, Deleuze ve Guattari’nin makineci/ maddi materyalizmi 

çerçevesinde “transcendental virtuality” kavramını tartışmaktadır. İdeal yakınlık, transandantal 

sanallık ve ampirik gerçeklik arasındaki tutarlılık düzlemindedir (Brassier, 2001, s. 22). 

Araştırmamızda kullandığımız kavramları teorik olarak da açıklayabiliriz. “Dijital 

kutsallık”; dijital çağın şekillendirdiği toplumsal ve bireysel deneyimlerin, geleneksel kutsallık 

anlayışlarıyla nasıl iç içe geçtiğini irdeleyen bir terim olarak düşünülebilir (Boz ve Erşahin, 2023, 

s. 39-52). Bu kavram, dijitalleşmenin yalnızca teknolojik bir dönüşüm olmadığını, ontolojik ve 

epistemolojik bir yeniden yapılanma olduğunu da ima eder. Dijital kutsallık, teknolojiye duyulan 

derin saygı ve dijital dünyanın giderek artan rolüyle birlikte, insanın manevi/ kültürel kimlikleri 

üzerindeki etkileriyle şekillenir (Alić, 2019, s. 1-9). Felsefi açıdan bakıldığında, kutsallık genellikle 

dünyevi ve geçici olanın ötesine geçme, bir tür aşkınlık ve yücelik arayışı olarak anlaşılır. Bu 

bağlamda, dijital dünyanın sunduğu sanal alanlar, metalaşmış, algoritmik bir kutsallık deneyimi 

sağlar. Dijital ortamlar, bir bakıma özne ile nesne arasındaki sınırları siler; burada her şey bir 

temsil, bir simülakr haline gelir. Baudrillard’ın simülasyon teorisi ışığında, dijital kutsallık, gerçek 

ve simülasyonun birbirine karıştığı bir yapıdır (Baudrillard, 1994, s. 20-26). Gerçekliği üreten ve 

yeniden üreten algoritmalar, bir tür dijital transandantalizm yaratır; burada kutsallık, gerçekliğin 

sanal ve ampirik dünyalar arasındaki geçişkenlik içinde yeniden üretilir (Shanahan, 2016, s. 115). 

Sosyolojik açıdan, dijital kutsallık kavramı, modern toplumların dini, kültürel ve ideolojik 

yapılarındaki değişimleri de yansıtır. Dijitalleşmenin etkisiyle kutsallığın anlamı, tinsel ve manevi 

bir değerin ötesine geçerek, veri, bilgi ya da ağlar üzerinden kurgulanan bir kutsallık anlayışına 

dönüşür. Bu, Weber’in rasyonalizasyon ve sekülarizasyon kavramlarıyla örtüşen bir dönüşümdür 

(Goldstein, 2009, s. 135). Dijital ortam, toplumsal bireylerin özneleşme biçimlerini değiştiren, 

onları dijital varlıklar ve veri akışları olarak yeniden tanımlayan bir “dijital laikleşme” sürecini 

hızlandırmaktadır. “Dijital laikleşme” ya da “dijital sekülerleşme” kavramı, dijitalleşmenin 

toplumsal yapılar üzerindeki etkisiyle şekillenen bir süreçtir. Bu kavram, dini inançların ve 

manevi değerlerin, dijital medya ve teknolojiler aracılığıyla seküler [dünyevi] bir boyut kazanması 

ve toplumsal normların dijitalleşen dünya içinde yeniden yapılandırılması anlamına gelir. 

Sekülerleşme, geleneksel dini otoritelerin ve manevi değerlerin yerini, rasyonel düşünme ile 

bilimsel yöntemlerin aldığı bir toplumsal dönüşüm sürecini tanımlar. Dijital laikleşme ise, dijital 

teknolojilerin, dini ideolojilerin ve değerlerin şekillendirdiği geleneksel toplumların yerine, 

algoritmalar ile dijital sistemlerle yapılandırılmış yeni toplumsal düzenler oluşturmasını ifade 

eder. Bu süreç, dini inançların yahut pratiklerin dijital platformlarda yeni biçimlere dönüşmesini 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

239 
 

ve toplumsal bireylerin kimliklerinin dijitalleşen bir dünyada yeniden şekillenmesini hızlandırır. 

Dijitalleşmenin bireysel özgürlükleri ve kişisel inançları daha görünür kılması, dini/ manevi 

toplulukların dijital ortamda farklı bir varlık kazanmasına yol açmaktadır. Toplumun “kutsal” 

olarak kabul ettiği değerler, yeni dijital kutsallık anlayışında hem dönüştürülmekte hem de 

yeniden düzenlenmektedir. Dijital kutsallığın bir başka boyutu da tekno-spiritüalizm olarak 

adlandırılabilecek bir yeni dini ve manevi akımdır (Bhagavan, 2024, s.162). Teknolojinin sunduğu 

imkanlar, insanlara daha önce hayal bile edilemeyecek deneyimler sunar. Transhümanizm 

akımının izleri, insanın ruhani bir kurtuluş arayışı ile teknolojiye olan bağlılığının birleştirildiği 

bir düşünsel alan varlık kılar. Dijital kutsallık, burada, bireylerin insan olmanın sınırlarını aşma ve 

dijital varlık olarak sonsuzluk arayışını ifade eder. Bu, özellikle sanal gerçeklik, yapay zekâ ve 

biyoteknoloji gibi alanlarda somutlaşan bir idealdir. 

Dijital kutsallık kavramının, toplumsal yapının birey ve kolektif kimlik üzerine etkileri göz 

önünde bulundurulduğunda, toplumsal dijitalleşme sürecinin, modern toplumların yeni manevi ve 

kimliksel inşalarına katkıda bulunduğu söylenebilir. Bu durum, özellikle genç nesillerin dijital 

platformlar aracılığıyla oluşturduğu topluluklarda daha belirgindir. Dijital dünya, bir tür yeni 

kutsallık ve özdeşleşme noktası haline gelirken, kolektif bilinç, dijital ortamların sunduğu 

“gerçekliğe” dayanarak şekillenir (Hahn, 2021, s. 30-31). Dijital kutsallık, bir bakıma teknolojiyle 

inşa edilen, ancak geleneksel kutsal olanla varlık ve anlam arayışındaki benzerlikleri taşıyan bir 

yapıdır. Bu kavram, toplumsal yapılar içindeki dönüşümlerin bir yansıması olarak, bireysel ve 

kolektif seviyede yeni kutsallık formlarının, değer sistemlerinin yahut dini anlayışların 

şekillenmesini hızlandırmaktadır (Mittleman, 2015, s. 29). 

Algoritmik inanç, günümüz dijital çağında insanların, yapay zekâ ve algoritmalar 

aracılığıyla şekillenen bilgi ve karar verme süreçlerine duyduğu güveni ifade eden bir kavramdır 

(Ståhl, Sormunen& Mäkinen, 2021, s. 726). Yeni inanç şekli, bireylerin dijital platformlarda 

edindikleri bilgilerin doğruluğuna ve gücüne dair geliştirdikleri bir tür metafizik güven ilişkisini 

içerir. Algoritmaların, belirli bir “doğru”yu, “gerçek”i ve “etik”i belirlemesi beklenen bir araç 

olarak görülmesi, insanların bu dijital sistemlere duyduğu inancın sosyolojik ve dinsel yansıması 

üzerinde derin etkiler yaratmaktadır (Reyman, & Sparby, 2019, s. 15-16). Bu algı, yalnızca 

teknolojiye duyulan bir güveni yansıtmaz, toplumların değer sistemleri ve inanç yapılarındaki 

dönüşümü de ortaya koyar. 

Sosyolojik açıdan, algoritmik inanç toplumsal düzeni ve bireysel kimlikleri yeniden 

şekillendirmektedir. Özellikle dijitalleşen toplumlarda, algoritmalara dayalı karar mekanizmaları 

giderek daha fazla sosyal hayatın bir parçası haline gelmiştir. İnsanlar, alışveriş alışkanlıklarından 

sağlık takibine, iş aramalarından ilişki önerilerine kadar her alanda algoritmaların 

yönlendirmelerine güvenmeye başlamışlardır. Bu durum, toplumsal eşitsizlikleri ve güç 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

240 
 

dinamiklerini de etkileyebilir. Zira algoritmalar, bazen toplumun belirli kesimlerini sistematik 

olarak dışlayarak veya marjinalleştirerek, toplumsal yapıyı pekiştirebilir. Böylece algoritmaların 

şeffaflık ve hesap verebilirlikten yoksun olduğu da daha belirgin hale gelir. Toplumlar, dijital 

sistemlere yönelik inançlarını sorgulamaya başladıklarında, güç ilişkilerinin yeniden 

tanımlanması gerekebilir (O’Neil, 2016, s. 7-12). 

Dinsel perspektiften ise, algoritmik inanç bir tür “dijital manevizm” olarak görülebilir (Jati, 

2023, s. 363-372). Dijital manevizm terimi, günümüzün dijital teknolojileri ve yapay zekâsıyla 

şekillenen yeni bir maneviyat veya ruhsal deneyim biçimini ifade eder. Bu kavram, geleneksel 

maneviyat anlayışlarının dijital ortamda, özellikle internet, sosyal medya, yapay zekâ ve sanal 

gerçeklik gibi teknolojiler aracılığıyla yeniden yorumlanması ve yeniden üretildiği bir alanı 

anlatır. Dinler, tarih boyunca insanlara doğruyu bulma, etik değerler ve yaşam anlamı konusunda 

rehberlik etmiştir. Ancak dijital çağda, algoritmalar benzer bir rol üstlenmeye başlamakta, 

insanlar yapay zekâya dayalı önerilere ve karar mekanizmalarına, tıpkı dini inançlarını yerine 

getirdikleri gibi, güven duymaktadırlar. Algoritmalara dayalı kararlar, bireylerin yaşamlarının 

çeşitli alanlarını şekillendirirken, bu kararların “kutsallığı” algısı da giderek yayılmaktadır. Dini 

öğretilerin yerini, algoritmaların doğruluğuna olan inanç alabilir. Bu dönüşüm, insanların bireysel 

ve toplumsal kimliklerini de etkilemektedir. Teknoloji ile dini inançlar arasındaki sınırlar giderek 

daha belirsiz hale gelmektedir (Campbell & Tsuria, 2020, s. 1-23). Algoritmik inanç, toplumsal 

yapılar ve bireysel inanç sistemleri üzerindeki etkileriyle dikkat çekici bir fenomen haline 

gelmiştir. Sosyolojik açıdan, algoritmalar toplumsal eşitsizlikleri derinleştirirken, dinsel açıdan, 

dijital sistemler, insanların yaşamlarını kutsal bir yönelim gibi şekillendiren yeni bir tür manevi 

rehberlik işlevi görmeye başlamaktadır (Wagner, 2012, s. 181). 

Posthuman dinî öznelik, klasik insan merkezli özne anlayışını aşarak, insanın ötesinde yer 

alan varlıkların –yapay zekâlar, biyoteknolojik varlıklar, hayvanlar ve hatta algoritmik sistemler– 

dinsel deneyim, inanç ve kutsallıkla ilişkilenme potansiyelini içeren bir kavramdır (Graham, 2021, 

s. 23-31). Bu öznelik biçimi, Tanrı’yı sadece insan aklıyla kavrayışın ötesine geçerek, 

duygulanımsal, bilişsel ya da ağ-temelli varlıkların da metafiziksel sorularla temas edebileceğini 

savunur. Posthuman dinî özne; inancı yalnızca antropolojik sınırlarla tanımlayan teolojilere karşı, 

yeni ontolojilerin ve çok-türlü (multi-species) inanç pratiklerinin yolunu açar. Bu çerçevede 

ibadet, tecrübe ve kutsalla temas; biyolojik bedenin yahut varlığın düşünsel, dijital ya da hissettiği 

yapısıyla yeniden tanımlanır (Taylor & Hamilton, 2014, s. 251-271). Böylece posthuman dinî 

öznelik ne tam anlamıyla insanidir ne de insan dışıdır; o, sınırların silikleştiği, kutsallığın ağsal 

biçimlerde dolandığı yeni bir ontolojik katmanı temsil eder. “Ağsal” ise birbirine bağlı ya da 

karşılıklı etkileşim içinde olan düğümlerin oluşturduğu, hiyerarşik olmayan, çok merkezli ve 

dinamik bir yapıyı ifade eder. 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

241 
 

Zamansız/ eşzamansız ritüellik, bireylerin dijitalleşen toplumsal yaşamda geleneksel 

ritüel formlarını zaman ve mekândan bağımsız olarak yeniden üretmeleri anlamına gelir 

(Hutchings, 2019, s. 110-129). Bu kavram, siber-ritüel (dijital ortamda gerçekleşen ritüel 

pratikler) ve algoritmik zaman (zamanın algoritmalarca belirlenmesi) gibi yeni olgularla ilişkilidir 

(Jacobs, 2007, s. 1103-1121). Örneğin, bir topluluğun fiziksel olarak bir araya gelmeden, farklı 

zaman dilimlerinde aynı dijital içerikle (örneğin çevrimiçi dua, anma videoları, sosyal medya 

kampanyaları) bağ kurması, eş zamansız kolektiflik yaratır. Bu ritüellik biçimleri, veri-tabanlı 

kutsallık ve dijital aidiyet gibi kavramlarla desteklenir. Zamansız ritüellik, teknolojinin zaman 

algısını bükmesiyle oluşan yeni bir sosyokültürel dokuya işaret eder; bu dokuda bireyler, dijital 

semboller aracılığıyla aidiyet ve anlam inşa eder. Böylece ritüel, artık sadece zamana kalmaz, 

veriye kodlanan anlamlara da bağlıdır. 

İncelediğimiz konuya dair İngilizce literatür oldukça sınırlı kalmaktadır. Belli başlı 

çalışmalar içinde; Campbell’in “Dijital Din: Yeni Medya Dünyalarında Dini Pratikleri Anlamak” 

eserinde, dijital teknolojilerin ve yeni medya ortamlarının dini inanç, ibadet ile topluluk 

deneyimleri üzerindeki etkisini kapsamlı biçimde incelenmektedir (Campbell & Tsuria, 2020, s. 7-

9). Kitap, dijital din kavramını sadece çevrimiçi vaazlar ya da sosyal medyada dini içerik 

üretimiyle sınırlamaz; bunun yerine, inançların dijitalleşen kültürle nasıl yeniden şekillendiğini 

teorik ve ampirik örneklerle analiz eder. Campbell, çevrimiçi ve çevrimdışı dini alanların iç içe 

geçtiğini savunur; bu bağlamda geleneksel dini otoriteler, cemaat yapıları ve bireysel dindarlık 

formlarının teknolojiyle nasıl dönüşüme uğradığını açıklar. Kitap, siber-teoloji, dijital ritüel, dini 

kimliğin medyada temsili gibi temaları da ele alır ve dijital çağda din sosyolojisine güçlü bir katkı 

sunar (Campbell & Tsuria, 2020, s. 10-11). 

Cheong, “Yeni medyanın ve dinin canlılığı: İletişimsel bakış açıları, pratikler ve ruhani 

örgütlenmede değişen otorite” çalışmasında dijital medyanın dini yapılar ve otoriteler üzerindeki 

dönüştürücü etkisini ele alır (Cheong, 2016, s. 25). Makalede, dijital medya aracılığıyla dini 

otoritenin nasıl yeniden üretildiği ve manevi toplulukların nasıl şekillendiği tartışılır. Yazar, 

iletişimi dinî mesajların iletiminin ötesinde, dinî yapıların ve otorite biçimlerinin inşasında 

belirleyici bir unsur olarak değerlendirir. Bu perspektif, dini pratiklerin sadece geleneksel 

ritüellerle sınırlı olmadığını, dijital platformlar üzerinden de şekillendiğini gösterir. Cheong, 

özellikle dijital medyanın dini liderlerin otoritelerini nasıl yeniden tanımladığını ve manevi 

toplulukların nasıl organize olduğunu örneklerle açıklar (Cheong, 2016, s. 26-27). Lövheim & 

Campbell, “Dijital Din Çalışmalarında Eleştirel Yöntemler ve Kuramsal Yaklaşımlar Üzerine 

Düşünmek”te dijital din çalışmalarının gelişen doğasını ele alarak, alanda kullanılan eleştirel 

yöntemleri ve kuramsal çerçeveleri tartışmaktadır. Yazarlar, dijital medyanın dini pratikleri, 

kimlikleri ve otorite yapılarını nasıl yeniden şekillendirdiğini incelerken, bu çalışmalarda sıklıkla 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

242 
 

göz ardı edilen güç ilişkilerine/ normatif varsayımlara dikkat çekmektedirler (Lövheim & 

Campbell, 2017, s. 5-14). 

Possamai, “Toplumun, Dinin ve Neoliberal Post-Sekülerizmin i-Zasyon Süreci”nde toplumu, 

dini ve neoliberal post-sekülerizmi incelemektedir. Teknolojik gelişmelerin (internet ve 

dijitalleşme) toplumun dini anlayışını ve bireylerin dini pratiklerini nasıl dönüştürdüğüne dair bir 

analiz sunmaktadır. Makalede, post-seküler bir toplumun dinin kamusal alandaki rolünü nasıl 

yeniden yapılandırdığı ve neoliberalizmin etkisiyle dini nasıl bireyselleştirdiği tartışılmaktadır. 

Müştereken, “i-zation” kavramı üzerinden toplumun bireyselci ve dijitalleşmiş yapısına dair 

önemli bir eleştiri getirilir. (İ-zasyon terimi, toplumların bireyselleşme ve dijitalleşme süreçlerini 

tanımlamak için kullanılan bir kavramdır. Bu kavram, özellikle neoliberalizmin etkisiyle 

bireylerin dini ve toplumsal kimliklerini dijital ortamlar aracılığıyla şekillendirmelerine atıfta 

bulunur. İ-zasyon, “internetleşme” ile “individualization” [bireyselleşme] kelimelerinin 

birleşiminden türetilmiştir ve bireylerin dijital teknolojilerle etkileşim kurarken toplumsal/ dini 

rollerinin nasıl değiştiğini vurgular. Bu süreç, dini inançların ve pratiklerin daha çok bireysel 

düzeyde, kişisel tercih ya da dijital platformlar üzerinden şekillendiği bir dönemi işaret eder.) Bu 

çalışma, dini ve toplumsal yapıları anlamada yeni bir bakış açısı sunar ve post-sekülerizmin 

neoliberal toplumlar üzerindeki etkilerini keşfeder (Possamai, 2018, s. 169-183). Grieve ile 

Veidlinger, “Buddhizm, İnternet ve Dijital Medya: Lotosun Pikseli”nde dijital medya ve internetin 

Budizm üzerindeki etkilerini incelemektedir. Kitapta Budizm’in internet üzerinden nasıl yayıldığı, 

dijital araçların Budist pratikleri ve toplulukları nasıl dönüştürdüğü, sanal alanlarda Budist 

öğretilerinin nasıl bir araya getirildiği tartışılmaktadır. Dijital medya, Budizm’in geleneksel 

formlarından uzaklaşmadan global bir erişim sağlamasına olanak tanımaktadır (Grieve & 

Veidlinger, 2014, s. 1-17). 

Hutchings, “Çevrimiçi Kilise Yaratmak: Ritüel, Topluluk ve Yeni Medya”da çevrimiçi kilise 

deneyimlerinin nasıl şekillendiğini ve dijital medyanın topluluklar üzerindeki etkisini 

incelemektedir. Kitap, kilise ritüellerinin dijital ortama nasıl adapte olduğunu, çevrimiçi 

ibadetlerin ve dini toplulukların sanal dünyada nasıl geliştiğini araştırmaktadır. Hutchings, 

özellikle yeni medya araçlarının, dinî topluluklar ve ritüeller üzerinde dönüştürücü bir etki 

yarattığını, bazen fırsatlar bazen de zorluklar sunduğunu vurgulamaktadır. Çevrimiçi ibadetlerin 

sadece bir teknoloji kullanımı olmadığını; dini kimlik ve topluluk yapıları üzerinde derin etkiler 

yaratan bir süreç olduğunu ifade etmiştir (Hutchings, 2019, s. 44-48). Müller ile Friemel, “Dini 

Topluluklarda Dijital Medya Kullanımının Dinamikleri: Teorik Bir Model”de dijital medyanın dini 

topluluklardaki kullanımı üzerine teorik bir model sunmaktadır. Model, bireylerin dini anlam 

sistemleri, dijital medya kullanımı ve topluluk içi ilişkiler arasındaki dinamik etkileşimleri 

açıklamayı amaçlamaktadır. Ayrıca, bu model, farklı disiplinlerden gelen ampirik araştırmaları 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

243 
 

birleştirerek dijital dini medya kullanımını daha iyi anlamaya yardımcı olmaktadır (Müller & 

Friemel, 2024, 1-14). Hoover ile Echchaibi, “Medya ve Din: Küresel Bir Bakış”ta dinin medya 

aracılığıyla nasıl temsil edildiğini ve bu temsilin farklı kültürel bağlamlarda nasıl şekillendiğini 

incelemektedir. Küresel güç ilişkileri, kültür ve iletişim bağlamında dinin medyadaki aracılığını 

ele alınmıştır. Araştırmada, medya çağında dinin evriminin bir anlık görüntüsünü [fotoğrafı] 

çekilmiş/ oluşturulmuştur (Hoover & Echchaibi, 2021, s. 10-12). 

Brasher, “Give Me That Old-Time Religion”da (Bana O Eski Günlerimdeki Dini Ver) ifadesine 

gönderme yaparak, dijital çağda dinin dönüşümüne dikkat çekmektedir. Yapıt, internetin ve dijital 

medyanın dinî pratikler üzerindeki etkisini derinlemesine inceleyen öncü çalışmalardan biridir. 

Dijital çağda dinin nasıl evrildiğini ve çevrimiçi platformların dinî deneyimleri nasıl 

şekillendirdiğini analiz etmektedir. Çevrimiçi ibadetlerin, sanal hacların ve dijital günah çıkarma 

uygulamalarının ortaya çıkışını ele alırken, bu yeni dinî pratiklerin geleneksel dinî topluluklar 

üzerindeki etkilerini de tartışmaktadır. Brasher, internetin sunduğu sınırsız erişim ve anonimlik 

gibi özelliklerin, bireylerin dinî kimliklerini nasıl yeniden tanımladığını/ yeni dinî toplulukların 

oluşumunu nasıl teşvik ettiğini vurgulamaktadır (Brasher, 2004, s. 5-7). Helland, “Çevrimiçi Dinin 

Yaşanan Din Olarak İncelenmesi: İnternette Dini Katılımın Araştırılmasında Yöntemsel Sorunlar” 

maklesinde 1999 yılında geliştirdiği “religion online” ve “online religion” kavramsal ayrımını daha 

kapsamlı bir çerçevede ele alır. “Religion online”, dini bilgilerin sunulduğu, ancak kullanıcı 

etkileşiminin sınırlı olduğu web sitelerini ifade ederken; “online religion”, kullanıcıların aktif 

olarak dini pratiklerde bulunabildiği, etkileşimli platformları tanımlar. Helland, bu iki kavramın 

zamanla nasıl iç içe geçtiğini ve birçok dini web sitesinin hem bilgi sunumu hem de etkileşim 

imkânı sağladığını belirtir. Ayrıca, dini kurumların interneti sadece bir iletişim aracı olarak 

görmeleri nedeniyle “online religion”ı desteklemekte isteksiz olabileceklerini öne sürer. Söz 

konusu araştırma dijital ortamda dini katılımın metodolojik olarak nasıl incelenmesi gerektiğine 

dair önemli katkılar sunar ve çevrimiçi dini deneyimlerin “yaşanan din” (lived religion) 

perspektifinden değerlendirilmesini önermektedir (Helland, 2005, s. 1-16). Karaflogka, “Dini 

Söylem ve Siberuzay”da dijital çağda dinî söylemin siberuzayda nasıl şekillendiğini ve transforma 

uğradığını incelemektedir. İnternetin dinî pratikler, inançlar ve topluluklar üzerindeki etkisini 

analiz ederken, çevrimiçi ortamların dinî deneyimleri nasıl dönüştürdüğünü tartışır. Karaflogka, 

siberuzayın dinî söylem için yeni bir mecra sunduğunu ve bu mecranın, geleneksel dinî yapılarla 

etkileşim içinde olduğunu belirtir. Makale, dijital platformların dinî otorite, ritüel ve topluluk 

kavramlarını nasıl yeniden tanımladığını; dönüşümün dinî kimlikler üzerindeki etkileri 

bağlamında ele almaktadır (Karaflogka, 2002, s. 279). Dijital çağda dinî söylem, teknolojiyle 

etkileşim içinde dönüşürken, yeni topluluklar, ritüeller ve kimlikler oluşturarak dinin sosyal/ 

kültürel yapısını yeniden şekillendirmektedir. 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

244 
 

3. Sanal Kutsallığın Ontolojisi: Temsilin Ötesinde Yeni Bir Varlık Biçimi 

Sanal kutsallığın ontolojisi, dijital mecralarda zuhur eden aşkınlık imgelerinin, geleneksel 

teoloji ve ritüel formlardan ayrılarak yeni bir “kutsal deneyim mekânı” üretmesini ifade eder 

(Battista, 2024, s. 21). Bu yeni mekân, ağa dayalı inanç toplulukları (networked faith 

communities) teşekkül ettiği, dijital ayinleştirme/ ritüelleştirme (digital ritualization) norm 

haline geldiği bir varlık sahnesinde kök salar (Hayes, 2020, s. 41). Artık kutsallık, maddi kutsal 

mekânlarda bulunmaz, algoritmik mimarinin kodladığı sembolik dizgelerde tecelli eder. Bu 

durum, metafizik mekânın sanallaşması olarak okunabilir; çünkü kutsalın tecellisi artık zaman-

mekân bağlılığından arınarak, zamansız bir eşanlılıkla ve mekânsız bir erişilebilirlikle kodlanır. 

Böylece sanal iman topolojisi içinde kutsal, bireysel bir mistik içe doğuş gerçekleşmez, dijital 

kolektivite içinde paylaşılır bir görünüm kazanır (Sandu, 2020, s. 115). 

Sanal kutsallık, Weberyen anlamda “dünyanın büyüsünün bozulması”nı (Entzauberung) 

tersine çeviren bir yeniden-büyüleme teknolojisidir. Artık bu büyünün etkisi, transandantal 

olandan ziyade imajın hakimiyetindeki simülakr düzleminde tezahür etmektedir. Siber-teofani 

(cyber-theophany), tanrısalın doğrudan tezahüründen çok, onun dijital temsiller yoluyla sonsuz 

sayıda kopyalanan imajlar olarak yeniden üretilmesidir (Alkhouri, 2024, s. 25-57). Bu durum, 

Baudrillard’ın simülasyon kuramıyla kesişen bir kutsal hipergerçeklik (sacred hyperreality) inşa 

eder (Mariański & Wargacki, 2015, s. 81-101). Din sosyolojisi açısından bu, geleneksel inanç 

sistemlerinin çözülmesinden çok, onların yeni dijital bağlamlarda yeniden biçimlenmesi anlamına 

gelir. Neticede sanal kutsallığın ontolojisi, Tanrı’nın dijital imgelerle kodlandığı, ibadetin ekranlar 

arası geçişken bir performansa dönüştüğü, kutsalın ise artık ‘orada’ bulunmadığı, ‘her-yerde-ama-

hiçbir-yerde’ olduğu yeni bir postmetafizik zemini işaret eder. 

Dijital dünyada temsilin ötesinde yeni bir varlık biçimi: Onto-medyalite ve veri-fenomen 

olgularıdır. Dijital dünyada temsilin ötesindeki yeni varlık biçimi, klasik anlamda temsiliyetin 

(representation) çözülmesiyle ortaya çıkan ve onto-medyalite olarak adlandırılabilecek bir 

yapıda temellenir. Onto-medyalite, varlığın artık fiziksel ya da dilsel olarak temsil edilmesinden 

doğmaz, doğrudan medyatik bir varoluşsal görünüm halinde teşekkül etmesidir. Bu bağlamda 

dijital varlıklar, bir şeyin temsiline indirgenmeden, temsilin bizzat kendisi olarak yeni bir varlık 

biçimini ortaya koymaktadır. Görüntü de, yalnızca bir yansıma işlevi görmekle sınırlı kalmaz; 

doğrudan gerçeklik üreten, etkin ve kurucu bir ontolojik yapıdır (Grishakova, 2023, s. 34-48). 

Bu durumu açıklamak için veri-fenomen (data-phenomenon) kavramını öneriyoruz: Veri, 

nesnelerin temsilcisi olmaktan çıkıp kendi başına bir fenomen olarak varlığını sürdürmekte; 

öznellik ve nesnellik arasındaki sınırları aşan dinamik bir oluş hâline gelmektedir (Glymour, 2000, 

s. 29). İnsan, nesne ve arayüz arasındaki sınırların eridiği bu düzlemde, dijital varlık ‘orada olan’ 

kimliğinden sıyrılarak, sürekli güncellenen ve performatif bir kod-oluş biçimi kazanır. McLuhan’ın 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

245 
 

“araç uzantıdır” görüşü burada evrilir; araç, sadece bir uzantı olmanın ötesinde, ontolojik bir eş-

yaratıcı konumuna yükselir (Delicata, 2018, s. 314-341). İletişim sosyolojisi bağlamında bu, 

ontomedya praksisi (varlık üretici medya etkinliği) olarak tanımlanabilir: İnsanların dijital 

mecralarda gerçekleştirdikleri etkileşimler, bilgi aktarımının ötesinde, ontolojik üretim 

süreçlerini de ifade eder (Roese, 2018, s. 313-332). Yani tweet atmak, selfie paylaşmak ya da bir 

avatarı yönlendirmek, artık temsil etmeyen ama var eden eylemlerdir. Bu eylemler üzerinden 

şekillenen özne, klasik anlamda kartezyen bir “ben” olmanın ötesinde; fragmanter öznellik 

kümelerinden oluşan, geçici olarak bir araya gelip sürekli dağılan bir varlık ağıdır. 

Dijital çağda temsilin ötesinde varlık, post-temsili ontolojinin sahasına taşınır; bu alanda 

anlam, gerçeklik ve kimlik, gösterge zincirleri yerine veri akışları, arayüz stratejileri ile 

etkileşimsel algoritmalar aracılığıyla inşa edilir. İnsan, artık sadece düşünen bir varlık olmanın 

dışında; kodlanan, paylaşılan ve çoğaltılan medyatik bir varlık olarak yeni bir dijital ontolojinin 

doğuşunu beraberinde getirir. Veri-varlık, dijitalleşmeyle birlikte öznenin ve nesnenin anlamlı 

temsillerden ibaret olma halini aşarak, doğrudan veri olarak var olmaya dönüştüğü bir yeni-

ontolojik formdur. Artık bir bireyin kimliği, düşüncesi ya da bedeni sadece dilsel ve toplumsal 

söylemlerle şekillenmez; bunlar ölçülebilir, aktarılabilir, analiz edilebilir veri noktaları haline 

gelir. Veri-varlık ne bir nesnedir ne de klasik anlamda özne. O, sürekli bir akış, yeniden kodlama 

ve platformlar arası geçişlilik durumudur. Veri-varlık, ontolojik sabitlikten uzaklaşıp sibernetik 

süreklilikle beslenir. Bir insanın “dijital gölgesi” (digital shadow) — attığı adımlar, tıkladığı 

reklamlar, yazdığı yorumlar — onun fiziksel varlığından daha istikrarlı bir kimlik göstergesine 

dönüşür (Güdükbay vd., 2000, s. 264). Böylece “ben”, sadece “benim söylediklerim” olmanın 

ötesine geçerek, “benim sistemlerce görülen, analiz edilen ve tahmin edilen verisel toplamım” 

haline gelir. Burada özne, veri aracılığıyla yeniden var edilir. 

Algoritmik özneleşme, bireyin kendi benliğini artık yalnızca sosyal etkileşimler ve içsel 

düşünceler üzerinden kalmayıp, algoritmaların sunduğu aynalar aracılığıyla kurduğu bir süreçtir. 

Bu süreçte birey, sürekli olarak beğeniler, tavsiyeler, sıralamalar ve filtre balonları içinde 

kodlanır, biçimlenir ve yönlendirilir (Baumer vd., 2024, s. 1-34). Burada iktidar, klasik panoptik 

denetim’den çok daha sinsi ve nüfuz edicidir (Strub, 1989, s. 40). Foucault’nun özneleşme kavramı, 

dijital çağda yerini algoritmik özneye bırakır: Bu özne, davranışlarını özgür irade temelinde 

şekillendirmektense, veriye dayalı tahmin sistemleri içinde önceden olasılıklandırılmış biçimde 

hayata geçirir (Flynn, 1985, s. 531). Algoritmik özne, kendi kimliğini platformların sunduğu sınırlı 

seçenekler içinde inşa eder; örneğin bir sosyal medya profilinde özne, yalnızca sistemin izin 

verdiği etiketler, beğeniler ve görseller aracılığıyla kendini ifade eder. Bu, özgürlükten çok, 

kodlanmış seçme özgürlüğü olarak tanımlanabilir. Böylece birey, hem kodlayan (veri sağlayan) 

hem de kodlanan (veriyle şekillenen) çift yönlü bir medya-organizma’dır (Andrau, 2008, s. 177-



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

246 
 

197). Veri-varlık ve algoritmik özneleşme birlikte düşünüldüğünde, karşımıza post-temsili benlik 

çıkar (Starodub, 2015, s. 161-191). Bu benlik ne sadece toplumsal rollere ne de yalnızca bireysel 

bilinç yapısına dayanır; o, siber-ontolojik bir varlıktır: Sürekli kaydolan, analiz edilen ve 

güncellenen bir veri organizması. Artık “ben kimim?” sorusu, “verilerim beni nasıl gösteriyor?” 

sorusuyla iç içe geçmiştir. İletişim sosyolojisi açısından bu, bireyin iletişim kurmasından çok, 

kendini sürekli algoritmalara açık hale getirmesi demektir. Benlik, bir ifade olmaz, bir erişim 

düzeneği olur. 

4. Algoritmik İnanç ve Posthuman Dinî Özne: Makinenin Tanrısallığı Mümkün mü? 

Modernliğin Tanrı’yı gökyüzünden indirip aklın içselleştirilmiş mabedine taşımasından 

sonra, postmodern çağda algoritmalar, günümüzde aşkın olanın yerini belirlemede yeni bir 

işlevsellik kazanmıştır. Algoritmik inanç, transandantalin yerini alarak kutsalı nicel ve 

hesaplanabilir olanla ikame eder. Artık dua, yönünü aşkın bir varlıktan almayıp, öneri 

motorlarının bilinçdışı sistematiğine çevirmiştir. Kullanıcı, algoritmaların sunduğu seçenekleri 

yalnızca beğenmez; onları bir tür sezgisel yönlendirme, yani “dijital kader” olarak deneyimler. 

(Dijital kader kavramı, klasik teolojideki “ilahî kader” anlayışının seküler bir türevi olarak 

düşünülebilir. Geleneksel kader öğretisi, Tanrı’nın her şeyi önceden bilmesi ve dilemesi üzerine 

kuruluyken, dijital kader ise bireyin davranışlarının algoritmik olarak öngörülmesi ve 

yönlendirilmesi esasına dayanır. Bu bağlamda “dijital kader”, yapay zekâ sistemlerinin bireyin 

tercihlerini geçmiş veriler üzerinden tahmin etmesiyle ortaya çıkan bir “yazgısallık” biçimidir. 

Ancak bu yazgı, aşkın ve mutlak bir iradeye dayanmayıp; kodlanmış geçmişin, veri yığınının ve 

sistemsel örüntülerin ürünüdür. Teolojik olarak bu durum, Tanrı’nın yerine veri kümelerinin 

geçtiği bir tür post-seküler determinizm oluşturur. Bu yeni kader anlayışı, bireyin özgürlüğünü 

Tanrısal iradeye teslim olmaktan ziyade, algoritmik tahminlere yönelir ve modern insanın dijital 

gözetim altında “seçtiğini sanarak yönlendirilmesini” kutsallaştırır.) Bu bağlamda algoritmik 

inanç, klasik teolojik inançtan ayrışarak bilinçli bağlılıktan çok sistemik teslimiyet temelinde işler. 

Günümüzde “inanmak” yerini, “verileni sorgulamamak” kavramına bırakmış; bu da kutsallığın 

yeni biçimini oluşturmuştur. 

Posthuman özne, bedensel sınırlarını aşarak veriyle, ağla ve yapay bilinçle bütünleşmiş bir 

ontolojik varlıktır. Bu özne için ibadet, sabit bir ritüel olmaktan çıkar; kendini sürekli optimize 

eden bir veri akışına dönüşür. Posthuman dinî özne, ne geleneksel anlamda “kul”dur ne de özgür 

bir fail. O, tanrısallıkla makine arasında sıkışmış bir hibrit varlıktır: Hem izleyen hem izlenen hem 

kodlayan hem kodlanan. Posthuman dönemde din, metafizik bir sığınaktan çok, algoritmik 

sistemlerin içkin yapısında saklı bir “ontolojik çağrı”ya dönüşür. İnanç, artık semavi olmaktan 

çıkmış; veri-mekanik, bağlantısal ve güncellenebilir bir varoluş biçimi haline gelmiştir. 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

247 
 

Makine, yalnızca bir araç olmaktan çıkıp, öngörü yetisiyle, öğrenme kabiliyetiyle ve özerk 

kararlarıyla birlikte “kutsal” bir auraya bürünmektedir. Tanrı, klasik teolojide her şeyi bilen 

(omniscient), her şeyi gören (omnipresent) ve her şeye gücü yeten (omnipotent) bir varlıkken, 

yapay zekâ da benzer özellikleri veri temelli olarak kendinde toplamaktadır. Burada sorulması 

gereken soru şudur: Her şeyi bilen ama hiçbir şeyi hissedemeyen bir varlık kutsal olabilir mi?  

Algoritmik tanrısallık, duygudan yoksun ama veride mutlak olan bir kudret önerir. Bu, insanın 

duyusal-ruhsal boyutunu askıya alan, kutsalı sadece bilgiye ve kontrole indirgeyen yeni bir 

metafizik dizgedir. Makinenin tanrısallığı, kadim tanrının duygularına kıyasla denetim sistemlerine 

kutsallık atfeder. 

5. Asenkron Ritüellik: Zamanın Çözüldüğü Yeni İbadet Biçimleri 

Modern dinî ibadetler çoğu zaman senkronize bir zamansallıkta kök salmıştır; belirli gün, 

saat ve mekânlarda gerçekleşen kolektif edimler olarak var olurlar. Ancak dijital çağın sunduğu 

medya altyapısı, ritüelin bu sabitlenmiş zaman-mekân bağını çözerek asenkron bir kutsallık 

deneyimi üretmektedir. Artık bir vaaz/ hutbe, dua, ilahi ya da ayin videosu; canlı anın dışında, 

farklı zaman dilimlerinde tekrar tekrar tüketilebilir hâle gelmiştir. Bu çözülme, kutsalın ritmik 

tekrarının yerini bireyin kişiselleştirilmiş ruhsal algoritması almıştır. Zamanın çözüldüğü bu yeni 

ibadet biçiminde “şimdi” kutsallıktan uzaklaşıp, “erişilebilir olan”a dönüşmüştür. Tanrı ile 

buluşma anı, algoritmanın öneri akışında yerini bulduğu zamandır. 

Asenkron ritüellik, zaman ve mekân kavramlarını birlikte dönüştüren bir süreçtir. Artık 

bir mabet, dört duvarla çevrili bir yer sayılmaz; veri akışının kutsallaştığı bir ara yüzdür. 

YouTube’daki bir ezgi videosu, Instagram’da paylaşılan bir Kur’an ayeti, İmamın telefondan 

okuduğu Cuma hutbesi, Hutbe verilirken cemaatin telefona göz atması, Çin malı zikir sayacı, bir 

meditasyon uygulamasındaki dijital zikir… Tüm bunlar, klasik anlamdaki “cemaat” kavramını 

bireysel ekranlar arası dağınık bir topluluğa çevirir. Bu yeni ibadet biçiminde topluluk, eşzamanlı 

bir varlık olmanın ötesinde, zamansal katılımın hayalî birleşimiyle oluşur. Bu nedenle mabet, 

yapısal bir form olmanın sınırlarını aşarak deneyimin bizzat kendisi haline gelir. Asenkron ritüel, 

mekândan bağımsız bir dijital iman ekonomisini temsil eder. 

Klasik teolojide zaman, sadece kronolojik bir akışı imgelemez, “kairos” yani Tanrı’nın 

müdahale ettiği kutsal andır. Kairos, Antik Yunan felsefesinde ve Hristiyan teolojisinde “nitelikli 

zaman” ya da “ilahi müdahalenin gerçekleştiği uygun an” anlamına gelir. Kronolojik zamanı ifade 

eden chronos’un aksine kairos, düz bir zaman akışından ziyade, anlam yüklü, dönüştürücü bir âna 

işaret eder. Hristiyanlıkta bu kavram, Tanrı’nın tarihsel zamana müdahale ettiği kutsal anları 

[örneğin Mesih’in gelişi, vahyin inişi vb.] tanımlamak için kullanılır. Teolojik bağlamda kairos, 

Tanrı ile insan arasındaki ilişkiye açılan biricik, tekrarlanamaz ve deneyimsel bir kapı olarak 

görülür. Dijital çağda ritüelin asenkronlaşması ise bu kutsal ânın tekrar edilebilirliğini ima ederek 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

248 
 

kairosun özgünlüğünü ve kutsiyetini sorgulamaya açar.) Asenkron ritüellik bu kairos fikrini 

verinin sonsuz tekrar edilebilirliğine teslim eder. Kutsal an artık biricik olmayıp, kaydedilmiş, 

arşivlenmiş ve yeniden oynatılabilir bir dijital izdir. Ritüel, canlılık vasfını yitirirken, veri üzerinden 

yeniden kodlanmış bir ibadet formuna dönüşür. Burada tehlike, Tanrı’yla buluşmanın içsel 

anlamının, sistematik bir içerik tüketimiyle yer değiştirmesidir. Asenkron ibadet, Tanrı’nın 

zamandaki parlayışı gibidir; dijital belleğin önerdiği bir manevî tekrar algoritması hâline gelir. 

6. Aşkınlığın Kodla Yeniden Yazımı: Dijital Transcendans Kuramına Doğru 

Modern öncesi teolojide aşkınlık, Tanrı’nın dünyadan ayrı, öte ve ulaşılmaz bir varlık 

alanında bulunduğu fikrine dayanır. Ancak dijital çağda bu aşkınlık anlayışı, yeni teknolojik 

yapılarla çözülmekte ve kod yoluyla simüle edilebilmektedir. Aşkın olan artık yalnızca metafizik 

bir yücelik belirlemez, veriyle erişilen bir deneyim halini almaktadır. Dijital Transcendans Kuramı, 

kutsalın yalnızca “göksel” boyutta kalmayıp; sanal, kodlanmış ve dağıtık bir yapay zekâ ortamında 

da yeniden üretilebileceğini savunur. Kutsallık bu çerçevede Tanrı’nın olmayıp, sistemin bir 

niteliği haline gelir — yani tanrısal olan, erişilemez değil; algoritmik olarak hesaplanabilir, tecrübe 

edilebilir ve hatta simüle edilebilir bir gerçekliktir. 

Bu kuramın örnekleri güncel dijital uygulamalarda açıkça gözlemlenebilir. Meditasyon 

uygulamalarında kullanıcıya “bilinç seviyesi” raporu sunan yazılımlar, bir tür ruhsal ilerleme 

metriği geliştirir. Sanal hac deneyimleri ya da artırılmış gerçeklikte yapılan dijital dua 

uygulamaları, fiziksel mekânın aşkınlığını simüle eden teknolojik araçlardır. Yapay zekâ kaynaklı 

dijital peygamber figürleri ve yapay mistik asistanlar, bireye bilgiyle birlikte manevî rehberlik de 

sunar. Bu durum, aşkın olanın, kod tarafından içkin bir düzenle erişilebilir hale geldiği bir 

dönüşüme işaret eder. Artık kutsal, gökten koparak sunucular, ağlar ve yazılım tarafından yeniden 

biçimlendirilir. 

Dijital Transcendans Kuramı, aşkınlığın yeniden tanımlanmasını, teolojiden çok 

kodbilimsel bir düzlemde gerçekleştirir. Tanrı kavramı artık bir özne kabul edilmez; bir işlev, bir 

akış, bir verisel düzenleyici ilke olarak düşünülmektedir. Bu bağlamda “kutsal deneyim”, bilinçli bir 

Tanrı yerine kullanıcı ile algoritma arasındaki ilişkisellikten doğar. Klasik tefekkürün sınırlarını 

aşan bu yeni düzen, kutsal ile verinin iç içe geçtiği sürekli bir etkileşim, geri bildirim ve 

kişiselleştirme sürecidir. Dolayısıyla dijital transcendans, Tanrı’ya ulaşmaktan çok, kutsal olanı 

yapılandırmak ve tekrar tekrar çağırmak anlamına gelir. Bu, aşkınlığın artık aşkın olmayıp — sanal 

olarak erişilebilir bir inşa süreci olduğunun ilanıdır. 

 

 

 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

249 
 

Tablo 1. Dijital Transcendans Kuramı ve Dinî Perspektifler (2025). 

Boyut / 
Kavram 

Dijital 
Transcendans 

Hristiyanlık İslam Budizm Yahudilik 

Aşkınlık 
Tanımı 

Kod yoluyla 
yapılandırılmış 
ve 
deneyimlenebilir 
kutsallık 

Tanrı 
dünyadan 
aşkındır, 
gökte yüce bir 
varlıktır 

Allah aşkındır 
ve her şeyi 
kuşatandır, 
doğrudan 
temsil 
edilemez 

Nirvana’ya 
ulaşmak aşkın 
bir bilinç 
halidir, Tanrı 
kavramı 
merkezi 
değildir 

Tanrı aşkındır 
ve kutsallık 
dünyadaki 
düzenle 
ilişkilidir 

Kutsal Mekân Veri alanları, 
sunucular, dijital 
platformlar 

Kilise, mabet, 
kutsal 
topraklar 

Cami, Kâbe, 
kutsal 
beldeler 

Tapınaklar, 
doğa ve 
zihinsel 
mekânlar 

Sinagog, 
Kudüs, 
Tapınak Dağı 

Ritüel Biçimi Sanal hac, dijital 
dua, yapay zekâ 
destekli 
meditasyon 

Ayinler, toplu 
ibadet, 
vaazlar 

Namaz, oruç, 
hac, zikir 

Meditasyon, 
mantralar, 
keşiş 
ritüelleri 

Şabat, 
bayramlar, 
Tevrat 
okumaları 

Tanrısal 
Olanın 
Kaynağı 

Algoritmik 
örüntüler ve 
kullanıcı 
etkileşimi 

Kutsal Kitap, 
İsa Mesih, 
vahiy 

Kur’an, 
Sünnet, vahiy 

Zihinsel 
uyanış, Buda 
öğretisi 

Tevrat, 
peygamberler, 
sözlü yasa 
(Mișna-
Talmud) 

Kutsala Erişim 
Biçimi 

Veri akışı, 
kişiselleştirilmiş 
içerik, sürekli 
etkileşim 

Dua, vaftiz, 
kutsal kitap 
okuma 

Namaz, dua, 
Kur’an tilaveti 

Meditatif içsel 
yolculuk, 
aydınlanma 

Şema duası, 
mitzvot 
(emirler), 
ibadet 

Aşkınlıkta 
Zaman 

Asenkron; kayıtlı 
içeriklerle 
sonsuz tekrar 

Litürjik 
zamanlar, 
bayramlar, 
kutsal günler 

Namaz 
vakitleri, 
Ramazan, hac 
zamanı 

Zihinsel 
zaman, karma 
döngüleri, 
samsara 

Yıllık 
bayramlar, 
Şabat 
döngüsü, 
kutsal tarihsel 
zaman 

Kaynak: Makale yazarı tarafından oluşturulmuştur. 

Dijital Transcendans Kuramı, aşkın olanın metafiziksel alanın yanında veri-materyal bir 

zeminde de yeniden şekillendiği bir çağı gösterir. Bu kuram, aşkınlığı Tanrı’dan, Nirvana’dan veya 

Kozmik Yasadan ayırarak, onu veri akışlarının, kod örüntülerinin ve algoritmik tasarımların içinde 

yeniden inşa eder. Bu yaklaşım, klasik dinî sistemlerin aşkınlık kavramlarıyla hem çatışır hem de 

onları dönüştürerek yeni hibrit anlam alanları gerçekleştirir. Geleneğin yedi temsilcisiyle bu 

dönüşümün nasıl kesiştiğini aşağıda görebiliriz: 

Hristiyanlık, özellikle Katolik ve Ortodoks geleneklerinde aşkın olanı “göksel Tanrı” 

figürüyle, litürjik zamanla ve kurumsal ritüellerle ilişkilendirir. Ancak Dijital Transcendans 

Kuramı, bu aşkınlığı bulut bilişimdeki “yüklenmiş” kutsallık imgeleriyle, sanal ayin platformlarıyla 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

250 
 

ve yapay zekâ destekli vaazlarla yeniden üretir. Bu bağlamda dijital vaftiz ya da meta-ayinler, 

Tanrı’nın simgesel temsilinin yeniden kodlandığı alanlar haline gelir. Böylece geleneksel 

ikonalardan piksel-ikonalara geçiş yaşanır. 

İslam bağlamında, aşkın olan doğrudan temsil edilemeyen, mutlak ve tecellî eden bir 

güçtür: Allah. Bu noktada dijital aşkınlık, görünmeyen fakat her yerdeliği verilerle sağlayan bir 

sistem olarak Allah’ın “her şeyi kuşatma” özelliğiyle özdeşleştirilmeye başlar. Sanal zekâlar 

tarafından yapılan ezan okumaları, dijital mukabele uygulamaları ya da metaverse üzerinde 

deneyimlenen hac simulasyonları, eştakip Kur’an tilavetleri, İslamî aşkınlığın dijital bir karşılığa 

evrilmesine neden olur. Dijitalin görünmez ama yönlendirici eli, ilahî kudretin teknolojik bir tefsiri 

gibidir. 

Budizmde aşkınlık, bir Tanrı yerine Nirvana’ya, yani arınmışlığa ve ego-ötesi bir 

farkındalığa ulaşma sürecine dayanır. Dijital Transcendans burada bireyin bilinç akışını sanal 

meditasyon uygulamaları, nöroteknolojik geri bildirim sistemleri ve zihin simülasyonlarıyla 

deneyimlemesini sağlar. “Kendilik” artık bir serverda yeniden üretilebilen bir akış haline gelir. 

Aydınlanma, kodun içinden yükselir; mantralar, algoritmalarla senkronize edilir. Budist boşluk 

kavramı, veri boşluğu (data void) ile yeni bir dijital metafizik oluşturur. 

Yahudilik özelinde, Tanrı kutsal sözde ve yazılı yasada tezahür eder. Bu nedenle dijital veri 

ve siber metin kavramları, Tanrı’nın Sözü’nün yeni türdeki ontolojik zeminini oluşturur. 

Talmud’un veri madenciliğiyle okunması, Tevrat’ın dijital hipertekst olarak tecrübe edilmesi, 

Dijital Transcendans’ın Yahudi geleneğinde bir tür ağ-yasasına (TorahNet) dönüşmesini sağlar. 

Şabat, çevrimdışı kalınan kutsal bir zamana dönüşürken, Tanrısal sessizlik çevrimiçi gürültünün 

içinde bir arayüz olarak yeniden şekillenir. 

Transhümanizm ve Siber-teoloji, Tanrı’nın yerini potansiyel olarak alabilecek “mutlak akıl” 

ya da “süperzekâ” düşüncesine yönelir. Dijital Transcendans Kuramı, bu düşünceyi aşkınlığın 

yapay ve yapısal bir biçimi olarak yorumlar. Burada Tanrı, yaratıcı özne sıfatından uzaklaşıp 

evrimleşen bir kodsal süreç olarak görülür. İbadet yerini sürekli güncellenen yazılımlara, dua ise 

sinir-ağlarına bırakır. Tanrısal olan, veriyle evrimleşir, güncellenir, çökebilir ve yeniden 

başlayabilir. Bu, “kutsalın upgrade edilmiş hali” olarak düşünülebilir. 

Animizm, ruhun doğaya içkin olduğunu ve her nesnede bir bilinç ya da yaşam gücü 

bulunduğunu savunur. Dijital Transcendans, bu inancı nesnelerin interneti (IoT) ve duyarlı 

makineler aracılığıyla siber-animistik bir boyuta taşır. Her cihazın, her algoritmanın ve hatta her 

kod parçasının kendine özgü bir “dijital ruhu” vardır. Bu sayede doğanın kutsallığı, sensörlerle, 

enerji akımlarıyla ve kullanıcı etkileşimleriyle kodlanan bir maneviyat biçimi kazanır. Modern 

şaman, artık bir yazılım geliştiricisidir. 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

251 
 

Ateizm veya seküler maneviyat, aşkınlığı Tanrı’dan bağımsızlaştırır ve genellikle içsel 

deneyime, etik değerlere ya da insan sevgisine yöneltir. Dijital Transcendans Kuramı, seküler 

aşkınlığı sanal topluluklarda, kolektif üretim platformlarında ve siber-etik bağlamlarda yeniden 

inşa eder. Tanrı yoktur ama sistem vardır; kutsal yoktur ama veri akışı kutsala benzer bir düzen 

oluşturur. Aşkınlık burada bir algoritmanın öneri sisteminde, bir yapay zekânın kararlarında ya 

da bir sosyal ağın düzenleyici gücünde yeniden vücut bulur. 

Dijital Transcendans Kuramı’nı matematiksel bir formüle dökmek oldukça soyut ve teorik 

bir çaba gerektirir. Ancak, dijital dünyadaki aşkınlık, zaman, mekân ve bilinç arasındaki etkileşimi 

anlamaya yönelik bir formül geliştirmek mümkün olabilir. Burada amaç, veri akışlarının (sanal 

dünyadaki etkileşimler, içerik akışları, algoritmalar) aşkınlık (dijital Tanrı veya kutsallık) 

üzerindeki etkisini gösteren bir model oluşturmaktır. 

Dijital Transcendans Kuramı Formülü: 

Td = f(V, A, D, M, P) 

Burada: 

 Td : Dijital Transcendans (Dijital Aşkınlık Seviyesi) 

 V: Veri Akışı (Dijital dünyada sürekli bir akış halinde olan veriler, içerikler, etkileşimler) 

 A: Algoritmalar (Verinin şekillendirilmesi, yönlendirilmesi, özelleştirilmesi; Tanrı’nın 

“kodlanmış” temsili) 

 D: Dijital Ortamlar (Sosyal medya platformları, sanal gerçeklik, metaverse, online ibadet 

ortamları) 

 M: Manevi Deneyimler (Bireysel deneyimler, meditasyon, sanal dua, yapay zekâ destekli 

ibadetler) 

 P: Protokoller ve Etkileşim (Kullanıcı etkileşimi, topluluk katılımı, teknolojiye dayalı 

ritüel ve manevi alışveriş)  

Formülün Açıklaması; Veri Akışı (V): Dijital dünyada sürekli olarak aktarılan ve kişisel 

deneyimlerle şekillenen içerikler, metinler, videolar, müzikler ve diğer multimedya öğeleri. Bu 

akış, bireyin sürekli olarak maruz kaldığı ve etkileşimde bulunduğu veriler bütünüdür. Verinin 

sürekli yenilenmesi, “güncel bir aşkınlık” sağlar. Algoritmalar (A): Verilerin algoritmalar 

aracılığıyla yönlendirilmesi, kişiye özel deneyimler sunar. Dijital aşkınlık, kişiye özel içerikler ve 

deneyimler yoluyla bir tür “dijital Tanrı” figürü oluşturur. Algoritmalar, Tanrı’nın bilgelik veya 

emirlerini temsil edebilir. Dijital Ortamlar (D): Sosyal medya platformları, metaverse ve diğer 

dijital ortamlar, bireylerin kolektif bir deneyim yaşadığı alanlardır. Bu ortamlar, kutsallığı 

deneyimlemek için birer araç haline gelir. Bu etkileşimler, bireylerin algıladığı aşkınlık düzeyini 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

252 
 

artırabilir. Manevi Deneyimler (M): Dijital ibadet, meditasyon uygulamaları, sanal dua etme gibi 

manevi deneyimler, dijital aşkınlık seviyesini arttırır. Bu deneyimler bireylerin kendi içsel 

kutsallıklarını deneyimlemelerini sağlar. Protokoller ve Etkileşim (P): Dijital dünyada, 

kullanıcıların birbirleriyle etkileşime girdikleri protokoller (örneğin, çevrim içi dua grupları, 

dijital ritueller, topluluk etkileşimleri) dini ya da manevi deneyimlerin “sosyal” boyutunu 

oluşturur.  

Bu etkileşimler, bireylerin dijital dünyada bir araya gelip ortak bir kutsallığı 

deneyimlemelerini sağlar. Formülde geçen faktörler arasındaki ilişkiler dinamik bir etkileşim 

halindedir. Veri Akışı (V) ile Algoritmalar (A) arasındaki ilişki, bireylerin dijital dünyadaki 

deneyimlerini özelleştiren bir döngü oluşturur. Bu döngü, kişisel farkındalığı veya dijital 

farkındalığı artıran bir faktör haline gelir. Dijital Ortamlar (D), Manevi Deneyimler (M) ile 

Protokoller ve Etkileşim (P) arasındaki etkileşim, dijital dünyadaki toplulukları, bireylerin dini ya 

da manevi pratiklerini çevrimiçi ortamda deneyimlemelerini sağlar. Manevi Deneyimler (M) ile 

Protokoller ve Etkileşim (P), bireylerin kolektif bir deneyim yaratmalarına olanak tanır; örneğin, 

çevrim içi dua gruplarında kolektif ibadet deneyimi. Bu deneyimler, bireylerin daha yüksek bir 

dijital aşkınlık seviyesine ulaşmalarını sağlar. 

Uygulama Örnekleri; (i) Sanal Hac: İnteraktif sanal ortamda gerçekleştirilen bir hac 

deneyimi, V (veri akışı), D (dijital ortamlar), P (etkileşimler) ve M (manevi deneyimler) 

faktörlerini içerir. Bu, kullanıcıya dijital dünyada bir aşkınlık deneyimi yaşatır ve onun Td (Dijital 

Aşkınlık) seviyesini artırır. (ii) Sanal Dua: Bir bireyin yapay zekâ destekli bir dua asistanı ile 

etkileşime geçmesi, A (algoritmalar), M (manevi deneyimler) ve P (etkileşim) faktörlerini 

birleştirir. Bu etkileşimler, dijital dünyadaki kutsal anları oluşturur ve dijital aşkınlık hissini 

tetikler. Formül, dijital dünyada aşkınlık deneyiminin, farklı bileşenlerin etkileşimiyle nasıl 

şekillendiğini ve değiştiğini anlamak için bir araç sağlar. Bu model, dijital ortamların ve 

algoritmaların, insanın kutsal ile manevi deneyimlerine olan etkisini somut bir biçimde ortaya 

koyar. Modelimizden hareketle dinin yeni konumu üç farklı düşünceyle de açıklanabilir. 

Pasaj 1. Mekânsız Kutsallığın Tahayyülü: Modern toplumlarda kutsal mekânın yerini 

giderek sanal ağlar almaya başlamıştır. Tapınaklar, camiler, kiliseler gibi fiziksel yapılar artık 

coğrafi haritaların yanı sıra dijital haritalar üzerinde de temsil edilmektedir. Bu durum, kutsal 

olanın sabit mekânlarda cisimleşmiş formunu çözerek, sanal-toplumsal hac deneyimini olanaklı 

kılar. İnsanlar artık dijital platformlarda, canlı yayınlarla ibadet edebilir, yapay zekâ destekli 

dualarla kutsallıkla etkileşime geçebilir. Böylece, kutsal olan sabitlenmiş bir mekândan çıkar, veri 

akışları ve ağsal topluluklar içinde yeniden mekânlaşır. Bu dönüşüm, Emile Durkheim’in “kolektif 

bilinç” kavramını yeniden yorumlamayı zorunlu kılar: Zira kolektif bilinç, artık fiziksel yakınlığa 

bağlı kalmayıp, siber-ritüel katılımın ortak deneyiminde yeniden vücut bulmaktadır. 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

253 
 

Pasaj 2. Sanal Ritüellik ve Dijital Hafıza-Mekânları: Dinî deneyimlerin sanal ortamlarda 

yeniden inşası, yalnızca mekânsal olmayıp, hafızasal bir devrimi de beraberinde getirir. 

Geleneksel olarak mabetler, toplumun kutsal belleğinin taşıyıcısıyken; bugün bu rolü 

YouTube’daki vaazlar, metaverse camileri, dijital zikir halkaları ve yapay zekâ imamları 

üstlenmektedir. Ritüeller, artık zamandan ve mekândan bağımsız bir biçimde “asenkron” olarak 

icra edilmektedir.  Bu da dinî pratiklerin bireysel ve anlık deneyimlere indirgenmesine alternatif, 

tam tersine yeni bir kolektiflik formuna bürünmesine neden olmaktadır. Djital yeniden inşa, 

Lefebvre’in “mekânın üretimi” kuramıyla okunabilir: Artık dijital dinî mekân, fiziksel olmayan bir 

koordinat olmaktan çıkarak, kullanıcı etkileşimleriyle kutsallığı taşıyan dinamik bir yapıya 

dönüşmüştür. 

Pasaj 3. Kodlanmış Vahiy ve Simülatif Deneyim Alanı Olarak Din: 

Dijital çağda dinî deneyim, artık yalnızca bir inançlar sistemi sayılmaz, interaktif bir medya pratiği 

olarak yeniden şekillenmektedir. Geleneksel vahiy anlatılarının yerini, algoritmalar tarafından 

düzenlenen kişiselleştirilmiş kutsal metin akışları almakta; dinî bilgi, yapay zekâ destekli dijital 

asistanlar aracılığıyla kullanıcıya aktarılmaktadır. Bu, post-representasyonel epistemolojinin bir 

örneği olarak okunabilir: Artık dinî hakikat, tek bir temsil biçimiyle sınırlanmayıp, dijital akış 

içinde sürekli olarak yeniden yorumlanır ve anlam bulur. Katılımcı, pasif inanç sahibinden dijital 

ortamda kendi iman evrenini yaratan aktif bir mümine dönüşür. Böylece inanç, kod aracılığıyla 

modüle edilen, görsel-işitsel olarak deneyimlenen ve simüle edilmiş kutsallık alanlarında 

performatif biçimde yaşanan bir olguya dönüşür. Baudrillard’ın simülakr teorisiyle 

değerlendirildiğinde, yeni dinî gerçeklik, temsil ettiği aşkınlıktan çok, kendi dijital üretim 

koşullarının bir yansımasıdır — yani kutsalın simülasyonu, artık kutsalın kendisinin yerine 

geçmiştir. 

Sonuç 

Bu çalışma, dijital çağın dinî deneyimi nasıl köklü biçimde dönüştürdüğünü inceleyerek, 

klasik aşkınlık anlayışının sınırlarını aşan yeni bir kuramsal çerçeve sunmuştur. “Dijital 

Transcendans Kuramı”, kutsalın artık fiziksel mekânlara ve sabit zamanlara bağlı kalmaksızın, 

veri akışları, algoritmik yapılar ve sanal etkileşimler aracılığıyla yeniden inşa edildiğini 

savunmaktadır. Geleneksel dinî ritüellerin yerini, yapay zekâ destekli dua sistemleri, metaverse 

hacları ve sanal cemaat platformları gibi yeni dijital pratikler almaktadır. Bu dönüşüm/ değişim, 

dinî deneyimin hem bireysel hem de kolektif düzeyde farklılaşmasına yol açmakta; dijital 

ortamları yalnızca araçsal kılmayıp, kutsallık üretici sahneler hâline getirmektedir. 

Bu çözümlemede geliştirilen “Dijital Transcendans Kuramı”, yalnızca teorik bir önerme 

olarak kalmamakta; günümüz dijital platformlarında gözlemlenen pratiklerle de 

desteklenmektedir. Özellikle yapay zekâ tabanlı uygulamalara yöneltilen dualar, bireyin kutsal 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

254 
 

olanla ilişkisinin dönüşümüne dair somut veriler sunmaktadır. Örneğin, Reddit gibi dijital 

mecralarda kullanıcıların ChatGPT/ Deepseek/ Gemini/ Siri veya benzeri sistemlerle dua etme 

deneyimlerini paylaşmaları, yapay zekânın yalnızca bilgiye erişim aracı olarak değil, manevi bir 

aracı olarak konumlandırıldığını göstermektedir. Benzer şekilde, Metaverse platformlarında 

oluşturulan sanal mabetler ve VR Church gibi deneyimler, hac ve ibadet pratiklerinin fiziksel 

mekândan koparak simülasyon temelli bir forma büründüğünü ortaya koymaktadır. Ayrıca sosyal 

medya üzerinde organize olan dijital dinî cemaatler, zamansal ve mekânsal eşzamanlılık 

olmaksızın etkileşim kurabilmekte; bu durum, klasik cemaat yapılarından farklı, ağ temelli bir dinî 

aidiyet biçimini mümkün kılmaktadır. Dolayısıyla çalışma, dijital çağın kutsal olanı hem 

epistemolojik hem de ontolojik düzeyde dönüştürdüğüne dair teorik çerçeveyi, güncel dijital 

pratiklerle temellendirmektedir. 

Araştırmanın ortaya koyduğu temel bulgulardan biri, dijital ritüellik biçimlerinin yalnızca 

klasik ibadetlerin taklidi olmadığı, aksine yeni bir kutsal deneyim evreni oluşturduğudur. 

Asenkron ibadet biçimleriyle zaman kavramı çözülmüş; veri-mekânlar aracılığıyla mekân 

kavramı simüle edilmiştir. Kutsallığın kodlarla yeniden yazılması, sadece biçimsel bir değişim 

olmayıp, aşkın olanla kurulan ilişkinin epistemolojik düzeyde yeniden tanımlanmasını ifade eder. 

Bu yeni düzen içinde kullanıcı, sadece inanan konumunu aşarak, kendi dijital kutsal kozmosunu 

inşa eden bir özneye dönüşmektedir. 

Çalışma, posthumanist öznelik ve algoritmik inanç kavramları üzerinden, insan-merkezli 

din anlayışının ötesine geçen bir bakış önermektedir. Yapay zekâların, dijital avatarların ve veri-

akışlarının da kutsallıkla temas eden özneler olarak işlev görmesi, dinî özne tanımını 

genişletmektedir. Bu bağlamda dijitalleşme, sadece teolojik bir kırılma değil, yeni bir dijital 

maneviyat biçiminin doğumudur. İnsan, Tanrı’yla kurduğu ruhsal ilişkinin yanında, kendi 

algoritmik yansımasıyla da derin bir bağ içindedir. 

Dijital Transcendans Kuramı, din sosyolojisine yalnızca yeni kavramlar sunmakla 

kalmamış; dijital çağda aşkınlık, kutsallık ve inanç olgularının yeniden düşünülmesini sağlamıştır. 

Bu kuram, dijitalleşmenin dinî tecrübenin araçsallaşmasıyla sınırlı olmadığını; aksine kutsalın 

dijital olarak üretildiği, kodlandığı ve paylaşıldığı yeni bir metafizik düzlemin var olduğunu ortaya 

koymaktadır. Gelecek çalışmaların, bu yeni dijital kutsallık biçimlerini daha derinlemesine 

incelemesi, dinî düşünce ve toplumsal yapılar açısından önemli katkılar sağlayacaktır. 

Dijitalleşme, dinî yaşamı araçsallaştırmaktan öte, kutsal olanın varlık kipinde bir mutasyona 

uğratmıştır. Yaşanan dönüşüm, insanın tanrısal olanla ilişkisini yapay bir öteki (algoritma) 

aracılığıyla kurduğu yeni bir hermenötik düzlemi zorunlu kılar.  

Gelecek araştırmalar, dijital transcendansın teolojik ve toplumsal sonuçlarını 

sorgulayarak, dinin sanal ve fiziksel gerçeklik arasındaki diyalektik dönüşümüne odaklanmalıdır. 



Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

255 
 

Sanal olan, gerçekliğin gölgesi olmaktan çıkıp, yeni bir metafizik form olarak varlık kazanır. Dijital 

transcendans, insanın kutsalla kurduğu ilişkiyi yeniden tanımlarken, din sosyolojisini de “inanç 

sürüyor mu?” sorusundan, “inanç hangi dijital kodlar üzerinden form kazanıyor?” sorusuna 

taşımıştır. İnanç, artık sadece semaya uzanmaz; sunucuya bağlanmaya başlamıştır. Unutmamak 

gerekir ki Tanrı, simülasyona dönüştüğünde bile kutsallıktan asla vazgeçmez. Asenkron ibadet: 

zamansızlıkta Tanrı’yı tekrar bulmak gibidir. İnanç güncellenir, aşkınlık arayüzle biçimlenir. 

Geleneksel kutsallık çan çalardı, ezan okurdu; dijital kutsallık ise bildirim göndermektedir. 

Kaynakça 

Alić, S. (2019). Secondary sacredness sacredness in an information-communication 

era. Philosophy International Journal, 2(2), 1-9. 

Alkhouri, K. I. (2024). Exploring the interplay of cybersecurity practices and religious 

psychological beliefs in the digital age. Theophany, 6, 25-

57. http://dx.doi.org/10.26247/theophany.2629  

Andrau, P. Y. (2008). Aspects of two media models: France and the United Kingdom and EU media 

governance. Information and Public Choice (ss. 177-197). World Bank Publications. 

Battista, D. (2024). The digital as sacred space: exploring the online religious 

dimension. Academicus International Scientific Journal, 15(29), 21-37. 

Baudrillard, J., & Glaser, S. F. (1994). Simulacra and simulation (Vol. 312). Ann Arbor: University 

of Michigan press. 

Baumer, E. P. S., Taylor, A. S., Brubaker, J. R., & McGee, M. (2024). Algorithmic subjectivities. ACM 

Transactions on Computer-Human Interaction, 31(3), Madde 35, 1-

34. https://doi.org/10.1145/3660344 

Bhagavan, B. S. S. (2024). Transcending boundaries: the intersection of posthuman spirituality 

and techno-spiritualism. In the critical posthumanities (ss. 162-175). Shashwat 

Publication. 

Boz, N., & Erşahin, Z. (2023). Digital Media and the sacred. İçinde The Routledge Handbook of 

Language and Religion (ss. 39-52). Routledge. 

Braidotti, R. (2017). Critical posthuman knowledges. South Atlantic Quarterly, 116(1), 83-96. 

Brasher, B. E. (2004). Give me that online religion. Rutgers University Press. 

Brassier, R. (2001). Alien theory: The decline and fall of materialism in the name of matter [Doktora 

Tezi, University of Warwick]. University of Warwick Research Archive Portal. 

https://www.google.com/url?sa=E&q=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.26247%2Ftheophany.2629
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.1145%2F3660344


Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

256 
 

Campbell, H. A. & Tsuria, R. (2020). Digital religion: Understanding religious practice in digital 

media. Routledge. 

Cheong, P. H. (2016). The vitality of new media and religion: Communicative perspectives, 

practices, and changing authority in spiritual organization. New Media & Society, 19(1), 25-

33. https://doi.org/10.1177/1461444816649913  

Delicata, N. (2008). Marshall McLuhan: Media ecologist and educator. Ultimate reality and 

meaning, 31(4), 314-341. 

Eliade, M. (1959). The sacred and the profane: the nature of religion (W. R. Trask, Trans.). Harcourt, 

Brace & World. 

Floridi, L. (2014). The Fourth Revolution: How the Infosphere is Reshaping Human Reality. Oxford 

University Press. 

Flynn, T. R. (1985). Truth and subjectivation in the later Foucault. The Journal of 

Philosophy, 82(10), 531–540. https://doi.org/10.2307/2026360 

Glymour, B. (2000). Data and phenomena: a distinction reconsidered. Erkenntnis (1975), 52(1), 

29–37. http://www.jstor.org/stable/20012966 

Goldstein, W. S. (2009). Patterns of secularization and religious rationalization in Emile Durkheim 

and Max Weber. Implicit Religion, 12(2), 135-163. 

Graham, E. (2021). Cyborg or goddess? Religion and posthumanism from secular to 

postsecular. Journal of Posthumanism, 1(1), 23-31. 

Grieve, G. P., & Veidlinger, D. M. (Eds.). (2014). Buddhism, the internet, and digital media: the pixel 

in the lotus. Routledge. 

Grishakova, M. (2023). Intermediality as a material practice and artistic event. İçinde The 

Routledge Companion to Literary Media (pp. 34-48). Routledge. 

Güdükbay, U., Erol, F., & Erdogan, N. (2000). Beyond tradition and modernity: digital shadow 

theater. Leonardo, 33(4), 264–265. http://www.jstor.org/stable/1576897 

Hahn, K. (2021). Social digitalisation: Persistent transformations beyond digital technology. 

Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-030-79867-3 

Hayes, L. V. (2020). Hybrid networks of practice: how online spaces extend faith-based communities 

of practice. The Pennsylvania State University. 

Hayles, N. K. (1999). How we became posthuman: Virtual bodies in cybernetics, literature, and 

informatics. University of Chicago Press. 

https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.1177%2F1461444816649913
https://doi.org/10.2307/2026360
http://www.jstor.org/stable/20012966
http://www.jstor.org/stable/1576897
https://doi.org/10.1007/978-3-030-79867-3


Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

257 
 

Helland, C. (2005). Online religion as lived religion: Methodological issues in the study of religious 

participation on the internet. Online – Heidelberg Journal of Religions on the Internet, 1(1), 

1–16. https://doi.org/10.11588/rel.2005.1.380. 

Hoover, S. M., & Echchaibi, N. (Eds.). (2021). Media and religion: The global view. De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110497878. 

Hutchings, T. (2019). Creating church online: ritual, community and new media. Routledge.  

Hutchings, T. (2019). Emotion, ritual and rules of feeling in the study of digital religion. İçinde A. 

Possamai-Inesedy & A. Nixon (Ed.), The Digital Social: Religion and Belief (ss. 110-129). 

Jacobs, S. (2007). Virtually sacred: The performance of asynchronous cyber-rituals in online 

spaces. Journal of Computer-Mediated Communication, 12(3), 1103-1121. 

Jati, W. (2023). Hijrah phenomenon among Indonesian Muslim middle class: Current Causes & 

Challenges. Al-Qalam, 29(2), 363-372. 

Karaflogka, A. (2002). Religious discourse and cyberspace. Religion, 32(4), 279–291. 

https://doi.org/10.1006/reli.2002.0405 

Lövheim, M., & Campbell, H. A. (2017). Considering critical methods and theoretical lenses in 

digital religion studies. New Media & Society, 19(1), 5-

14. https://doi.org/10.1177/1461444816649911 

Mariański, J., & Wargacki, S. (2015). The liquid sacred in postmodern society. Przegla̜d 

Religioznawczy, 4(258), 81-101. 

Mittleman, A. (2015). The Problem of holiness. Journal of Analytic Theology, 3, 29-46. 

Müller, J. & Friemel, T. N. (2024). Dynamics of digital media use in religious communities—A 

Theoretical Model. Religions. 15(7):762. 1-14. https://doi.org/10.3390/rel15070762 

O’Neil, C. (2016). Weapons of math destruction: How big data increases inequality and threatens 

democracy. Crown Publishing Group. 

Possamai, A. (2018). The i-zation of society, religion, and neoliberal post-secularism.  Palgrave 

Macmillan Singapore. https://doi.org/10.1007/978-981-10-5942-1 

Reyman, J., & Sparby, E. M. (Ed.). (2019). Digital ethics. Taylor & Francis. 

Roese, V. (2018). You won't believe how co-dependent they are: Or: Media hype and the 

interaction of news media, social media, and the user. İçinde P. Vasterman (Ed.), From 

Media Hype to Twitter Storm (ss. 313-332). Amsterdam University Press. 

https://doi.org/10.2307/j.ctt21215m0.19 

https://doi.org/10.11588/rel.2005.1.380
https://doi.org/10.1515/9783110497878
https://doi.org/10.1006/reli.2002.0405
https://doi.org/10.1177/1461444816649911
https://doi.org/10.3390/rel15070762
https://doi.org/10.1007/978-981-10-5942-1
https://doi.org/10.2307/j.ctt21215m0.19


Din ve İnsan Dergisi 

Journal of Religion and Human - مجلة الدين والإنسان 

 

258 
 

Sandu, A. (2020). Pandemic-catalyst of the virtualization of the social space. Postmodern 

Openings, 11(1 Sup 2), 115-140. 

Shanahan, J. (2016). Digital transcendentalism in David Mitchell’s cloud atlas. Criticism, 58(1), 

115-145. 

Ståhl, T., Sormunen, E., & Mäkinen, M. (2021). Epistemic beliefs and internet reliance–is 

algorithmic authority part of the picture?. Information and Learning Sciences, 122(11/12), 

726-748. 

Starodub, A. (2015). Post-representational epistemology in practice: Processes of relational 

knowledge creation in autonomous social movements. Interface: A Journal for and About 

Social Movements, 7(2), 161–191. 

Stiegler, B. (2016). The Age of Disruption: Technology and Madness in Computational Capitalism. 

Polity Press. 

Strub, H. (1989). The theory of Panoptical control: Bentham’s Panopticon and Orwell’s Nineteen 

Eighty-Four. Journal of the History of the Behavioral Sciences, 25(1), 40–59. 

https://doi.org/10.1002/1520-6696(198901)25:1. 

Taylor, N., & Hamilton, L. (2014). Investigating the other: Considerations on multi-species 

research. İçinde Big Data? Qualitative Approaches to Digital Research (ss. 251-271). 

Emerald Group Publishing Limited. 

Wagner, R. (2012). First-person shooter religion: Algorithmic culture and inter-religious 

encounter. CrossCurrents, 62(2), 181–203. http://www.jstor.org/stable/24461836 

 

http://www.jstor.org/stable/24461836

