
Rize İlahiyat Dergisi 29 (Ekim 2025) 135-150                                                                                                                                                                               | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Abdulhalim OFLAZ |  https://orcid.org/0000-0002-9921-5444 
Doç. Dr. | Sorumlu Yazar | aoflaz74@gmail.com 
Iğdır Üniversitesi |   https://ror.org/05jstgx72 

İslâm Tarihi | Iğdır, Türkiye 
 

Makul YILDIRIM |  https://orcid.org/0000-0002-2645-7493 
Dr. | Yazar | makulyildirim@gmail.com 

Iğdır Üniversitesi |  https://ror.org/05jstgx72 
İslâm Tarihi | Iğdır, Türkiye 

Öz 
Osmanlı Devleti’nde kadınların geleneksel sokak giysisi, ferace ve onun tamamlayıcı unsuru olan yaşmaktı. Bu çalışmada feraceden ziyade yaşmak kullanımı konu 
edinilmiştir. Yaşmak iki parça olup genelde tülbentten oluşan ve kullanımı zorunlu bir örtüydü. Bir parçası ile baş, diğeri ile de yüz örtülürdü. XVI. yüzyıldan itibaren 
genel olarak İstanbul’da yaşmak kullanıldığı bilinmektedir. Öncesinde de bazı değişikliklerin yaşandığı bu örtünme biçimi XVIII. yüzyıla gelindiğinde Osmanlı elitini 
temsil eden kadınlar arasında rahatsızlık duyulacak şekilde esnetilmiştir. Kadınlar kural olarak yaşmakları ile yüzlerini örterek sokağa çıkmaktaydılar; ancak tesettür 
amacıyla kullanılması gereken bu yüz örtüsü, örtüden ziyade bir süs unsuruna dönüşmüştür. Bilhassa İstanbul’un sosyete kadınları arasında modaya dönüşen yaşmaklar 
inceldikçe incelmiş ve üzerine örtüldüğü kadının yüzünün rahatlıkla görünmesini sağlayan bir tüle dönüşmüştür. Üstelik değişen sadece yaşmakların niteliği de 
değildir; bir üst giysi olarak kullanılan feraceler de bu değişimden nasibini almıştır. Devlet bu değişime karşı sert tedbirler almış, tehditkâr söylemler ihtiva eden türlü 
emirnameler yayımlamıştır. Osmanlı Devleti’nin bekasının İslâm dini ile mümkün olduğu belirtilerek Müslüman kadınların İslâm’ın şiarına uygun şekilde giyinmeleri 
gerektiği ifade edilmiştir. Bu çalışmada, dini bir zorunluluk olarak örtünme ile ilgili genel hususlar belirtildikten sonra devletin başkenti İstanbul özelinde yaşmak 
kullanımı, kullanım yaşı ve zaman içerisindeki değişimi detaylı bir şekilde irdelenmiştir. Devletin kadınların tesettür kurallarını esnetme girişimleri, özelde ise yaşmak 
kullanımı konusunda yaşanan değişimlere karşı tavrı anlaşılmaya çalışılmıştır. Modernite tartışmalarının odak noktalarından biri olan değişimin muhatabındaki 
tesettürün, tamamlayıcı bir unsuru olan yaşmak kullanımının anlaşılması ehemmiyet arz etmektedir. Mekân olarak İstanbul ile sınırlandırılan çalışmanın dönemsel 
aralığı XIX. yüzyıl ve XX. yüzyılın başlarını ihtiva etmektedir. Tarihi belge analizi ve nitel araştırma yöntemlerinden istifade edilerek, modernitenin prototipi 
bağlamında değerlendirilen yaşmak kullanımında yaşanan değişimler ve buna mukabil devletin konuya yaklaşımı incelenmiştir. Yapılan literatür araştırmaları 
neticesinde hassaten yaşmak kullanımını konu edinen müstakil bir çalışmaya rastlanmamıştır. Çalışmada konu ile ilintili aksaklıklara yer veren arşiv vesikaları ve tarihi 
kaynakların yanı sıra edebi eserler, dönemin canlı tanıkları olan seyyahların aktarımlarına yer verilmiştir. Ayrıca gazete haberleri, Osmanlı hanedanına mensup 
hanımların anılarını kaleme aldıkları eserlerinden de istifade edilerek konu hakkında genel bir çerçeve oluşturulmuştur. Elde edilen bulgular neticesinde yaşmak 
kullanımında yaşanan değişim veya genel olarak kadınların tesettür kurallarını esnetme girişimleri, toplumsal değişimin görünen kısmı olarak değerlendirilebilir. 
Kadınlar, içinde bulundukları düzenin dayattığı kuralların aksine hareket ettiklerinde ne tür sorunlar ile karşılaşabileceklerini muhtemelen biliyorlardı. Ancak bu 
onların yasaların emrettiği şekilde giyinmeleri için yeterli bir neden olarak algılanmamıştır. Nitekim dayattırılan bu giyim tarzı kadınlar tarafından reddedilmiş ve 
uygun yaşmak kullanımı yama tutmayan bir sorun niteliğinde gündemi birkaç asır boyunca meşgul etmeye devam etmiştir.   

Anahtar Kelimeler 
Tarih, Osmanlı Devleti, İstanbul, Kadın, Yaşmak. 

Atıf Bilgisi 
Oflaz, Abdulhalim – Yıldırım, Makul. “Osmanlı Devleti’nin Son Dönemlerinde Başkent İstanbul’da “Yaşmak” Kullanımı”. Rize İlahiyat Dergisi 29 (Ekim 2025), 135-150. 

https://doi.org/10.32950/rid.1706231 
 
 
 
 
Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi                                                                                Değerlendirme: İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    26.05.2025                                     Kabul Tarihi:   25.09.2025 Yayım Tarihi:   20.10.2025 
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Etik Kurul İzni Bu çalışma etik kurul izni gerektirmemektedir. 
Yazar Katkı Düzeyleri Sorumlu yazar (AO) %50, yazar (MY) %50.  
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate                                                                              Etik Bildirim: ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 29 (October 2025) 135-150                                                                                                                                                                                                                  | Research Article 

https://dergipark.org.tr/rid 

Abdulhalim OFLAZ |  https://orcid.org/0000-0002-9921-5444 
Assoc. Prof. | Corresponding Author | aoflaz74@gmail.com 

Igdir University |  https://ror.org/05jstgx72 
Islamic History | Igdir, Türkiye 

 

Makul YILDIRIM |  https://orcid.org/0000-0002-2645-7493 
Dr. | Author | makulyildirim@gmail.com 

Igdir University |  https://ror.org/05jstgx72 
Islamic History | Igdir, Türkiye 

 

Abstract 
In the Ottoman Empire, women's traditional street clothing was the ferace and its complementary element, the yashmak. This study focuses on the use of yashmak 
rather than the ferace. The yashmak was a two-piece, generally made of a muslin, and was a mandatory cover. It is known that yashmak was generally used in Istanbul 
starting from the 16th century. As a rule, women would go out on the streets with their yashmaks covering their faces; however, this face covering, which was supposed 
to be used for modesty purposes, turned into an element of decoration rather than a cover. Moreover, it was not only the quality of the veils that changed; the feraces 
used as an upper garment also had their share of this change. The state took harsh measures against this change and issued various decrees containing threatening 
statements. It was emphasized that the survival of the Ottoman State was possible with the religion of Islam and that it was necessary to be careful to comply with its 
requirements, and it was stated that Muslim women should dress in a way that was in accordance with the motto of Islam. In this study, after stating the general issues 
regarding veiling as a religious obligation, the use of yashmak, the age of use and the changes over time in the capital of the state, Istanbul, were examined in detail. 
The state's attempts to relax the rules of veiling for women, and in particular its attitude towards the changes in the use of yashmak, were tried to be understood. An 
independent study on the use of yashmak was encountered in the literature. It is important to understand the use of yashmak, which is a complementary element of 
the veiling, which is one of the focal points of the discussions on modernity and the addressee of the change, in terms of the meaning it contains. The study, which is 
limited to Istanbul as a location, covers the 19th century and the beginning of the 20th century. Using historical document analysis and qualitative research methods, 
the changes in the use of yashmak, which can be evaluated in the context of the prototype of modernity, and the state's approach to the subject were examined. 
Although no independent study specifically addressing the use of yashmak was found as a result of the literature research, a general framework was created on the 
subject by making use of archive documents and historical sources that include deficiencies related to the subject, as well as literary works, accounts of travelers who 
were living witnesses of the period, newspaper reports, and works written by ladies of the Ottoman dynasty who wrote their memoirs. As a result of the findings 
obtained, the change in the use of yashmak or the attempts of women to relax the rules of hijab in general can be evaluated as the visible part of the social change. 
Women probably knew what kind of problems they could encounter if they acted contrary to the rules imposed by the order they were in. However, this was not 
perceived as a sufficient reason for them to dress as dictated by the law. In fact, this imposed style of clothing was rejected by women and the use of appropriate 
yashmak continued to occupy the agenda as an unpatchable problem. 

Keywords 
History, Ottoman Empire, Istanbul, Women, Yashmak. 

Citation 
Oflaz, Abdulhalim – Yıldırım, Makul. “The Use of “Yaşmak” in the Capital Istanbul in the Late Ottoman Empire”. Rize Theology Journal 29 (October 2025), 135-150. 

https://doi.org/10.32950/rid.1706231 

 
 
 
 
Publication Information  
Type Research Article                                                                           Peer-Review: Double anonymized - Two External 
Process Information Date of Submission:  26.05.2025                    Date of Acceptance: 25.09.2025 Date of Publication: 20.10.2025 

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. 

Ethics Committee Approval Ethics committee approval is not required for this study. 
Plagiarism Checks Yes – iThenticate                                                                          Complaints: ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Auth. Contribution Rates Corresponding author (AO) %50, author (MY) %50. 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 137 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş 

İslâm âleminde kadının sokağa çıkması hoş karşılanmamış olmakla birlikte belirli dönemlerde ve bölgelerde tam olarak 
yasaklanmamıştır.1 Kadınların sokağa çıkmaları yasaklanmamış olsa da kamusal alandaki mevcudiyetleri toplumsal düzeni 
tehdit eden bir “fitne” unsuru olarak algılanmıştır.2 Dolayısıyla bu fitneyi bertaraf etmek amacıyla kadınların dışarı çıktıklarında 
örtülerinde ideal olan, hiçbir yerlerinin görünmemesi şeklinde kabul görmüştür.3 Osmanlı Devleti’nin başkenti olan İstanbul’da 
da kadınlar ideal örtünme şekline riayet etmiş ve sokağa bir üst giysi olan ferace giyerek ve yüzlerini sadece gözleri açıkta 
kalacak şekilde örten yaşmak ile örterek çıkmışlardır. Fakat İstanbul gibi kozmopolit bir kentte moda vb. birçok muharrik 
unsurun bulunması, özellikle bürokrat hanımlarının Avrupaî etkilere açık ve meyyal olmaları tesettür kurallarına riayette 
zamanla gevşeklik göstermelerine neden olmuştur.  

İstanbul’da Lale Devri’nden itibaren kadınların geleneksel kıyafetlerinde değişiklikler yaşanmış; sade ve bol feracelerin yerine 
sıkma feraceler, kalın yaşmakların yerine ise ince tül yaşmaklar kullanılmaya başlanmıştır. Ancak bu değişiklik toplumun tepkisi 
ile karşılaşmış, kadınlar yüzlerini namahremlere gösteriyorlar şeklinde algılanmıştır. On dokuzuncu yüzyıla gelindiğinde, kadınların 
giydiği feracelerin renkleri, kumaşları, desenleri ve yaşmakların inceliği yine rahatsızlık unsuru olmaya devam etmiştir.4  

Kadınların kullandıkları yaşmakları inceltme girişimleri esasında teamüllere aykırı bir durumdur. Alman Sosyolog Max Weber 
teamülün, bir topluluk içinde geçerli olarak tasvip ve kabul gören ve ihlal ile aykırı davranışlara karşı kınama ile teminat altına 
alınmış “gelenek” olduğunu belirtir. Weber, hukukun aksine teamüllerde bir baskı organı söz konusu olmadığını ifade etmiştir. 
Weber, bağlayıcı, zorunlu ve örnek davranış olarak görülen -selamlaşmak, düzgün şekilde giyinmek gibi- teamüllere fertlerin 
ciddi olarak riayet etmesinin beklendiğini ve teamüle riayet edip etmemenin fertlerin isteklerine bırakılamayacağını ifade 
etmiştir. Yerleşik bir teamülün ihlali durumunda, toplum üyeleri ekseriyetle toplumsal bir boykot uygularlar. Bu boykot tesiri 
ve derinden hissedilmesi bakımından herhangi bir hukukî zorlamadan daha ağır bir cezalandırma olarak nitelendirilmektedir.5 
Nitekim İstanbul kadınlarının tesettür sınırlarını esnetme girişimleri toplum nezdinde hoş karşılanmamış ve “İstanbul, 
memleketimizin yüz suyu, ulema, suleha ve üdeba beldesidir; halkının da günlük kıyafeti şeriatın iznine uygun bulunması devlet namusu 
gereğindendir”6 şeklinde söylenmelere sebebiyet vermiştir. Kadınların tesettür kurallarını esnetme girişimleri hususundaki 
homurtular devlet yetkililerini bu konu hakkında önlem almaya sevk etmiştir. Devletin konu hakkında önlem alma girişimleri 
bir çeşit zorunluluk olarak da değerlendirilmiştir. Zira Tarihçi Carter Findley, Osmanlı sultanının “kendini dini açıdan önem taşıyan 
hedeflere ulaşmaya adamadığı takdirde dindar kitlenin desteğini” almasının mümkün olmadığını belirtmiştir.7 

Bu çalışmada Batılılaşma sürecinin kadın giyimine yansıması olarak değerlendirilen tesettür sınırlarında yaşanan değişimin ve 
bu değişimin bilhassa yaşmak kullanımındaki izdüşümleri aydınlatılmaya çalışılmıştır. Zira bu konu birkaç asır boyunca devlet 
gündemini meşgul eden, modernleşme tartışmalarının odak noktalarından biri olmasına rağmen, literatürde yaşmak 

                                                                        

  1   Son dönem ünlü Arap tarihçisi Philip K. Hitti (ö.1978), İslâm coğrafyasında Abbasilerin ilk dönemlerine kadar kadının nispeten bir serbestliğe sahip olduğunu; 
ancak onuncu asrın sonlarına doğru kadın-erkek ilişkilerinde keskin bir sınır oluşturularak kadının tamamen ev hayatına yöneltilmesi sisteminin 
yaygınlaştığını belirtmiştir. Philip K. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslâm Tarihi, çev. Salih Tuğ, (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2011), 457; 
Fakat kadınların sokağa hiç çıkmadıkları yönündeki görüşe şüphe ile yaklaşmak gerekir. Sadece Şeyhülislâm Ebüssuûd Efendi’nin (ö.1574) kadınların vakur 
ve iffetli davranmaları ve bir yardımcıları ile beraber kamusal mekânlara gidebilmelerinin cevazına dair fetva yayınlamış olması dahi bu söylemi destekler 
niteliktedir. Ebru Boyar- Kate Fleet, Osmanlı İstanbul’unun Toplumsal Tarihi, çev. Serpil Çağlayan, (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2021), 229; Zira 
bu fetva Osmanlı Devleti’nde, bilhassa başkent İstanbul’da kadınların erken tarihlerden itibaren kamusal alanlarda var olduklarını göstermektedir.  

2   Nilüfer Göle, Modern ve Mahrem Medeniyet ve Örtünme, (İstanbul: Metis Yayınları, 2011), 100-101. 
3   Detaylı bilgi için bkz. Suraiya Faroqhi, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam; Ortaçağdan Yirminci Yüzyıla, çev. Elif Kılıç, (İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yay., 2005), 125-126. 
4   Detaylı bilgi için bkz. Betül İpşirli Argıt, “Osmanlı İstanbul’da Giyim Kuşam”, Antikçağ’dan XXI. yüzyıla Büyük İstanbul Tarihi, (İstanbul: İBB Kültür A.Ş, 2016), 

4/230-263. 
5   Max Weber, Sosyolojinin Temek Kavramları, çev. Medeni Beyaztaş, (İstanbul: Runik Kitap, 2023), 58; Benzer toplumsal reaksiyonlar Avrupa’da da görülmüştür. 

Zira Avrupa’da uzun sayılabilecek bir zaman diliminde çizginin dışına çıkan kadınların cadı olarak adlandırılmalarının sebeplerinden birinin kadınların 
yaşam tarzlarında yaşanan değişimlerden kaynaklanan huzursuzluklar olduğu söylenebilir. Detaylı bilgi için bkz. Silvia Federici, Caliban ve Cadı Avı; Kadınlar, 
Beden, İlksel Birikim, (Ankara: Fol Yayınları, 2023). 

6   Reşat Ekrem Koçu, “Açık Saçık Gezme Yasağı”, İstanbul Ansiklopedisi, (İstanbul: 1958), 1/206. 
7   Carter V. Findley, Osmanlı İmparatorluğunda Bürokratik Reform; Babıali 1789-1922, çev. Ercan Ertürk, (İstanbul: Alfa Tarih, 2019), 37; Bilhassa Sultan II. Abdülhamid 

dönemi, halifelik sıfatının gereklerine uygun davranılma çabasının gündemde tutulduğu bir dönem olmuş ve devletin İslâmî yönüne sıklıkla dikkat 
çekilmiştir. Fransız tarihçi François Georgeon, bu durumun Sultan II. Abdülhamid’in saltanat yıllarında yaşanan iç ve dış dinamiklerle alakalı olduğunu 
belirterek bu konudaki yaygın görüşü vurgular. Bu dönemde silaha sarılmadan -ki bu konuda Avrupa üstünlüğü kanıksanmış durumdaydı- elindeki 
olanaklarla yani İslâm’ın ağırlığına yaslanarak hilâfete vurgu yapılmıştır. François Georgeon, Sultan Abdülhamid, çev. Ali Berktay, (İstanbul: Homer Kitabevi, 
2006), 221. 



138  

https://dergipark.org.tr/rid 

kullanımını aydınlatan Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi’nin ilgili maddesi dışında müstakil bir çalışmaya rastlanmamıştır.8 
Çalışmada ilk olarak İslâm’da örtünmenin hükmü ve şekli üzerinde durulmuştur. Daha sonra erken dönemlerden itibaren 
Osmanlı Devleti’nin örtünmeye ve yaşmağa yaklaşımı detaylı bir şekilde incelenmiş, yaşmak kullanım yaşı ve ölçütleri 
irdelenmiştir. Yaşmakların incelmesi ve modaya uygun giyinme davranışının tesirleri üzerinde durulmuştur. Ayrıca yaşmak 
kullanımı özelinde, iktidarın toplumsal düzenin sağlanmasına yönelik çabalarına da değinilmiştir. Tarihsel arka planı 
incelendiğinde dönemsel olarak bir kısıtlama konuyu sekteye uğratacağından konunun bütünlüğü açısından daha geniş bir 
yelpazeden ele alınmıştır. Bu bağlamda Lale Devri itibariyle değişimler yaşandığı ve bu dönemden itibaren kadınlara tesettür 
kurallarına uymaları konusunda uyarılar yapıldığı tespit edilmiştir. Kadınların örtünme konusunda esnek davranmaları XIX. 
yüzyılın tamamına damga vuran ve XX. yüzyılın başlarında da gündem olmaya devam eden bir mevzu olmuştur. Çalışmada 
yaşmak kullanımının bilhassa XIX. yüzyıl ve XX. yüzyıldaki uzantıları üzerinde durulmuş, mekân olarak da payitaht İstanbul ile 
sınırlı tutulmuş diğer bölgelerde yaşanan değişimler kapsam dışı bırakılmıştır.  

1. İslâm’da Örtünme ve Şekli 

Türkçe’ye örtünme olarak çevrilen tesettür kavramı (ستر) kökünden türemiştir. Bu kelime sözlükte “örtünmek, örtüye bürünmek, 
kuşanmak, başkaları ile kendisi arasına perde bırakmak” anlamlarına gelmektedir.9 İslâm, örtünmeyi dinî bir gereklilik olarak 
ilk emreden din değildir. Diğer semavî dinlerde10 ve birçok kültür ve medeniyette de11 örtünme âdetinin olduğu bilinmektedir. 
Hatta İslâm öncesi dönemde bazı medeniyetlerde12 kadın, yüzünün tamamını zorunlu olarak örtmek durumunda bırakılmıştır.13 
İslâm öncesi Hicaz Arapları arasında da örtünmek çok eski ve köklü bir âdet olup dönemin asil hür kadınları arasında kapalı 
giyinmek yaygındır. Hür kadınların, başörtüsü ve yer yer peçe kullandıkları dönemin şiirlerinde sıkça işlenen bir olgudur.14 
Dönemin birçok şiiri o dönem kadınlarının örtünme şekli hakkında önemli bilgiler aktarmaktadır. Örnek olmak üzere Rebi‘ b. 
Ziyâd’ın (ö.590) şu meşhur ağıtı ile yetinilecektir:  

Kim Malik’in ölümüne üzülmüşse,  

Gündüz gözüyle kadınlarımızın yanına gelsin. 

Örtülerini açıp Mâlik’e ağıt yaktıklarını, 

Seher vaktinden önce de kalkıp gittiklerini görecektir.  

……………. 

Halbuki daha önce yüzlerini örtüp gizliyorlardı,  

Bugün ise kendilerine bakanlara görünmekteler.15 

Yukarıdaki anlatımlardan anlaşılacağı üzere kadınların başlarını örtmeleri İslâm ile başlayan nevzuhur bir olgu değildir. İslâm 
geldiğinde bu olguyu asırlarca uygulanagelmekte olan bir gelenek olarak karşısında görmüş ve hakkında yeni bir hüküm 
getirmek yerine, ahlakî hedef ve amaçlarına uygun olarak sadece şekline çekidüzen vermiştir.16 Kadınlardan zaten 
kullanageldikleri kıyafetler içinden iffetlerini koruyacak olanlarını tercih etmelerini, câhiliye dönemindeki bazı giyim 
alışkanlıklarından vazgeçmelerini istemiştir.17 Onlara tek tip, tek renk bir kıyafeti dikte etmemiş; aksine takva18 hedefine uygun 

                                                                        
8   Mustafa Sabri Küçükaşcı, “Yaşmak”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 43/347-349. 
9   İbn Manzur, Lisân’l-Arab (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabi, 1999), Setere Maddesi, 6/168-170; H. Yunus Apaydın, “Tesettür”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/538. 
10   Örnek olarak bkz. Kitab-ı Mukaddes (Erişim 10 Eylül 2024), Yeşaya, 3:18-23; 47:1-2; Pavlus’un Korintliler’e Birinci Mektubu, 11:5-6. Daha fazla örnek için bkz. 

Mehmet Görmez, “İlahi Dinlere Göre Başörtüsü”, İslâmiyât 4/2 (2001): 19-27. 
11   Pers, Roma, Mezopotamya (Sümer, Bâbil ve Asur) ve Anadolu (Hititler, Frigyalılar ve İyonyalılar) medeniyetlerinde baş örtme geleneğinin var olduğuna dair 

kayıtlar mevcuttur. Detaylı bilgi için bkz. Salime Leyla Gürkan, “Tesettür”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/543. 
12   Bazı Mezopotamya toplumlarında milâttan önce 4000’lere kadar gittiği söylenen kadınların başlarını ve yüzlerini örtme geleneğinin varlığına dair kayıtlar örnek 

olarak gösterilebilir. Bkz. Gürkan, “Tesettür”, 40/543.   
13   Es’ad es-Sehmerânî, el-Mer’etu fi’t-târîh ve’ş-şeri‘a (Beyrut: Dârü’n-Nefâis, 1989), 195. 
14   Bkz. İsmail Hakkı Ünal, “Hadislere Göre Kadının Örtünmesi”, İslâmiyât 4/2 (2001): 54-55. 
15   Ebü’l-Ferec el-İsfehânî, Kitâbü’l-Eğânî, thk. Ali Muhammed el-Bicâvî (Mısır: el-Heyetü’l-Amme, 1993), 17/196; İzzeddîn b. el-Esîr, el-Kâmil fi’t-târîh, thk. Ebü’l-

Fidâ Abdullah el-Kâdî (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1987), 1/454.  
16   Görmez, “İlahi Dinlere Göre Başörtüsü”, 28. 
17   Ünal, “Hadislere Göre Kadının Örtünmesi”, 56. 
18   Takva, dinin emir ve tavsiyelerine uyma, haram ve günahlardan kaçınma hususunda gösterilen titizlik demektir. Bkz. Süleyman Uludağ, “Takvâ”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39/484-486. Örtü merkezli ifadelerinden anlaşıldığı kadarıyla Tevrat ve İncil’de de örtünme, 



 139 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

olarak coğrafî, kültürel, yöresel faktörleri ve ekonomik imkânları göz önünde bulundurarak giyimde serbestlik sağlamıştır. O 
halde Müslüman kadının giyim kuşamı takva bilincine uygun, şer‘i ve yerel örfün de onaylayacağı bir tarzda olmalıdır.19 

Kur’an’da örtünmeden bahseden âyet sayısı fazla değildir. Bununla birlikte özellikle kadın giyimi için teferruatlı bir anlatımın 
olduğu dikkat çekmektedir. Bu husustaki temel açıklamalar hımâr, hicâb ve cilbâb kavramları üzerinden yapılmıştır. Nûr, 
24/31’de geçen humur (خُمُر) kelimesinin müfredi olan hımâr (خِمار) kavramı yakaya kadar uzanan kadın başörtüsüdür. İlgili 
âyette Allah (c.c.) şöyle buyurmaktadır. “Mümin kadınlara da de ki: Gözlerini sakınsınlar. Mahrem yerlerini korusunlar, dışarıda 
kendiliğinden görünen kısmı hariç, süslerini göstermesinler. Başörtülerini de yakalarının üzerine indirsinler.”20 Bu âyet, 
Müslüman kadının giyimi ile ilgili bir câhiliye âdetini değiştirmiş ve yeni bir düzenleme getirmiştir. Bundan önce kadınların 
çoğu eski âdetlerine uyarak başörtülerini arkadan bağlayıp örtünün uçlarını omuzlarının arkasına atarlar ve ön tarafı açık 
bırakırlardı. Böylece boyun ve gerdanları görünebiliyordu. Bu âyet ile Müslüman kadının boynunu, boğazını, buraları kuşatan 
saçlarını, gerdanındaki takılarını, kulaktaki küpelerini ve bu takı ve küpelerin takıldıkları yerleri iyice örtmesi farz kılınmıştır.21    

Hicretin 5. yılında nazil olan22 Ahzâb, 33/53’teki23 hicâb kavramı peçeye hamledilmişse de aslında kapı veya kapı yerine asılan 
perde demektir. Bu âyet Hz. Peygamberin hanımlarından ve müminlerin kadınlarından bir şey isteneceği vakit perde arkasından 
istenmesini emrederek kişi ve aile mahremiyetinin muhafazasını teminat altına almıştır.24 İslâm toplumlarında görülen 
haremlik selâmlık uygulamasının temelini bu âyetin oluşturduğuna dair yaygın bir kanaat vardır. Nitekim son dönem ünlü 
tefsircilerinden Elmalılı M. Hamdi Yazır da (ö.1942) bu kanaatte olup ona göre Araplarda âdet olmayan haremlik uygulaması bu 
âyet ile farz kılınmıştır.25 

Kadının giyimi ile ilgili Kur’ân’da yer alan bir diğer kavram da cilbâb’dır. Ahzâb, 33/59’da26 geçen bu kavram, “kadının dışarıya çıktığında 
elbiselerinin üzerine giydiği dış örtü; kadının hem başını hem göğsünü kendisiyle örttüğü geniş giysi; kadının kendiliğinden görünen 
el ve yüz dışında tepeden tırnağa bedeninin tamamını örten çarşaf, ferace vb. dış giysi” şeklinde tanımlanmıştır.”27 Bu kavramı “bir tek 
gözü açık bırakmak suretiyle yüzü ve bütün vücudu kapatan örtü” olarak tanımlayanlar da vardır.28  

Yukarıdaki âyetler bağlamında konu değerlendirildiğinde başını örtmek Müslüman kadın için bağlayıcı bir hükümdür. Bu 
hükmün bağlayıcı olduğu Resûlullah’ın birçok hadisi ile de sabittir. Dolayısıyla İslâm tarihi boyunca başını örtmek Kur’ân, 
Sünnet ve Müslümanların ortak kabulüne dayalı dinî bir vecibe olarak Müslüman kadının hayatında hep var olmuştur. Ancak 
şekli ve ölçüsü ile ilgili farklı görüşler mevcuttur. Bu görüş farklılıklarının temelini Nûr, 24/31’deki “dışarıda kendiliğinden 
görünen kısmı hariç” ifadesi oluşturmaktadır. Âyetin bu bölümünden neyin kastedildiği konusunda ulema farklı yorumlar 
yapmışlardır. Şâfiî ve Hanbeli mezhebinde ağırlıklı görüş kadının bütün bedeni avret olup örtülmesi gerekmektedir. Hanefi ve 
Mâlikî fukahanın ekseriyeti ise yukarıdaki ifadeden ellerin ve yüzün kastedildiğini, dolayısıyla bu iki uzvun avret olmayıp 
görülebileceğini savunmuşlardır.29 Ancak âlimler özellikle ahlaksızlığın yaygın olduğu yer ve zamanlarda yüzün örtülmesi 
gerektiği yönünde görüş birliği içinde kanaat bildirmişlerdir. Nitekim çalışmanın da zamansal olarak esasını teşkil eden Osmanlı 
Devleti’nde oldukça erken dönemlerden itibaren yüzün örtülmesi zorunlu hale getirilmiştir.30   

                                                                        

takva maksadıyla emredilmiştir. es-Sehmerânî, el-Mer’etu, 195.   
19   Zeki Duman, Kur’an-ı Kerim’de Örtünmenin Sınırları (İstanbul: İpek Yay., 2008), 25-26. 
20   Nûr, 24/31. Âyet meâli, (Ebü’l-Fidâ b. Kesîr, ed-Dürrü’n-nesîr fî ihtisâri tefsîri’l-Hâfız İbn Kesîr, haz. Muhammed b. Musa Âl-i Nasr, çev. M. Beşir Eryarsoy [Ankara: 

Ertem Basım, 2021], 731)’den alınmıştır.   
21    Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmi‘ü’l-beyân ‘an te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Abdullah b. Muhsin et-Türkî (Kahire: Dâru Hicr, 2001), 17/262; Fahreddin er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-ğayb, çev. Lütfullah Cebeci vd. (Ankara: Akçağ Yay., 1988), 17/47/48; Ebü’l-Fidâ b. Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘azîm, thk. Mustafa es-Seyyid Muhammed 
vd. (Cize: Müessesetü Kurtuba, 2000), 10/218-219; Şehâbeddin Mahmûd el-Âlûsî, Rûhu’l-me‘ânî fî tefsîri’l-Kur’âni’l-‘azîm, (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‘Arabî, 
1985), 17-18/142; Elmalılı M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, sad. İsmail Karaçam (İstanbul: Azim Dağıtım, 2011), 6/16; Hayreddin Karaman vd., Kur’an Yolu 
Türkçe Meâl ve Tefsir (Ankara: DİB Yay., 2007), 4/73.  

22   Âlûsî, Rûhu’l-me‘ânî, 21-22/72. 
23   “…Peygamber hanımlarından bir şey istediğinizde, onlar perde arkasında iken isteyin…” Ahzâb, 33/53. 
24   Taberî, Câmi‘ü’l-beyân, 19/166; Süleyman Ateş, “Örtünme”, Kur’an Mesajı: İlmi Araştırmalar Dergisi 1/10 (1998), 14. 
25   Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 6/367. 
26   “Ey Nebi! Hanımlarına, kızlarına ve müminlerin hanımlarına de ki: Cilbâblarını üzerlerine alsınlar. Bu, onların tanınıp incitilmemeleri için daha uygundur…” 

Ahzâb, 33/59.  
27   Râgıb el-İsfehânî, el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Seyyid Keylânî (Beyrut: Dârü’l-Ma‘rife, ty.), 95; Âlûsî, Rûhu’l-me‘ânî, 21-22/88-89; Elmalılı, Hak 

Dini Kur’ân Dili, 6/373. Ayrıca bkz. Mustafa Kara, “Kur’ân-ı Kerîm’in Tesettüre Bakışı”, Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/23 (Aralık 2019), 693. 
28   Taberî, Câmi‘ü’l-beyân, 19/181-182.  
29   Âlûsî, Rûhu’l-me‘ânî, 17-18/140-141; Apaydın, “Tesettür”, 40/540. Bu konuda geniş bilgi için bkz. Nâsırüddin el-Elbânî, Cilbâbü’l-mer’eti’l-müslime fi’l-Kitâb ve’s-

sünne (Kahire: Dârü’s-Selâm, 2002).  
30   Bkz. İsmail Yıldız, İslâm’da Giyim ve Tesettür (Gaziantep: yy., 2006), 10-11. 



140  

https://dergipark.org.tr/rid 

2. Osmanlı Dönemi İstanbul’da Yaşmak Kullanımı 

Osmanlı Devleti’nin başkenti İstanbul’da XVI. yüzyıldan itibaren Müslüman kadınlar sokağa çıktıklarında ferace ve yaşmak 
kullanmışlardır. XVII. yüzyılda da bu durumun devam ettiği ve sokak kıyafetlerinde ciddi bir değişimin yaşanmadığı 
düşünülmektedir. Bu iki dönemde kadınlar, giysileri kendilerini olduklarından farklı göstermek için değil örtünmek için 
kullanmışlardır. XVIII. yüzyıla gelindiğinde ise ferace ve yaşmağın yaygın kullanımı devam etmekle beraber feracelerin farklı 
formları kullanılmaya başlanmış ve yaşmakların da kalınlığında değişimler yaşanmıştır.31 Ferace ve onun tamamlayıcı bir öğesi olan 
yaşmak kullanımında XIX. yüzyıla gelindiğinde de değişimler yaşanmaya devam etmiş; feraceler, çuha veya sof gibi farklı kumaş 
türlerinden yapılmış, tercihe göre sade veya işlemeli, yakasının uzunluğu değişkenlik göstererek modaya göre bol veya dar 
diktirilebilmiştir.32 Feraceler kış mevsiminde yünlü kumaşlardan, yaz mevsiminde ise ince kumaşlardan imal edilmiştir. Önceki 
yüzyıllarda daha kaba kumaşlardan imal edilen feraceler zamanla merinos, lahuraki, şalaki gibi zarif kumaşlardan da yapılmıştır.33  

Müslüman kadınların sokağa çıkarken kullandıkları feracenin en önemli tamamlayıcısı yaşmaktı.34 Yaşmak, genel olarak 
kadınların saçlarını ve yüz bölgesinde de ağızlarını örtmek amacıyla kullandıkları iki parçadan müteşekkil beyaz tülbentten 
mamul bir örtüdür.35 Çeşitli şekillerde bağlanan yaşmak kolalanarak da kullanılır ve bu şekilde daha güzel bir görüntü elde 
edilebilirdi.36 Yaşmak kullanımı, zamanla başörtüsü olmanın yanı sıra bir çeşit süslenme unsuruna dönüşmüştür. İncelen ve 
küçülen yaşmaklar bilhassa başın üstüne konulan hotozla beraber kullanıldığında oldukça esnek bir örtünme şekline 
dönüşmüştür. Yaşmak kullanımı, yaşmağı kullanan kişinin yaşına göre de farklılık arz etmiş; genç kızlar ince kumaşlardan 
yapılan yaşmakları kullanmayı tercih ederken orta yaşlı ve ileri yaşlardaki kadınlar daha kalın yaşmakları daha sade bir şekilde 
bağlamışlardır.37 Ünlü Türk hikâyeci ve romancı Refik Halid Karay (ö.1965) kadınların yaşmak kullanımı ile ilgili “ şimdiki organtin 
çeşidinin pek incesinden bir beyaz kumaştı; tülbent gibi “değirmi” şeklinde satılırdı; bu değirmiyi ortasından keserler, yarısını başa çift kat, 
artanını yüze, yalınkat tutunurlardı…” demektedir. Karay, maddi durumu iyi olan kadınların sokağa her çıktıklarında yeni yaşmak 
kullandıklarını ve eve döndüklerinde kullanılan bu yaşmağı hizmetlilerine veya maddi durumu iyi olmayan yakınlarına hediye 
ettiklerini belirtmiştir. Ancak halk tabakası onların aksine yaşmağı eskiyinceye değin tekrar tekrar kullanmıştır. Zenginlerin 
kullandığı pahalı ve ince kumaştan yapılan yaşmağa billur yaşmak denmiştir.38  
İstanbul’daki Müslüman kadınların sokağa çıktıklarında takmak zorunda oldukları yaşmaklar, İstanbul’a gelen seyyahların 
ilgisini ziyadesiyle çekmiştir. Onlar açısından yaşmak, İstanbul’u tanımak amacıyla çıktıkları yolculukta ayırt edici bir unsur 
olmuştur. Konu ile ilgili XIX. yüzyılın ikinci yarısında İstanbul’da bulunan Baronne Durand de Fontmagne (ö.1907), İstanbul’daki 
kadınların mensup oldukları milleti anlamak için yüzlerini örtüp örtmediklerine bakmak gerektiğini, Rum ve Frenk kadınlarının 
yüzleri açık, Yahudi ile Ermeni kadınlarının yüzlerinin yarısının örtülü, Türk kadınlarının ise gözleri hariç yüzlerinin tamamının 
örtülü olduğunu ifade etmiştir.39 Ünlü Fransız şair ve seyyah Gerard de Nerval (ö.1855), İstanbul anılarında kadınlara dair benzer 
söylemlerde bulunmuştur. Nerval, İstanbul’daki kadınların Pera’daki kadınlardan daha sıkı örtündüklerini, neredeyse gözleri 
dışında yüzlerinin herhangi bir kısmını görmenin mümkün olmadığını, Ermeni ve Rum milletine mensup kadınların ise yüzlerini 
daha ince kumaşla örttüklerini belirtmiştir.40  
Ferace ve yaşmağın kadınlar arasında yaygın bir giyim tarzı olarak benimsenmesi, her ikisinin de kültürel birer unsura dönüşmesini 
sağlamıştır. Örneğin kadınlar arasında, düğün gibi çeşitli vesilelerle konaklarda düzenlenen törenlerde feraceci adı altında bir görevli 
ihdas edilmiştir. Feraceci’nin görevi misafir kadınların ferace ve yaşmaklarını alarak yaşmak odasına götürmek ve orada özenle 
katlayarak ayrı ayrı bohçalamaktı.41 Böyle bir odanın mevcudiyeti ise ilgi çekicidir. Konakların harem dairelerinde misafirlerin ferace 
ve yaşmakları için ayrı bir odanın tahsis edilmesi giyim şeklinin ev düzenine de sirayet etmesi olarak yorumlanabilir.42 
                                                                        
31   Sevgi Gürtuna, “Osmanlı Kadınının Giyim Kuşamı”, Osmanlı Ansiklopedisi, (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 1999), 9/190-193; Ferace, kadınların sokakta 

giydikleri bir sokak giysisi olmanın yanı sıra ilim adamlarının giydiği bol cübbe ve Mevlevilerin giydiği uzun hırkaya da verilen addır. Hülya Tezcan, “Ferace”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12/349-350. 

32   Mehmet Zeki Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü 1, (İstanbul: MEB Yayınları, 1983), 601-602. 
33   Balıkhane Nazırı Ali Rıza Bey, Eski Zamanlarda İstanbul Hayatı, haz. Ali Şükrü Çoruk, (İstanbul: Kitabevi, 2011), 107-108. 
34   Küçükaşcı, “Yaşmak”, 347-349. 
35   Abdülaziz Bey, Osmanlı Adet, Merasim ve Tabirleri, (İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1995), 561; Musahipzade Celal, Eski İstanbul Yaşayışı, (İstanbul: Türkiye 

Yayınevi, 1946), 131. 
36   Mehmet Zeki Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü 3, (İstanbul: MEB Yayınları, 1983), 606. 
37   Küçükaşcı, “Yaşmak”, 347-349. 
38   Refik Halid Karay, Üç Nesil Üç Hayat, (İstanbul: İnkılap Yayınları, 2018), 104-105. 
39   Baronne Durand de Fontmagne, Kırım Harbi Sonrasında İstanbul, çev. Gülçiçek Soytürk, (İstanbul: Tercüman 1001 Temel Eser, 1977), 244-245.  
40   Gerard de Nerval, Doğu’da Seyahat, çev. Selahattin Hilav, (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2023), 556. 
41   Abdülaziz Bey, Osmanlı Adet, Merasim ve Tabirleri, 494-495. 
42    İstanbul’da yaşmağın yanı sıra XVI. yüzyıldan itibaren yaygın olmamakla beraber alnın üstünden toka ile başa tutturulan peçe de kullanılmıştır. Gürtuna, 



 141 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

2.1. Kız Çocuklarının Yaşmak Kullanma Yaşı  

Kız çocuklarının yaşmak kullanma yaşı hakkında kesin bir malumat vermek mümkün görünmemekle birlikte altı ile on bir yaş 
aralığında olanların sıbyan mekteplerine gidebildikleri göz önünde bulundurulduğunda, on iki yaşından itibaren kızların 
yaşmaklandığı düşünülebilir.43 Ancak konu ile alakalı veriler yaşmaklanma yaşı olarak farklı yaş gruplarına da referans 
verebildiğinden genelleme yapmak güçleşmektedir. Ünlü Türk hikâyeci Ömer Seyfettin (ö.1920) Eleğimsağma adlı öyküsünde on 
yaşında güzel bir kız çocuğu olan Ayşe’nin örtüye bürünme sürecini dramatik bir şekilde aktarmaktadır. Hikâyede, Ayşe erkek 
çocukları gibi ata binmeyi, güreşmeyi, silah taşımayı çok sevmektedir ve bu özelliklerine uygun olarak köylüler ona Pehlivan 
Ayşe demektedirler. Ayşe, artık büyümüş ve örtünme vakti gelmiş olduğundan köyün imamı olan Kuru Hoca, ikide bir Ayşe’nin 
örtünmesi gerektiğini belirterek aileyi uyarmaktadır. Örtüye büründüğü zaman yapmaktan hoşlandığı aktiviteleri 
yapamayacağı endişesiyle çok üzülmekte olan Ayşe “keşke erkek olsaydım…” diye düşünüp bunun hayalini kurarken bir gece 
rüyasında gökkuşağının altından geçerek erkek olduğunu ve köydeki herkese meydan okuduğunu görmüştür.44 İlerde 
detaylandırılacak olan bazı aktarımlardan anlaşılacağı üzere İstanbul’daki kız çocukları Pehlivan Ayşe’nin rüyasında gördüğü 
gibi, örtüye girmeyi ertelemek adına erkek kıyafetleri giyerek bu süreci biraz daha uzatma yoluna gitmişlerdir. Muhtemelen 
belli bir yaşa gelmiş olan kızlar örtünmemek için değil, örtüye büründükleri zaman çocukken yapabildikleri pek çok aktiviteyi 
artık yapamayacak ve girdikleri pek çok mekâna artık giremeyeceklerinden dolayı bu süreci uzatmaya meyletmişlerdir.  

İtalyan kökenli edebiyatçı Edmondo de Amicis (ö.1908) seyahat için geldiği İstanbul’da erkek çocukları gibi, bol yeşil pantolonlar 
ve pembe ya da sarı yelekler giydirilmiş küçük Türk kızlarının, kedilere özgü bir çeviklikle oradan oraya atladığını, kınalı elleriyle 
kendilerine yol açmaya çalıştığını gözlemlemiştir.45 Erkek çocukları gibi giydirilen bu kızlar yaşmaklanma zamanı geldiği halde 
böyle giyinmeyi tercih etmiş olabilirler. Zira yaşmaklanma sürecini uzatmak adına kız çocuklarının erkek çocukları gibi 
giydirildiğine dair pek çok örnek aktarılmıştır; Fontmagne, İstanbul’daki kız çocuklarının açık renkli ipekli entariler giydiğini ve 
on yaşına gelinceye değin yaşmaklanmadan dolaşabildiklerini, genelde bu yaşı geçtiklerinde çarşafa girmeleri gerektiğini, ancak 
girmek istemeyenlerin bir süre daha erkek çocuk kıyafetiyle gezdiklerini belirtmiştir.46 İngiliz asıllı Lady Hornby (ö.1866), 
İstanbul’da gerçekleştirdiği bir harem ziyaretinde edindiği gözlemlerden yola çıkarak İstanbul’da kız çocuklarının erkek 
çocukları gibi giydirilmesinin çok yaygın bir adet olduğunu nakletmiştir. Gittiği konağın hareminde karşılaştığı on yaşında 
esmer, kıpır kıpır, zeki bir kız çocuğu olan Nedret’e, tıpkı bir oğlan çocuğu gibi gri takım elbise giydirildiğini ve başına da kırmızı 
bir fes takıldığını aktarmıştır.47 Konu ile alakalı gözlemlerini aktaran bir diğer yabancı gözlemci ise kızların peçe takacak yaşa 
gelinceye kadar selamlığa serbestçe girmelerine izin verildiğini; ancak peçe bir kez takıldıktan sonra kadının, ailenin erkek 
akrabalarıyla daha fazla aynı ortamı paylaşmasına izin verilmediğini belirtmiştir.48 Osmanlı Levantenlerinden olduğu bilinen 
Millingen (ö.1915), Türklerde kızların on iki yaşına kadar çocuk sayıldığını, peçe takmalarının gerekmediğini, erkek çocukları 
gibi okula gidebildiklerini ve sokakta oynayabildiklerini ifade etmiştir.49 Millingen’in aktarımlarına göre henüz örtünme yaşı 
gelmemiş kız çocuklarının yaşamları ile erkek çocuklarının yaşamları arasında ciddi farklar yoktur.  

1893 yılında kocası ile birlikte İstanbul İngiliz sefaretinde görevli olan oğlunu ziyaret amacıyla İstanbul’a gelen Max Müller, kız 
çocuklarının on iki yaşına kadar mekteplerde gayet iyi bir şekilde tahsil gördüklerini, ancak bu yaşta yaşmak taktıklarını ve artık 
ortalıkta görünmediklerini belirtmiştir.50 Müller, padişaha yakın ve son derece açık fikirli olduğunu belirttiği bir hanımefendiye 
ait Boğaziçi’ndeki yalıyı ziyareti esnasında kadının, kendisinin, güzel kızlarının on beş yaşına kadar bütün sefaretlere serbestçe 
gitmelerine müsaade ettiğini, ancak padişahın müdahalesi ve emri üzerine onların da yaşmağa girmek mecburiyetinde 
kaldıklarını belirttiğini aktarmıştır. Müller bu kızların Mısır ve Adalar’da bulunduklarında yine gayet rahat hareket ettiklerini 
duyduğunu da sözlerine eklemiştir.51   

                                                                        

“Osmanlı Kadınının Giyim Kuşamı”, 191; Argıt, “Osmanlı İstanbul’da Giyim Kuşam”, 230-263. 
43   Şeyhülislam Ebussuûd Efendi, “Nisada ibtida-i hadd-i bulûğ nerdendir?” şeklindeki soruya “İkrar edicek, on ikisinin tamam ettikte bâligadır” cevabını 

vermiştir. Şeyhülislam Ebussuûd Efendi Fetvaları Işığında 16. Yüzyıl Türk Hayatı, haz. M. Ertuğrul Düzdağ, (İstanbul: Enderun Kitabevi, 1972), 33. 
44   Bilge Ercilasun, “Ömer Seyfettin’e Göre Tesettür ve Edebiyat”, 100. Yılında II. Meşrutiyet Gelenek ve Değişim Ekseninde Türk Modernleşmesi Uluslararası Sempozyumu 

Bildiriler, (İstanbul: 2009), 370-371. 
45   Edmondo de Amicis, İstanbul, çev. Sevinç Tezcan Yanar, (İstanbul: Pegasus Yayınları, 2009), 38-41. 
46   Fontmagne, Kırım Harbi Sonrasında İstanbul, 58-59. 
47   Lady Hornby, Kırım Savaşı Sırasında İstanbul, çev. Kerem Işık, (İstanbul: Selenge Yayınları, 2021), 258. 
48   Fanny Janet Blunt, Osmanlı’da Yaşayan Konsolosun Anıları 1878, çev. Maksud Baytal, (İstanbul: Dorlion Yayınları, 2023), 332. 
49   Julius R. Van Millingen, Osmanlı’dan İnsan Manzaraları, çev. Osman Yıldız, (İstanbul: Doruk Yayınları, 2018), 67. 
50   Max Müller, İstanbul’dan Mektuplar, çev. Afife Buğra, (İstanbul: Tercüman 1001 Eser, 1978), 148. 
51   Müller, İstanbul’dan Mektuplar, 155. Müslüman kadınların adalarda örtünme kuralına riayet etmeyerek açık saçık gezdikleri yönünde haberler Sultan II. 

Abdülhamid’in kulağına gitmiş ve padişah bu husustaki rahatsızlığını bir iradesinde beyan etmiştir. Vahdettin Engin, Sultan II. Abdülhamid ve İstanbul’u, 



142  

https://dergipark.org.tr/rid 

Müller’in yukarıdaki aktarımından anlaşıldığı kadarıyla Sultan II. Abdülhamid, yaşı geldiği halde yaşmak takmayan kızlara 
müdahalede bulunmuştur. Sultan, kendi kızının giyimi konusunda da aynı hassasiyeti göstermiş ve henüz on bir yaşına giren 
Ayşe Sultan’ın yaşmak kullanmasını emretmiştir. Ayşe Sultan, on bir yaşına henüz girdiğinde, yaşından büyük gösterdiği için 
babasının derhal yaşmaklanmasını emrettiğini ve kendisinin de bu emre riayet ederek yaşmaklandığını aktarmıştır.52 Ancak bu 
yaş Sultan’ın diğer kızları için bir referans olarak değerlendirilmemelidir; zira diğer kızı Şadiye Sultan on altı yaşında 
yaşmaklandığını belirtmiştir.53 

2.2. Yaşmakların Niteliğinde Yaşanan Değişimler ve Bu Konuda Yapılan Bazı Düzenlemeler 

Konu ile alakalı kaynaklar incelendiğinde kadınların yüzlerini örtmek amacıyla kullandıkları yaşmakların zamanla örtüden 
ziyade birer süs unsuruna dönüştüğü anlaşılmaktadır. Yaşmağın asıl kullanım amacının korunup modaya feda edilmemesi adına 
konunun yetkililer tarafından hassasiyetle takip edildiği, kadınların geleneksel giyim tarzının dışına çıkmamaları için önlem 
alındığı tespit edilmiştir. Ancak bu konuda kesin bir çözüme ulaşmak mümkün olmamış ve kadınların giyim kuşamlarının resmi 
söylem tarafından düzeltilme çabası birkaç asır boyunca devam eden bir kısır döngüye dönüşmüştür.  

Tarihçi Zafer Toprak’a göre modanın Osmanlı kadınlarının gündemine girmesiyle örf ve âdetler ağır basmış, bunun sonucunda XVI. 
yüzyılın ikinci yarısından itibaren kadınların örtünmeleri emirnamelerle düzenlenmiştir. Toprak, kadınları modayı takip etmeye 
sevk eden esas sâikin kentleşme olduğunu, kent yaşamında görünür olmanın ön planda olması sebebiyle de kadınların modaya olan 
ilgilerinin körüklendiğini ve zamanla sokak giysilerinde örtünmekten ziyade süslenmenin ehemmiyet kazandığını belirtmiştir.54  

Yaygın görüşe göre kadınların sokak kıyafetlerindeki değişimin fitili Lale Devri’nde55 ateşlenmiştir. Zira Lale Devri, kadınların 
toplumsal hayatta görünür olmalarını sağlamış, bu dönemde kadınlar süslenerek mesire yerlerine kapalı arabalarla gitmişlerdir. 
Kadınların mesire yaşamına katılması, giysilerinde de bazı değişimlerin yaşanmasını tetiklemiş; vücut hatlarını belli eden dar 
feraceler ile ince tül yaşmak kullanımı bu dönemde mevzubahis olmuştur. Bu durum muhafazakâr insanların serzenişlerine ve 
kadınların kapalı giyinmeleri konusunda buyruk yayınlanmasına neden olmuştur.56 Lale Devri’ni de ihtiva eden XVIII. yüzyıl, 
İstanbul’da radikal bir dönüşüme sahne olmuştur. Gelenekselden uzaklaşma asrı olarak nitelendirilen bu yüzyıldan itibaren 
genel itibariyle kadın problemleştirilerek bir modernlik algısı üretilmiş ve kadınlar artık kamusal alanda görünmeye 
başlamışlardır.57 XIX. yüzyıla gelindiğinde ise modernleşme kıskacındaki değişim ivme kazanmıştır. 

Kadınların tesettür sınırlarını esnetme girişimleri, buna mukabil resmi söylemin bu konuda kontrol sağlama çabası XIX. yüzyılda 
da devam etmiştir. Dönemin fotoğrafları incelendiğinde en belirgin değişimin, kadınların yaşmaklarında olduğu 
gözlemlenmiştir. Nitekim yaşmak artık saydam bir şekle bürünmüş ve yüzü gizlemekten ziyade onu vurgular niteliğe 
dönüşmüştür. İnce kumaşlı yaşmaklar görünüşte kurallara uygundur, zira sadece gözler görünmektedir. Böylece kadınlar hem 
kurallara uygun giyinmiş oluyor hem de kendi modalarını oluşturuyorlardı.58  

                                                                        

(İstanbul: Yeditepe Yayınları, 2021), 78. 
52   Ayşe Osmanoğlu, Babam Sultan Abdülhamid, (İstanbul: Timaş Yayınları, 2022), 122-123. 
53   Şadiye Osmanoğlu, Babam Abdülhamid; Saray ve Sürgün Yılları, (İstanbul: Timaş Yayınları, 2022), 29. 
54   Zafer Toprak, “Tesettürden Telebbüse ya da Çarşaf veya Elbise; Milli Moda ve Çarşaf”, Tombak, 19 (Nisan 1998), 56. 
55   Tarihçi Halil İnalcık, Batılılaşma tarihinin 1699 yılında başladığını ve Osmanlı Devleti’nin bu tarihten itibaren Avrupa kültürünün üstünlüğünü kabul ettiğini 

belirtir. İnalcık, Lale Devri itibariyle Batı medeniyetine karşı zihniyet değişikliğinin oluştuğunu ve Avrupa’nın üstünlüğünün kabul edilmesi sonucunda 
değişim yaşandığını belirterek bir kültür iktibasında en önemli psikolojik faktörün, o kültürün üstünlüğünü kabul etmek olduğunu, Osmanlı Devleti’nin bu 
üstünlüğü Tanzimat Dönemi’nde tüm yönleriyle kabul ettiğini ekler. Halil İnalcık, Tarihe Düşülen Notlar, Cilt I, (İstanbul: Timaş Yayınları, 2021), 177, 178. 

56   Refik Ahmet Sevengil, İstanbul Nasıl Eğleniyordu, (İstanbul: Alfa Tarih, 2014), 171-174; Detaylı bilgi için bkz. Reşat Ekrem Koçu, “Osmanlı Tarihinde Yasaklar”, 
Tarih Dünyası, Özel Sayı, (İstanbul: 1950), 28; Reşat Ekrem Koçu, “Açık Saçık Gezme Yasağı”, İstanbul Ansiklopedisi, (İstanbul: 1958), 1/206. 

57   Uğur Tanyeli, Korku Metropolü İstanbul 18. Yüzyıldan Bugüne, (İstanbul: Metis Yayınları, 2023), 151-152; Kadınların araba vasıtasıyla kamusal alanda görünür 
olma süreçleri hakkında detaylı bilgi için bkz. Makul Yıldırım, Sultan II. Abdülhamid Dönemi İstanbul Arabacıları, (Iğdır: Iğdır Üniversitesi Lisansüstü Eğitim 
Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024). 

 58  Duygu Kocabaş Atılgan, “Batılılaşma Döneminden Cumhuriyet’e Osmanlı Kadın Giyim Kuşamında Yasaklar”, Turkish Journal of Fashion Design and Management 
(TJFDM), 6/2(2024), 101; Fotoğraflarla ilgili bir arşiv vesikasında; Rum ve Ermeni kadınlara yaşmak ve ferace giydirilerek resimlerinin çekildiği, gizlice satıldığı 
tespit edildiği ve bunu yapan fotoğrafçıların niyetinin de “kıyafeti İslâmiyeyi Avrupa’ya karşı şekl-i garabette göstermek üzere…” olduğu ve devlet ve milleti tezyif 
ile Avrupa’ya başka şekilde gösterilmesinin amaçlandığı belirtilmiştir. Yasak olmasına rağmen bunu yapmaya devam eden, bu tarz fotoğrafları çeken veya 
dükkânlarında bulunduran fotoğrafçıların cezalandırılması gerektiği vurgulanmıştır. Osmanlı Arşivi (BOA), İrade Dâhiliye [İ.DH], No. 1264, Gömlek No. 99376, 
H. 11.07.1309 (M. 10 Şubat 1892); Müslüman kadınlar da tesettür kurallarına uygun olmayan kıyafetlerle dolaşmamaları ve ecnebilerin resimlerini 
çekmelerine müsaade etmemeleri konusunda uyarılmışlardır. BOA, Babıali Evrak Odası [BEO], No. 2362, Gömlek No. 177096, H. 20.04.1322 (4 Temmuz 1904). 



 143 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Şekil 1. Yaşmaklı Osmanlı kadını, İ.B.B. Atatürk Kitaplığı, Erişim 8 Ağustos 2024 (http:// katalog.ibb.gov.tr.) 

On dokuzuncu yüzyıl, modernleşme üzerinden incelendiğinde Tanzimat Dönemi gibi bazı kritik dönemleri ve kırılma noktalarını 
muhtevi olduğu gözlemlenmektedir. Osmanlı Devleti’nde modernleşme söylemi genelde Tanzimat Dönemi ile başlatılır. Ancak 
tarihçi İlber Ortaylı’ya göre Osmanlılarda modernleşme olgusu Tanzimat’tan çok daha eskiye uzanmaktadır. Bu olgu İslâm’ın 
bazı kurum ve kurallarının tartışılıp sarsılmasına ve birtakım değişikliklere uğramasına sebep olmuştur.59 Bu dönemden itibaren 
yaşanan toplumsal değişim, kadınların hayatında da ciddi değişimleri beraberinde getirmiş, bunun sonucunda kadınlar sokağa 
daha fazla çıkmaya başlamışlardır. Muhafazakâr bir toplumda bu süreç, düzenin sarsılması anlamına geldiğinden oldukça 
sıkıntılı geçmiştir.60  

                                                                        
59   İlber Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, (İstanbul: Timaş Yayınları, 2018), 13; Tanzimat, Osmanlı Devleti’ndeki Müslüman kitle ile zimmî statüsündeki 

Hristiyan kitle ile olan ilişkilerin bir merhalesi olarak değerlendirilmenin yanı sıra Osmanlı Devleti’nin Batı medeniyeti dairesine giriş aşaması olarak da 
görülmektedir. Halil İnalcık, “Tanzimat Nedir?”, Tanzimat; Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu, ed. Halil İnalcık, Mehmet Seyitdanlıoğlu, (İstanbul: Türkiye 
İş Bankası Kültür Yayınları, 2018), 31. 

60   Namık Sinan Turan, “Modernleşmeyi Semboller Üzerinden Okumak; Son Dönem Osmanlı Kadın Kıyafetlerinde Değişim ve Toplumsal Tartışmalar”, Kadın 
Araştırmaları Dergisi, 12/1 (2013), 132; Sultan II. Mahmud döneminde, kadınların uygun olmayan feraceler ile dolaşmalarının yasaklandığı ve bu yasağa bir 
müddet uyulduğu, ancak sonrasında kadınların yine uygunsuz feraceler ile gezmeye başladıkları ve bu duruma engel olunması gerektiği belirtilmiştir. Bu 



144  

https://dergipark.org.tr/rid 

Tanzimat Dönemi kadını, Avrupa modasını moda kitaplarından takip etmiş ve kıyafetlerini Beyoğlu’ndaki terzilerde diktirmek 
suretiyle bu modaya uygun giyinmeye başlamıştır. Anlaşıldığı üzere Osmanlı Devleti’nde üst tabakaya mensup ailelerin kadınları 
arasında modernleşmeye dair ilk izlenimler giyimde kendini göstermiştir. Bu dönemde hotoz, şemsiye, eldiven üçlüsüyle 
beraber giyilen ferace ve takılan yaşmak, alafranga görünümlü bir statü simgesine dönüşmüştür.61 

 
Şekil 2. Uzun yakalı ferace, tül yaşmak ve şemsiyesiyle alafranga görünümlü bir Osmanlı kadını, İ.B.B. Atatürk Kitaplığı, Erişim 8 Ağustos 2024 (http:// 

katalog.ibb.gov.tr.) 

                                                                        

arada bazı Rum ve Ermenilerin İslâm kadınlarını taklit ve teşbih ile İslam ahalisine mahsus renkleri kullanmamaları gerektiği de ayrıca vurgulanmıştır. BOA, 
Hatt-ı Hümayun [HAT], No. 658, Gömlek No. 32153, H. 29.12.1253 (26 Mart 1838); Kadınların sokaklarda, pazar ve seyir yerlerinde uygun olmayan dış giysiler ve 
ince yaşmak kullanmamalarının yanı sıra giydikleri çorabın da ince olmaması gerektiği ilgili bir belgede belirtilmiştir. BOA, Sadaret Mektubî Kalemi [A.MKT], 
No. 4, Gömlek No. 68, H. 03.08.1258 (9 Eylül 1842).  

61   Turan, “Modernleşmeyi Semboller Üzerinden Okumak”, 110-114. 



 145 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Statü simgesine dönüşmüş giyim tarzının daha ziyade üst tabakaya mensup kadınlara hitap ettiği su götürmez bir gerçektir. 
Daha keskin bir ayrıma gitmek gerekirse İstanbul’da yönetici kesimi temsil eden üst tabakaya mensup aileler iki grup şeklinde 
tasnif edilebilir. Birinci grup aile, içe dönük kültürel yapılanma ve değerlerinde değişmezlik ilkesine göre hareket eden ulema 
sınıfının ailesidir. Bu grup XIX. yüzyıl modernleşmesine tavır aldığı gibi orta tabakadaki ailelerin değerlerini, değişime karşı 
korumayı amaçlamıştır. Üst tabakaya mensup diğer bir aile grubu ise sivil bürokrasiye mensup ailelerdir ki modernleşme 
sürecine katılmışlar ve değişimin öncülüğünü yapmışlardır. Bu aileler değişimin muhatabı oldukları için daima eleştirilmişler, 
yaşantıları da bir çeşit yozlaşma olarak algılanmıştır.62 Bu çözülme muhtemelen bazı orta sınıf Osmanlı ailelerinde de 
görülmüştür.  Zaten endişe duyulan husus bu modanın tabana yayılması idi. Toplumun çoğunluğunu eleştirilen bu giyim 
tarzında değil, tamamen tesettür kurallarına münasip giyinenlerden oluşuyor olması kuvvetle muhtemeldir. Ancak bu konudaki 
araştırmalar genel itibariyle üst-orta sınıf kadınları esas aldığı için elde edilen veriler de bu sınıfa mensup kadınların giyim 
tarzlarını yansıtmaktadır.    

 
Şekil 3. Tanınmalarını olanaksız kılan kalın yaşmakları ve sokak kıyafetleriyle İstanbul hanımları 1906, İ.B.B. Atatürk Kitaplığı, Erişim 8 Ağustos 2024 

(http:// katalog.ibb.gov.tr.) 

                                                                        
62   Ekrem Işın, “Tanzimat Ailesi ve Modern Adab-ı Muaşeret”, Tanzimat; Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu, ed. Halil İnalcık, Mehmet Seyitdanlıoğlu, 

(İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2018), 561-562. 



146  

https://dergipark.org.tr/rid 

On dokuzuncu asrın önemli bir devlet adamı olan Ahmed Cevdet Paşa (ö.1895), toplumun üst tabakasına mensup ailelerde 
meydana gelen değişimin toplumun diğer kesimlerine de sirayet etmeye başladığını ve geleneksel yaşam normlarında ciddi 
değişimlerin yaşandığını fark ederek bu durumu eleştirmiştir. Gerek saraylılar gerekse İstanbul’un moda meraklısı hanımlarının 
atlas ferace giydiklerini ve çok ince yaşmaklar kullandıklarını söyleyerek bu durumun Müslümanların çok ağırına gittiğini ifade 
etmiştir. Rahatsızlık duyulan bu husus ile ilgili Kasım 1859’da bir ilanname yayımlanmıştır. Burada her kim olursa olsun sokağa 
çıkan bütün kadınların içi göstermeyecek kalınlıkta yaşmak takmasının ve layığıyla örtünmesi gerektiğine değinilmiştir.63 
Ahmed Cevdet Paşa kadın kıyafetlerindeki lakaytlığın sebepleri arasında; Mısır’dan çok sayıda bey, paşa ve kadının gelmesini, 
gelenlerin İstanbul’da sefahat kapısını açmalarını ve vekil hanımları ile saraylı kadınların Mısır hanedanına mensup kadınları 
taklit ederek israfa kalkışmalarını sebep olarak saymıştır.64 Mısırlı kadınların giyim-kuşamları İstanbullu kadınlara göre daha 
açık, serbest ve alafranga bir tarzda olduğu belirtilmektedir. Bu tarzı önce saraylı kadınlar, sonra da vükela hanımları taklit 
etmeye başlamıştır.65 Bu anlatılanlardan Mısır yönetim erkinin, İstanbul’da dönemin muhafazakârlarını rahatsız eden israf 
ekonomisine dayalı modernleşme anlayışını körüklediği anlaşılmaktadır.66 

Kadınların giyim-kuşamında yaşanan değişimler İstanbul’a gelen yabancıların da ilgisini çekmiştir. Nitekim Fontmagne, 
kadınların kullandıkları yaşmakların giderek inceldiğini, zaman zaman yaşmakların kalınlaşmasını mecburi kılan yeni bir 
hüküm getirildiğini, fakat bunu dinleyenin pek olmadığını, zaten Türkiye’de kanunların bir haftadan daha fazla uygulanmadığını 
belirtmiştir.67 İngiliz asıllı yazar Dorina L. Neave ise modaya uyan kadınlar arasında cesur olanların incecik yaşmaklar 
taktıklarını; ancak bu durumun yaygınlık kazanması üzerine yayınlanan bir irade ile kadınların, uygun feraceler giymeleri ve 
yüzlerini göstermeyecek kalınlıkta yaşmak kullanmaları konusunda uyarıldıklarını belirtmiştir.68 Bir diğer yabancı gözlemci de 
bu konuya dikkat çekerek altı yıl arayla geldiği İstanbul’da kadınların ilk gelişinden daha açık giyinmeye başladıklarını fark 
ettiğini belirterek değişimin hissedilebilir olduğunu dile getirmiştir.69 İstanbul seyahatinde kadınların giyim kuşamlarıyla bir 
hayli alakadar olduğu görülen Amicis, yaşmağın sadece dini bir erdemin göstergesi olarak kullanılmadığını, görüntüyü 
kurtarmak gibi bir amaca da hizmet ettiğini belirtmiş ve yaşını başını almış kadınların kendilerini gizlemek için daha sıkı 
örtündüklerini iddia etmiştir. Onun aktardığına göre sadece gözleri ve elmacık kemiklerini dışarıda bırakacak şekilde bağlanması 
gereken bu örtüler, şeffaf bir tülden yapılmaları ve geniş bağlanmaları nedeniyle sadece yüzü değil, kulakları, boyun ve saçları 
da göstermekteydi.70 1890’lı yıllarda payitahta gelen Amerikalı seyyah Francis Marion-Crawford (ö.1909) Müslüman kadınların, 
yüzünü kalın bir örtü ile örtmekten vazgeçtiğini, böylece Avrupalıların hayalindeki kadın güzelliğinin yitip gittiğini dile 
getirerek yaşmağın esasında kadının çirkinliğini örten önemli bir yönünün de bulunduğunu vurgulamıştır.71  

Devlet yönetimi, kadınlara yönelik gerekli ihtarlarda bulunurken teknolojiden de faydalanmış ve halka ulaşma araçlarından biri 
olan dönemin gazetelerinden istifade etmiştir. Tasvir-i Efkâr gazetesinde 1863 yılında yayımlanan bir ilanda; kadınların seyir 
yerlerinde, çarşı ve pazarlarda süslü ferace ve ince yaşmak ile açık seçik gezdikleri, bu durumun mugayir-i adab-ı iffet olarak 
değerlendirildiği, bu şekilde gezen kadınların ailelerine bildirilmek suretiyle gerekenin yapılacağı halka duyurulmuştur.72 Basiretçi 
Ali Efendi, Basiret Gazetesi’nde kaleme aldığı bir yazısında erkeklerin kadınlara çeşitli vesilelerle sarkıntılıkta bulunduğunu, bunun 
edep ve insaniyete yakışmadığını, kadınların kıyafetlerinin de buna davetiye çıkartacak nitelikte olduğunu belirttikten sonra bu tür 
bir giyimin edep ve iffete mugayir olduğunu ve bu hususta zabıtaların vazifelerini yapmaları gerektiğini vurgulamıştır.73  

Kadınların giyim kuşamları ve daha genel bir ifadeyle tesettür konusu irdelendiğinde Sultan II. Abdülhamid dönemine ayrı bir 
parantez açmak gerekir; zira bu dönemde tesettür konusu gündemden hiç düşmemiş gibi görünmektedir.74 1879 yılının 
Ramazanı’nda, bu ay münasebetiyle hanımlarının kıyafetlerinin İslâm’a uygun olmasının gereği ahaliye tebliğ edilmiştir. 

                                                                        
63   Ahmed Cevdet Paşa, Tezâkir 13-20, haz. Cavid Baysun, (Ankara: TTK Yayınları, 1960), 87-88. 
64   Ahmed Cevdet Paşa, Sultan Abdülhamid’e Arzlar (Ma‘rûzât), haz. Yusuf Halaçoğlu, (İstanbul: Babıali Kültür Yayınları, 2019), 23, 24. 
65   Cem Doğan, “Modern Türkiye’de Moda ve Eğlence (1923-2019)”, Modern Türkiye Tarihi, ed. Ahmet Şimşek, (Ankara: Pegem Akademi, 2019), 430. 
66   Ekrem Işın, İstanbul’da Gündelik Hayat, (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2023), 125. 
67   Fontmagne, Kırım Harbi Sonrasında İstanbul, 57. 
68   Dorina L. Neave, Eski İstanbul’da Hayat, çev. Osman Öndeş, (İstanbul: Tercüman 1001 Temel Eser, 1978), 60.  
69   Emrah İstek, “Bir Kadın Dünya Seyyahı: “Ida Laura Pfeiffer”, Hanım Efendi; Tarihte İz Bırakan Kadınlar ve Toplumsal Faktör Olarak Kadın, ed. Emrah İstek, (İstanbul: 

Beyan Yayınları, 2021), 123. 
70   Amicis, İstanbul, 198. 
71  Francis Marion -Crawford, 1890’larda İstanbul, çev. Şeniz Türkömer, (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2020), 16-17. 
72   Atılgan, “Osmanlı Kadın Giyim Kuşamında Yasaklar”, 107. 
73   Basiretçi Ali Efendi, İstanbul Şehir Mektupları, haz. Nuri Sağlam, (İstanbul: Erdem Yayınları, 2017), 405. 
74  Sultan II. Abdülhamid’in tesettür konusundaki hassasiyeti yabancı bir gözlemci tarafından “Kadının örtünmesi hususunda son derece müstebit fikirlere sahip olan 

padişah, sene geçmez ki daha kalın peçeler ve daha bol feraceler hakkında yeni bir ferman çıkartmasın” sözleriyle vurgulanmıştır. Mrs. Max Müller, İstanbul’dan 
Mektuplar, 157. 



 147 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Kadınların İslami kurallara uygun kıyafet ve surette gezmeleri gerektiği, aksi şekilde davrananlar hakkında gerekenin yapılacağı 
gazeteler vesilesiyle halka duyurulmuştur.75 Bu arada belirlenen kaidelerin uygulanmasında bilhassa kurallara riayet etmeyen 
bazı kadınların tanınmış ailelerden olması hasebiyle çeşitli sorunlar yaşanmıştır.76 Ancak tesettür konusunda müsamaha 
göstermeyen Sultan II. Abdülhamid, bir iradesinde Müslüman kadınların giydikleri ferace ve çarşafların tesettür kurallarına 
uygun olmadıkları belirtilerek, örtünmenin gereklerine özen gösterilmesi ve kadim olan örtünme kurallarına riayet edilmesi 
istenmiştir.77  

Sultan II. Abdülhamid’in bu muhafazakâr tutumu bazı kesimlerde rahatsızlık sebebi olsa da çoğunluğu oluşturan mütedeyyin 
kesimin endişelerini gidermiş olmalıdır. Zira Sultan tahtta kaldığı zaman zarfında Müslüman kadınların İslâm dininin 
gerektirdiği şekilde giyinmeleri gerektiğini beyan ederek bu konuda düzenlemeler yapmaktan geri durmamıştır.78 İlerleyen 
süreçte mütedeyyin kesim, hem İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin meşrutî rejimi yeniden getirmesinden hem de Kanun-ı Esasi’nin 
yürürlüğe konulması ve şeriat hükümlerinin layığıyla yerine getirilmemesinden rahatsız olmuştur. Bu rahatsızlık durumu XX. 
yüzyılın başlarında hükümete yönelik bir isyan hareketine dönüşmüştür. Şeriat isteriz sloganıyla galeyana gelen isyancıların 
isteklerinin başında şeriat hükümlerinin kesin olarak yürürlükte kalması gelmekteydi.79 İsyancıların sokaklarda kadınları edebe 
davet edip saldırdıkları hatta tesettür duyuruları hazırlayarak saçı görünen kadınların saçlarını kesmeye kalkıştıkları 
bilinmektedir.80 Meşrutiyetin yeniden ilan edilmesi ve sonrasındaki dönemlerde de Müslüman kadınların giyim kuşamları 
mütedeyyin kesimin tepkisine neden olduğundan resmi erk tarafından denetlenme ve düzenlenme çalışmaları devam etmiştir. 

Kadınların ferace ve yaşmaktan sonra giydikleri sokak kıyafeti çarşaf olmuştur ve çarşaf XIX. yüzyılın sonlarına doğru 
yaygınlaşmaya başlamıştır. Ancak Türk alafranga çevreye mensup kadınlar tarafından, tıpkı ferace ve yaşmakta olduğu gibi 
çarşafta da giderek esnetilen yeni modalar tasarlanmıştır. Örneğin etekler, pelerinler kısaltılmış ve peçeler de inceltilmiştir.81 
Bu arada yaşmak kullanımı da devam etmiş, yüzün bir kısmının örtünmesi âdeti Anadolu köylerinde günümüzde dahi 
mevcudiyetini korumaktadır.82 

Sonuç  

Osmanlı Devleti’nin son dönemlerinde İstanbul özelinde konu ele alındığında kadınlar, sokağa çıkarlarken bir üst giysi olan 
ferace giymeleri ve yüzlerini yaşmakla sıkıca örtmeleri gerekmekteydi. Ancak İstanbullu kadınların bu kurallara uyma 
konusunda gönülsüz davranmaları, birkaç asır boyunca benzer uyarılara ve söylemlere muhatap olmalarına neden olmuştur. 
Bir çeşit yüz örtüsü olarak kullanılan yaşmakların kalınlığına dikkat edilmemesi şiar-ı İslâm’a aykırı bir durum olarak 
nitelendirilmiş ve kadınlar, namahrem erkeklerin olduğu ortamlarda kalın yaşmaklar kullanmaları konusunda sıklıkla 
uyarılmışlardır.  

                                                                        
75  Ancak buna rağmen gazetede kâtip olan Cemil Efendi’nin kerimesi olduğu belirtilen bir kadının, yanındaki bir cariye ve genç bir kadın ile saçlarını yaşmak 

haricine çıkararak örtündükleri, yaşmak ve feracelerinin de tesettür kurallarına uymadığı, âdâb-ı umûmiyeye mugayir hal ve hareketleri ile dolaşmaktalar 
iken uyarılmak ve ailelerine haber verilmek üzere Şehzade Karakolu’na götürülmek istenmişlerdir. Ancak kadınlar yolda kaçarak bir eve girmişler, ev sahibi 
de onları teslim etmeye yanaşmamıştır. Anlaşıldığı kadarıyla oluşan kargaşaya ve kaçma teşebbüslerine rağmen kadınlar karakola götürülmüş, bir daha öyle 
şekil ve kıyafette bulunmayacaklarına dair velileri tarafından kefalet olunmasıyla kadınlar velilerine teslim edilmiştir. BOA, Yıldız Perakende Evrakı Zaptiye 
Nezareti Ma‘rûzâtı [Y.PRK.ZB], No. 1, Gömlek No. 57, H. 06.01.1297 (20 Aralık 1879); Kadınların, adab-ı umumiyeye uygun olmayan kıyafetlerde çarşı ve pazarlarda 
bulunamamaları gerektiği, aksi takdirde hangi mahalle giderlerse gitsinler evlerine ulaşıncaya kadar polisin gözetiminde bulunacakları kural olarak 
belirlenmiştir. Fatih Öztop, “Osmanlı Devleti’nin Son Döneminde Adab-ı Umumiyenin Muhafazası ve Kadın”, Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 
25/2, (Haziran 2023): 792-793;  

76  Nitekim Şahab Bey adlı şahsın ailesine mensup olduğu belirtilen iki kadın Zaptiye Nazırı Hafız Paşa tarafından ince yaşmak kullandıkları için tahkir edildiği 
ve paşanın bundan dolayı divan-ı harpte yargılanacağı belirtilmiştir. BOA, Yıldız Perakende Evrakı [Y.PRK.PT], No. 1, Gömlek No. 44, h. 30.12.1297 (3 Aralık 1880); 
Kadınların tesettür kurallarına uygun giyinmedikleri ve benzer söylemlerin tekrar edildiği belirtilmelidir. Zira Temmuz 1899 yılına gelindiğinde Müslüman 
kadınların tesettüre uymayarak, açık saçık giyinmek suretiyle mesire yerlerinde gece saatlerine kadar kaldıkları, açık arabalara binmek gibi bazı 
münasebetsizliklerde bulundukları adab ve şiar-ı İslâmiyeye mugayir hal ve hareketlerde bulunduklarından bu hususların engellenmesi için Zaptiye 
Nezareti’ne tebligat yapılmıştır. BOA, İrade Zaptiye [İ.ZB], No. 2, Gömlek No. 15, h. 18.03.1317 (27 Temmuz 1899). 

77  Engin, Sultan II. Abdülhamid ve İstanbul’u, 74-76. 
78   XX. yüzyılın başlarında benzer söylemler tekrarlanmış ve örtünmek için uygun olmayan İslâm’a mugayir çarşaflar, kolsuz feraceler ve ince yaşmaklarla 

dolaşmak yasaklanmıştır. BOA, Şura-yı Devlet [ŞD], No. 2735, Gömlek No. 12, h. 30.10.1321 (20 Aralık 1903). 
79   Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi; İkinci Meşrutiyet ve I. Dünya Savaşı (1908-1918) (Ankara: TTK Yayınları, 2011), 9/88. 
80   Tanyeli, Korku Metropolü İstanbul 18. Yüzyıldan Bugüne, 156. 
81   Reşat Ekrem Koçu, Türk Giyim Kuşam ve Süslenme Sözlüğü (Ankara: Sümerbank Kültür Yayınları, 1967), 65-66; Çarşaf kullanımı hakkında detaylı bilgi için bkz. 

Makul Yıldırım, “Sultan II. Abdülhamid Döneminde Çarşafın Yasaklanması”, Köklerden Geleceğe Yeni Bir Düşünce Haritası Sanat, Tarih Felsefe ve Din, ed. Mehmet 
Keleş, Metin Çetin, (Ankara: Kitap Dünyası, 2024), 131-148. 

82   Küçükaşcı, “Yaşmak”, 347-349. 



148  

https://dergipark.org.tr/rid 

İstanbul’da yaşmak kullanımı belli bir yaşa gelmiş kadınlar için zorunluluk statüsündedir ve on iki yaş civarındaki kızların 
yaşmaklanmak zorunda oldukları söylenebilir. Bu yaş civarındaki kızların yaşmaklanma sürecini erteleme adına bir süre erkek 
kıyafetleriyle dolaşma alternatifinin olduğu pek çok seyyah tarafından aktarılmıştır. Ancak padişahların da sürece dahil 
oldukları örneğin Sultan II. Abdülhamid’in yaşı geldiği halde örtünmeyen kızlara müdahalede bulunduğu hatta kendi kızını da 
henüz on bir yaşında iken yaşmaklanmaya teşvik ettiği tespit edilmiştir. Sultan konu ile ilgili bir iradesinde, Osmanlı Devleti’nin 
bekasının İslâm dini ile mümkün olduğu ve onun gereklerine uymaya itina göstermenin gerektiği vurgulanarak Müslüman 
kadınlarının İslâm’ın şiarına uyan kıyafetler giyinmeleri gerektiği dile getirilmiştir. Müslüman kadınların görünüm itibariyle 
gayrimüslim kadınlara benzememesi konusunda da bir hassasiyetin söz konusu olduğu tespit edilmiştir.  

Devletin, kadınların giyim kuşamı konusuna müdahil olmasının tek nedeni mütedeyyin kesimin itirazları değildi. Zira kadınların 
dikkat çeken giyimleri ile kamusal alanda varlık göstermesi asayiş problemlerini de potansiyel olarak artırmaktaydı. Bu 
bağlamda tesettür kurallarına riayet edilmesi hususunda yetkililerin kolluk kuvvetlerinden de destek aldıkları tespit edilmiştir. 
Ancak kolluk kuvvetleri, statü sahibi kadınlara gereken yaptırımları uygulama konusunda sıkıntı çekmiştir. Yaşmak kullanımı 
konusunda kadınlara yönelik olarak yapılan bütün yaptırımlara rağmen istenilen sonuç elde edilememiş ve kadim olan bu 
örtünün layığıyla kullanılması tam olarak sağlanamamıştır. Bilhassa keskin virajları olan XIX. yüzyılda kullanılan yaşmakların 
incelmesi ve adeta bir süs unsuruna dönüşmesi, dizginlenemeyen modernleşme sürecinin yansıması olarak algılanmıştır. 
Kadınların giyim kuşamında yaşanan değişim, devlet yetkililerini endişelendirdiği ve onları bu durumun toplumsal bir 
çözülmeyi beraberinde getirme korkusu ile hareket etmeye sevk ettiği anlaşılmıştır. 

  



 149 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Kaynakça | References 

Abdülaziz Bey. Osmanlı Adet, Merasim ve Tabirleri. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1995. 
Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd. Rûhu’l-me‘ânî fî tefsîri’l-Kur’âni’l-‘azîm. 30 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‘Arabî, 4. Basım, 1985.  
Amicis, Edmondo. İstanbul. çev. Sevinç Tezcan Yanar. İstanbul: Pegasus Yayınları, 2009. 
Apaydın, H. Yunus. “Tesettür”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/538-543. İstanbul: TDV Yayınları, 2011.  
Argıt, Betül İpşirli. “Osmanlı İstanbul’da Giyim Kuşam”. Antikçağ’dan XXI. yüzyıla Büyük İstanbul Tarihi. 4/230-263. İstanbul: İBB Kültür 

Yayınları, 2016. 
Ateş, Süleyman. “Örtünme”. Kur’an Mesajı: İlmi Araştırmalar Dergisi 1/10 (1998), 14-26. 
Atılgan Kocabaş, Duygu. “Batılılaşma Döneminden Cumhuriyet’e Osmanlı Kadın Giyim Kuşamında Yasaklar”. Turkish Journal of Fashion 

Design and Management (TJFDM), 6/2(2024), 97-120. 
Balıkhane Nazırı Ali Rıza Bey. Eski Zamanlarda İstanbul Hayatı. haz. Ali Şükrü Çoruk. İstanbul: Kitabevi, 2011. 
Basiretçi Ali Efendi. İstanbul Şehir Mektupları. haz. Nuri Sağlam. İstanbul: Erdem Yayınları, 2017. 
Blunt, Fanny Janet. Osmanlı’da Yaşayan Konsolosun Anıları 1878. çev. Maksud Baytal. İstanbul: Dorlion Yayınları, 2023. 
BOA, Osmanlı Arşivi. Babıali Evrak Odası [BEO]. No. 2362, Gömlek No. 177096. 
BOA, Osmanlı Arşivi. Hatt-ı Hümayun [HAT]. No. 658, Gömlek No. 32153. 
BOA, Osmanlı Arşivi. İrade Dahiliye [İ. DH]. No. 1264, Gömlek No. 99376. 
BOA, Osmanlı Arşivi. İrade Zaptiye [İ.ZB]. No. 2, Gömlek No. 15. 
BOA, Osmanlı Arşivi. Sadaret Mektubi Kalemi [A.MKT]. No. 4, Gömlek No. 68. 
BOA, Osmanlı Arşivi. Şura-yı Devlet [ŞD]. No. 2735, Gömlek No. 12. 
BOA, Osmanlı Arşivi. Yıldız Perakende Evrakı [Y.PRK.PT]. No. 1, Gömlek No. 44. 
BOA, Osmanlı Arşivi. Yıldız Perakende Evrakı Zaptiye Nezareti Ma‘rûzâtı [Y.PRK.ZB]. No. 1, Gömlek No. 57. 
Boyar, Ebru - Fleet, Kate. Osmanlı İstanbul’unun Toplumsal Tarihi. çev. Serpil Çağlayan. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2021. 
Cevdet Paşa, Ahmed. Tezâkir 13-20. haz. Cavid Baysun. Ankara: TTK Yayınları, 1960. 
Cevdet Paşa, Ahmed. Sultan Abdülhamid’e Arzlar (Ma‘rûzât). haz. Yusuf Halaçoğlu. İstanbul: Babıali Kültür Yayınları, 2019. 
Crawford, Francis Marion. 1890’larda İstanbul. çev. Şeniz Türkömer. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2020. 
Doğan, Cem. “Modern Türkiye’de Moda ve Eğlence (1923-2019)”. Modern Türkiye Tarihi. 427-446. ed. Ahmet Şimşek. Ankara: Pegem 

Akademi, 2019. 
Duman, Zeki. Kur’an-ı Kerim’de Örtünmenin Sınırları. İstanbul: İpek Yay., 2008. 
Elbânî, Nâsırüddin. Cilbâbü’l-mer’eti’l-müslime fi’l-Kitâb ve’s-sünne. Kahire: Dârü’s-Selâm, 2002. 
Elmalılı, M. Hamdi Yazır. Hak Dini Kur’ân Dili. sad. İsmail Karaçam. 10 Cilt. İstanbul: Azim Dağıtım, 2011. 
Engin, Vahdettin. Sultan II. Abdülhamid ve İstanbul’u. İstanbul: Yeditepe Yayınları, 2021. 
Ercilasun, Bilge. “Ömer Seyfettin’e Göre Tesettür ve Edebiyat”. 100. Yılında II. Meşrutiyet Gelenek ve Değişim Ekseninde Türk Modernleşmesi 

Uluslararası Sempozyumu Bildiriler. 365-389. İstanbul: 2009. 
Faroqhi, Suraiya. Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam; Ortaçağdan Yirminci Yüzyıla. çev. Elif Kılıç. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2005. 
Federici, Silvia. Caliban ve Cadı Avı; Kadınlar, Beden, İlksel Birikim. Ankara: Fol Yayınları, 2023. 
Findley, Carter V., Osmanlı İmparatorluğunda Bürokratik Reform; Babıali 1789-1922, çev. Ercan Ertürk, İstanbul: Alfa Tarih, 2019.  
Fontmagne, Baronne Durand. Kırım Harbi Sonrasında İstanbul. çev. Gülçiçek Soytürk. İstanbul: Tercüman 1001 Temel Eser, 1977. 
Georgoen, François. Sultan Abdülhamid. çev. Ali Berktay. İstanbul: Homer Kitabevi, 2006. 
Göle, Nilüfer. Modern ve Mahrem Medeniyet ve Örtünme. İstanbul: Metis Yayınları, 2011. 
Görmez, Mehmet. “İlahi Dinlere Göre Başörtüsü”. İslâmiyât 4/2 (2001), 19-33. 
Gürkan, Salime Leyla. “Tesettür”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/543-545. İstanbul: TDV Yayınları, 2011.  
Gürtuna, Sevgi. “Osmanlı Kadınının Giyim Kuşamı”. Osmanlı Ansiklopedisi. 9/190-203. Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 1999. 
Hitti, Philip K. Siyasi ve Kültürel İslâm Tarihi. çev. Salih Tuğ. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2011. 
Işın, Ekrem. “Tanzimat Ailesi ve Modern Adab-ı Muaşeret”. Tanzimat; Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu. 557-574. ed. Halil İnalcık, 

Mehmet Seyitdanlıoğlu. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2018. 
Işın, Ekrem. İstanbul’da Gündelik Hayat. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2023. 
İ.B.B. Atatürk Kitaplığı, Erişim 8 Ağustos 2024 (http://www. katalog.ibb.gov.tr.). 
İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ. ed-Dürrü’n-nesîr fî ihtisâri tefsîri’l-Hâfız İbn Kesîr, haz. Muhammed b. Musa Âl-i Nasr, çev. M. Beşir Eryarsoy. Ankara: 

Ertem Basım, 2021. 
İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ. Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘azîm. thk. Mustafa es-Seyyid Muhammed vd. 15 Cilt. Cize: Müessesetü Kurtuba, 2000.  



150  

https://dergipark.org.tr/rid 

İbn Manzur. Lisân’l-Arab. 18 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arab, 1999. 
İbnü’l-Esîr, İzzeddîn. el-Kâmil fi’t-târîh. thk. Ebü’l-Fidâ Abdullah el-Kâdî. 11 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1987.   
İnalcık, Halil. “Tanzimat Nedir?”. Tanzimat; Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu. 31-56. ed. Halil İnalcık, Mehmet Seyitdanlıoğlu. 

İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2018. 
İnalcık, Halil, Tarihe Düşülen Notlar, Cilt I, İstanbul: Timaş Yayınları, 2021. 
İsfehânî, Ebü’l-Ferec. Kitâbü’l-Eğânî. thk. Ali Muhammed el-Bicâvî. 24 Cilt. Mısır: el-Heyetü’l-Amme, 1993.  
İsfehânî, Râgıb. el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân. thk. Muhammed Seyyid Keylânî. Beyrut: Dârü’l-Ma‘rife, ty. 
İstek, Emrah. “Bir Kadın Dünya Seyyahı: “Ida Laura Pfeiffer”. Hanım Efendi; Tarihte İz Bırakan Kadınlar ve Toplumsal Faktör Olarak Kadın. 

101-145. ed. Emrah İstek. İstanbul: Beyan Yayınları, 2021. 
Kara, Mustafa. “Kur’ân-ı Kerîm’in Tesettüre Bakışı”. Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/23 (Aralık 2019),684-717. 
Karal, Enver Ziya. Osmanlı Tarihi; İkinci Meşrutiyet ve I. Dünya Savaşı (1908-1918) 9 Cilt. Ankara: TTK Yayınları, 2011. 
Karaman, Hayreddin vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir. 5 Cilt. Ankara: DİB Yay., 2007. 
Karay, Refik Halid. Üç Nesil Üç Hayat. İstanbul: İnkılap Yayınları, 2018. 
Kitab-ı Mukaddes. Erişim 10 Eylül 2024. https://www.kitabimukaddes.com. 
Koçu, Reşat Ekrem. “Açık Saçık Gezme Yasağı”. İstanbul Ansiklopedisi. 1/202-206. İstanbul: 1958. 
Koçu, Reşat Ekrem. “Osmanlı Tarihinde Yasaklar”. Tarih Dünyası. Özel Sayı. İstanbul: 1950. 
Koçu, Reşat Ekrem. Türk Giyim Kuşam ve Süslenme Sözlüğü. Ankara: Sümerbank Kültür Yayınları, 1967. 
Küçükaşçı, Mustafa Sabri. “Yaşmak”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/347-349. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 
Lady Hornby. Kırım Savaşı Sırasında İstanbul. çev. Kerem Işık. İstanbul: Selenge Yayınları, 2021. 
Millingen, Julius R. Van. Osmanlı’dan İnsan Manzaraları. çev. Osman Yıldız. İstanbul: Doruk Yayınları, 2018. 
Musahipzade Celal. Eski İstanbul Yaşayışı. İstanbul: Türkiye Yayınevi, 1946. 
Müller, Mrs. Max. İstanbul’dan Mektuplar. çev. Afife Buğra. İstanbul: Tercüman 1001 Eser, 1978. 
Neave, Dorina L. Eski İstanbul’da Hayat. çev. Osman Öndeş. İstanbul: Tercüman 1001 Temel Eser, 1978. 
Nerval, Gerard. Doğu’da Seyahat. çev. Selahattin Hilav. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2023. 
Ortaylı, İlber. İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı. İstanbul: Timaş Yayınları, 2018.  
Osmanoğlu, Ayşe. Babam Sultan Abdülhamid. İstanbul: Timaş Yayınları, 2022. 
Osmanoğlu, Şadiye. Babam Abdülhamid; Saray ve Sürgün Yılları. İstanbul: Timaş Yayınları, 2022. 
Öztop, Fatih. “Osmanlı Devleti’nin Son Döneminde Adab-ı Umumiyenin Muhafazası ve Kadın”. Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi. 25/2 (Haziran 2023), 788-798. 
Pakalın, Mehmet Zeki. Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü 1-3. İstanbul: MEB Yayınları, 1983. 
Râzî, Fahreddin. Mefâtîhu’l-ğayb. çev. Lütfullah Cebeci vd. 23 Cilt. Ankara: Akçağ Yay., 1988.  
Sehmerânî, Es’ad. el-Mer’etu fi’t-târîh ve’ş-şeri‘a. Beyrut: Dârü’n-Nefâis, 1989.  
Sevengil, Refik Ahmet. İstanbul Nasıl Eğleniyordu. İstanbul: Alfa Tarih, 2014. 
Şeyhülislam Ebussuûd Efendi Fetvaları Işığında 16. Yüzyıl Türk Hayatı, haz. M. Ertuğrul Düzdağ, İstanbul: Enderun Kitabevi, 1972. 
Taberî, Muhammed b. Cerîr. Câmi‘ü’l-beyân ‘an te’vîli Âyi’l-Kur’ân. thk. Abdullah b. Muhsin et-Türkî. 26 Cilt. Kahire: Dâru Hicr, 2001.  
Tanyeli, Uğur. Korku Metropolü İstanbul 18. Yüzyıldan Bugüne. İstanbul: Metis Yayınları, 2023. 
Tezcan, Hülya. “Ferace”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 12/349-350. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 
Toprak, Zafer. “Tesettürden Telebbüse ya da Çarşaf veya Elbise; Milli Moda ve Çarşaf”. Tombak. 19 (Nisan 1998), 52-63. 
Turan, Namık Sinan. “Modernleşmeyi Semboller Üzerinden Okumak; Son Dönem Osmanlı Kadın Kıyafetlerinde Değişim ve Toplumsal 

Tartışmalar”. Kadın Araştırmaları Dergisi, 12/1 (2013), 103-138. 
Uludağ, Süleyman. “Takvâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 39/484-486. İstanbul: TDV Yayınları, 2010.  
Ünal, İsmail Hakkı. “Hadislere Göre Kadının Örtünmesi”. İslâmiyât 4/2 (2001), 53-68. 
Yıldırım, Makul. Sultan II. Abdülhamid Dönemi İstanbul Arabacıları. Iğdır: Iğdır Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024. 
Yıldırım, Makul. “Sultan II. Abdülhamid Döneminde Çarşafın Yasaklanması”. 131-148. Köklerden Geleceğe Yeni Bir Düşünce Haritası Sanat, 

Tarih Felsefe ve Din. ed. Mehmet Keleş, Metin Çetin. Ankara: Kitap Dünyası, 2024.  
Yıldız, İsmail. İslâm’da Giyim ve Tesettür. Gaziantep: yy., 2006. 
Weber, Max, Sosyolojinin Temek Kavramları, çev. Medeni Beyaztaş, İstanbul: Runik Kitap, 2023. 

https://www.kitabimukaddes.com/

