
Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli 
Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu* 

Koç, Zeynep Hümeyra “Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu”. Diyanet İlmî 
Dergi 61/3 (2025), 1203-1236. https://doi.org/10.61304/did.1707453

Öz
19. yüzyılın sonlarında, Batı, kavramsal ve yöntemsel olarak ortaya koyduğu 
rasyonel bilimle dikkat çekmektedir. Osmanlı son dönemine damgasını 
vuran Batı’yla karşılaşma olgusu, bazı Osmanlı aydınlarını çeşitli önlemler 
almaya sevk etmiştir. Bu bağlamda birçok aydın ve fikir adamı, dönemin 
ekonomik, toplumsal ve siyasal alanlardaki istatistiklerine, olgularına ve 
nesnel durumlarına kayıtsız kalmayarak birçok konuyu analitik bir şekilde ele 
almış, tespit ve teşhisleriyle sorunlara çözüm önerileri sunmuştur. Dönemin 
konjonktürü sebebiyle, ihtiyaçlara hitap etmeyen tartışmaların gereksizliğinden 
hareketle dinî ilimlerde yenilenmeyi savunan Filibeli Ahmed Hilmi’nin 
metodolojisinde öne çıkan, aklın işlevselliğinden uzak içgüdüsel bir eylem 
olarak değerlendirdiği taklit eleştirisi yaşadığı dönemin sorunlarını tespit etmek 
ve sonrasına ışık tutmak açısından oldukça önemlidir. Filibeli, eserlerinde 
gerek bireysel gerekse toplumsal yenilenme ve ilerlemenin önündeki engelin 
taassup ve taklit olduğunu, bunun da toplum ve birey açısından yok olmak 
anlamına geldiğini vurgulamaktadır. Bu bağlamda çalışma, Filibeli’nin 
yaklaşımında ontolojik ve epistemolojik temelde taklit eleştirisine ve ictihad 
önerisine odaklanmaktadır.
Anahtar Kelimeler: Kelâm, Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi, Metodoloji, 
İctihad, Taklit.

Geliş Tarihi: 27 Mayıs 2025  Kabul Tarihi: 5 Eylül 2025

Araştırma Makalesi

Zeynep Hümeyra Koç
Dr. Öğr. Üyesi/ Assistant Professor Dr.
Kilis 7 Aralık Üniversitesi/ Kilis 7 Aralık University
İlahiyat Fakültesi / Faculty of Theology
https://ror.org/048b6qs33 
https://orcid.org/0000-0002-0750-2658
humeyra.koc@kilis.edu.tr

*	 Bu makale CC BY-NC 4.0 lisansı altında yayımlanmaktadır



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251204

The Emphasis on Imitation/Taqlid and Ijtihad in Şehbenderzade 
Filibeli Ahmed Hilmi’s Methodology that Necessitates Renewal*
Research Article

Received: 27 May 2025  Accepted: 5 September 2025

Abstract
In the late 19th century, the West drew attention with its conceptual and 
methodical rational science. The encounter with the West, which marked the 
final period of the Ottoman State, prompted some Ottoman intellectuals to take 
various measures. In this context, many thinkers engaged analytically with the 
statistics, facts, and objective conditions in the economic, social, and political 
spheres of the period, addressing numerous issues and offering solutions 
through their observations and diagnoses. Against this backdrop, the critique of 
imitation, which stands out in the methodology of Filibeli Ahmed Hilmi-who 
advocated renewal in religious sciences by deeming discussions that did not 
address the pressing needs of the period unnecessary-is particularly significant 
in identifying the problems of his time and illuminating their consequences. 
In his works, Filibeli emphasizes that fanaticism and imitation constitute 
obstacles to both individual and social renewal and progress, ultimately leading 
to stagnation or decline for society and the individual. Within this framework, 
the study focuses on Filibeli’s critique of taqlid and his advocacy of ijtihad on 
ontological and epistemological grounds.
Keywords: Kalām, Şehbenderzāde Filibeli Ahmed Hilmi, Methodology, 
Ijtihad, Imitation/Taqlīd.

*	 This article is published under the CC BY-NC 4.0 licence.



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1205

Summary
In the late 19th century, the West attracted attention with its conceptual 
and methodological rational science. The encounter with the West, 
which marked the final period of the Ottoman State, led to an increasing 
tendency towards modernization due to both scientific and technological 
backwardness in the Islamic world, contrasting with the progress of the 
West in various fields. This situation prompted some Ottoman intellectuals 
to take diverse measures. In this context, many thinkers engaged 
analytically with statistics, facts, and the objective conditions of the 
period in economic, social, and political spheres, addressing numerous 
issues and offering solutions based on their observations and diagnoses. 
Although the experience of this cultural and theological encounter and the 
conditions of the time led these intellectuals to recognize the necessity of 
renewal (tajdīd) in theology, methodological differences existed among 
them. Those producing ideas on theological issues deemed the prevailing 
methods insufficient to respond to the inquiries of both the West and 
the Islamic world. Şehbenderzade Filibeli Ahmed Hilmi was one of the 
significant intellectuals of this period. Due to the conjuncture of the time, 
his criticism of imitation (taqlīd) and emphasis on the necessity of ijtihad, 
which stand out in his methodology advocating renewal in religious 
sciences, are particularly important for identifying the problems of his era 
and illuminating their consequences. According to Filibeli, who was aware 
of the stagnation and backwardness of the Ottoman State and Muslims, the 
development of blind devotion and fanaticism was clearly unnecessary. 
Drawing attention to a detailed analysis of the situation in which Muslims 
found themselves, Filibeli argued that a community or nation in stagnation 
and decline must first identify its causes. One cannot speak of progress 
or rise without such determinations. Furthermore, he maintained that 
the causes of a phenomenon are linked to preceding events; therefore, 
understanding the future of Muslims requires attention to both past and 
present. Consequently, ideas and actions in civilized life must adhere to 
a sound method. Filibeli’s writings, which include proofs, arguments, 
and criticisms, contain determinations that reveal the necessity of a new, 
systematic method. According to him, what weakens Eastern civilizations 
is the lack of method; it is insufficient merely to possess a method; the 
method must be appropriate to the time. At the same time, studies on the 
West and all matters related to it should undergo methodical evaluation. 
Otherwise, both situations lead to imitation, which, along with fanaticism, 
results in stagnation or extinction for society and the individual. Filibeli’s 
conception of God rejects imitative faith, as it leaves room for human reason 
and perception. Epistemologically, he does not accept imitation as a way 
of acquiring knowledge; his view of human beings, grounded in reason, 
cognition, and morality, reflects this. Additionally, uncritical imitation 



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251206

of the West contradicts his understanding of religion, the individual, and 
society-ontically, methodically, and epistemically. In this context, Filibeli 
addresses imitation from two perspectives. He exposes the wrongness of 
practising religion through imitation and opposes the unselective imitation 
of the West. Progress cannot be achieved through imitation alone; with 
imitation, which he terms false knowledge, one attains only a superficial or 
formal civilization. Therefore,there should be neither hostility to progress 
nor a progress that will disappear- Muslims must employ reason and act 
accordingly. Filibeli criticizes not only Western imitation but also the 
imitative mentality within the Muslim intellectual world. According to him, 
the structures and needs of past societies were appropriate to their time; 
thus, contemporary periods require ijtihad based on the current structure 
and needs of society. He examines imitation and ijtihad dichotomously, 
emphasizing the inevitability of imitation in the absence of ijtihad 
throughout history. Accordingly, this study will focus on the emphasis on 
imitation (taqlīd) and ijtihad, which stand out in Ahmad Hilmi Filibeli’s 
methodology as central to the necessity of renewal.



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1207

Giriş
19. yüzyılın sonlarında, Batı’nın, aklı merkeze alan düşünme biçimini, 

eski, geleneksel ve değişmez olarak kabul edilen varsayımlardan, önyargı-
lardan ve ideolojilerden bir anlamda kurumsallaşan inanç sistemlerinden 
özgürleştirmeyi ve epistemik temelde kabuller inşa edip belli bir metodo-
lojide sistemleştirmeyi amaçlayan Aydınlanma’yı yaşamış olduğu, sosyal 
ve ekonomik hayatını buna göre düzenlediği görülmektedir. Bu bağlamda, 
din, bilim ve felsefe açısından insanı merkeze alan ve sorunları insana dö-
nük yönüyle ihtiyaçları giderecek bir makuliyetle çözmeye çalışan Batı, 
Osmanlı aydınlarını hem çeşitli önlemler almaya sevk etmiş hem de yeni-
lenme gerekliliğini savunmalarında etkilemiştir.1

Yenilenme gerekliliği imkânlar nispetinde birçok alanda kendini gös-
termektedir. Kur’an’dan hareketle, iman ilkelerini, akıl, dil ve mantık 
çerçevesinde temellendirerek dinin teorik boyutunu anlamayı ve zamanın 
inanç konularında ortaya çıkan problemleri inceleyip gidermeyi amaçlayan 
bir fikrî çabanın sonucu olarak teşekkül etmiş beşeri ve entelektüel bir ilim 
olan kelâm da bunlardan biridir. Bu gereklilik kelâmın doğasında vardır. 
Yöntem açısından iman esaslarını rasyonel olarak temellendirmeyi ve akıl 
yürütmeyi esas alması kelâmın dogmatik bir bilim olmadığını göstermek-
tedir. Çünkü temel sabiteler (mesâ’il) ve amaçlar (makâsıd) hiçbir koşulda 
değişmediği halde, bunları izah, ispat ve doğrulamaya yarayan öncüller 
(mebâdî’) ve vasıtalar (vesâil) zamanın gerekliliklerine göre değişiklik 
gösterebilmektedir.2 Klasik kelâm, uzun yıllar, ilk kelâm gruplarının sorun-
ları ele alış ve çözümleme tarzıyla varlığını korumuştur. Zaman ilerledikçe 
ve şartlar değiştikçe, ortaya çıkan sorunlarla ilgili olarak, klasik kelâmın 
günün ihtiyaçlarına cevap verme imkânından hareketle yenilik yapılması 
gerekliliği tartışılmıştır. Düşünce veya söylemler kendini var eden toplum-
sal ve tarihî şartlardan bağımsız olamaz. Bu sebeple 19. yüzyılın sonları da 
Osmanlı’da yenilik arayışlarının olduğu bir zaman dilimidir.

Düşünsel hareketlilik sebebiyle Batı ile etkileşim doğal olmakla bir-
likte, kelâm ilminin belli sabiteleri açısından yapılması gereken yenilikler, 
kavramsal ve metodolojik olarak itinalı bir biçimde ele alınmak zorunday-
dı. Gerek Osmanlı’da gerekse Osmanlı sınırları dışındaki Müslüman coğ-
rafyada, dönemin önemli düşünürleri, ortak bir iddia olarak, klasik kelâm 
1	 Bk. M. Sait Özervarlı, Kelâmda Yenilik Arayışları: XIX. Yüzyıl Sonu – XX. Yüzyıl 

Başı (İstanbul: İSAM Yayınları, 2019), 68 vd.
2	 Cemalettin Erdemci, Kelam İlmine Giriş (İstanbul: Dem Yayınları, 2009), 5-6.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251208

tartışmalarının çağdaş problemlere cevap bulamadığını, asıl olandan uzak-
laşıldığını ve insanın dinle irtibatının yenilenmesi (tecdîd) gerekliliğini 
savundular.3 Söz konusu savunuların argümantasyonu her bir teorisyen 
tarafından farklı şekilde düzenlense de yöntemin ana belirleyicileri olarak 
kavramsal analiz ve metodoloji dikkate alındı. Bu aşamada ise bir yöntem 
sorunuyla karşı karşıya kalındı. Dolayısıyla din-bilim uyuşmazlığına sebep 
olan yorumların tekrar düzenlenmesini gerekli kılan asla dönüş öncelendi.4 
Klasik kelâm yöntem açısından eleştirildi ve yeni yöntem arayışlarına gi-
rildi. Çeşitli eserler telif edildi.5 Eserlerde, müelliflerin amaçları, yöntemsel 
analiz konusunda belirleyici saiklerden biri olarak kabul edilmiştir. Her bir 
yöntemi ortaya çıkaran bir amaca dikkat çekilmesi, yöntemin amaca göre 
belirlenmesiyle ilişkilidir. Bu bağlamda, dönemin kelâmcılarının fikirle-
rinin, tavır ve tutumlarının, kullandıkları kavram ve tanımların, yenilen-
menin gerekliliği üzerine paylaştıkları görüşlerin ayrı ayrı analiz edilmesi 
gerekliliği üzerinde durulmuştur.6

Bahsi geçen süreçte, Osmanlı’nın son döneminde sorun olarak tespit 
edilen konular ele alınmış, çözüm bulmak ve hayata dönük cevaplar için 
ıslahat içerikli projeler üretilmiştir. Örneğin, içerik ve yöntemlerin yeni-
lenmesi gerekliliğine işaret eden, Batı’dan, bilim ve felsefeden faydalanan, 
amacı kelâm ilmini yeniden inşa etmek olan çaba ve arayışları kapsayan 
Yeni İlm-i Kelâm ve Batı’nın sömürgecilik ideallerine karşı çıkmak ve 
Müslüman toplumları ilim ve refah açısından gelişmiş seviyelere taşımak 
için İslâm birliğini inşa etmeyi amaç edinen İttihâd-ı İslâm öne çıkan pro-

3	 Örnek olarak bk. Elmalılı M. Hamdi Yazır, “Metâlib ve Mezâhib Tercümesinin 
Dibâcesi”, Meşrutiyetten Cumhuriyete Makaleler, haz. A. Cüneyd Köksal - Murat 
Kaya (İstanbul: Klasik Yayınları, 2011), 397-398; Cemaleddin Afganî - Muhammed 
Abduh, Urvetu’l-vuska, çev. İbrahim Aydın (İstanbul: Bir Yayıncılık, 1987), 98; 
Hasan Hanefî, et-Turâs ve’t-tecdîd; mine’l-akîde ila’s-sevra (Kahire: Mektebetü 
Medbûlî, 1988), 1/8; Ahmed Kemâl Ebü’l-Mecd, “Tecdîdu’l-fikri’l-İslâmî”, et-
Tecdîd fî’l fikri’l-İslâmî, haz. Mahmûd Hamdi Zakzûk (Kahire: 2002), 35; Nadim 
Macit, “Din, Gelenek ve Tecdit”, Türk Yurdu 20/157 (2000), 40-41.

4	 Söz konusu dönemi, söylemlerini, önemli fikir adamlarını ve onların yenilik arayış 
ve önerilerini süreç takibi açısından ele alan çalışmalar için bk. Özervarlı, Kelâmda 
Yenilik Arayışları; Rabiye Çetin, “Tanzimat’tan Günümüze Kelam’ı Yenileme 
Çalışmaları I”, Dini Araştırmalar 16/42 (2013), 9-38; Mustafa Ünverdi - Cebrail 
Özer, “Çağdaş İslam Düşüncesinde Kelamî Perspektifte Değişim”, Bayburt 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 16/2 (2022), 127-149.

5	 Örneğin Şiblî Nu‘mânî’nin el-Kelâm, Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin 
Üss-i İslâm: Hakâik-i İslâmiyye’ye Müstenid Yeni İlm-i Akâid, Abdullat if Harpûtî’nin 
Tenkîhu’l-Kelâm fî akâid-i ehli’l-İslâm, Musa Kazım’ın Külliyât; Dini, İctimai 
Makaleler, İsmail Hakkı İzmirli’nin Yeni İlm-i Kelâm ayrıca Muhammed Abduh’un 
Risâletü’t-Tevhîd isimli telifleri hem yeniliğin imkân ve gerekliliğini savunan hem 
de örneklik oluşturan eserlerden bazılarıdır.

6	 Bk. Nadim Macit, “Cumhuriyet Döneminde Kelam İlmi ve Yöntem Sorunu”, İslami 
İlimlerde Metodoloji/Usül Mes’elesi I (İstanbul: Ensar, 2005), 289.



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1209

jelerdir. Söz konusu projelerdeki çaba ve arayışlarıyla bilinen önemli bir 
düşünür de Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’dir (ö. 1914). Bu çalış-
ma, Ahmet Hilmi’nin yenilik anlayışında, birçok yazısında önemle üze-
rinde durduğu taklit eleştirisi ve ictihad önerisini bütüncül bir şekilde ele 
alması bakımından önem arz etmektedir.

1. Şehbenderzâde Filibeli Ahmet Hilmi’nin Yenilikçi Yönü
Kelâm, felsefe, tasavvuf, tarih ve siyasetle ilgilenen, ileri düzeyde 

Arapça, Farsça ve Fransızca bilen Filibeli Ahmed Hilmi, hikâye, şiir, ro-
man ve tiyatro türünde de eserleri olan bir fikir adamıdır. Filibeli’nin te-
liflerinin ortak noktası Batı taklitçiliğine karşı çıkmasıdır.7 O, eserlerinde, 
Batı’dan alınması ve alınmaması gerekenler ayrımını yapar. Bu ayrım, za-
naat ve sanayinin alınıp ilerletilmesi gerekliliğini işaret ederken, manevi 
ithalin taklit olduğunu ve insan tabiatına aykırılığını vurgulamaktadır.8 Bu 
sebeple Filibeli, Tanzimat’la başlayan Osmanlı modernleşme hareketinin 
geleneksel kalması gerekliliği üzerinde durmuştur. Çalışmaları, dönemin 
siyasi ve sosyal problemlerini konu edinirken; düşünsel anlamda sorun-
lara ait tespitleri ve yapılması gerekenlere dair fikirleri içermektedir. Bu 
bağlamda süreli yayınları önemseyen Ahmed Hilmi’nin amacı Osmanlı 
halkını aydınlatmaktır. Örneğin 1910-1912 yılları arasında önce haftalık 
daha sonra günlük olarak çıkan Hikmet gazetesinde yayımlanan “Hikmet 
yazıları”, Osmanlı’nın zor dönemlerindeki fikrî karmaşayı ortaya koy-
maktadır. Filibeli, İslâmcılık fikrini savunduğu (intibâh-ı İslâm) yazılarını 
neşretmekle, zamanın aydınlarının yaptığı gibi halkı bilinçlendirmeyi ve 
yaşanılan farkındalığın pratiğe yansımasını amaçlamaktadır.9 O, eserlerini, 
bu bağlamda kaleme almıştır. Bu sebeple eserleri, millî ve dinî temelde 
gerek bilişsel gerekse etik yönden sorunlara çözüm bulma çabasında olan, 
geleceğe dönük bir arayışın ürünleri olarak görülmüş, değer aktarımında 
kullanılabilmesi açısından ele alınmıştır.10

Ahmed Hilmi’nin bilinen en önemli eseri A’mâk-ı Hayâl (İstanbul: 
Necm-i İstikbal Matbaası, 1325) isimli alegorik telifidir. Eserde, Müslü-
manların köklü bir yenilenmeye tabi tutulması ve çağın gereklerine göre 

7	 Filibeli’nin Batı algısıyla  ilgili bk. Ahmet Dağ, “Doğu-Batı Kutbunda Bir Balkan 
Düşünürü Olarak Filibeli Ahmet Hilmi’de Batı ve Felsefe Algısı”, Balkanlar ve 
İslam –Balkanlı Âlimler, Mütefekkirler ve Eserleri– ed. Abdullah Taha İmamoğlu 
v.dğr. (İstanbul: Ensar, 2020), 3/452-461.

8	 Zekeriyya Uludağ - Olcay Bayraktar, “Şehbender-zâde Filibeli Ahmed Hilmi”, 
Doğudan Batıya Düşüncenin Serüveni (İstanbul: İnsan Yayınları, 2017), 177.

9	 Meral Gülçiçek, Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Hikmet Gazetesindeki 
İctimaiyyat Yazıları Üzerine Bir Tahlil Denemesi (Ankara: Hacettepe Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010), 12, 32. 

10	 Bk. Bekir Direkci - Ünzile Köse, “Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin 
Eserlerinin Kök Değerler Açısından İncelenmesi”, Türk Akademik Araştırmalar 
Dergisi 7/4 (2022), 1010 vd.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251210

hurafelerden arındırılması gerektiği salık verilmektedir.11 Çaylak, Coşkun 
Kalender, Münakaşa, Kanad, Nimet ve günlük çıkan Millet ve Musâhabe 
gazeteleri de Ahmed Hilmi’nin neşri olup, gazetelerin yayımlanmasının 
amacı bazen ilmî bazen Çaylak’taki gibi mizahî olarak dönemin problem-
lerini ortaya koymayı ve çözüm üretmeyi içermektedir. Yanı sıra Ahmed 
Hilmi, Sırât-ı Mustakîm, İkdâm, Tasvîr-i Efkâr, Şehbâl, Sancak ve Necât 
gibi gazetelerde de yazmıştır. Panislamist bir yaklaşımı ve Batı karşıtlığı-
nı temel alan felsefesi İttihâd-i İslâm adında bir süreli yayın çıkarmasına 
vesile olmuştur. O, dergide, Müslümanların, dil ve ırk farklılıklarını bir 
kenara bırakarak önce iç meselelerini sonra da maruz kaldıkları dış tehli-
keleri ortadan kaldıracak bir fikrî birlik inşa etmeleri gerekliliğine dikkat 
çekmiştir. Söz konusu birlik Batı’nın sömürgesine karşı gerekli olmakla 
birlikte aynı zamanda dinin emridir. Filibeli, bu noktada idari birlikteli-
ği değil inanç ve fikir birlikteliğini kast etmektedir. Ona göre “Mü’minler 
ancak kardeştir.”12 ve “Sizin ümmetiniz tek bir ümmettir. Ben de sizin Rab-
binizim. O halde bana kulluk edin!”13 benzeri âyetler, İslâm’ın nasıl siyasî, 
içtimaî bir birlik ve beraberlik dini olduğunu açıkça ortaya koymaktadır.14 
Hikmet gazetesinin kapağında yer alan “İttihad hayattır, tefrika memat-
tır” ifadesiyle, birliğin yaşatacağını, ayrılığın ölüm getireceğini savunan 
eleştiri ve önerilerde bulunmuştur. O, teklifini ise “ittihâd-ı ictimâ-i İslâm” 
olarak ifade etmiştir. Bunun sebebi Balkanlarda ortaya çıkan milliyetçilik 
akımlarının önüne geçmektir. Dolayısıyla Osmanlıcılık fikri anlamını kay-
betmiştir. Parçalanmak ve dağılmak sömürüye açık hale gelmek demektir. 
Bu sebeple öncelikle Osmanlı Müslümanlarını birleştirici formüller gerek-
lidir. Hikmet gazetesindeki yazılarının teması, onun İslâmcılık fikrinin en 
önemli savunucularından biri olduğunu ortaya koymaktadır. Bu sebeple 
Darülfünûn felsefe hocalarından olan Ahmed Hilmi, modernist İslâmcılar 
arasında sayılmıştır.15

Yeni İlm-i Akâid isimli risâlesi, Filibeli’nin kelâm konularının yenilen-
mesiyle ilgili düşüncelerini kapsamaktadır. O, eserinde, dönemin din ve 
felsefe algısının eleştiriye tabi tutulması ve İslâm ve iman hakikatlerinin 

11	 Sare Evcimik, Filibeli Ahmet Hilmi’nin Felsefî ve Ahlâkî Görüşleri (Ankara: İksad 
Yayınevi, 2023), 34-35.

12	 el-Hucurât 49/10.
13	 el-Enbiyâ 21/92.
14	 Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi, İslâm Tarihi (İstanbul: Ötüken Yayınevi, 

1974), 813-814.
15	 Filibeli’nin hayatıyla ilgili bk. Hilmi Ziya Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce 

Tarihi (İstanbul: Ülken Yayınları, 1992), 276, 284 vd.; Abdullah Uçman, 
“Şehbenderzâde Ahmed Hilmi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 
TDV Yayınları, 2010), 38/424-425. 



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1211

açığa çıkarılması gerektiğini önemle vurgulamaktadır.16 Ona göre insan-
lık her dönem belirli bir zihniyete sahiptir. Allah’ı İnkâr Mümkün müdür? 
isimli eserinde vurguladığı üzere bugünün insanı eskinin mantık ve bilgi-
leriyle tatmin ya da ikna edilemez. Örneğin, Allah’ı inkâr eden mütered-
dit kimselere nasıl bir yaklaşımda bulunulacaktır? Cevapların, meşruiye-
ti imanla söz konusu olan âyet ve hadisle değil, zamanın ihtiyacına göre 
mantıkî ve felsefî bir formda delillendirmeler içermesi gerekmektedir. Bu 
sebeple de yapılması gereken kelâm ilmine ve kelâmcılara müracaat et-
mektir. Filibeli’ye göre bunun aksini düşünmek ancak zandan ibarettir ve 
bu da tekamülü bilmemek ve her türlü bilimsel düşünceden mahrum olmak 
demektir.17 

Filibeli’nin, eserlerinde, olgudan hareket ederek dinî anlayışta yenilik 
yapılmasını gerektiren bir çözüm arayışı söz konusudur. Çünkü ona göre, 
ilahiyat ve felsefe en geri kalan iki ilim dalıdır.18 Filibeli, din, bilim ve fel-
sefe temelinde birikimi olan bir düşünür olarak, tüm bunların rasyonel te-
melde ele alınabilmesi için belirli bir usulden hareket edilmesi ve yönteme 
tabi olunması gerektiğini savunmaktadır. Örneğin, Dozy’nin,19 Kur’an ve 
Hz. Peygamber hakkında aşağılayıcı bir üslupla yazdığı İslam Tarihi Üze-
rine Deneme isimli eserine dönemin birçok fikir adamı tarafından yazılan 
reddiyeler mevcuttur. Filibeli ise hem vakaları tahrif ve hakikatleri tevil 
eden Dozy ve emsali kişilerin yazdıklarının hem de onlara yazılan red-
diyelerin epistemik temelde olmadığına dikkat çekmiş; kendisinin İslâm 
dünyasında meydana gelen olayları ilmî bir kritiğe ve belirli metotlara tabi 
tuttuğunu (fennen ve ilmen) ve objektif bir dille tarih metodolojisini temel 
alarak reddiye yazdığını ifade etmiştir.20 Dolayısıyla Tarih-i İslâm da onun 
yenilikçi yönünü ortaya koyan ve dönemin ihtiyaçlarına binaen yazdığı bir 
eserdir. Filibeli, eserinde, dinî ve sosyal meseleleri farklı bir açıdan ele ala-
rak, dinî konuları asıl gayesinden saptıran, materyalizmi ön plana çıkaran 
ve İslâm dini aleyhine tahribat oluşturan çalışmalara cevap vermiş, yapılan 
16	 Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi, Üss-i İslâm: Hakâik-i İslâmiyye’ye Müstenid 

Yeni İlm-i Akâid (İstanbul: 1332).
17 Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi, Târih-i İslâm’ın Birinci Zeyli: Allah’ı İnkâr 

Mümkün müdür? Yahut Huzûr-ı Fende Mesâlik-i Küfür (İstanbul: Hikmet Matbaa-i 
İslâmiyesi, 1327), ش; a.mlf. Taklitle Medeniyet Olmaz (İstanbul: Bedir Yayınları, 
1962), 12.

18	 Filibeli, İslâm Tarihi, 45.
19	 Ayrıntılı bilgi için bk. Yasin Yılmaz, “Batılı Münekkitler ve Dozy’nin Kur’an-ı 

Kerim, Vahiy ve Hz. Muhammed’e Yönelik Tenkitlerine Müslümanların Cevabı: 
Filibeli Ahmed Hilmi Örneği”, Dini Araştırmalar 22/55 (2019), 77-95.

20	 Filibeli, İslâm Tarihi, 54, 104 vd., 116 vd., 635 vd. Filibeli’nin tarih metodolojisi 
hakkında bk. Adem Apak, “Osmanlı Meşrutiyet Dönemi Tarihçilerinden 
Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Tarih Metodolojisiyle İlgili Görüşleri”, 
Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/1 (Ocak 1999).



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251212

çalışmaları tesirsiz kılmaya dönük bir anlatım metodu takip etmiştir.21 O, 
bu bağlamda hakikatin anlaşılması için birtakım tespitlerde bulunmuştur. 
Öncelikle itikat ve olayların birbirine karıştırılmaması gerekmektedir. Hı-
ristiyanlık taassubu ve kavramsallığı temelinde, aynı bakış açısıyla ötekini 
eleştirmek tutarlı ve isabetli değildir. Bu sebeple zandan, olayları tahrif ve 
tağyirden uzak durulması gerekmektedir. Tahrif edilen ve değiştirilen olay-
ların tekrar ele alınması ve tarihî kayıtlardaki ilk haline getirilmesi uygun 
olandır. İnsan zihni, meydana gelen olayların nasıl olduğunu bilmekle ye-
tinmez. Her bilinmeyene karşı insan, “niçin?” sorusunu sorar. Dolayısıyla 
değerlendirme, olayların meydana gelme sebebinden hareketle yapılma-
lıdır. İlim sadece olaylardan, sebeplerinden ve ilkelerinden bahseder. Söz 
konusu şartları taşımayan eserlerin de ilmî olarak bir değeri yoktur.22 Buna 
göre onun yöntemsel olarak taklidi kabul etmediği söylenebilir.

Filibeli, Şeyh Mihridîn Arûsî takma adıyla yazdığı Müslümanlar Din-
leyiniz (1326) isimli eserinde, İslâm dünyasının geri kalmışlığını, sebeple-
rini ve içinde yaşanan kötü durumu anlatarak tespitlerde bulunmuş, Müs-
lümanları birlik, beraberlik ve fedakârlığa davet etmiş ve çıkış önerileri 
sunmuştur. Ona göre Müslüman dünyanın geri kalmışlığının, siyasi, sosyal 
ve ekonomik olarak içinde bulunduğu kötü durumun sebebi İslâm’ın temel 
esaslarından uzaklaşmak, tembellik ve cehalettir. Bu sebeple Müslümanlar, 
öncelikli olarak değerlerine sahip çıkmalı ve cehaleti ortadan kaldırmalı-
dır.23 Bu görüşü temelinde onun yenilik anlayışında öncelik öze dönmekle 
ilgiliyken, ortadan kaldırılması gereken bir tutum olarak cehalet karşımıza 
çıkmaktadır. Aynı minvalde gerek “Hikmet yazıları”nda gerekse kitapla-
rında, durum tespiti yaparak, metodolojik olarak öze dokunmadan değişi-
mi ve yenilik gerekliliğini savunması, taklit ve ictihadla ilgili görüşlerini 
de temellendirmektedir.

Filibeli’ye göre İslâm toplumunda düşünsel devrim ve yenilenme ge-
rekliliği önem arz etmektedir. Bu da dini yıkmak ya da yerine hakikat-
le ilişkisi olmayan zan, şek ve şüphe koymak anlamına gelmemektedir. 
Aksine eskinin fikirlerini doğruluk ve maslahat açısından tetkik ve buna 
göre tercih, maslahat içermeyen zarar veren düşünceleri ve fikirleri terk, 
ahlâkî ve ilerlemeye mâni olanı ise değişim anlamına gelmektedir. Buna 
göre, yapılacak ictihadlar, zamanın ihtiyaçlarından ve bilimsel verilerden 
21	 M. Zeki Ekici, II.Meşrutiyet Devri Fikir Adamı Şehbenderzade Filibeli Ahmet 

Hilmi, Hayatı ve Eserleri (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Doktora Tezi, 1997), 153, 212.

22	 Filibeli, İslâm Tarihi, 57,116-117.
23	 Ekici, II.Meşrutiyet Devri Fikir Adamı Şehbenderzade Filibeli Ahmet Hilmi, Hayatı 

ve Eserleri, 151.



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1213

uzak olmayacaktır.24 Görülmektedir ki Filibeli, Osmanlı toplumunun karşı 
karşıya kaldığı sosyal meseleleri belirli bir sistem dahlinde ele almayı, bu 
bağlamda terkip ve tahlil esasına dayalı görüşler ortaya koymayı ve söz 
konusu meselelerin fıtratına uygun teşhis ve tedaviler bulmayı, bunları da 
milletin ve memleketin menfaatini gözeterek yapmayı ilke edinmiştir.25

Filibeli’ye göre dönemin ihtiyaçlarını karşılamayan eski görüşlerin tet-
kik, teşhis, terk ve değişim içeren bir şekilde metodik olarak değerlendiril-
mesi ve yenilenmesi gerekliliğinin temeli insanın hakikat arayışıyla ilgili-
dir. Çünkü insan, mutlak hakikate muhtaçtır. Bu sebeple onu aramaktadır. 
Mutlak hakikat, insan idrakini aşan bir yapıda olduğu için, aklın işlevselli-
ği açısından konular yöntemsel olarak ele alınmalıdır.

Filibeli, insanın hakikate olan ihtiyacından hareketle dinî duygunun 
önemini dile getirmiştir. Ona göre din, marifetullahtan ibaret olmayan me-
veddet ve muhabbet içeren dinî duyguyla yani vicdanî samimiyet zevkiyle 
ayakta durmaktadır. Dolayısıyla Allah’ı sadece bilmek yetmez. O’na sevgi, 
muhabbet ve dostluk hissetmek, aynı zamanda ilâhî iradeyi kabul etmek 
gerekmektedir.26 Bu yaklaşımında Filibeli’nin dinî bilgi ve dinî duygu ara-
sındaki ilişkiyi birbirini tamamlayacak şekilde yorumladığı ifade edilmiş-
tir.27 “Dinî duygu” Filibeli’nin metodolojisinin bir parçası olmuştur. Filibe-
li’nin din tasavvuruna temel doktrinler dışında “dini duygu”yu eklemesi de 
kelâma yeni bir boyut kazandırmakla ilişkilendirilmiştir.28

Filibeli her ne kadar geleneksel alanla ilgili konuları ele almış olsa da 
onun yönteminin geleneksel düşünceden beslenmediği, sorunları ele alış 
tarzı, tespiti, bakış açısı, izahı ve çözüm önerilerinin kendine özgü olduğu 
ifade edilmiştir.29 Filibeli’nin yenilik anlayışını, yeniliğin önündeki engel 
olarak taklit eleştirisini ve ictihadın gerekliliği savunusunu anlayabilmek 
için öncelikle onun Allah ve insan tasavvuru dolayısıyla akıl ve din algısı 
hakkında bilgi edinmek gerekmektedir.

2. Filibeli’nin Akıl ve Din Algısı
Filibeli Ahmed Hilmi’nin akıl ve din algısı, onun Allah ve insan tasav-

vuruna dayanmaktadır. Filibeli’nin Allah-insan ve ilişkisellikleri açısından 
din ve ahlâk konusundaki görüşleri taklit değerlendirmesine zemin oluş-
24	 Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi, Huzûr-ı Akl ü Fende Maddiyyûn Meslek-i 

Dalâleti, sad. Ali Utku - Erdoğan Erbay (Konya: Çizgi Kitabevi, 2012), 134-135. 
25	 Bk. Ekici, II.Meşrutiyet Devri Fikir Adamı Şehbenderzade Filibeli Ahmet Hilmi, 227.
26	 Filibeli, Huzûr-ı Akl ü Fende Maddiyyûn Meslek-i Dalâleti, 126, 146.
27	 Uludağ - Bayraktar, “Şehbender-zâde Filibeli Ahmed Hilmi”, 182.
28	 Özervarlı, Kelâmda Yenilik Arayışları, 88-90.
29	 Uludağ - Bayraktar, “Şehbender-zâde Filibeli Ahmed Hilmi”, 200; Mehmet Fatih 

Aslan, “Geleneksel “Tecdit”ten Modern “Teceddüt”e: Şehbenderzade Filibeli 
Ahmed Hilmi’nin Modern Toplum Tasavvuru “Teceddüt Toplumu”, 10. Türkiye 
Lisansüstü Çalışmalar Kongresi Bildiriler Kitabı V (İstanbul: İlem, 2022), 108.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251214

turacaktır. Filibeli her ne kadar insanı varlık ve mahiyet açısından uzun 
uzun ele alsa da onun yaratılmış biyolojik bir varlık olarak incelenmesin-
den ziyade manevi kimliği oluşturan ruh ve idrak birlikteliği açısından ele 
alınması gerektiğini düşünür. Ona göre insan, öncelikle var olduğunu idrak 
eder, kendi varlığından şüphe etmez. Sonraki bilgileri, bu kabul temelinde 
anlamlıdır. İdrak duyumla başlar. Her ne kadar düşüncenin oluşmasını du-
yularla başlatsa da duyuların insana ait olmasından dolayı gerçek, insanın 
kendisi yani benliğidir. İnsanın nefsini yani kendi benliğini bilmesi gerek-
mektedir. Bu açıdan Filibeli’ye göre nefs, ruh ile cesedin birleşmesinden 
meydana gelen fiildir. Bu da insanın benlik suretidir. İnsanın zati durumu 
ruhla, sıfat durumu bedenle ifade edilmektedir. Ona göre insanın varlığı, 
mekanik bir faaliyet olan hareket ve tabii his, marifet ve iradeyi içine alan 
vicdan suretinde kendini gösterir.30 Bu sebeple Allah’ı bilmek mümkün mü-
dür? isimli eserinde “hakîkatü’l-insân” başlığını açan Filibeli’ye göre nef-
sini bilen Rabbini bilir.31 Çünkü insan her şey hakkında şüphede kalsa bile 
kendi varlığını inkâr edemez. Aksi takdirde aklî melekeleri yok demektir. 
Filibeli’ye göre bu bir vicdan meselesidir. Bu açıdan, Allah’ı tanımak için 
idrak etmekten başka bir yolu olmayan insanın, kendilik bilgisine hâkim 
olmadığında mücessime ve müşebbihe gibi antropomorfizme düşme teh-
likesine dikkat çekmiştir. O, nefsini bilmeyi bir kısım mutasavvıf ve filo-
zoflar gibi sadece ahlâkî bilgiden hareketle ele almaz. Filibeli, bu bilme 
durumunun teklifle ilişkisini kurar. O, aklı işlevsel olmayanın (mecnûn) 
teklifle sorumlu olmadığını; dinin esas şartının akıl olduğunu ifade eder. 
Dolayısıyla insan, idrak ve muhakeme yetisiyle ilmen tüm evreni keşfede-
bilmekte ve diğer varlıklardan ayrılmaktadır.32 Ona göre aklın prensiplerin-
den olan ayniyet ve yeter sebep ilkeleri bilginin temelidir.33 Bu bağlamda o 
akla, olgu ve olayların sebep-sonuç ilişkisini anlayabilecek şekilde araçsal 
bir rol biçmiştir.34 Akıl varlığı olarak insanın biraz sınırlı olsa da irade sa-
hibi de olduğunu kader konusunda Cebrî yaklaşımı eleştirerek açıkça be-
lirtmiştir.35 Ona göre hayır ve şer olgusal bir gerçekliktir. Hayır, Allah’a 
atfedilir ama şerrin kaynağı nedir? Neden yaratılmıştır? Allah için şer ola-
nı yaratmak mümkün müdür, uygun mudur? Bu sorulara, ahenk ve nizam 
içerdiği için fizik âlemde kötülük yoktur, şeklinde bir cevap verir. Değer 
olarak kötü, insanın yapıp etmelerine atfedilir. Çünkü insan hem iyiye hem 
de kötüye istidatı bulunan bir varlık olarak yaratılmıştır. İnsanlık ilerle-

30	 Filibeli, “Tasavvufi İslâmî”, Hikmet, nr: 55 (21 Nisan 1327), 2-3.
31	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 40, 42.
32	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 43.
33	 Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi, Felsefeden Birinci Kitap: İlm-i Ahvâli’r-Rûh 

(İstanbul: Hikmet Matbaa-i İslâmiyye, 1327), 65-67.
34	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 29.
35	 Filibeli, İslâm Tarihi, 336; a.mlf., Üss-i İslâm, 52.



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1215

me kat etse bile aynı oranda sıkıntılardan da bahsedilmektedir. Örneğin 
ilaçlar keşfedilse de dertler de aynı oranda artmaktadır. Evren, zıtlıkların 
var olduğu bir yerdir. Her şey zıddıyla kaimdir. Eğer kötülük olmasaydı, 
iyiliğe iyilik denmezdi. Bu açıdan iyiliğin olduğu gibi kötülüğün kaynağı 
da Allah’tır. Lakin bu Allah’ın kötü olanı sevdiği ve tercih ettiği, insanın da 
yaptığı kötü eylem sebebiyle sorumlu olmadığı anlamına gelmemektedir.36 
Filibeli, iyi ve kötüye istidatı olan insanın kötü olanı yaptığında sorumlu 
olduğunu, kötü fiilin Allah’a isnat edilemeyeceğini ifade etmektedir. Buna 
göre insanın iyi-kötü arasındaki seçimi iradesiyle ilgilidir. Onun bu yakla-
şımı, insanı, teklifin muhatabı olarak kabul etmesiyle ilişkilidir.

Filibeli insanı, evrendeki tüm ilkeler çerçevesinde ele almaktadır. Al-
lah, varlığı belirli ilkeler temelinde yarattığı gibi insanı da aynı temelde 
yaratmıştır. Tesadüfe yer olmayan evrende söz konusu kanunların bir da-
yanağı ve açıklaması olması gerekmektedir. Bu da mutlak varlığa ihtiyaç 
olduğunu göstermektedir.37 Ona göre insan, düşüncesinin büyük bir bölü-
münü uygulamaya, böylelikle kendisini çepeçevre kuşatan eşyanın büyük 
bir bölümünü değiştirmeye gücü yeten, organları buna müsait bir canlıdır. 
İnsan için yapılan bu tanım ancak mutlak kudret sahibi olan yaratıcısını dü-
şünme gücüyle tamamlanabilir.38 Bu açıdan Filibeli insanı düşünme yetisi 
temelinde ele almış; Allah’ı bilmenin imkânını da bu yetiye dayandırmıştır.

Filibeli dini,39 insana dair ondan ayrılmaz hatta eş anlamlı bir olgu ola-
rak ele almaktadır. Din, efradını cami ağyarını mâni bir şekilde tanımlan-
ması zor bir kavramdır. Tanımlamadaki bu zorluk genel olarak “din fikri” 
için geçerlidir. Tikel olarak her bir din kendi ilkeleri temelinde tanımlana-
bilir.40 Yine de bir analiz yapan Filibeli’ye göre din “iki haddin birleşme-
sinden meydana gelen fikirdir. Bunlardan biri içtimai topluluk veya fert, 
diğeri de insanlıkla temasta olan ve ona ilham veren tabiatüstü bir hakikat-
tir.”41 Onun din tasavvuru üç temel üzerine bina edilmiştir: (i) İnsanın kendi 
kudretinin üstünde, muhtaç olmayan bir kudretin varlığını kabul etmesi, 
(ii) bu kudretle bağlılığı hissetme ve (iii) bu kudretle ilişki kurmanın (ab-
diyyet-mabudiyyet veya vahdet) ortaya çıkardığı hisler. Filibeli, yaratıcının 
varlığını ve kudretini idrak etmek gerekliliğini ifade ederken his ve fehim 
kavramlarına dikkat çekmektedir. Hissetmek açısından insanlar farklılık 
36	 Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi, İslâm’ın Esası: Üss-i İslâm, sad. Adnan 

Bülent Baloğlu – Halife Keskin (Ankara: TDV Yayınları, 1997), 55-60.
37	 Filibeli, Üss-i İslâm, 35.
38	 Filibeli, “Tasavvufi İslâmî”, Hikmet, nr: 3 (22 Nisan 1326), 3; a.mlf., “Tasavvufi 

İslâmî”, Hikmet, nr: 4 (28 Nisan 1326), 2; aktaran Ekici, II.Meşrutiyet Devri Fikir 
Adamı Şehbenderzade Filibeli Ahmet Hilmi, 239-240.

39	 Filibeli’nin din anlayışı ile ilgili bk. Ömer Aydın, “Filibeli Ahmet Hilmi’nin Din 
Anlayışı”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4 (2002), 69-85.

40	 Filibeli, İslâm Tarihi, 58, 60.
41	 Filibeli, İslâm Tarihi, 58.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251216

gösterebilir ama his idrakinin olması açısından hepsi birdir. Buna göre din, 
yaratıcıyı idrak etmek ve bilmekten ibarettir. Dolayısıyla insanların din ta-
savvurları farklı olmakla birlikte “mutlak ve nâmütenâhî” olanı idrak et-
mek istidatı dinin imkân ve gerekliliğine delildir.42 Bu, onun, insanı sadece 
idrak varlığı olarak değerlendirmesiyle ilgilidir.43 İnsan idrak ve muhakeme 
yoluyla bilgi ediniyorsa, öncelikle idrakin mahiyeti, alanı ve kurallarını 
bilmesi gerekmektedir.44 O, insanın bilgi edinme yolu olarak kabul ettiği 
idrak kavramına akıldan daha geniş bir anlam alanı tanımıştır. Ona göre 
idrak; akıl, tefekkür, his ve vicdanı kapsamaktadır.45 İdrak merkezi ise ruh-
tur; ruhun bedendeki tezahürleri ise akıl ve tefekkürdür.46 Dolayısıyla akıl 
ve tefekkür idrak mertebesidir.47 Genel anlamda ele alacak olursak, Fili-
beli’nin yaklaşımında idrak, insanın his ve düşünmeyi içeren bilme yetisi 
anlamına gelirken, insan idrakinin hakikate ulaşması için Allah’ın varlığı 
bir gereklilik ve ihtiyaçtır.

Filibeli, insanlığın var oluşundan itibaren Allah ve uluhiyyet hakkında 
konuşulduğunu bir gerçeklik olarak ifade etmiş, Allah tasavvurunu,48 insa-
nın farkındalığı ve tekâmülü bağlamında oluşturmuştur.49 Ona göre varlığın 
kaynağı (menbâ‘ı-vücûd), zorunlu varlık (Vâcibu’l-vücûd) veya aslî sebep 
fikri, her türlü hadisenin anlaşılması için zarûrî bir fikirdir.50 Allah’ın var-
lığı konusundaki ispat ve savunu argümanlarını felsefî bir yöntemle kulla-
nan Filibeli’ye göre Allah, felsefenin de konusudur ve felsefede aranılan 
nihai hakikat Allah’tır. Hakikate ulaşmak için tek vasıta ise bilimdir.51 Bu 
sebeple bilim ve felsefede varlığın kaynağı ve esası, ilk sebep, sebepsiz 
sebep, mutlak zât, ekmel zât ve nâ-mütenâhî olan Allah’tır.52 Ona göre bü-
tün alanlarda bilim felsefesi yapmak mümkündür. Bilimler tarafından or-
taya konulan hakikatler ya tabiatüstüdür ya da mantık yoluyla incelemeye 
42	 Filibeli, İslâm Tarihi, 58-60.
43	 Bk. Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 43, 48, 60.
44	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 43.
45	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 6, 19, 43, 62.
46	 Filibeli, İlm-i Ahvâli’r-Rûh, 27.
47	 Filibeli, İlm-i Ahvâli’r-Rûh, 9.
48	 Filibeli’nin Allah tasavvuru ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Ekrem Özmen, 

Şehbenderzade Filibeli Ahmed Hilmi’de Tanrı Problemi (Konya: Selçuk Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006); İbrahim Coşkun, “Filibeli 
Ahmet Hilmi’nin Allah Tasavvuru”, Osmanlı İlim, Düşünce ve Sanat Dünyasında 
Balkanlar (İstanbul: Ensar, 2014), 319-345; Mustafa Ünverdi - Veysi Ünverdi, 
“Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Allah ve İnsan Tasavvuru”, Dinbilimleri 
Akademik Araştırma Dergisi 22/1 (Mart 2022), 635-664. 

49	 Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi, Hikmet Yazıları, haz. Ahmet Koçak (İstanbul: 
İnsan Yayınları, 2005), 229, 235.

50	 Filibeli, Huzûr-ı Akl ü Fende Maddiyyûn Meslek-i Dalâleti, 72.
51	 Filibeli, Huzûr-ı Akl ü Fende Maddiyyûn Meslek-i Dalâleti, 43.
52	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 26; a.mlf., İslâm’ın Esası: Üss-i İslâm, 9.



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1217

tabi tutulabilir. Hakikat, tabiatüstü olduğunda, inkâr edilmesi metafiziğin 
değil insan aklının inkârı anlamına gelecektir.53 Filibeli, Allah’ın varlığı-
nın inkâr edilemeyeceğini, ancak bu farkındalık sağlanamadığında insan 
aklının inkâr edilebileceğini felsefe üzerinden vurgular. Ona göre felsefî 
yöntem aklı ve yasaları temel almaktadır. Bu sebeple din, bilimi dışlamaz 
ve din-bilim çelişkisi söz konusu değildir. Bu bakış açısından dolayı Fili-
beli’nin fikirlerini bilim/fen, felsefe ve din üçgeni üzerine kurduğu ifade 
edilmiştir.54

Filibeli, isbât-ı vâcib konusunda Kur’an’ın kapsamlı, anlaşılır ve tatmin 
edici delillerinden hareket edilmesi gerektiğini, bunun sağlam ve düzgün 
işler yapan bir yaratıcıya delâlet ettiğini ifade etmektedir. Ona göre tabiatta 
herkesin kabul ettiği bir ahenk söz konusudur. Bu ahenk, insanı doğal ola-
rak sebeplilik ilkesine göre bir ahenk vericiye ulaştırır. Söz konusu düzen 
ve ahenk, yaratıcının yaratılmışlara ait her türlü sıfattan tenzih edilmesi 
gerektiğini açıkça göstermektedir. Dolayısıyla isbât-ı vâcib konusunda 
âlemdeki ahenk ve düzenden, her şeyin belirli bir gayeye matuf olarak ya-
ratılmasından dolayı şuurlu bir varlığa delâlet eden gaye, nizam ve ihtira 
delili temel alınmalıdır. Ona göre evrenin varlığı ve nizamı, Allah’ın var 
olduğunu kabul etmeyi gerekli kılmaktadır. Filibeli’nin gaye ve nizam de-
lilini önemsemiş olması, Allah-insan-âlem ilişkisine önem verdiğini gös-
termektedir.55 Bu, onun Allah tasavvurunu ortaya koymakla birlikte insana 
verdiği değere de işaret etmektedir. Allah’ı İnkâr Mümkün müdür? eserine 
“Niçin insandan başlıyoruz?”56 şeklinde başlık açan Filibeli, insanın akıl 
ve idrak sahibi bir varlık olduğunu ve bu temelde değerlendirme yapılma-
sı gerektiğini ifade etmektedir. Sağlam bir Allah tasavvuru ancak akıl ve 
idrak yoluyla mümkündür. O, bu bağlamda haberî sıfatların tevil edilerek 
insanın anlayabileceği şekilde yorumlanması gerektiğini düşünmektedir. 
Allah’ın sıfatlarını bilmeyi fikr-i tevhîdî57 olarak ifade eden Filibeli, mut-

53	 Filibeli, İlm-i Ahvâli’r-Rûh, 6.
54	 Bk. Zekeriyya Uludağ, Şehbenderzâde Filibeli Ahmet Hilmi ve Spiritüalizm (Ankara: 

Akçağ Yayınları, 1996), 120.
55	 Bk. Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 61.
56	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 41.
57	 Filibeli’nin fikr-i tevhîdî düşüncesini vahdet-i vücûd anlayışı ile temellendirmesi 

hakkında bk. Coşkun, “Filibeli Ahmet Hilmi’nin Allah Tasavvuru”, 328-331. 
Filibeli’ye göre yaratılan şeyin hakîkati ve varlığı, yaratanın emir ve iradesi 
sebebiyledir. Vahdet-i vücûd’un âmiyâne bir şekilde kötü anlaşılması ve kötüye 
kullanılması, uluhiyyet açısından sorunludur. Bu sebeple Filibeli, vahdet-i vücûd’u 
“Zât-i Bâri’yi, insan, taş, sema, melek vs. şeklinde telakki demek olmayıp, vâcibü’l-
vücûdun vahdeti ve mükevvenatın netice-i emir ve irade oluşu demektir.” şeklinde 
ifade etmiştir. Ona göre “Allah, kainattır veya kainatın aynıdır ve içindedir demek 
ne kadar batıl ise, kainatın haricindedir demek de o kadar batıldır, zaman ve mekanla 
tahdidi mümkün olmayan Zât-ı Bâri, iç ve dışta olmak gibi kuyud ve hudut ile de 
tahdid olunamaz.” Filibeli, Üss-i İslâm, 29-31. 



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251218

lak varlığın ancak bu şekilde tenzih ve teşbihten uzak bir idrakle biline-
bileceğini “O’nun benzeri olan hiçbir şey yoktur. O, işitendir, görendir.”58 
âyetiyle delillendirir. Bu sebeple o, zât-sıfat ilişkisi konusunda nefiy me-
todunu uygulamış, mutedil olunması gerektiğini, teşbih ve tenzihte aşırıya 
kaçmamayı önermiştir. Âmidî (ö. 631/1233) üzerinden aktardığı eleştiride, 
Mu‘tezile’nin adâleti, Eş‘arîlerin kudreti öncelediğini, Allah’ın tüm isim 
ve sıfatlarına aynı derecede önem vermek gerektiğini, ancak bu şekilde 
bir yaklaşımın Kur’an’ın muhtevasına uygun olduğunu ifade eden Filibeli, 
Âmidî’ye katıldığını belirtmiştir.59

Filibeli’ye göre Allah dinin sahibidir. Din, Allah’tan insanlığa vahiy yo-
luyla ulaşmıştır.60 Bu sebeple din mümkündür ve gereklidir. O, din fikrinin 
insan idrakinin doğuşundaki zaruretinden olduğunu ifade eder. İnsan, idrak 
varlığı olarak dinin muhatabıdır. Fizik âlemde yaşayan insan için metafizik 
bilgi idrakle söz konusudur. İnsan, idrak vasıtasıyla, dinin sahibi olan Al-
lah’ı bilir ve tanır.61 İnsan fıtratında keşfetme ve inanma yetisi vardır. Söz 
konusu iki özellik materyalist doktrinlerle asla anlaşılamaz.62

Filibeli’nin yaşadığı dönemdeki muhatapların materyalist ve pozitivist 
yaklaşımlara mensup kişiler olması sebebiyle, konular en temelde “Al-
lah vardır ve birdir” önermesi etrafında şekillenmektedir. Bu bağlamda, 
eserlerde, isbât-ı vâcib konusunda rasyonel delillendirmeler ve muhatap-
ların aklî iddialarına cevaplar yerini almıştır. Filibeli de Vâcib’ül-vücûd-i 
nâ-mütenâhî’nin ispatını ve O’na inanmanın bir gereklilik olduğunu temel 
aldığı eserlerinde materyalizm ve ateizme yönelenlerin delillerini ve bun-
ların epistemolojik ve felsefî değerini ortaya koyarak mukayeseli bir dille 
iddialarının yersiz olduğunu tartışmıştır.63 Materyalist ve pozitivist felsefe-
yi benimseyen düşünürlerin, bir sonuç olarak Allah’ı inkâr etmelerinin ge-
rekmediğini savunur. Çünkü ona göre “Allah vardır” önermesi sadece dinî 
bir kabul değildir. O, felsefî olarak kabul ettiği önermeyi insanın fıtratına 
dayandırmaktadır. İnsan Allah’ı inkâr etmek için önce kendi varlığını inkâr 
etmelidir. Allah’ı inkâr etmek isteyen insanı vicdanın rahat bırakmadığına 
dikkat çeken Filibeli’ye göre aklını kullanan bir insan Allah’ın varlığını 
58	 eş-Şûrâ 42/11.
59	 Filibeli, İslâm Tarihi, 340; a.mlf., Üss-i İslâm, 24.
60	 Filibeli, İslâm Tarihi, 57; a.mlf., Üss-i İslâm, 5.
61	 Filibeli, İslâm Tarihi, 60-61.
62	 Filibeli, Huzûr-ı Akl ü Fende Maddiyyûn Meslek-i Dalâleti, 73.
63	 Bu sebeple eserinin felsefeye giriş mahiyetinde olduğunu, felsefe tarihi açısından da 

görevini yerine getireceğini belirtmiştir. Filibeli,  Allah’ı İnkâr Mümkün müdür? , ظ 
 Filibeli’nin akıl ve bilim temelinde materyalizmle ilgili tespit ve eleştirilerini .ع
konu alan eseri için bk. Filibeli, Huzûr-ı Akl ü Fende Maddiyyûn Meslek-i Dalâleti. 
Ayrıca bk. Cem Doğan, “Filibeli Ahmed Hilmi’nin Geç Dönem Osmanlı 
Materyalistlerine Cevapları”, Kutadgu Bilig Felsefe-Bilim Araştırmaları Dergisi 24 
(2013), 245-282.



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1219

inkâr edemez.64 Zorunlu Varlık’ı inkâr etmek, bilginin gayesi olarak madde 
ve kuvveti belirlemek demektir. Sonra da bunların birtakım metafiziksel 
vasıflarla süslenmesi ve yeni bir put (sanem) gibi insanlığa sunulmasıdır. 
Bu da hem bilimsel hem de doğru olmayan bir iddiadır.65 Onun bu tartışma-
lardaki kavramsal ve yöntemsel bakış açısı taklit ve ictihad konusundaki 
yaklaşımını da belirlemektedir.

Üss-i İslâm isimli eserinde, fen, felsefe ve dini insanın muhtaç olduğu 
temel unsurlar olarak ele alan Filibeli, bu unsurlardan birini inkâr etmeyi 
insan fıtratına aykırı olması sebebiyle hastalık ve dalâlet olarak ifadelen-
dirmektedir.66 Söz konusu unsurlar kendi şartlarında gelişmelidir. Aksi tak-
dirde ortaya çıkan şey insanlık için zarardan başka bir şey olmayacaktır. 
Burada örnek olarak insanlık tarihi açısından Hıristiyanlığı veren Filibeli, 
çektikleri sıkıntıların sebebinin dinî ve ilmî meseleleri birbirine karıştırma-
ları olduğu tespitini yapar. Bu sebeple ağır bedeller ödeyen Hıristiyanlığın 
içine düştüğü durum İslâm için söz konusu değildir. Çünkü ona göre kitap 
ve sünnetin bu konuda bakış açısı gayet açıktır. Örnek olarak, danışma 
açısından İslâm’daki meşvereti vermekte ve Hz. Peygamber’in “Siz dünya 
işlerini benden daha iyi bilirsiniz.”67 ve “Din tamamen akıldır, aklı olmaya-
nın dini de yoktur.”68 şeklinde ifadeleri olduğunu belirtmektedir.

Filibeli, insanın din konusundaki bilgisinin aklî temelde anlaşılır olma-
sı gerektiğini savunur. Çünkü akıl devre dışı olursa dinî düşünce rasyonel 
olarak savunulamaz ve eleştirilere cevap verilemez. Eserinde, aklen Al-
lah’ı bilmenin gerekliliğini iddia eden Filibeli’ye göre Allah’ı inkâr etmek 
mümkün değildir. Bu bağlamda o, küfür kavramını analize tabi tutmuş, 
gerçeği tahrif etmekle ilişkilendirmiştir.69 Bu ilişki, dini, fıtratın gereği ola-
rak kabul etmesinden kaynaklanmaktadır.

Filibeli’ye göre din, ahlâkın kaynağıdır. İnsanlık için ahlâk gereklidir 
ve din ahlâkla birlikte yol alır. Filibeli, “Ahlâk yani ahlâkî faziletler beşe-
riyet için elzemdir.”70 söylemi ve “Beşerin idrakinden dinî fikir çıkarılabilir 

64	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 40; a.mlf., Tarih-i İslam, 58.
65	 Filibeli, Huzûr-ı Akl ü Fende Maddiyyûn Meslek-i Dalâleti, 73.
66	 Filibeli, Üss-i İslâm, 13-19.
67	 Müslim, “Kitâbü’l-Fedâil”, bâb: 43, hadis no: 141 (2363), 7/242.
68	 Söz konusu rivayet, Aclûnî’nin (ö. 1749) halk arasında yaygın bir şekilde hadis 

olarak kabul görmüş rivayetlere dair Keşfu’l-hafâ isimli eserinde geçmektedir. 
Keşfu’l-hafâ ile ilgili bk. Bünyamin Erul, “Keşfü’l-hafâ”, Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Ansiklopedisi (Ankara, TDV Yayınları, 2022), 25/320. Aclûnî, rivayetle 
birlikte, Aliyyü’l-Kârî’nin (ö. 1605) Nesâî’den naklen bu rivayetin “batıl ve münker” 
olduğunu ifade ettiğini aktarmaktadır. Aclûnî, Keşfü’l-ḫafâʾ ve müzîlü’l-ilbâs 
ʿamme’ştehere mine’l-eḥâdîs̱̱ ʿalâ elsineti’n-nâs (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1988), 2/362. 

69	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 2.
70	 Filibeli, İslâm Tarihi, 62.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251220

mi?”71 sorgulaması üzerinden din ve ahlâkın kaynağını ve aynı şey olup 
olmadığını Sokrat (ö. M.Ö. 399) özelinde tartışmaya açar. Ona göre Sokrat 
gerçekte din-ahlâk ayrımını kabul etmemekle birlikte döneminin tahrif edi-
len din anlayışına karşı rasyonel bir düzenleme getirmiştir. Bu bağlamda, 
Sokrat’ın din ve ahlâkın ayrı şeyler olduğunu kabul etmesi, o zamanın batıl 
din anlayışıyla ilgilidir.72

Filibeli’ye göre ahlâk, kudsiyet fikri temelinde inşa edilebilir. Kudsiyet 
ise ancak Zât-ı Bârî’ye itikat ve muhabbetle yani dindarlıkla mümkündür. 
Çünkü dinin kudsiyet bağı ortadan kalkarsa, ortaya konan fikirler değişim 
ve dönüşüm geçirmiş olur. Burada kutsiyetten bahsedilemez. Çünkü ilâhî 
olmayana boyun eğilmez. Burada boyun eğilmesi istenen hak adına değil 
bireylerin kendi adınadır.73 Ayrıca ona göre dinî duyguları organize etme-
den toplumsal ahlâkın kurulması mümkün değildir.74

Filibeli’ye göre insanı diğer varlıklardan ayıran bir kavram olarak ah-
lâkın ana teması vazifedir. Söz konusu ayrıma işaret eden bir olgu olarak 
vazifenin ifası mukaddestir ve gereklidir. Vazifenin icra edilmesi ve mu-
kaddes olması için dayandığı kaynağın da mukaddes olması gerekmekte-
dir. Bu şekilde olması onun gerçek bir vazife olduğu anlamına gelmekte-
dir. Bu mukaddes esas tek fikirden ibaret olan, ölüm sonrası yaptıklarının 
karşılığını (mükâfat ve mücâzat) almayı gerektiren bir düşünceye matuftur. 
Söz konusu fikirlerin toplamı “din” olarak isimlenmektedir. Bu esaslar 
yani dinin kaynağı ve yapılması gereken vazifelerin karşılığının alınması 
mümkün olmazsa ahlâktan bahsedilemez. Çünkü vazifeyi icra etmek için 
bir sebep kalmaz.75

Filibeli’ye göre ahlâkî zafiyet içeren durumlar, cinayetler, zillet, tem-
bellik, sefaletin kabullenişi, yanlış düşünce şekli ve toplumu aciz bırakan 
acınacak durumlar, Müslümanların kader konusunu yanlış anlamasıyla 
ilişkilidir. Bu inanç sebebiyle, insanların düşünce özgürlüğü ellerinden 
alınarak sorumluluklarını yerine getirmediklerini savunan Filibeli, karşıla-
şılan bireysel ya da toplumsal sıkıntılarda kaderciliğe sığınmanın güçlü ra-
kiplerce çok çabuk bertaraf edileceğini iddia etmektedir. Ayrıca kötülüğün 
Allah’a dayandırılması birçok problemin kaynağı olmuş, durağanlaşma ve 
tembellik de bu inanışın yüzü olarak kendini göstermiştir. Yanı sıra Fili-
beli’ye göre bireysel olarak kişinin fikrî özgürlüğünün olmaması, yaşadığı 

71	 Filibeli, İslâm Tarihi, 61.
72	 Filibeli, İslâm Tarihi, 61-62.
73	 Filibeli, İslâm Tarihi, 65.
74	 Ahlâk konusuna toplumun birlikteliği ve dinin gereği açısından önem veren Filibeli, 

Cebrî zihinleri ve Cebriyye mezhebini eleştirmiştir. Ona göre söz konusu söylem 
grubunun yer aldığı toplumda namus ve ahlâktan bahsedilemez. Filibeli, İslâm 
Tarihi, 336.

75	 Filibeli, İslâm Tarihi, 62.



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1221

toplumun yerinde saymasına ve çökmesine zemin hazırlar. Dolayısıyla Fi-
libeli’nin akıl ve din temelinde ahlâka yer vermesi onun taklit eleştirisiyle 
ilişkilidir. Taklit, bireysellik ve akıl yürütme içermemesi açısından ahlâkın 
ortaya çıkmasının önündeki engeldir. Çünkü ahlâkın ön koşulu bireyin fikri 
özgürlüğünün olmasıdır. İnsan sorumluluklarını bilen bir varlık olmalıdır. 
Bu sebeple insanlara, dinin ne olduğu, dünya ve âhiret mutluluğu, insanın 
gerek kendisine gerekse başkasına karşı sorumlu olduğu, ilim ve idrakin 
değeri, kaza ve kaderin anlamı, gayret ve çabanın gerekliliği, vazife ve 
insanlığın ne anlama geldiği, vatan ve milletin ne demek olduğu anlatıl-
malıdır.76

Filibeli, Allah-insan ilişkisinde idraki ve farkındalığı temele aldığı din 
yaklaşımında dinin umumiliğinden fakat din hissinin umumi olamayaca-
ğından bahseder. Bu bağlamda aynı dinin müntesibi olan kişilerden biri 
yaptığı ibadetlerle vicdanında yoğun hisler yaşarken diğeri aynı hissi ala-
mayabilir. Fakat fıtrî olması itibarıyla din duygusu herkeste vardır. İnsan 
kendini bundan soyutlayamaz.77 Bu sebeple Filibeli, pozitivist kuramın ön-
cüsü olan Auguste Comte’u (ö. 1857) eleştirir. O, Comte’un ilâhî dinleri 
reddetmesine rağmen bilimselliği de olmayan pozitivizm adını verdiği bir 
çeşit din anlayışı ortaya koyduğunu ifade eder. İnsanlık dini olarak ifade 
edilen bu anlayış da nihayetinde bir inanç sistemi önermektedir. Filibeli’ye 
göre din karşıtı olmasına rağmen Comte’un bu yaklaşımı, insanda din his-
sinin olduğunu göstermektedir.78

Filibeli’nin akıl ve din konusunda ontolojik bir temellendirme yapar-
ken kavramsal analizlerle epistemolojik değerlendirmelerde bulunduğu, 
itikadî konularda kitap ve sünnetten hareket ettiği görülmektedir. Onun, 
Allah, insan, akıl, din ve ahlâk kavram örgüsünde, akıl varlığı olarak ya-
ratılan insanın idrak yetisiyle teklifin muhatabı olduğu, yaratılmış olması 
bakımından kendisinden hareket eden insan için Allah’ı bilmenin mümkün 
olduğu, dinin gerekliliği ve akılla çelişmeyeceği aksine akılla anlaşılması 
gerektiği karşımıza çıkmaktadır. Filibeli, insan fıtratıyla ilişki kurarak vah-
yin gerekliliğini ve aklın bilgi edinme yolu olduğunu kabul ederek teklifin 
imkânı açısından akla önemli bir alan açmıştır. Onun imkân ve gereklilik 
temelinde oluşan akıl ve din algısı taklit konusundaki yaklaşımında kendi-
ni göstermektedir.

3. Filibeli’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit Eleşti-
risi ve İctihad Önerisi

Çağdaş İslâm düşüncesinde, fikir adamları tarafından, dönemin yeni 

76	 Filibeli, İslâm Tarihi, 67, 615-616, 627-629.
77	 Filibeli, İslâm Tarihi, 58.
78	 Filibeli, İslâm Tarihi, 60; a.mlf. Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 25; a.mlf., İslâm’ın 

Esası: Üss-i İslâm, 5.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251222

gelişmeleri ve ihtiyaçlarıyla ilgili olarak kelâm ilminin içerik yönüyle gün-
cellenmesi gerektiği belirtilmiştir. Kelâmî konularda metot ve muhteva açı-
sından dönemin zihniyetine göre yenilenme gerekliliği, Harpûtî (ö. 1916), 
Musa Kazım (ö. 1920) ve İsmail Hakkı İzmirli (ö. 1946) gibi isimlerin ya-
nında Filibeli Ahmed Hilmi tarafından da yoğun bir şekilde dile getirilmiş-
tir. Söz konusu isimler, eserlerinde, Batı’daki felsefe ve tabiat bilimleriyle 
ilgili çalışmaların sonuçlarından istifade ederek geleneksel kelâmda bir 
yeniliğin şart olduğunu savunmuşlardır. Bir anlamda insanın dinle ilişkisi-
nin yenilenmesi adına tecdit gerekliliği savunulmuş, fakat farklı metotlar 
geliştirilmiştir. Söz konusu savunular kelâmın ana temasından yani temel 
dinî doktrinlerden kopmayı içermemektedir.

Filibeli, dinî ilimlerde yöntem arayışında olan bir fikir adamıdır. Günün 
şartlarına göre sorgulama yapan bir kimsenin Orta çağın mantık, bilgi ve 
yöntemiyle sorularına cevap bulamayacağını ifade eden Filibeli’ye göre 
mevcut sorunlara çözüm ancak güncel bilgi ve yöntemlerle olmak zorun-
dadır.79 Medenî hayatta en zaruri olan şey düşünce ve eylemde sağlam bir 
usule sahip olmaktır. Tabiat, insan yaşamı için en güzel örnektir, tabiatta 
keyfilik ve tesadüfe yer yoktur; tabiatta eşsiz güzellikler, sistemli bir düzen 
hüküm sürmektedir. Düşünce ve eylemde düzenli bir usul gözetmeyenler 
asıl amaçlarına ulaşamazlar.80 Bu bağlamda yenilik yapılanmasında, taklit 
ve ictihad kavramlarını öne çıkaran Filibeli, ictihadın gerekliliğini, dikoto-
mik bir olgu olarak,81 olmadığında taklidin kaçınılmazlığı üzerinden vur-
gulamıştır.

3.1. Filibeli’nin Taklit Eleştirisi
Taklit meselesi, kelâm literatüründe bilgi, iman ve kulların fiilleri baş-

lıklarını kapsayan bir anlam alanına sahiptir. Bu sebeple taklidin bilgi elde 
etme yollarından biri olup olmadığı ve mukallidin imanı tartışma konusu-
dur. Her ne kadar epistemolojik ve teolojik bir ayrım yapılmış olsa bile bu 
iki alan birbiriyle sıkı sıkıya ilişkilidir. Çünkü Kur’an’a göre iman bilgi 
üzerine inşa edilir. Taklidi bilgi edinme yolu olarak kabul etmek, taklitle 
imanın da makbul olmasını gerektirir. Dolayısıyla kelâmcılar bu konuda 
hassas davranmışlar ve taklidi bilgi elde etme yolu olarak kabul etmemiş-
lerdir. Çünkü kelâmcıların çoğuna göre mukallidin imanı kabul edilemez.82 
79	 Filibeli, Taklitle Medeniyet Olmaz, 12.
80	 Ramazan Turan, “Filibeli Ahmet Hilmi’ye Göre Yöntem Sorunu”, Balkanlar ve 

İslam, ed. Abdullah Taha İmamoğlu v.dğr. (İstanbul: Ensar, 2020), 476.
81	 İctihad olmadığında taklidin gerçekleştiği ile ilgili bk. Ahmed Fekry Ibrahim, 

“Rethinking the Taqlīd–Ijtihād Dichotomy: A Conceptual-Historical Approach”, 
Journal of the American Oriental Society 136/2 (April–June 2016), 285.

82	 Bk. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Kitabü’t-Tevhîd, trc. Bekir Topaloğlu (İstanbul: İSAM, 
2002), 3; Kādî Abdulcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-hamse, thk. Abdulkerim Osm an 
(Kahire: 1988), 61; Abdulkâhir el-Bağdâdî  , Kitâbu Usûli’d-Dîn: Ehl-i Sünnet 
Akâidi, çev. Ömer Aydın (İstanbul: İşaret Yayınları, 2016), 291.



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1223

Filibeli de epistemolojik açıdan taklidi bilgi elde etme yolu olarak ka-
bul etmemektedir. Yukarıda bahsi geçtiği üzere, ona göre bilgi edinme yolu 
idraktir. Filibeli’nin Allah tasavvuru, her ne kadar teolojik bir değerlen-
dirme yapmasa da insan aklına ve idrakine açtığı alan sebebiyle takliden 
iman etmeyi kabul etmeyen bir mahiyettedir. Allah’ı bilmenin ancak idrak 
vasıtasıyla gerçekleşmesi ve üzerinde durduğu din duygusu, imanın tefek-
kür içermesi gerektiğine işaret etmektedir. Onun akıl, idrak ve ahlâk algısı 
temelinde insana bakış açısı bunu göstermektedir. O, idrak kavramına akıl-
dan daha geniş bir anlam alanı tanımıştır.83

Filibeli’ye göre insanlar, dindar olmaktan kaynaklanan his ve hakikati 
kaybetmiş ve şekilciliğe yönelmişlerdir. Şekilcilik, dinin, ibadetlerle ilgili 
olması açısından şeriat yönünü, hikmetten uzaklaşılması açısından tarikat 
yönünü zedelemiştir. Dinin şeklî yönü olan sureti, hikmet yönü olan sîreti-
nin önüne geçmiştir. Böylelikle din, hikmet ve irfandan ayrılmıştır. Taklide 
dayalı şekilciliği içeren bu din anlayışı, Müslümanların gerilemesinin se-
beplerindendir.84 Hâlbuki insan ibadeti itaat amacıyla yapar. Her ne kadar 
anlamlı olsa da takliden, bilinçsizce yapılan ibadet, tefekkürün değerine 
eşit değildir. Çünkü ilâhî yücelikleri ve azameti tefekkür, insanın yapması 
gereken en yüce ibadettir. Tefekkürde akıl ve kalp birlikteliği söz konusu-
dur. İnsan, Allah’ın karşısında hiçliğini bilir ve bu sebeple secde eder. Hiç-
lik mertebesinde olan insan, kendini ve varlığı idrak eder. Tefekkür eden 
kişi, mutlak varlığın tecellilerinden ancak tek bir damla olduğunu bilincine 
varır. İnsan, böyle bir tefekkürle sonsuzluğu bir âna sığdırmıştır. Söz konu-
su durum, insan için bir sonsuzluk fermanı değerindedir. Bu, insan şeklinde 
tecelli etmiş bir hakikattir. İnsan ancak o tefekkür anında edindiği bilinçle 
var olur.85

Filibeli’ye göre taklit, ilkel insanda çok kuvvetli fakat mütekamil insan-
da zayıftır. Çünkü taklit, aklın işlevselliği temelinde seçme ve mukayese 
içeren düşünsel bir eylem olmayıp içgüdüye dayalı bir eylemdir. Dolayı-
sıyla taklit, fikrî istidatı ve seviyesi düşük toplumların medeni toplumlar 
karşısındaki durumunu betimlemektedir. Buradan hareketle Filibeli, taklit 
yerine bilgiyi ve insan iradesi temelinde seçerek almayı salık vermiş, eğer 
bu şekilde yapılmazsa taklidin ilerlemeye mani olacağını iddia etmiştir.86

Filibeli’nin söz konusu düşünceleri akıl ve din algısıyla yakından iliş-
kilidir. Burada sadece bireye değil din kademesine de yüklenen Filibeli, in-
83	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 6, 19, 43, 62; a.mlf., İlm-i Ahvâli’r-Rûh, 9.
84	 Filibeli, Üss-i İslâm, 90-92.
85	 Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi, Beşeriyetin Fahr-i Ebedisi Nebimizi Bilelim 

ve Cihad-ı Ekber’e, haz. Rukiye Özer (İstanbul: Büyüyen Ay, 2017), 53 vd. 
86	 Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi, Gençlere: Hangi Meslek-i Felsefeyi Kabul 

Etmeliyiz? ya da Dârülfünûn Efendilerine, haz. Semih Doğan (İstanbul: Büyüyen 
Ay, 2017), 37. 



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251224

sanların durumunu anlamaktan aciz olduklarından ve din görevlisi olmanın 
bir geçim aracına dönüştüğünden bahsetmektedir. Filibeli’ye göre Müs-
lümanlar düşünme sorunu yaşamaktadır. Onlar, şekilciliği takip etmekte, 
aydın kesim ise sağlam bir duruş ortaya koyamamakta, din dışı düşün-
mektedir. Hâlbuki yıllara direnen sağlam ruh ve fikirlerdir. İlerlemek için 
bu şekilcilikten çıkılmalı, gerilemenin (inhitat) sebepleri tespit edilmeli, 
toplumsal unsurlar tetkik edilmeli ve ona göre bir yol belirlenmelidir. Te-
mellerin harap olduğu yere, onları tamir etmek gerekirken yeni temeller at-
mak toplumsal intihar demektir. Fakat aynı zamanda ilerleme ve yenileşme 
anlamından da yabancı kalmamak gerekmektedir. Bu, toplumsal varlığın 
bekası için kaçınılmazdır.87

Filibeli, ilerleme ve yenileşme kavramlarının tahliline önem vermek-
tedir. Çok dikkatli anlam verilmesi gerektiğini düşündüğü bu iki kavramı, 
“Her yenileşme mutlak manada bir ilerleme midir?” sorusuyla mukayese 
eder. Cevabı hayır olan bu sorgulama, ancak her milletin kendine ait değer-
leri ön planda tutularak anlamlı hale getirilebilir. Bu bağlamda yenileşme-
nin ilerleme olarak kabul edilmesi için bulunduğu toplumun ihtiyaçlarını 
karşılaması gerekmektedir. Sorunlara cevap olmayan, toplumun ruhun-
dan kopuk bir yenileşme, ilerlemenin aksine toplumun yok oluşuna sebep 
olabilecektir.88 Onun ilerleme ve yenileşme ile ilgili düşünceleri, takliden 
bunun mümkün olmadığını açıkça ifade etmektedir. O, burada bireyden 
topluma geçiş yapmıştır. Bu sebeple Batı taklitçiliği de onun din, birey ve 
toplum algısına gerek ontik gerekse metodik ve epistemik açıdan aykırı bir 
olgudur.89

Filibeli’ye göre takliden ilerlemek mümkün değildir. Sahte ilim dediği 
taklitle ancak görüntüsel/şekilsel bir medenileşmeden bahsedilebilir. Bu da 
pahalı bir geçim sebebiyle maddi zorluklar getireceği için iflas demektir. 
Ayrıca bu şekilci ve haricî hareketler içeren dindarlık, değişime ve ay-
dınlanmaya ihtiyaç duymaktadır. Dindarlık dünya ve âhiret için birtakım 
kazanımlar içermelidir. Bu da ancak iyilik ve faziletle ilişkilidir. Ahlâkı 
ortaya çıkaran iyilik ve fazilet ancak sağlam bir itikat ve hikmet mahsulü-
dür. Sağlam bir itikadın ve hikmetin ortaya çıkması ise ancak düşünme ile 
mümkündür ki son zamanlarda toplumda bu ortadan kalkmış görünmek-
tedir.90

Batı’da hızla gelişen bilim/fen ve eğitimi sitayişle bahse konu edinen 
Filibeli, Batı’nın/Şark ilerlemişliği karşısında İslâm dünyasının/Garb geri 
87	 Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi, Allah’ı İnkâr Mümkün mü?, thk. Necip Taylan 

- Eyüp Onart (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1979), 2; a.mlf., Taklitle Medeniyet Olmaz, 
11.

88	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün mü?, 2; a.mlf., Taklitle Medeniyet Olmaz, 11.
89	 Bk. Filibeli, Hikmet Yazıları, 37.
90	 Filibeli, Taklitle Medeniyet Olmaz, 13-14.



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1225

kalmışlığını tespit etmiş ve tedavisi için çaba harcamıştır.91 Fakat Osmanlı 
Devleti’nin içinde bulunduğu kötü durumun bir tespiti olarak Batı kültü-
rünün alınmasına da tepki göstermiştir. Ona göre, Müslüman ve Türk kül-
türü ve değerleriyle uyuşmayan Batı kültürünü ve değerlerini Osmanlı’ya 
getirmek büyük bir hatadır. Söz konusu taklit, toplumun iyileşmesinden 
ziyade sonunu hazırlamayı kaçınılmaz kılacaktır. Konuyu, hakikî ve taklidî 
din konusuna dikkat çektiği Hikemiyât92 başlığında tartışan Filibeli, İslâm’ı 
temel alan görüşleriyle, gözü kapalı Batı’ya yönelenleri ve oradan gelen 
düşüncelere sarılanları da eleştirmiştir. Ona göre bu milleti, Avrupa’dan 
körü körüne ve iğreti olarak tanımladığı birkaç kuralla başka bir kalıba 
dökmeye çalışmak gülünç bir durumdur.93 Ayrıca Batı taklitçisi bir yarı ay-
dın, çevresinin yabancısıdır.94 Batı’nın ilerleyişi karşısında geri kalan Müs-
lüman dünya, cehaletle birlikte taklit sorunsalıyla karşı karşıyadır. Toplu-
mun adeta bir kukla gibi kendine ait olan yapıyı bırakıp başka bir yapıya 
girebileceğine inanmanın, iyi ve kötünün tespit ve ayrımını yapamamak 
olduğunu savunan Filibeli, bunu sahte doktorun hastayı iyileştirmek yerine 
öldüreceğine benzetmektedir. Çünkü ortada iki farklı medeniyet vardır ve 
basit bir şekilde taklit ederek Batı’nın kültür ve uygarlığı alınamaz. Bu son 
tahlilde yok olmak anlamına gelmektedir.95

Dönemin problemlerini ortaya koyma aşamasında taklidi eleştirirken 
aynı zamanda durum tespiti yapan Filibeli, toplumu esir alan uyuşukluk 
ve tembellik konusuna da dikkat çekmektedir. O, insanı atıl bırakan söz 
konusu durumlara tepki göstermiş ve bilinçli bir şekilde bu durumdan acil 
olarak çıkılması gerekliliğini vurgulamıştır. Filibeli’ye göre taklidin temel 
sebebi duyarsızlık ve tembelliktir. Nasıl ki bir Müslüman için temizlik ve 
pislik bir arada olmazsa cehalet ve kemal-i iman da bir arada olmamalıdır. 
Durumun cehaletle ilişkisini kuran Filibeli, cehaletle savaşın büyük cihat 
olduğunu ve mücadele edilmesi gerektiğini savunmuştur.96 Müslümanların 
son sürat cehaletten kurtulup medeniyet kafilesini takip etmesi gereklidir. 
Ancak bu şekilde toplumdaki refah düzeyi artacaktır. Bunun için de top-
lumda son zamanlarda oldukça yoğun gözlemlenen hissizlik hastalığı ile 
savaşmak gerekmektedir. Sorunlara tepkisiz kalan, hiçbir şey yapmayan 
bir millet ortaya çıkmıştır. O, insanın his ve idrakine önem veren bir düşü-
nür olarak, aydın sınıfının insanlarda farkındalık oluşturmak için bilgilen-
dirme dahi yapmadığı bir ortamı tasvir etmektedir. Filibeli, “İki günü bir-

91	 Bk. Ahmet Koçak, “Bir Balkan Muhaciri: Filibeli Ahmed Hilmi ve “Hikmet” 
Gazetesinde Balkanlar” Motif Akademi Halkbilimi Dergisi 5/9 (2012), 260.

92	 Filibeli, Hikmet Yazıları, 78.
93	 Filibeli, Hikmet Yazıları, 37.
94	 Filibeli, Gençlere: Hangi Meslek-i Felsefeyi Kabul Etmeliyiz?, 37-39.
95	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, خ ، ح.
96	 Filibeli, İslâm Tarihi, 635-637, 645.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251226

birine eşit olan ziyandadır.”97 rivayetinden hareketle Müslümanların içinde 
bulundukları ataletten kurtulmaları gerektiğini ifade eder. O, cahil ve fakir 
milletlerin haklarının gasp edildiğini, yaşama haklarının ellerinden alındı-
ğını, bu sebeple içinde bulunulan asrın en müthiş ve etkili silahının bilgi 
ve sanat olduğunu savunur. Müslümanları kuru kuruya hamiyet davasın-
da bulunmakla suçlayan Filibeli, fikriyle, malıyla din ve milletine hizmet 
edebilecek kimselerin bir araya gelip iftihar edilebilecek teşebbüslere ön 
ayak olmalarını tavsiye eder. Filibeli, ilâhî kelâmın “ihsan sahipleri, güzel 
hareket işleyenler ve iyilik edenleri sevdiği” müjdesi gereğince insanları 
en büyük cihada, yani cehalete ve kötü ahlâka karşı koymaya davet eder.98

Taklidi eleştiren Filibeli, Müslüman dünyada yaygınlaşan kurtuluş bek-
lentisini de reddeder ve eleştirir. O, taklidi reddettiği aynı gerekçeden ha-
reket ederken, insanların düşünüp, çabalayıp harekete geçmesinin dışında 
sihirli bir güç tarafından kötü gidişata dur denilemeyeceğine dikkat çeker. 
Mehdî kavramsallığında (siyasî/iktisâdî/ictimâî), tek bir dokunuşla sorun-
lara çözüm bulunmayacağını savunur.99

Bu bağlamda, onun yeniliği gerekli kılan metodolojisinde taklit olum-
suzlanmış, ilerlemenin yolu olmadığı ortaya konmuştur. Bu sıkıntılı du-
rumda o, İslâm toplumlarında yeni hayat düzeni ile eski iman anlayışının 
nasıl bağdaşacağını sorgular. Amacı zamanın değişmesi ile birtakım hü-
kümlerin de değişeceğine dikkat çekmektir. Çünkü ilim ve fenne gösterilen 
tepkiden cehalet ortaya çıktığı için pozitif bilimler şüpheci veya inkârcı 
zihinler tarafından ele alınmaktadır. Âlimlerin tepkisel açıklamalarla yap-
tıkları telkinler ve anlatıları zamana-mekâna uymamakta ve ihtiyacı karşı-
lamamaktadır ki bu onların hayata ve ilme vâkıf olmadıklarını göstermek-
tedir. Bu durumun bir sonucu olarak ona göre Kur’anî hakikatlere, hikmetli 
ve remzî tevillere müracaat edilmez ve selefin sözleri hatasız kabul edil-
meye devam edilirse; ya cahil mahkûm ve sefil bir topluluk yahut ismen 
Müslüman, fırsat bulduğunda dine saldıran bir münevver haline gelinir. 
Yapılacak şey dinî his ve fennî düsturları bağdaştırmak, birini diğerine yar-
dımcı kılmaktır.100

Filibeli’nin taklidi iki açıdan ele aldığı ve eleştirdiği görülmektedir. 
Onun akıl ve din algısında taklidî imana yer yoktur. Aynı zamanda gerek 
geleneği gerekse Batı’yı, seçici bir akıl yürütme yapılmaksızın taklit etme-
ye de karşı çıkmıştır. Batı’dan zanaat ve sanayinin alınması fakat manevi 
taklidin olmaması gerektiğini savunan Filibeli’ye göre seçici olmaksızın, 
97	 Deylemî’nin zayıf bir isnadla Hz. Ali’den merfu olarak rivayet ettiği bir hadistir. 

Aclûnî, Keşfü’l-hafâ, 2/274.
98	 Filibeli, Beşeriyetin Fahr-i Ebedisi Nebimizi Bilelim ve Cihad-ı Ekber’e, 7.
99	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür? خ ، د; a.mlf., Taklitle Medeniyet Olmaz, 9.
100	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 11; a.mlf., İslâm Tarihi, 640-646; ayrıca bk. 

Turan, “Filibeli Ahmet Hilmi’ye Göre Yöntem Sorunu”, 489.



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1227

olduğu gibi taklit etme ile ilerleme ve tekâmül mümkün değildir. Bu sebep-
le pozitif bilimler önemsenmeli ve dinin önündeki bir engel olarak görül-
memelidir. Rasyonel eleştirilerin olmaması için dinî düşüncenin akıl teme-
linde ele alınması gerekmektedir. Dolayısıyla Filibeli’ye göre, iman, bilgi 
ve yöntem açısından kabul etmediği taklit hem insanın hem de toplumun 
fıtratına aykırı bir tutum ve davranıştır.

3.2. Filibeli’nin İctihad Önerisi
Osmanlı’nın son döneminde Batı taklitçiliğinin olumlu ve olumsuz 

yanları aydınlar tarafından görmezden gelinecek bir durum değildir. Ba-
tı’yı olduğu gibi takip etmeyi salık verenler olduğu gibi Batı taklitçiliğini 
eleştiren ama hayata dönük yönüyle Batı’dan yenilikleri ayırt ederek al-
mayı savunan görüşler de vardır. Söz konusu düşünürler, değişen şartla-
ra, eskiyi taklit ederek çözüm bulunamayacağını iddia etmektedir. Çünkü 
taklidin çözüm odaklı analitik düşünmeyi geciktirmesi aşikârdır. Bu se-
beple onlara göre taklidin terki zorunluluk olup dönemin gereken ihtiyaç 
ve taleplerine göre ictihad yapılmalıdır. Bu bağlamda dönemin aydınla-
rı tarafından yayımlanan birçok telifin, Sırat-ı Müstakim ve Sebilürreşad 
dergilerinde yayınlanan yazıların teması buna işaret etmektedir.101 Filibeli 
Ahmed Hilmi’nin eserlerinde de bahsi geçtiği üzere, Müslümanların şekil-
ciliği, taklitçilik sebebiyle ortaya çıkan sorunlar, çözüm yolları ve içtihadın 
gerekliliği dikkat çekmektedir.

Filibeli’ye göre hayat yenileşme demektir. Hayat fikri, bir halin daima 
muhafazası fikriyle birlikte düşünülemez. Bu ancak cehalet ve gafillik ge-
rektirir. Gelişim (tekâmül) kanunu, zaman ve mekân değişimiyle birlikte 
şahısların ve toplumun değişimini gerekli kılmaktadır. Söz konusu gerek-
lilikten kaçılması ancak düşünsel aktivenin durdurulmasıyla mümkündür. 
Bu da önce hastalık ve sonrasında ölüm anlamına gelmektedir. Yani ona 
göre gelişime karşı çıkmanın ve taklidin bedeli yok olmaktır.102

Sosyolojik olarak din ve toplum birbirinden ayrı düşünülemez. Son za-
manlarda Müslüman toplumlar, din olarak kendilerine sunulan şeylerin, 
tarihte gerçekleşmiş olan İslâmî hakikat ve menfaatlere aykırı olarak gerek 
sefilliğin gerekse çöküşün sebebi olduğunu fark etmişler ve üzerinde araş-
tırmalar yapmışlardır. Kur’anî hakikatleri temel almamayı ve bu konuda 
ısrarcı olmayı, öncekilerin sözlerini yanlışlarıyla birlikte hatasız ve değiş-
101	 Dönemin taklidin geçersizliği ve ictihadın gerekliliğini vurgulayan eserlerine örnek 

olarak bk. İsmail Hakkı İzmirli, Yeni İmi Kelâm, sad. Sabri Hizmetli (Ankara: 
Ankara Okulu Yayınları, 2013), 14-16; Abdullatîf el-Harpûtî, Tenkîhu’l-Kelâm fî 
akâid-i ehli’l-İslâm (İstanbul: Necm-i İstikbal Matbaası, 1330), 6-11; Reşîd Rızâ, 
Gerçek İslâm’da Birlik, çev. Hayreddin Karaman (İstanbul: İz Yayıncılık, 2015), 
356-364. Sırat-ı Müstakim ve Sebilürreşad dergilerinde yayınlanan yazılarla ilgili 
bk. Ömer Mahir Alper, “Urvetü’l- Vuska’dan Sırat-ı Müstakime”, Haksöz Dergisi 
25 (1993).

102	 Filibeli, İslâm Tarihi, 650.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251228

tirilemez kabul etmeyi cehaletle ve düşmanlıkla ilişkilendiren Filibeli, söz 
konusu muhafazakarlığın taassup sorunsalına temel oluşturduğunu savun-
maktadır.103 Ona göre “ne cahilce taassup ne âmiyane taklit”104 olmalıdır. 
Cahilce taassup, zamana göre ihtiyaçları anlamamak demektir.105 Taassup, 
taklit ve gerilemenin durdurulması için ıslahat ve ictihad kaçınılmazdır. 
Islahat konusunda dikkate değer tespitleri olan Filibeli,106 umumi tedbirler 
konusunda ictihad gerekliliğini ifade etmiştir.

Filibeli’ye göre ictihad çok büyük manalar taşıyan bir kavramdır. Âlim-
lerin, eski müçtehitlerin dengi yetişmediği için ictihad kapısının kapandığı 
iddiasını kabul etmeyen Filibeli, ictihadın zamanın gerektirdiği ihtiyaçlarla 
ilgili olduğunu savunur. Çünkü dinî toplulukların manevî gıdası ictihaddır. 
İctihad kapısının kapandığını iddia etmek, bireysel ve toplumsal ihtiyaçlara 
çare aramanın imkânsızlığını savunmak demektir.107 Bu da bir topluluğun 
dinî duygu ve ihtiyaçlarına idam hükmü vermek demektir. Çünkü insanın 
ve sistemin tabiatını, zaman ve mekânın değişimini, ilerlemeyi ve gelişimi 
inkâr etmek insanlığı inkâr etmek demektir. Ayrıca müctehidin ilmî şahsi-
yetini oluşturan şey zamanındaki ilmî birikimi ve bu birikimi pratiğe akta-
rabilmesidir. Yani müctehidi önemli kılan zamanın ve mekânın şartlarına 
göre ictihad kabiliyetidir.108

Filibeli, ictihad yapılmasının imkân ve gerekliliğini kabul etmekle bir-
likte birtakım sınırlandırmaların olması gerektiğinin de bilincindedir. Bu 
sebeple, ictihad nasıl yapılmalıdır? sorgulaması yapan Filibeli’ye göre ön-
celikle ictihad kavramının manası ve sıhhat şartları bellidir. Buna göre, 
dinin aslından olan hiçbir şeye dokunulamaz ve değiştirilemez. Münferit 
ictihadlar da işe yaramaktan ziyade toplumsal ayrılıklara ve kutuplaşma-
ya sebep olabilir. Dolayısıyla İslâm âleminde Yüksek İctihad Meclisi oluş-
turmak gerekmektedir. Hilafetin himayesinde, dünya Müslümanlarının 
mütefekkirlerinden oluşturulacak böyle bir topluluk, toplumun ihtiyacını 
karşılayacak ictihadlar ortaya koyacak ve bunlar da Müslümanların amel 
konusunda doktrinleri olacaktır. İctihadların ihtiyaçları karşılaması için 
öncelikle ihtiyacı karşılamayan, faydası olmayan ictihadların değiştirilme-
si ve yenilenmesi ele alınmalıdır.109 Esas olan dindir, esas olan atılamaz; 
bu intihar demektir. Gerekli müdahalenin kalp, beyin gibi vücudun hayati 

103	 Filibeli, İslâm Tarihi, 650-652.
104	 Filibeli, Taklitle Medeniyet Olmaz, 8.
105	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?, 14.
106	 Filibeli’nin ıslahat konusundaki fikirleri için bk. Filibeli, İslâm Tarihi, 650-658.
107	 Önceki dönemlerde ictihadla ilgili benzer iddialara örnek olarak bk. Ahmet Yaman, 

“Fıkhın Sosyolojik Yürürlüğü Bağlamında Fetvada Değişim”, Diyanet İlmî Dergi 
50/2 (2014), 15-16.

108	 Filibeli, İslâm Tarihi, 655-656.
109	 Filibeli, Huzûr-ı Akl ü Fende Maddiyyûn Meslek-i Dalâleti, 186-191.



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1229

organları atılarak yapılamayacağı ancak kangren olmuş parmağın da kesil-
mesi gerektiği bir gerçekliktir.110 Dolayısıyla ona göre ictihadlar, eskilerin 
hükmünü geçersiz kılmak değil ihtiyaca binaen yapılması gereken operas-
yonlardır.

Filibeli, ictihad görüşünü ortaya koyarken mezheplerin durumuna da 
açıklık getirmiştir. Çünkü mezhep taassubu, ictihaddan taklide evrilmenin 
en ağır bedeli olarak kabul edilmiştir.111 O, fırka-i naciye kavramsallaştırma-
sı ve Hz. Peygamber’e isnadıyla ortaya çıkan suni taksimin, söylem grup-
larının iddia ve savunularını tenkit ve tahlil etmeyi imkânsızlaştırdığına 
vurgu yapmıştır. Ayrıca bu gibi taksimler veya mezhepleşme ortaya tekfir 
sistemini çıkarmıştır. Filibeli, diğer çağdaş düşünürler gibi ihtilaf içerebi-
lecek konular sebebiyle Müslümanların birbirlerini tekfir etmesinin zararı 
üzerinde durmuş ve tekfiri reddetmiştir. Buna göre mezhepler ele alınmalı, 
incelenmeli, tahlil ve tenkit edilmelidir. Sonrasında Kur’an’a uygun ve dö-
nemin ihtiyaçlarına cevap veren ictihadlar yapılmalı ve ortak bir mezhep 
belirlenmelidir. Umumi bir tedbir olarak mezheplerin birleştirilmesiyle 
(tevhîd-i mezâhib) oluşan yapı/mezhep şekilcilikten uzak olmalıdır. Mez-
hebin en önemli belirleyeni hikmet ve sîret olmalıdır.112 O, mezheplerle il-
gili söz konusu eleştirisini, İslâm dininin ilim ve akıl hakkındaki ilkelerinin 
gerek mezheplerin ihtiyaçları gerekse bir kısım âlimin benimsediği anlayış 
yüzünden zedelendiğini düşündüğü için yapmaktadır. Ayrıca ona göre ilim 
ve ilmin nakilcilik kısmı akla tercih edilmiş görünmektedir. Hâlbuki aklın 
desteklemediği durum ve fikir akıl tarafından eleştirilecek ve kazanan akıl 
olacaktır.113 Filibeli’nin akıl ve din yaklaşımına göre mezhepçilik, bireyi 
taklide götürmesi ve tahkikten uzaklaştırması açısından eleştiriye tabi tu-
tulmuştur. O, bu bağlamda ictihadın önündeki engel olarak mezheplerin 
birleştirilmesini tavsiye olarak sunmuştur.

Sonuç
Filibeli Ahmed Hilmi, Osmanlı ve Müslüman toplumların siyasi, eko-

nomik ve sosyo-kültürel etkilerine maruz kalınan Batı karşısında geri kal-
mış, yenilmiş, durağan, yorgun ve pasif kaldığı bir zaman diliminde ya-
şayan önemli fikir adamlarındandır. İslâm birlikteliğini savunan Filibeli, 
Batı’yı da yakından incelemiştir. Batı’nın ne her konuda takip edilmesinin 
ne de görmezden gelinmesinin taraftarı olmuştur. O, bu bağlamda Batı’yı 
kendi ilim adamları ve eserlerini bizzat inceleyerek yöntemsel bir analize 

110	 Filibeli, Huzûr-ı Akl ü Fende Maddiyyûn Meslek-i Dalâleti, 134-135. 
111	 Mezhepsel taassubun tarih içindeki olumsuz tezahürleri ve taklide zemin 

hazırlamasıyla ile ilgili bk. M. Rahmi Telkenaroğlu, “İctihaddan Taklide Evrilmenin 
En Ağır Bedeli: Mezhep Taassubu”, UMDE Dini Tetkikler Dergisi 1/1 (Aralık 2018), 
33-63.

112	 Filibeli, Allah’ı İnkâr Mümkün mü?, 158-159; a.mlf., İslâm Tarihi, 301, 657.
113	 Filibeli, İslâm Tarihi, 627.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251230

tabi tutmuştur. Batı’yla yapılacak tartışmaların rasyonel olması gerekliliği-
ne dikkat çeken Filibeli, dogmatik tavrın fayda etmediğini vurgulamıştır. 
O, Batı’dan medeniyet, kültür ve bilim adına istifade edilmesi gerektiğini; 
dinin, bilim ve sanatla mutabık olduğunu savunmuştur. Fakat Batı’yla ya-
pılacak etkileşimin sınırları belirlenmelidir. Filibeli bu konuda net durmuş, 
dinin asıllarına aykırı olanın ayırt edilmesi adına Batı’nın analize tabi tutul-
masını, usul ve yöntem gerekliliğini ve körü körüne taklidin imkânsızlığını 
sık sık dile getirmiştir. Çünkü toplumları oluşturan dinamikler farklıdır. 
Batı ve Müslüman dünya arasındaki din ve kültüre ait değersel farklılıklar 
ise aşikardır. Söz konusu farklılıklar, toplumların hem ayırıcı hem de onları 
tanımlayıcı yanıdır. Buna göre manevi alanda Batı taklidi, insanın ve top-
lumun doğasına aykırıdır. Filibeli’ye göre iman konusunda taklit de insan 
doğasına aykırıdır. Ona göre iman tefekkür içermelidir. İnsan mutlak haki-
kate muhtaçtır ve onun arayışındadır. İnsanın mutlak hakikati bilme yolu 
ise idraktir. Buna göre insan için Allah’ı bilmek mümkündür. İnsan, idrak 
yetisiyle teklifin muhatabıdır. Bu sebeple Filibeli, her insanın ve her düşün-
cenin yönelmesi gereken gayenin mutlak hakikat olduğunu savunan Müs-
lüman bir düşünür olarak taklit konusunda hem birey hem de toplumun 
varlığı ve değeri adına ciddi tespitler yapmış ve uyarılarda bulunmuştur. 
O, taklidi eleştirirken iman ve ahlâkı temellendirmek için Müslümanların 
aklını kullanması ve ona göre eylemde bulunması gerektiği üzerinde dur-
maktadır. Filibeli’nin din konusunda ontolojik bir temellendirme yapması 
onun takliden imanı kabul etmediğini; epistemolojik değerlendirmeleri de 
aklın işlevselliğinden uzak içgüdüsel bir eylem olarak değerlendirdiği tak-
lidi bilgi elde etme yolu olarak kabul etmediğini göstermektedir. Dolayı-
sıyla Filibeli, taklidi hem bireysel hem de toplumsal anlamda ele almış ve 
her iki açıdan da eleştirmiştir. Bu bağlamda eserler kaleme alan Filibeli, 
bireysel ve toplumsal yenilenme ve ilerlemenin önündeki engelin taassup 
ve taklit olduğunu, bunun da toplum ve birey açısından yok olmak anlamı-
na geldiğini vurgulamaktadır.

Çalışmalarında olgudan hareket eden ve insanı merkeze alan 
Filibeli, dönemin sorunlarına cevap verilmesi açısından dinî ilimlerde 
yenilenmeyi gerekli görmüş, metodolojisini bunun üzerine kurmuş ve 
ictihada olan ihtiyacı gündeme getirmiştir. Âlimlerin, eski müçtehitlerin 
dengi yetişmediği için ictihad kapısının kapandığını savunmasını kabul 
etmeyen Filibeli’ye göre ictihad, zamanın gerektirdiği ihtiyaçlarla ilgilidir. 
Bu sebeple ictihad kapısının kapandığını iddia etmek, bireysel ve toplumsal 
ihtiyaçlara çare aramanın imkânsızlığını savunmak demektir. Bu da bir 
topluluğun dinî duygu ve ihtiyaçlarına idam hükmü vermek demektir. Çünkü 
insanın ve sistemin tabiatını, zaman ve mekânın değişimini, ilerlemeyi ve 
gelişimi inkâr etmek insanlığı inkâr etmek demektir. Dolayısıyla Filibeli’ye 
göre Müslümanların mücadelesinde “ne cahilce taassup ne âmiyane taklit” 



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1231

olmalıdır. Gerekliliğini savunduğu ictihad, öylesine yapılacak sıradan bir 
hüküm çıkarma eylemi değildir ve şartlara tabidir. Yüksek İctihad Meclisi 
fikrini öneren Filibeli, ictihad konusunda da ne taklidi ne de sübjektifliği 
kabul etmektedir. Filibeli metodolojisinde, ictihad kavramını terim 
anlamında kullanırken; taklit kavramını hem durum betimlemesi olarak 
hem de ontik ve epistemik açıdan değerlendirmektedir. O, ictihad ve taklit 
kavramlarını dikotomik açıdan ele almış ve bir gerçeklik olarak ictihad 
olmadığında taklidin gerçekleştiğine dikkat çekmiştir. 



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251232

Kaynakça
Aclûnî, İsmaîl b. Muhammed. Keşfü’l-ḫafâʾ ve müzîlü’l-ilbâs ʿamme’ştehere 

mine’l-eḥâdîs̱ ʿalâ elsineti’n-nâs. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1988. 
Afganî, Cemaleddin - Abduh, Muhammed. Urvetu’l-Vuska. çev. İbrahim 

Aydın. İstanbul: Bir Yayıncılık, 1987.
Alper, Ömer Mahir. “Urvetü’l- Vuska’dan Sırat-ı Müstakime”. Haksöz Dergisi 

25 (1993).
Apak, Adem. “Osmanlı Meşrutiyet Dönemi Tarihçilerinden Şehbenderzâde 

Filibeli Ahmed Hilmi’nin Tarih Metodolojisiyle İlgili Görüşleri”. Uludağ 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/1 (Ocak 1999), 277-285.

Aslan, Mehmet Fatih. “Geleneksel “Tecdit”ten Modern Teceddüt”e: 
Şehbenderzade Filibeli Ahmed Hilmi’nin Modern Toplum Tasavvuru “Teceddüt 
Toplumu”. 10. Türkiye Lisansüstü Çalışmalar Kongresi Bildiriler Kitabı V. 107-
120. İstanbul: İlem, 2022.

Aydın, Ömer. “Filibeli Ahmet Hilmi’nin Din Anlayışı”. İstanbul Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 4 (2002), 69-85. 

Bağdâdî, Abdulkâhir. Kitâbu Usûli’d-Dîn: Ehl-i Sünnet Akâidi. çev. Ömer 
Aydın. İstanbul: İşaret Yayınları, 2016.

Coşkun, İbrahim. “Filibeli Ahmet Hilmi’nin Allah Tasavvuru”. Osmanlı İlim, 
Düşünce ve Sanat Dünyasında Balkanlar. 319-345. İstanbul: Ensar, 2014.

Çetin, Rabiye. “Tanzimat’tan Günümüze Kelam’ı Yenileme Çalışmaları I”. 
Dini Araştırmalar 16/42 (2013), 9-38.

Dağ, Ahmet. “Doğu-Batı Kutbunda Bir Balkan Düşünürü Olarak Filibeli 
Ahmet Hilmi’de Batı ve Felsefe Algısı”. Balkanlar ve İslam –Balkanlı Âlimler, 
Mütefekkirler ve Eserleri– ed. Abdullah Taha İmamoğlu v.dğr. 3 Cilt. İstanbul: 
Ensar, 2020.

Direkci, Bekir - Köse, Ünzile. “Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin 
Eserlerinin Kök Değerler Açısından İncelenmesi”. Türk Akademik Araştırmalar 
Dergisi 7/4 (2022), 1005-1023. https://doi.org/10.30622/tarr.1170822

Doğan, Cem. “Filibeli Ahmed Hilmi’nin Geç Dönem Osmanlı Materyalistlerine 
Cevapları”. Kutadgu Bilig Felsefe-Bilim Araştırmaları Dergisi 24 (2013), 245-282.

Ebü’l-Mecd, Ahmed Kemâl. “Tecdîdu’l-fikri’l-İslâmî”. et-Tecdîd fî’l-fikri’l-
İslâmî. haz. Mahmûd Hamdi Zakzûk. Kahire: 2002. 

Ekici, M. Zeki. II.Meşrutiyet Devri Fikir Adamı Şehbenderzade Filibeli 
Ahmet Hilmi, Hayatı ve Eserleri. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Doktora Tezi, 1997.

Erdemci, Cemalettin. Kelam İlmine Giriş. İstanbul: Dem Yayınları, 2009.
Erul, Bünyamin. “Keşfü’l-Hafâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

25/320. Ankara, TDV Yayınları, 2022. 
Evcimik, Sare. Filibeli Ahmet Hilmi’nin Felsefî ve Ahlâkî Görüşleri. Ankara: 

İksad Yayınevi, 2023.



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1233

Gülçiçek, Meral. Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Hikmet 
Gazetesindeki İctimaiyyat Yazıları Üzerine Bir Tahlil Denemesi. Ankara: Hacettepe 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010.

Hanefî, Hasan. et-Turâs ve’t-tecdîd; mine’l-akîde ila’s-sevra. Kahire: 
Mektebetü Medbûlî, 1988.

Harpûtî, Abdullatîf. Tenkîhu’l-Kelâm fî akâid-i ehli’l-İslâm. İstanbul: Necm-i 
İstikbal Matbaası, 1330.

Ibrahim, Ahmed Fekry. “Rethinking the Taqlīd–Ijtihād Dichotomy: A 
Conceptual-Historical Approach”. Journal of the American Oriental Society. 136/2 
(April–June 2016), 285-303. https://doi.org/10.7817/jameroriesoci.136.2.285

İzmirli, İsmail Hakkı. Yeni İmi Kelâm. sad. Sabri Hizmetli. Ankara: Ankara 
Okulu Yayınları, 2013.

Kādî Abdulcebbâr. Şerhu’l-Usûli’l-hamse. thk. Abdulkerim Osman. Kahire: 
1988.

Koçak, Ahmet. “Bir Balkan Muhaciri: Filibeli Ahmed Hilmi ve “Hikmet” 
Gazetesinde Balkanlar” Motif Akademi Halkbilimi Dergisi 5/9 (2012), 252-273.

Macit, Nadim. “Cumhuriyet Döneminde Kelam İlmi ve Yöntem Sorunu”. 
İslami İlimlerde Metodoloji/Usül Mes’elesi I. İstanbul: Ensar, 2005.

Macit, Nadim. “Din, Gelenek ve Tecdit”. Türk Yurdu 20/157 (2000).
Mâtürîdî, Ebû Mansûr. Kitabü’t-Tevhîd. trc. Bekir Topaloğlu. İstanbul: İSAM, 

2002. 
Müslim, Ebü’l-Hüseyin b. el-Haccâc el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî. Sahîh-i Müslim 

ve Tercemesi. Trc. Mehmed Sofuoğlu. 8 Cilt. İstanbul: İrfan Yayınevi, 1970. 
Özervarlı, M. Sait. Kelâmda Yenilik Arayışları: XIX. Yüzyıl Sonu – XX. Yüzyıl 

Başı. İstanbul: İSAM Yayınları, 2019.
Özmen, Ekrem. Şehbenderzade Filibeli Ahmed Hilmi’de Tanrı Problemi. 

Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006.
Reşîd Rızâ. Gerçek İslâm’da Birlik. çev. Hayreddin Karaman. İstanbul: İz 

Yayıncılık, 2015.
Şehbenderzâde Filibeli Ahmet Hilmi. Allah’ı İnkâr Mümkün mü?. thk. Necip 

Taylan-Eyüp Onart. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1979. 
Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi. Beşeriyetin Fahr-i Ebedisi Nebimizi 

Bilelim ve Cihad-ı Ekber’e. haz. Rukiye Özer. İstanbul: Büyüyen Ay, 2017.
Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi. Felsefeden Birinci Kitap: İlm-i Ahvâli’r-

Rûh. İstanbul: Hikmet Matbaa-i İslâmiyye, 1327.
Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi. Gençlere: Hangi Meslek-i Felsefeyi 

Kabul Etmeliyiz? ya da Dârülfünûn Efendilerine. haz. Semih Doğan. İstanbul: 
Büyüyen Ay, 2017.

Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi. Hikmet Yazıları. haz. Ahmet Koçak. 
İstanbul: İnsan Yayınları, 2005.



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251234

Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi. “Tasavvufi İslâmî”. Hikmet. nr: 3 (22 
Nisan 1326).

Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi. “Tasavvufi İslâmî”. Hikmet. nr: 4 (28 
Nisan 1326).

Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi. “Tasavvufi İslâmî”. Hikmet. nr: 55 (21 
Nisan 1327).

Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi. Huzûr-ı Akl ü Fende Maddiyyûn Meslek-i 
Dalâleti. Sadeleştiren: Ali Utku - Erdoğan Erbay. Konya: Çizgi Kitabevi, 2012. 

Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi. Üss-i İslâm: Hakâik-i İslâmiyye’ye 
Müstenid Yeni İlm-i Akâid. İstanbul: 1332.

Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi. İslâm’ın Esası: Üss-i İslâm. sad. Adnan 
Bülent Baloğlu – Halife Keskin. Ankara: TDV Yayınları, 1997.

Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi. İslâm Tarihi. İstanbul: Ötüken Yayınevi, 
1974.

Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi. Taklitle Medeniyet Olmaz. İstanbul: 
Bedir Yayınları, 1962.

Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi. Târih-i İslâm’ın Birinci Zeyli: Allah’ı 
İnkâr Mümkün müdür? Yahut Huzûr-ı Fende Mesâlik-i Küfür. İstanbul: Hikmet 
Matbaa-i İslamiyesi, 1327.

Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi. Yirminci Asırda Âlem-i İslâm ve Avrupa: 
Müslümanlara Rehber-i Siyâset. İstanbul: Hikmet Matbaası, 1327.

Telkenaroğlu, Merter Rahmi. “İctihaddan Taklide Evrilmenin En Ağır Bedeli: 
Mezhep Taassubu”. UMDE Dini Tetkikler Dergisi 1/1 (Aralık 2018), 33-63.

Turan, Ramazan. “Filibeli Ahmet Hilmi’ye Göre Yöntem Sorunu”. Balkanlar 
ve İslam. ed. Abdullah Taha İmamoğlu v.dğr. İstanbul: Ensar, 2020.

Uçman, Abdullah. “Şehbenderzāde Ahmed Hilmi”. Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Ansiklopedisi. 38/424-425. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Uludağ, Zekeriyya. Şehbenderzâde Filibeli Ahmet Hilmi ve Spiritüalizm. 
Ankara: Akçağ Yayınları, 1996.

Uludağ, Zekeriyya - Bayraktar, Olcay. “Şehbender-zâde Filibeli Ahmed Hilmi”. 
Doğudan Batıya Düşüncenin Serüveni. 173-205. İstanbul: İnsan Yayınları, 2017. 

Ülken, Hilmi Ziya. Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi. İstanbul: Ülken 
Yayınları, 1992.

Ünverdi. Mustafa - Ünverdi, Veysi. “Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin 
Allah ve İnsan Tasavvuru”. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 22/1 (Mart 
2022), 635-664. https://doi.org/10.33415/daad.1049541

Ünverdi, Mustafa - Özer, Cebrail. “Çağdaş İslam Düşüncesinde Kelamî 
Perspektifte Değişim”. Bayburt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 16/2 
(2022), 127-149. https://doi.org/10.47098/bayburt-ilahiyat.1205019

Yaman, Ahmet. “Fıkhın Sosyolojik Yürürlüğü Bağlamında Fetvada Değişim”. 
Diyanet İlmî Dergi 50/2 (Haziran 2014), 7-21.



Şehbenderzâde Filibeli Ahmed Hilmi’nin Yeniliği Gerekli Kılan Metodolojisinde Taklit ve İctihad Vurgusu 1235

Yazır, Elmalılı M. Hamdi. “Metâlib ve Mezâhib Tercümesinin Dibâcesi”. 
Meşrutiyetten Cumhuriyete Makaleler. haz. A. Cüneyd Köksal - Murat Kaya. 
İstanbul: Klasik Yayınları, 2011.

Yılmaz, Yasin. “Batılı Münekkitler ve Dozy’nin Kur’an-ı Kerim, Vahiy ve 
Hz. Muhammed’e Yönelik Tenkitlerine Müslümanların Cevabı: Filibeli Ahmed 
Hilmi Örneği”. Dini Araştırmalar 22/55 (2019), 77-95. https://doi.org/10.15745/
da.572221



Diyanet İlmî Dergi  ·  Cilt: 61  ·  Sayı: 3  ·  Eylül 20251236


