
Rize İlahiyat Dergisi 29 (Ekim 2025) 47-63                                                                                                                                                                               | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Semanur GÜRBÜZ TEPELER |  https://orcid.org/0000-0002-4915-3134 
Arş. Gör. Dr. | Sorumlu Yazar | semanur.gurbuz@atauni.edu.tr 

Atatürk Üniversitesi |   https://ror.org/03je5c526 
Din Sosyolojisi | Erzurum, Türkiye 

 

Mustafa MACİT |  https://orcid.org/0000-0002-8802-2620 
Prof. Dr. | Yazar | macitm@atauni.edu.tr 

Atatürk Üniversitesi |  https://ror.org/03je5c526 
Din Sosyolojisi | Erzurum, Türkiye 

Öz 
Beden, yalnızca biyolojik ya da fizyolojik bir varlık olmanın ötesinde; toplumsal ilişkiler içerisinde anlam kazanan, kültürel ve ideolojik kodlarla biçimlenen çok katmanlı bir olgudur. Beden ile mahremiyet 
arasındaki ilişki, bedenin toplumsal normlar ve kültürel temsiller aracılığıyla şekillenen kamusal sunumunun, mahremiyetin sınırlarını ve algı biçimlerini belirlediği dinamik bir etkileşim olarak 
karşımıza çıkmaktadır. Günümüzde beden mahremiyetine ilişkin çeşitli anlayışlar; modernleşme, sekülerleşme, tüketim kültürü gibi çeşitli toplumsal dönüşümler çerçevesinde yeniden şekillenmekte, 
bu da konuyu hem medya ve gündelik yaşam pratiklerinde hem de akademik tartışmalarda güncel ve dikkat çekici bir araştırma alanı hâline getirmektedir. Bu çalışma toplumsal değişim süreçleri 
bağlamında farklı kuşakların giyim kuşam tercihleri üzerinden beden mahremiyeti algılarının ne olduğu ve beden mahremiyetinin kuşaklararası düzlemde nasıl dönüştüğü problemi çerçevesinde; beden 
mahremiyeti olgusunun farklı kuşaklarda nasıl anlamlandırıldığını ortaya koymayı ve bu dönüşümün ardında yatan sosyo-kültürel motifleri analiz etmeyi amaçlamaktadır. İlgili literatürün genel bir 
gözlemi beden mahremiyeti ve onun dönüşümünü inceleyen çeşitli alanlardaki (sağlık, hukuk, eğitim, din bilimleri) çalışmaların yanı sıra sosyolojide ve din sosyoloji alanında ilgili konunun çoğunlukla 
dijitalleşme, sosyal medya, teşhir ve gözetim konuları çerçevesinde incelendiğini ancak beden mahremiyetinin sosyo-tarihsel gerçekliği içinde kuşaklararası bir karşılaştırma ile ele alındığı bütünlüklü 
çalışmalara rastlanmadığı yönündedir. Bu araştırma ise beden mahremiyetinin kuşaklar arası farklılaşmasını sosyolojik bağlamda derinlemesine inceleyerek, mevcut literatürdeki boşluğu doldurarak 
beden mahremiyeti olgusunu yalnızca dini referanslarla veya dijital kültürle sınırlamadan, tarihsel, kültürel ve toplumsal bağlamları içinde değerlendirmeyi hedeflemektedir. Bu açıdan araştırmamız, 
beden mahremiyetine ilişkin mevcut tartışmalara katkı sunmakla birlikte; toplumdaki normların, değerlerin ve bireysel sınırların dönüşümüne bağlı olarak ortaya çıkan kuşak çatışmalarını ve kültürel 
etkileşimleri anlamaya yönelik bir çerçeve geliştirmesi bakımından öneme sahiptir. Araştırmada nitel durum çalışması yöntemi kullanılmış olup; temel durum beden mahremiyetinin dönüşümü, alt 
durumlar ise annelerin beden mahremiyeti algısı ve kızların beden mahremiyeti algısı şeklinde yapılandırılmıştır. Araştırmada her iki kuşaktan (anneler ve kızları) kadın katılımcılar ölçüt örnekleme 
yöntemi ile belirlenmiş olup 28 katılımcı ile standartlaştırılmış açık uçlu görüşme formuna dayalı mülakatlar gerçekleştirilmiş ve elde edilen veriler karşılaştırmalı durum analizine tabi tutulmuştur. Elde 
edilen sonuçlar beden mahremiyetinin kuşaklar arasında çeşitli açılardan değişim ve süreklilik göstererek bir dönüşüm süreci içinde olduğunu ortaya koymaktadır. Toplumsal değişimle birlikte beden 
mahremiyeti, geleneksel normlara bağlı kolektif anlayıştan bireysel özerklik, estetik tercih ve mekânsal esnekliğe dayalı yeni yorumlara evrilmiştir. Özellikle genç kuşak (kızlar), annelerinin temsil ettiği 
örtünme pratiklerini sorgulamakta ve bu pratikleri modern yaşam tarzlarına uyarlayarak yeniden müzakere etmektedir. Bu dönüşüm, beden mahremiyetinin sabit sınırlar yerine toplumsal cinsiyet, 
mekân, din ve modernlik eksenlerinde sürekli yeniden kurulan, üretilen çok boyutlu bir olgu olduğunu göstermektedir.   

Anahtar Kelimeler 
Din Sosyolojisi, Mahremiyet, Beden Mahremiyeti, Beden Mahremiyetinin Dönüşümü, Kuşaklararası Karşılaştırma. 

Atıf Bilgisi 
Gürbüz Tepeler, Semanur – Macit, Mustafa. “Normatif Kabulden Yeni Normale: Beden, Giyim Kuşam ve Mahremiyet Algısının Kuşaklararası Dönüşümü”. Rize İlahiyat 
Dergisi 29 (Ekim 2025), 47-63. 

https://doi.org/10.32950/rid.1709596 
 
Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi                                                                                Değerlendirme: İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    30.05.2025                                     Kabul Tarihi:   13.09.2025 Yayım Tarihi:   20.10.2025 

Etik Beyan 
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. Bu 
çalışma Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde Prof. Dr. Mustafa MACİT danışmanlığında hazırlanan ‘Mahremiyetin Kuşaklararası 
Dönüşümü” başlıklı doktora tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 

Etik Kurul İzni 

Doktora Öğrencisi Semanur GÜRBÜZ TEPELER, danışmanı Prof. Dr. Mustafa MACİT ile hazırladığı tezi bağlamında "Mahremiyetin Dönüşümü: 
Kuşaklararası Karşılaştırmalı Bir Çalışma" adlı projeyi yürütmektedir. Bilgileri verilen proje ile ilgili çalışmanın, etik ilkeler açısından değerlendirilmesi 
isteği ile ilgili husus görüşüldü. Yapılan görüşmelerden sonra; söz konusu projeyle alakalı yapılacak çalışma için, araştırmanın gerekçe, amaç, yaklaşım 
ve yöntemleri dikkate alınarak konuyla ilgili çalışmanın gerçekleştirilmesinde bilim etiği yönünden sakınca bulunmadığına, Atatürk Üniversitesi’ne 
bağlı Sosyal ve Beşeri Bilimler Etik Kurulu oy birliği ile karar vermiştir. 

Yazar Katkı Düzeyleri Sorumlu yazar (SGT) %55, yazar (MM) %45.  
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate                                                                              Etik Bildirim: ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 29 (October 2025) 47-63                                                                                                                                                                                                                  | Research Article 

https://dergipark.org.tr/rid 

Semanur GÜRBÜZ TEPELER |  https://orcid.org/0000-0002-4915-3134 
Res. Asst. Dr | Corresponding Author | semanur.gurbuz@atauni.edu.tr 

Atatürk University |  https://ror.org/03je5c526 
Sociology of Religion | Erzurum, Türkiye 

 

Mustafa MACİT |  https://orcid.org/0000-0002-8802-2620 
Prof. Dr. | Author | macitm@atauni.edu.tr 

Atatürk University |  https://ror.org/03je5c526 
Sociology of Religion | Erzurum, Türkiye 

 

Abstract 
The body, beyond being merely a biological or physiological entity, constitutes a multilayered phenomenon that acquires meaning within social relations and is shaped by cultural and ideological codes. 
The relationship between the body and privacy emerges as a dynamic interaction in which the public presentation of the body—shaped by social norms and cultural representations—defines the 
boundaries and modes of perception of privacy. Today, various understandings of bodily privacy are being reshaped within the framework of social transformations such as modernization, secularization, 
and consumer culture. This situates the issue as a timely and significant field of inquiry, both in everyday practices and media representations as well as in academic debates. This study, within the 
context of social change, focuses on how bodily privacy is perceived and transformed across generations, specifically through clothing and dressing preferences. The aim is to reveal how the phenomenon 
of bodily privacy is interpreted by different generations and to analyze the socio-cultural motifs underlying this transformation. A general review of the literature indicates that while there are studies 
on bodily privacy and its transformation in diverse fields such as health, law, education, and religious studies, sociological and sociology of religion research tends to address the issue primarily within 
the frameworks of digitalization, social media, display, and surveillance. However, comprehensive works that approach bodily privacy through an intergenerational comparison grounded in socio-
historical reality remain scarce. This research, therefore, seeks to fill this gap by offering a sociological, in-depth examination of intergenerational differentiation in bodily privacy. It aims to evaluate 
bodily privacy not solely through religious references or digital culture but by situating it within historical, cultural, and social contexts. In this sense, the study not only contributes to current debates 
on bodily privacy but also develops a framework for understanding generational conflicts and cultural interactions arising from the transformation of norms, values, and individual boundaries in society. 
Methodologically, the study adopts a qualitative case study design, with the main case being the transformation of bodily privacy and the sub-cases structured as mothers’ perceptions of bodily privacy 
and daughters’ perceptions of bodily privacy. Female participants from both generations (mothers and their daughters) were selected through criterion sampling, resulting in 28 participants. 
Standardized open-ended interviews were conducted, and the data were subjected to comparative case analysis. The findings reveal that bodily privacy is undergoing a process of transformation, 
displaying both change and continuity across generations. With social change, bodily privacy has shifted from a collective understanding rooted in traditional norms toward new interpretations based 
on individual autonomy, aesthetic preference, and spatial flexibility. The younger generation (daughters), in particular, questions the veiling practices represented by their mothers and renegotiates 
these practices by adapting them to modern lifestyles. This transformation demonstrates that bodily privacy is not a fixed boundary but a multidimensional phenomenon continuously reconstructed 
and reproduced along the axes of gender, space, religion, and modernity. 

Keywords 
Sociology of Religion, Privacy, Bodily Privacy, Transformation of Bodily Privacy, Intergenerational Comparison. 

Citation 
Gürbüz Tepeler, Semanur – Macit, Mustafa. “From Normative Acceptance to the New Normal: Intergenerational Transformation of Body, Clothing, and Perceptions of 
Privacy”. Rize Theology Journal 29 (October 2025), 47-63. 

https://doi.org/10.32950/rid.1709596 

Publication Information  
Type Research Article                                                                           Peer-Review: Double anonymized - Two External 
Process Information Date of Submission:  30.05.2025                    Date of Acceptance: 13.09.2025 Date of Publication: 20.10.2025 

Ethical Statement 
It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. This study was prepared based on the doctoral thesis titled "Intergenerational Transformation of Privacy" 
prepared under the supervision of Prof. Dr. Mustafa MACİT at the Atatürk University Institute of Social Sciences. 

Ethics Committee Approval 

Doctoral student Semanur GÜRBÜZ TEPELER is conducting a project titled "Transformation of Privacy: An Intergenerational Comparative 
Study" as part of her thesis, prepared with her advisor, Prof. Dr. Mustafa MACİT. A request was made to evaluate the study related to the 
project, for which information was provided, in terms of ethical principles. Following these discussions, the Social and Human Sciences 
Ethics Committee of Atatürk University unanimously decided that conducting the study related to the project in question would not be 
objectionable in terms of scientific ethics, considering the justification, purpose, approach, and methods of the research. 

Plagiarism Checks Yes – iThenticate                                                                          Complaints: ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Auth. Contribution Rates Corresponding author (SGT) %55, author (MM) %45. 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 49 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş 

Beden, yalnızca biyolojik ya da fizyolojik bir varlık değil; toplumsal ilişkiler içinde anlam kazanan, kültürel ve ideolojik kodlarla 
biçimlenen çok katmanlı bir olgu olarak değerlendirilmektedir. Sosyolojik düşüncede bedene yönelik bu yaklaşım, 1980’lerden 
itibaren ivme kazanan teorik tartışmalarla görünürlük kazanmış (Cirhinlioğlu, 2001); bedenin toplum tarafından üretildiği, temsil 
edildiği ve söylemler aracılığıyla şekillendiği fikri giderek merkezî bir yer edinmiştir. Bedenin sadece doğuştan gelen bir yapı 
olmadığı, toplumsal norm ve kültürel kodlarla biçimlendiği düşüncesi, onu sosyolojide özgün bir inceleme alanına dönüştürmüştür 
(Timurturkan, 2008). Bu bağlamda Turner, bedeni doğa ve kültür arasında muğlak bir noktada konumlandırır ve bedenin biyolojik 
bir taşıyıcı olmaktan çok, “olunan” bir gerçeklik olduğunu vurgular (Turner, 2011, 107). Turner’a göre birey, bedenini dönüştürme 
ve şekillendirme sorumluluğu taşır; bu da bedenin hem bireysel deneyimin parçası hem de kültürel kodlarla anlam kazanan 
toplumsal bir yapı olduğunu ortaya koyar. Bir yandan gündelik yaşamda biyolojik ve kültürel etkileşimlerle yaşanan bir deneyim 
olan beden, diğer yandan toplumsal ilişkileri taşıyan ve sembolik anlamlar üreten söylemsel bir düzlem olarak anlaşılmaktadır 
(Turner, 1991, 46; Turner, 1992). Bourdieu ise bedeni sınıfsal aidiyetin somutlaştığı alan olarak görür; habitus aracılığıyla beden, 
bireyin sosyal konumu, yaşam tarzı ve kültürel sermayesini dışavuran bir araç hâline gelir. Bu yaklaşımda beden, toplumsal 
yapılarla iç içe geçmiş bir ifade biçimi olarak işlev görür (Bourdieu, 2021). Foucault’ya göre ise beden, iktidarın doğrudan 
müdahalesine maruz kalan, disipline edilen, gözetlenen ve belirli normlara göre şekillendirilen bir nesnedir. Modern toplumlarda 
beden, psikiyatri, hukuk ve tıp gibi kurumsal söylemler aracılığıyla denetime tabi tutulur; istenmeyen ya da norm dışı bedenler 
dışlanarak görünmez kılınır (Foucault, 2015; Foucault, 2011) 

Beden, bilgi, iktidar ve söylemin kesişiminde şekillenen ve toplumsal yapılarla etkileşim içinde sürekli yeniden inşa edilen bir 
gerçeklik olarak ele alınabilir. Sosyal etkileşimler, kültürel temsiller ve normatif düzenlemeler de bedeni biçimlendiren temel 
unsurlar arasında yer alır. Özellikle kültürel yapılar ve söylemsel pratiklerin bedeni hem anlamlandırdığı hem de denetlediğini 
vurgulayan yaklaşımlar, bedenin toplumsal yönünü görünür kılar (Giddens, 2000, 126-144; Okumuş, 2009; Okumuş, 2006). Bu 
yaklaşıma göre beden yalnızca toplum içinde değil, toplum için de üretilir; eğitilir, yetiştirilir ve dönüştürülür. Böylece bedenler, 
toplumsal ilişkileri, kurumları ve yapıyı oluşturan temel öğelerden biri olan toplumsal bedenlere dönüşür (Bingöl, 2017). Diğer 
taraftan insan, bir beden olduğu kadar, diğer organizmalardan farklı olarak bir bedene de sahiptir (Berger - Luckmann, 2008, 77). 
Bu yönüyle beden, bireysel düzeyde öznel; aynı zamanda toplumsal ve nesnel bir inşadır. Toplumsal inşa süreci, bedenin kültürel 
ve normatif temsillerle kuşatıldığını gösterir. Özellikle bireyin dış görünüşü üzerindeki toplumsal etkiler, bedenin sosyal ilişkiler, 
kültürel kodlar ve değişen normatif düzenlemeler aracılığıyla nasıl biçimlendiğini ortaya koyar. Bu bağlamda beden ile mahremiyet 
arasındaki ilişki dikkat çekicidir; zira bedenin toplumsal yaşam içindeki düzenlenişi, mahremiyetin normatif çerçevesi içinde 
şekillenir. Örtünme biçimleri, çıplaklık sınırları, utanç ve namus anlayışları, fiziksel ve sosyal mesafe algısı ile bedenin kamusal 
alana sunumu gibi pratikler, mahremiyetin bireysel ve kolektif düzeyde nasıl işlediğine dair güçlü göstergeler sunar. 

Mahremiyetin toplumsal düzlemde somutlaştığı alanlardan biri olarak beden, bireyin kamusal ve özel sınırlarını belirlemede 
merkezi bir işlev görür. Beden, kendine özgü yanlarıyla “özel” ve “genel” olarak ikiye ayrılabilen bir “mekân” şeklinde 
tasarlanmıştır (Martı, 2009, 238). Bedenin genel yönü, bireyin sosyal yaşamda varlık göstermesini ve başkalarıyla sosyalleşmesini 
sağlayan, başkalarının bilgisine ve bakışına açık kısımlardan oluşur. Buna karşılık mahrem yönü, bazı bölgelerin örtülmesini ve 
başkalarının bakışından, bilgisinden ya da temasından korunmasını içerir. Başka birinin dokunması ya da gözlemlemesi gibi fiziksel 
müdahalelere karşı bedenin korunması ve bireyin işlevlerini özgürce sürdürebileceği bir alanın sağlanması, ‘bedensel/fiziksel 
mahremiyet’ olarak tanımlanır (Kirman, 2022, 131). 

Beden mahremiyeti, bireyin bedenine ilişkin sınırlarının tanınması ve korunmasına dayanan; bedensel temas, bakış, teşhir, denetim 
ve giyim-kuşam gibi alanlarda ortaya çıkan çok katmanlı bir mahremiyet biçimidir. Beden mahremiyeti yalnızca fiziksel 
dokunulmazlıkla sınırlı kalmayıp, bireyin beden örtüsü üzerindeki tasarruf hakkını da içerir (Martı, 2009). Giyim-kuşam, 
mahremiyetin somut bir yansıması olarak, hem bedenin görünürlüğünü düzenler hem de toplumsal cinsiyet rolleri, ahlaki değerler 
ve mahremiyet algılarıyla iç içe geçmiş bir beden politikasını yansıtır. Bu politikalar ise durağan değildir; toplumsal ilişkilerin 
bedensel etkileşimler yoluyla kurulduğu düşünüldüğünde, toplumsal değişimin de beden üzerinden biçimlendiği görülür. Zihniyet, 
ideoloji ve din gibi yapılar değişimi belirlese de, bu değişim beden aracılığıyla somutlaşır. Dolayısıyla beden, hem değişimin nesnesi 
hem de taşıyıcısı olarak dinamik, hareketli ve etkilere açık bir varlık alanı oluşturur (Okumuş, 2009). 

Modern öncesi dönemde beden, mahremiyetin kutsal bir çerçevede tanımlandığı, gizli ve anonim bir alanda anlam kazanan bir 
varlık olarak kavramsallaştırılmıştır. Bu dönemde beden; acı, perhiz ve mahrumiyet deneyimleriyle disipline edilen, ruhun 
hizmetinde konumlanan ve ilahi referanslarla anlamlandırılan bir yapı arz eder (Cevizci, 2012, 45; Tekin, 2022, 166). Ancak modern 
dönemle birlikte bu yapı köklü biçimde dönüşmüş; beden görünür hâle gelmiş, bireysel tasarrufa açılmış ve ruhun önünde 



50  

https://dergipark.org.tr/rid 

konumlanan bir özneye evrilmiştir. Sekülerleşme, tüketim kültürünün yaygınlaşması, estetik anlayıştaki değişim ve “cinselliğin 
icadı” ile gelişen “cinsel özgürleşme” süreçleri bu dönüşümün temel belirleyicilerindendir (Giddens, 2018). Bu süreçte bedenin 
Tanrı’ya ait bir emanet olarak görülmesinden, bireyin özel mülkiyeti sayılmasına geçiş yaşanmış; İslam düşüncesindeki “beden 
Tanrı’nın emanetidir” anlayışı ile seküler feminizmin “bedenim benimdir” söylemi arasında belirgin bir paradigma farkı ortaya 
çıkmıştır (Tekin, 2022, 157-158). Bireyselleşmenin yaygınlaşması, toplumsal cinsiyet rollerinin yeniden tanımlanması, 
dijitalleşmeyle kamusal ve özel alan sınırlarının bulanıklaşması ve teşhir kültürünün medyayla güç kazanması da bu dönüşümü 
derinleştirmiştir. Tüm bu gelişmeler yalnızca bedenin toplumsal konumunu değil, aynı zamanda beden mahremiyetinin algılanış 
biçimini, sınırlarını ve temsil tarzlarını da köklü biçimde dönüştürmüştür. 

Beden mahremiyetinde yaşanan dönüşümün en doğrudan izlenebileceği alanların başında kuşkusuz giyim-kuşam pratikleri 
gelmektedir. Tarihsel olarak giyinme, insanın toplumsal bir varlık oluşunun ayrılmaz parçası olarak şekillenmiş; kimlik, aidiyet ve 
normatif düzenin ifadesini de içeren kültürel bir pratik hâline gelmiştir. Bu bağlamda örtünme, kamusal ve özel alanlar arasındaki 
sınırları belirleyerek mahremiyetin toplumsal boyutunu düzenleyen temel göstergelerden biri olmuştur. Farklı toplumsal yapılar 
ve inanç sistemleri, örtünme ve giyim tarzına dair çeşitli normatif düzenlemeler geliştirmiş; bu düzenlemeler çoğunlukla yazılı 
kurallardan çok, örfi ve kültürel aktarımlarla kuşaktan kuşağa taşınmıştır (Tekin, 2022, 163-164). Giyim-kuşam bu yönüyle yalnızca 
bedeni örten ya da süsleyen bir araç değil; bireyin değer dünyasını, toplumsal konumunu ve beden mahremiyeti algısını sembolik 
olarak ifade eden bir göstergedir. Kıyafet tercihlerine yansıyan örtme ve açma pratikleri, beden mahremiyetinin toplumsal 
bağlamda nasıl tanımlandığını ve bu tanımın zamanla nasıl dönüşüme uğradığını anlamak açısından önemli ipuçları sunar. Özellikle 
kuşaklar arası farklılıkların bu tercihler üzerinden okunması, yalnızca beden algısındaki değişimi değil; aynı zamanda beden 
mahremiyetinin temsillerinde ortaya çıkan kırılma ve süreklilikleri de görünür kılmaktadır. Bu doğrultuda çalışmanın temel 
problemi, farklı kuşakların giyim kuşam tercihleri üzerinden beden mahremiyeti algılarının ne olduğu ve beden mahremiyetinin 
kuşaklararası düzlemde nasıl dönüştüğüdür. Araştırmanın amacı, beden mahremiyeti olgusunun farklı kuşaklarda nasıl 
anlamlandırıldığını ve nasıl dönüştüğünü ortaya koymak; bu dönüşümün ardındaki sosyo-kültürel motifleri analiz etmektir. 

Beden mahremiyetine ilişkin literatür; sağlık bilimlerinde (özellikle jinekoloji ve ebelik), hukukta hasta hakları, ilahiyatta Kur’an ve 
hadisler ekseninde, İslam hukukunda ise hastanın mahremiyeti çerçevesinde; eğitim bilimlerinde ise mahremiyet eğitimi 
bağlamında ele alınmaktadır. Sosyolojide ise beden mahremiyeti genellikle dijitalleşme, sosyal medya ve gözetim toplumu 
bağlamında tartışılmakta; ancak bu çalışmalar çoğunlukla tezlerde alt başlıklarla sınırlı kalmakta (Kodak, 2016) ya da muhafazakâr 
kadınların sosyal medya temsilleri ve teşhir kültürü ekseninde değerlendirilmektedir (İsmayılov - Sunal, 2012; Baysal Berkup, 2015; 
Karslı - Aycan, 2020). Araştırma konusuyla ilişkili olarak Gazneli ve Kılıç (2020), tesettürün moda yoluyla sekülerleşmesini ele 
alırken; Özüdoğru (2019), üç kuşak üzerinden yaptığı analizle tesettür algısındaki kuşaklararası değişimi ortaya koymuştur. Ancak 
bu çalışmaların odak noktası doğrudan beden mahremiyetinin dönüşümü değildir. Nitekim gerek din sosyolojisi gerekse genel 
sosyoloji literatüründe, beden mahremiyetini sosyo-tarihsel bağlamda ve kuşaklararası karşılaştırmayla bütüncül biçimde ele alan 
kapsamlı çalışmalara rastlanmamaktadır. Bu araştırma, beden mahremiyetindeki kuşaklararası farklılaşmayı sosyolojik açıdan 
derinlemesine inceleyerek mevcut literatürdeki boşluğu doldurmayı hedeflemekte ve mahremiyet olgusunu sadece dini 
referanslara ya da dijital kültüre indirgemeden, farklı kuşakların toplumsal mahremiyet algılarını tarihsel, kültürel ve toplumsal 
bağlamlarıyla değerlendirmeyi amaçlamaktadır. Bu yönüyle çalışma, beden mahremiyetine dair mevcut tartışmalara katkı 
sunmakla kalmayıp; değişen normlar, değer sistemleri ve bireysel sınırlar üzerinden gelişen kuşak çatışmaları, uyumsuzluklar ve 
kültürel etkileşimleri anlamaya yönelik kapsamlı bir çerçeve sunmakta; beden mahremiyetinin sosyolojik dönüşümüne dair özgün 
bir bakış açısı geliştirerek sosyologlar başta olmak üzere psikologlar, eğitimciler ve kültür araştırmacıları için referans kaynaklar 
arasında yer alacağı düşünülmektedir. 

Araştırmanın yöntemi, problemin doğasına uygun olarak nitel durum çalışması şeklinde tasarlanmıştır. Yin’e (2017, 6-7) göre, 
durum çalışmasının ilk adımı, çalışılacak 'durum'un tanımlanmasıdır. Bu çalışmada “beden mahremiyetinin dönüşümü”, bedeni 
kuşatan kültürel, dini, ideolojik ve teknolojik yapıların etkisiyle mahremiyetin mekânsal, simgesel ve işlevsel sınırlarının özellikle 
giyim-kuşam pratikleri üzerinden kuşaklar arasında farklılaşarak yeniden inşa edilmesi; bedenin kamusal görünürlüğe, denetime 
ve temsil politikalarına tâbi tutulma biçimlerinin değişmesi şeklinde tanımlanmıştır. Yin’in ikinci adımı, araştırmanın tekli mi yoksa 
çoklu bir durumu mu ele alacağını belirlemektir. Bu araştırmada, farklı kuşaklardaki beden mahremiyeti algılarının incelenmesi 
hedeflendiğinden, iç içe geçmiş çoklu durum deseni benimsenmiştir. Temel durum birimi “beden mahremiyetinin dönüşümü” 
olarak belirlenmiş; “annelerin giyim kuşam tercihleri” ve “kızların giyim kuşam tercihleri” ise iki alt durum birimi olarak 
yapılandırılmıştır. Her alt durum, kuşaklar arası mahremiyet algılarını karşılaştırmalı olarak incelemeye olanak tanıyan bağımsız 
analiz birimleri şeklinde ele alınmıştır (Yin, 2017). 

Kuşak kavramı, mahremiyetin tarihsel ve sosyolojik bağlamda incelenmesine katkı sağlayan kavramsal bir araç olarak kullanılmıştır 
(Nacak, 2019). Bu araştırmada kuşakların belirlenmesinde, sosyoloji literatürüne özellikle Amerikan sosyal bilimler geleneğinden 



 51 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

aktarılan ve literatürde sıklıkla kullanılan X, Y veya Z kuşağı gibi evrensel kategorilerden ziyade, sosyolojik gerçekliği ve kültüre 
özgü toplumsal değişim dinamiklerini daha sağlıklı yakalayabilmek amacıyla aile içindeki iki kuşak tercih edilmiştir. Böylelikle, 
genellemeci kuşak sınıflamalarına bağlı kalınmaksızın, kültürel bağlamda somut olarak yaşanan dönüşümler mahremiyet algıları 
üzerinden incelenebilmiştir. Bu yaklaşım, hem araştırmanın özgünlüğünü artırmakta hem de kuşaklararası mahremiyet algısındaki 
değişimleri yerel kültürel bağlamla ilişkilendirerek daha derinlikli bir analiz imkânı sunmaktadır.  Her iki kuşağın aynı aileden 
seçilmesi, “ortak kültürel değerler içinde gelişen farklı mahremiyet pratiklerini doğrudan karşılaştırma olanağı” sunar (Bengtson 
vd., 2012). Mahremiyetin yalnızca toplumsal etkilerle değil, aynı zamanda aile içi değer aktarımıyla da biçimlendiği göz önüne 
alındığında (Mannheim, 1952), aynı aile bağlamında yapılan analizlerin süreklilik ve dönüşüm ilişkisini daha açık biçimde ortaya 
koyacağı düşünülmüştür. Araştırmada önce her iki kuşağın giyim kuşama dair deneyimleri analiz edilmiş, ardından kuşaklar arası 
karşılaştırmalar yapılarak beden mahremiyetinin dönüşüm dinamikleri belirlenmiştir. Kuşaklar arasındaki farklılıklar, bireysel 
deneyimlerin toplumsal yapıyla nasıl ilişkilendiğini ve kolektif mahremiyet kültüründeki değişimi ortaya koymaktadır. Aynı boyut 
üzerinden yapılan karşılaştırmalar, durum çalışması yaklaşımıyla derinleştirilmiş ve kuşaklar arası sosyokültürel dönüşüm 
izlenebilir hâle getirilmiştir. 

Araştırmanın başında erkek katılımcılarla ön görüşmeler yapılmış; ancak onların mahremiyet konularına daha çekimser 
yaklaştıkları ve bu meseleleri çoğunlukla kadınlar üzerinden ifade ettikleri gözlemlenmiştir. Ayrıca, araştırmacının kadın olması 
nedeniyle erkek katılımcıların mahrem kabul edilen konulara yanıt verirken çekimser davrandıkları ve içtenlikle paylaşımda 
zorlandıkları fark edilmiştir. Bu durumun, elde edilen verilerin sosyal gerçekliği yansıtma kapasitesini zayıflatabileceği ve 
araştırmanın güvenirliğini olumsuz etkileyebileceği kaygısını doğurduğu görülmüştür. Bu nedenle çalışma grubunun yalnızca 
kadın katılımcılarla sınırlandırılması uygun bulunmuştur. Bu tercih, “içeriden biri olmanın özneler arası ilişkiyi kolaylaştırıcı etkisi 
bağlamında stratejik bir yaklaşım” olarak değerlendirilmiştir (Özçetin, 2024). 

Katılımcıların belirlenmesinde ölçüt örnekleme yöntemi kullanılmıştır; bu yöntem, belirli özelliklere sahip bireylerin 
derinlemesine incelenmesini sağlar (Yıldırım - Şimşek, 2018). Ön görüşmeler sonucunda karşılaştırılabilir iki kuşak belirlenmiş; 
anne grubu 1970–1979, kız grubu ise 2000 sonrası doğumlulardan oluşturulmuştur. Araştırmada Erzurum’da ikamet eden 14 aileden 
toplam 28 katılımcı (14 anne ve 14 kız) ile görüşmeler yapılmıştır. Anneler 45–50 yaş aralığında, tesettürlü, evli, ev hanımı ve 
çoğunlukla ilkokul mezunudur. Kızlar ise 19–24 yaş aralığında, tesettürlü veya tesettürsüz olup, bekâr ve tamamı farklı fakültelerde 
eğitim gören lisans öğrencisidir. Çalışma içerisinde anne katılımcıların ifadeleri “A”  kodu ile kız katılımcılarının ifadeleri ise “K” 
kodu ile verilmiştir. 

Veri toplama sürecinde, mahremiyet algısını derinlemesine incelemek için görüşme ve gözlem birlikte kullanılmıştır (Yin, 2017). 
Gözlemler, kuşaklar arası mahremiyet, davranış ve iletişim biçimlerine odaklanmıştır. Beş pilot görüşme ile araştırmacının sürece 
uyumu sağlanmış, görüşme formu gözden geçirilmiştir. Tüm katılımcılara aynı yapıdaki açık uçlu sorular yöneltilmiştir (Patton, 
2018). Görüşmeler yüz yüze ve çevrimiçi yapılmış; sonda sorularla derinlik sağlanmış ve doyum noktasında veri toplama 
sonlandırılmıştır (Hartley, 1995).  Mülakat verileri transkripte edilip MAXQDA ile içerik analizi yoluyla kodlanmış; ardından temalar 
ve kategoriler oluşturulmuştur (Creswell, 2018). Her kuşağın beden mahremiyeti algısı “çapraz durum analiziyle” (Yin, 2008) kuşaklar 
arası karşılaştırma yoluyla analiz edilmiştir. Veriler literatürle karşılaştırılarak yorumlanmış, temalar doğrudan alıntılarla 
desteklenmiştir (Yıldırım - Şimşek, 2018).  Etik ilkelere bağlı kalınarak yürütülen çalışmada, geçerlik ve güvenirlik nitel araştırma 
ilkeleri doğrultusunda ele alınmıştır. Yin’in (2017) dört ölçütü esas alınmıştır: Yapı geçerliği, çoklu veri kaynakları ve katılımcı 
doğrulamasıyla; iç geçerlik, sürecin şeffaf sunumu ve veri doygunluğuyla; dış geçerlik, analitik genellemeyle; güvenirlik ise ayrıntılı 
kayıtlar, uzman görüşü ve eleştirel değerlendirmelerle sağlanmıştır. Bu yöntemlerle önyargılar en aza indirilmeye, bilimsel geçerlik 
korunmaya çalışılmıştır. 

1. Giyinmenin Anlamı: Beden Mahremiyet Algısında Kuşaklar Arası Dönüşüm 

1.1. Annelerin Giyim Tercihleri ve Mahremiyet: Bireysel Öznellik ve Toplumsal Normlar  

Annelerin giyim kuşam tercihlerinde belirleyici temel faktörlerden biri, bulundukları fiziksel mekânın kamusal (ev dışı) mı yoksa 
özel (ev içi) alan niteliği taşıyıp taşımadığıdır. Ev içinde kadınların kıyafet seçimi genellikle daha esnek hâle gelmektedir. Ancak 
ev içi alan da tekil bir mahremiyet alanı olmaktan ziyade, kiminle birlikte olunduğuna göre değişen sosyal bir bağlam olarak 
değerlendirilmiştir. Örneğin bir katılımcı, yalnızca eşi ve çocuklarıylayken daha rahat giyinebildiğini, ancak “kayınpederimin 
yanında çıplak ayakla gezmem, kaynım gelir hemen çorap takarım (A8)” diyerek, ev içinde akraba varlığında bedeninin bazı bölgelerini 
örtme ihtiyacı duyduğunu belirtmiştir. Katılımcının bu ifadesi, mahremiyetin kimi zaman mekânsal değil, ilişkisel olarak 
algılandığını göstermektedir. Nitekim “İslam toplumlarında mahremiyetin büyük ölçüde iç-dış mekân ayrımı üzerinden 
yapılandırılması ve kadın bedeninin bu ayrımın merkezinde konumlandırılması” (Göle, 2016, 126), katılımcıların dış mekâna 



52  

https://dergipark.org.tr/rid 

çıkarken “pardesü” veya “ferace” gibi dış kıyafetleri tercih etmelerinde de yansımaktadır. Bazı katılımcılar bu tercihlerini, 
bedenlerini sakınma gereksinimiyle ilişkilendirmiş ve dış kıyafeti beden mahremiyetinin korunmasında temel bir araç olarak 
tanımlamışlardır. 

“Yani ben kendi kızlarıma da diyorum ki: ‘İnsanın bir dış kıyafeti olmalı. Yani, dışarıda farklı olmalı. Tamam, evde böyle giyinebilirsin ama 
dışarıda da aynı şekilde giyinmek bana göre ters.’” (A2) 

 “Bazıları, ‘Ben iç kıyafetle dışarı çıkabilirim,’ diyor. Ama ben ona karşıyım. Dış kıyafeti mutlaka giyeceksin. İç kıyafetin ne kadar uzun ve geniş 
olursa olsun, sonuçta bir iç kıyafettir; yine de üstüne bir şey alıp dışarı çıkman lazım. Ben buna çok önem veririm.” (A5) 

Bu ifadeler, mekânsal ayrıma dayalı mahremiyetin ev içi ve ev dışı kıyafet ayrımı üzerinden giyim kuşam bağlamında anlam 
kazandığını; dış kıyafetin hem bireysel mahremiyetin korunmasına hem de kamusal alandaki bedenin görünürlüğünü 
biçimlendirmeye hizmet ettiğini göstermektedir. Kadın dünyasında kıyafet ve örtünme, mekâna gönderme yapan bir pratik 
olarak özel ve kamusal alan ayrımına dayalı sınırlar içinde anlam kazanmakta; aynı zamanda mesafe, sakınma ve utanma gibi 
normları kodlayan, toplumsal olarak kurulmuş ve onaya konu bir mahremiyet pratiği olarak karşımıza çıkmaktadır. 
Katılımcıların iç ve dış kıyafet ayrımına dair ifadeleri, bireyin özel alan ile kamusal alan arasındaki geçişini düzenleyen 
mahremiyet temelli bir toplumsal kodlamaya işaret etmektedir. Bu bağlamda örtünme, mahrem alanın sınırlarını belirleyen, 
kutsallık ve cinsiyet temelli bir düzenin ifadesidir (Göle, 2017, 130). Nitekim Kur’an-ı Kerim’deki, dışarı çıkarken örtünmeye 
ilişkin “Ey Peygamber! Hanımlarına, kızlarına ve müminlerin kadınlarına söyle, dışarı çıkarken üzerlerine cilbablarını alsınlar…” 
(Ahzab Suresi, 33/59) ayeti, örtünmenin kamusal mahremiyet sınırlarını çizme işlevine işaret etmektedir. Bu çerçevede 
örtünme, kadın bedeninin belirli bölgelerinin görünürlüğünü sınırlandırarak, kamusal alanda mahremiyetin korunmasına 
yönelik İslami bir kadın kimliğinin gramerini kurmaktadır (Göle, 2017, 130). 

Bedenin görünürlüğüne dair algılar yalnızca kıyafet bütününde değil, aynı zamanda bedenin çeşitli bölgelerine ilişkin 
mahremiyet anlayışıyla da şekillenmektedir. Özel ve kamusal ayrımının bu algının bir bileşeni olarak devreye girdiği 
görülmektedir. Katılımcılar, kamusal alanda bedenin bazı bölgelerini örtme yoluyla saklama ve bu konuda özel hassasiyet 
gösterme eğiliminde olduklarını ifade etmişlerdir. Bazı katılımcılar, el, yüz ve ayak gibi bölgelerin “namahrem” sayılmadığını 
belirtmiş; bu görüşlerini Hanefî mezhebine dayandırarak “topuktan aşağısı ve bilekten yukarısının mahremiyet kapsamına girmediği” 
(A10) yönünde şer’i bir değerlendirme ile temellendirmişlerdir. Buna rağmen, aynı katılımcılar ayaklarını örtme yönünde bir 
tutum sergilemişlerdir. Bu durum, dinî sınırların ötesinde kişisel ya da kültürel mahremiyet anlayışlarının da belirleyici 
olduğunu göstermektedir. 

Örneğin “Ellerimiz, mesela, bence mahrem değildir çünkü ellerle bir şeyler yapıyoruz” (A4) diyen bir katılımcı, ellerin mahrem 
sayılmamasını onların gündelik işlevselliğiyle ilişkilendirirken; ayakların mahrem kabul edilmesini “bedensel güzelliğin 
denetlenmesi gerektiği” düşüncesine dayandırmaktadır. Bir başka katılımcı ise kamusal alanda açık renk çorap dahi giymediğini 
belirterek bu tutumunu, ortamın mahremiyet algısını etkilediğini şu sözlerle açıklamıştır: “Çünkü farklı bir ortamdayız, 
anlatabiliyor muyum? Zinaya giriyorsun. Eğer bir erkeği karşıdan cezbediyorsan, hem sen kendin de zinaya giriyorsun.” (A14) Bu ifade, 
İslam düşüncesinde yaygın olan "göz zinası" kavramına gönderme yaparak, bedenin karşı cins tarafından algılanmasının ahlaki 
bir ihlal doğurduğu inancına dayanmaktadır. Bu yaklaşım, mahremiyetin yalnızca fiziksel değil, algısal düzeyde de denetim 
altında tutulması gerektiğini ima eder. İslam âlimlerinin beden ve örtünme konusundaki yorumlarıyla şekillenen bu anlayış, 
özellikle kadınların süslenme biçimlerini — makyajdan giyim tarzına kadar — zinanın bir parçası olarak değerlendirerek, kadının 
hem görünürlüğünü hem de toplumsal varlığını sınırlandırmaktadır (Asfar 1998 ve Hajjaji-Jarrah 2003’ten akt. (Özçetin, 2024, 
51)). 

Başka bir katılımcı, ayakların örtülmesi gerektiğini “fitne zamanı” vurgusuyla temellendirmiştir: “Artık fitne zamanında olduğumuz 
için büyüklerimiz tabanın görülmesini çok önemli bir şeyle bağdaştırırlar. Yani ayağın gösterilmemesi gerek” (A10). Fitne, İslam 
toplumlarında ahlaki sınırların korunmasıyla ilişkilendirilen bir kavramdır. Bu çerçevede kadın bedeninin görünürlüğü, 
potansiyel bir fitne unsuru olarak değerlendirilmekte; bireylerin mahremiyet anlayışları da bu algı doğrultusunda 
şekillenmektedir. Kadının dişiliği ve cinselliği toplumsal düzen açısından hassasiyet taşıyan bir unsur olarak görüldüğünde, 
kadının erkek bakışından uzak tutulması ve örtünmesi beklenmektedir (Göle, 2016, 76). Bu nedenle kadın bedeni bir fitne kaynağı 
olarak algılandığında, bu tehdidi azaltmaya yönelik (örneğin ayakların örtülmesi gibi) pratikler kaçınılmaz hâle gelmektedir. Bir 
başka katılımcı (A5) da ayakların örtülmesine benzer bir hassasiyet gösterdiğini belirtmiştir. 

“Şöyle bir şey var: Bir bayan olarak bizim bile dikkatimizi çekiyor. Bu illa ki şehvet yönünden değil; mesela, güzellik açısından. 'Ne güzel 
ayaklar' diyebiliyoruz ya da birinin güzel olmadığını fark edebiliyoruz. Erkekler nasıl düşünüyor, kim bilir? Bu yüzden oldukça dikkat etmemiz 
lazım.” 

Ayakların kadın güzelliğiyle ilişkilendirilmesi ve bu nedenle görünürlüğünün sınırlandırılması gerektiği yönündeki ifadeler, 



 53 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

mahremiyetin yalnızca bireysel korunma arzusunu değil, toplumsal cinsiyetin yeniden üretildiği bir alanı ve kamusal varlığı 
düzenleyen normatif bir çerçeveyi de ortaya koymaktadır. Bu çerçevede örtünme, “cemaatin önceliğini sembolize eder: 
yasaklanan, mahrem olan nefis ve cinselliğin özelin sınırları içerisinde hapsedilmesini ve kamunun gözlerinden korunmayı” 
(Göle, 2016, 38) ifade eder ve kadın bedeninin toplumun kabul ettiği bir "mahremiyet çemberi" içinde korunması gerektiği 
anlayışına dayanır. Beden mahremiyeti, kadının toplumda “belirli sınırlarla görünürlük” ilkesini sürdürmesi için oluşturulmuş 
ek bir katman işlevi görmektedir. Katılımcının, kadınların kendi aralarında bile bir diğerinin ayaklarını estetik olarak 
değerlendirdiğini vurgulaması, kadın bedeninin yalnızca erkek bakışına değil, kadınlar arası denetime de tabi olduğunu 
göstermektedir. Bu bağlamda beden mahremiyeti, sosyal ilişkiler içinde gözetilen, çoğaltılan ve pekiştirilen bir görünürlük 
kontrolü rejimine dönüşmektedir. 

Benzer şekilde bir başka katılımcının (A1) “yalın ayak dışarı çıkmam”, “terlikle yürümem” gibi ifadeleri, mahremiyetin toplum içinde 
beden, benlik ve kimlik sunumuyla iç içe geçtiğini göstermektedir. Katılımcının bu tutumunu “Böyle şeyleri daha basit insanların 
yapacağı şeyler” şeklinde gerekçelendirmesi, giyim tercihlerinin ahlaki üstünlük ve sosyal hiyerarşi bağlamında anlam 
kazandığını ortaya koyar. Bu noktada, bir diğer katılımcının “Müslüman bir kadın olarak” (K3) vurguladığı kimliği, mahremiyetin 
bireyin kendisini toplum nezdinde dini ve ahlaki açıdan kabul gören bir özne olarak konumlandırma çabasının yansıması olarak 
değerlendirilebilir. 

Foucault’nun “normalleştirici erk” kavramı, mahremiyetin toplumsal olarak nasıl şekillendiğini ve bireylerin bu süreçte nasıl 
özneleştirildiğini anlamak açısından önemli bir kuramsal zemin sunar. Ahlaki normlar ve kültürel değerler, yalnızca toplumsal 
olarak kabul edilebilir olanı tanımlamakla kalmaz; aynı zamanda “normal” davranış biçimlerini onaylayan ve yeniden üreten 
bir denetim mekanizması işlevi görür. Bu mekanizma, bireyin sadece dışsal otoritelerce değil, aynı zamanda içselleştirdiği 
normlar aracılığıyla kendi davranışlarını denetlemesini sağlar. Foucault’nun ifadesiyle bu süreç, bireyi hem özneleştiren hem 
de denetim altına alan bir iktidar biçimini temsil eder (Foucault, 1986; Rydstrom, 2009’dan akt. (Özçetin, 2024, 59). Bu bağlamda 
mahremiyet, kadın bedeninin sınırlarını yalnızca kişisel iradeyle belirlenen bir alan olmaktan çıkar; toplum tarafından “doğru” 
ve “makbul” kabul edilen normlar doğrultusunda yeniden inşa edilen bir özneleşme sürecine dönüşür. 

Katılımcıların tesettüre ilişkin ifadeleri, bu sürecin somut izdüşümlerini ortaya koymaktadır. Tesettür, katılımcılar nezdinde 
dini bir emir olmasının yanı sıra kadın bedeninin kamusal temsiline yönelik normatif bir düzenleme aracı olarak işlev 
görmektedir. Örneğin A9 ve A4, örtünmenin amacını “güzelliği gizlemek” ve “kendini sakınmak” olarak tanımlamaktadır. Bu 
tanımlar, tesettürün örtük biçimde estetikle ilişkili bir gizleme ve sakınma pratiği olduğunu ve bu çerçevede şekillenen bir duruş 
sergilediğini göstermektedir. Öte yandan A14’ün “mümkün mertebe bol tesettür” vurgusu ve A12’nin “vücut hatlarını belli etmeyen 
geniş ve uzun kıyafetler” tercih ettiğini belirtmesi, kadın bedeninin biçimsel görünürlüğünün sınırlanarak kamusal varlığının 
kontrollü biçimde düzenlendiğini ortaya koymaktadır (Özçetin, 2024, 52-53). Bu tür tercihler, Foucault’nun tanımladığı 
biçimiyle, bireyin dışsal denetimi içselleştirerek kendini düzenleyen bir özneye dönüşmesini yansıtır. Ancak kadınların giyim 
tercihlerinde belirleyici olan yalnızca dinsel, ahlaki ya da toplumsal normlar değildir; fiziksel konfor ve gündelik yaşamın pratik 
ihtiyaçları da bu tercihleri etkilemektedir. Nitekim A12'nin “Oturduğumda rahat hissedebilmek için kıyafetlerimin rahat olması 
gerekiyor, oramın buramın açılmasını, onunla uğraşmak istemem” ifadesi, bol kıyafet tercihini bedensel rahatlık ve hareket 
özgürlüğüyle ilişkilendirmektedir. Bu çerçevede örtülü kadınların pantolon giyimine yönelik farklılaşan tutumları, 
mahremiyetin beden ve mekân üzerinden somutlaşma biçimini ve cinsiyet normlarının bireysel konfor, toplumsal görünürlük 
ve dini algılarla kesişimini açığa çıkarmaktadır. 

Katılımcıların büyük çoğunluğu pantolon giymediklerini belirtmiş; bu tercih çoğunlukla dini referanslarla temellendirilmiştir. 
Örneğin bir katılımcı (A2), giyim tercihini “Allah neyi emretmiş, neyi yasaklamış?” sorusu üzerinden belirlediğini ifade ederek, 
hafızlık geçmişi nedeniyle pantolon giyinmemeyi dini bir yükümlülük olarak değerlendirmiştir. Benzer şekilde bir başka 
katılımcı (A6), pantolonu “erkek kisvesi” olarak tanımlamış ve bu görüşünü “bizim kültürümüze ve Allah’ın emrettiği şeylere bakarsak, 
erkek kisvesi” sözleriyle gerekçelendirerek pantolon giymeyi dini bağlamda bir ihlal olarak görmüştür. Bir diğer katılımcı (A5) ise 
pantolonun “erkek gibi hissettirdiğini” ifade etmiş; “Pijama falan giysek bile üzerine etek giyerdik” sözleriyle bu kıyafetin sadece dini 
değil, toplumsal cinsiyet kimliği açısından da sorunlu bulunduğunu dile getirmiştir. Bu ifadeler, pantolonun erkekliğe işaret 
eden bir unsur olarak görüldüğünü ve örtünmenin bir mahremiyet pratiği olmanın yanı sıra, dişil ve eril kimlikler arasındaki 
sembolik sınırları korumaya yönelik kültürel ve dini bir hassasiyet taşıdığını göstermektedir. Bu noktada dini söylem ile 
toplumsal cinsiyet rejimi, birbirini meşrulaştıran, besleyen ve süreklilik kazandıran iki normatif sistem olarak iç içe 
geçmektedir. 

Butler’ın toplumsal cinsiyeti bir “yapma” süreci olarak tanımlayan performatif cinsiyet kuramı, cinsiyet kimliklerinin stilize 
edimlerin tekrarı yoluyla sürekli yeniden üretildiğini öne sürer. Bu yaklaşımdan hareketle Özçetin (2024), kıyafeti bedeni 
cinsiyetlendiren temel tekniklerden biri olarak değerlendirir. Ona göre belirli bir giyim tarzının tekrarı, zamanla bu bedenleri 



54  

https://dergipark.org.tr/rid 

kadınlık ya da erkeklikle ilgili kültürel kurgulara dönüştürür; örneğin etek giymek, kadın bedenini kadınsı jest, postür ve hareket 
kalıplarına uygun biçimde yeniden şekillendirir. Bu bağlamda, katılımcının pantolon giydiğinde “erkek gibi hissettiğini” söylemesi, 
kıyafetlerin toplumsal cinsiyetin bedensel performansını nasıl yönlendirdiğini açıkça ortaya koymaktadır. Eteğin kadınsı, 
pantolonun ise daha maskülen davranış kalıpları ve hareket serbestliği ile ilişkilendirilmesi, giyimin cinsiyetlendirme 
mekanizmalarındaki belirleyici rolünü göstermektedir. Böylece pantolon giymeme tercihi, kadınsı kabul edilen geleneksel 
erdemlerle (edep, iffet, sakınma) uyumlu olma beklentisinin hem dinî hem de kültürel düzeyde kurumsallaşmasına hizmet 
etmektedir. Ne var ki tüm katılımcılar pantolonu tamamen reddetmemektedir. Zamanla değişen toplumsal algılar, pratik 
zorunluluklar ve gündelik hayatın dinamikleri, kadınların bu giysiyle kurduğu ilişkiyi dönüştürmüştür. Örneğin bir katılımcının 
(A10) ifadeleri, kadınların pantolona zamanla aşinalık kazanma sürecini anlamak açısından dikkat çekicidir. 

“Bizim nesle aslında pantolon Tansu Çiller ile geldi. Bayanların pantolon giymesi böyle normalleşti. Hani Tansu Çiller şey giyerdi; geniş paçalı 
pantolon, üzerine ceket giyinirdi. Ondan sonra gözde bir alışkanlık oldu. Mesela, benim halalarım açıktır ama açık oldukları halde pantolon 
giymezlerdi. Pantolon çok büyük bir şeymiş gibi, çok açık bir kıyafet gibi görülürdü. Herhalde erkek gibi. Çünkü ben halamın bir defasında 
kızına şey dediğini hatırlıyorum. Kızı dedi ki: ‘Anne, işte arkadaşımın annesi pantolon giyiniyor, sen de giyinsene.’ Halam da açıktı, etek 
giyinirdi dizinde yani. ‘Aman!’ dedi. ‘Pantolon nasıl giyineyim? Ben işte bu yaştan sonra pantolon mu giyineceğim.’ Ama şu an giyiniyor. İşte 
o dönemlerde Tansu Çiller giyindi; bence göz alıştı.” 

Pantolonun kadınlar tarafından kabul görmesi, toplumsal değişimin dikkat çekici bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. 
Başlangıçta kadınlar için “açık” bir kıyafet olarak görülen pantolon, erkek giyimiyle özdeşleştirilmiş ve toplumsal cinsiyet 
sınırlarını belirleyen bir ayrım çizgisi olarak konumlanmıştır. Ancak güçlü kadın figürlerinin yükselişi ve toplumsal kabullerin 
dönüşmesiyle bu ayrım zamanla belirsizleşmiştir. Bu dönüşümde Türkiye’nin ilk kadın başbakanı Tansu Çiller’in etkisi dikkat 
çekicidir. Çiller’in kamuoyuna geniş paçalı pantolon ve ceketle çıkması, kadınların pantolon giymesine dair görsel temsiller 
üzerinden normatif bir değişim yaratmıştır. Barbarosoğlu’nun (2023, 93) kot pantolonun muhafazakâr çevrelerdeki algısına dair 
analizleri de bu sürece ışık tutar. Ona göre 1980’ler öncesinde kot pantolon, dini kimlik ve yaşam tarzının simgesi olarak 
görülmüş, bireyin ideolojik aidiyetini yansıtan bir sembol işlevi görmüştür. Ancak zamanla bu algı değişmiş ve kot pantolon 
muhafazakâr çevrelerde de kabul gören bir kıyafet hâline gelmiştir. Benzer şekilde, kadınların pantolon giymesi de başlangıçta 
toplumsal cinsiyet normlarına ve dini algılara aykırı bulunmuş; ancak görsel temsillerin etkisiyle bu algı zamanla dönüşmüştür. 

Pantolon giydiğini belirten kadın katılımcılar, bu tercihlerini estetikten ziyade pratiklik ve işlevsellik gibi gündelik yaşam 
gerekliliklerine dayandırmaktadır. Örneğin bir katılımcı (A7), pantolonu “rüzgar esince eteğin açılması” ya da “düşünce üstünün 
açılması” gibi durumlara karşı bir önlem olarak görmekte; “Pantolon giysen en azından başına bir iş geldiği zaman bacağın kapalı olur” 
ifadesiyle tercihini güvenlik ve rahatlık üzerinden temellendirmektedir. Benzer şekilde bir başka katılımcı (A13), yalnızca bir 
pantolona sahip olduğunu ve onu da çarşıya giderken veya otobüse binerken, “bacakları görünmesin” diye “pardesünün altına” 
giydiğini belirtmiştir. Özellikle toplu taşıma ve yürüyüş gibi hareketli durumlarda pantolonun sağladığı ek koruma, beden 
mahremiyetinin bedensel hareketlerle şekillenen dinamik bir süreç olduğunu göstermektedir. Bu bağlamda pantolon, 
pardösünün tek başına yeterli görülmediği durumlarda ek bir güvenlik katmanı işlevi üstlenmektedir. 

Katılımcıların pantolona ilişkin tutumları, bu giysiyi kadın giyiminin doğal bir parçası olarak değil, belirli koşullarda kaçınılmaz 
bir tercih olarak gördüklerini ortaya koymaktadır. Pantolon, kadınsı kimlikle tam örtüşmese de mahremiyetin korunması adına 
işlevsel bir araç olarak kabul edilmektedir. Bu açıdan pantolon, mahremiyetin tehdit altında olduğu durumlarda “gerekli” 
görülürken, tehdit algısının olmadığı bağlamlarda kadınsılıkla bağdaşmadığı gerekçesiyle reddedilmektedir. Bu durum, 
pantolonun muhafazakâr kadınlar açısından doğrudan benimsenen bir kıyafet değil; ancak belirli koşullar altında “uygun” 
sayılan, toplumsal ve dini normlarla meşrulaştırılan bir giyim unsuru olduğunu göstermektedir. Böylece kadınların giyim 
tercihleri ve buna bağlı beden mahremiyeti, sabit değil; gündelik yaşam içinde sürekli müzakere edilen ve yeniden tanımlanan 
toplumsal pratikler olarak ortaya çıkmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 55 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

 

 

 

 

Şekil 1. Annelerin Giyim Kuşam Tercihleri Kod Bulutu 

 

1.2. Gençlerin Giyim Tercihleri ve Mahremiyet: Bireysellik, Moda, Estetik Yönelimler ve Çeşitlenmiş Toplumsal 
Beklentiler  

Genç kuşaktaki katılımcıların ifadeleri, giyim tercihlerini belirleyen bireysel ve toplumsal faktörlerin yanı sıra, özgürlük 
arayışlarıyla ailevi değerler ve kültürel normlar arasında denge kurma çabalarını da yansıtmaktadır. Örneğin bir katılımcı (K10), 
giyim kuşam konusunda “özgürlükçü bir yaklaşım” benimsediğini, geçmişte ailesiyle özellikle dar pantolon gibi kıyafetler 
üzerinden çatışmalar yaşadığını, ancak zamanla hem tarzının hem de ailesinin tutumunun değiştiğini belirtmiştir. Günümüzde 
“bol ve rahat kıyafetleri” tercih ettiğini, bu tercihin ailesi tarafından da kabul gördüğünü ifade eden katılımcı, vücut hatlarını belli 
eden kıyafetlerden dini değil, estetik gerekçelerle uzak durduğunu belirtmiştir. Bu değerlendirmeler, katılımcının bedeninin 
kamusal alandaki algısına ilişkin sınırları kişisel tercihleri doğrultusunda çizdiğini ve bu sınırların daha çok bireysel özgürlük 
ve estetik beğeni çerçevesinde şekillendiğini göstermektedir. Bir başka katılımcı (K3) ise kıyafet seçiminde “çıplak gözükmeyecek 
şekilde” giyinmeye çalıştığını ve bir denge gözettiğini ifade etmiştir. 

“Mesela, şort giymem ya da büstiyer tarzı şeyler giymem. Hani çok böyle iç çamaşırı tarzı, erotik şeyleri çağrıştıran kıyafetler giymem. Ya da 
çok dekolteli şeylerden sakınırım. Ama nasıl desem, daha normal… Burada kime göre, neye göre normal kavramı oluyor. Hani ikisinin 
ortalaması olarak ölçütüm Antalya’ya göre bir tık muhafazakar, Erzurum’a göre ise biraz daha açık diyelim.” 

Kıyafet seçiminde belirli ölçütler benimseyen katılımcı, bu ölçütleri yalnızca bireysel tercihlerine değil, aynı zamanda 
bulunduğu toplumsal ve bölgesel beklentilere göre de uyarlamaktadır. Örneğin şort ve büstiyer tarzı kıyafetlerin toplum 
nezdinde “erotik” veya “uygunsuz” algılanabileceğine dair bir farkındalık söz konusudur. Katılımcının “Antalya’ya göre 
muhafazakâr, Erzurum’a göre ise daha açık” ifadesi, tahrik edici ya da erotik sayılan kıyafetlerin tarihsel, kültürel ve mekânsal 
bağlama göre değiştiğini göstermektedir (Polhemus - Procter, 1978). Bu farkındalıkla yapılan giyim tercihleri, mahremiyet 
algısının yalnızca ev içi ve dışı mekânlarla sınırlı kalmadığını; aynı zamanda şehirlerarası coğrafi hareketlilikle birlikte farklı 
toplumsal beklentilere göre şekillendiğini ortaya koymaktadır. 

Benzer şekilde bir diğer katılımcı (K6) da Erzurum’un muhafazakâr yapısının giyim tercihlerini etkilediğini, bu nedenle “şort ya 
da mini etek” giymediğini ve “bu tür kıyafetlerin Erzurum’da normal karşılanmadığını” belirtmiş, ancak il dışına çıktığında bu giysileri 
rahatlıkla tercih edebildiğini ifade etmiştir. Bu durum, mahremiyetin her toplumsal yapının kendi sınırları içinde inşa edildiğini 



56  

https://dergipark.org.tr/rid 

ve aynı toplum içinde dahi farklı sosyal gruplar arasında değişen mahremiyet eşikleri bulunduğunu göstermektedir (Gündüz, 
2015, 1/307-312). Bu farklı eşikler, bireylerin örtünme pratiklerine doğrudan yansımakta; kamusal alanda bedenin maruz kaldığı 
bakışlar yoluyla da hissedilmektedir. Aynı katılımcının “Bizim ilimizde çarşaflı birine bile bakıyorlar. Onlara bile bakarlarken, ben 
giyemem; çünkü bakışlardan rahatsız oluyorum” ifadesi, erkek bakışının güzellik ideali ve kadın bedeni üzerindeki denetleyici 
işlevinin kamusal alanda bir disiplin mekanizmasına dönüştüğünü ortaya koymaktadır. Kadın bedeni, erkek bakışı tarafından 
bakışa ve gözetlemeye konu olduğu ölçüde, bu bakış kadın tarafından da içselleştirilerek mahremiyet temelli örtünme pratiğine 
yön vermekte ve bu doğrultuda farklı toplumsal ortamlarda çeşitlilik göstermektedir (Bartky, 1988). Bu bağlamda, anneleri gibi 
geleneksel sınırlar içinde tesettürlü olmayan genç kuşağın beden mahremiyeti algısı, görünür toplumsal beklentiler, erkek 
bakışının kurduğu normatif düzenlemeler ve bireysel tercihler arasında salınan bir yapıda şekillenmektedir. 

Tesettürlü katılımcıların giyim tercihlerine ilişkin ifadeleri incelendiğinde, mahremiyet anlayışlarının üç temel eğilim etrafında 
şekillendiği görülmektedir: bedensel konfor, bazı bedensel hatların örtülmesine yönelik hassasiyet ve belirli bölgeleri kapsayan kısmi 
kapalılık. Genç katılımcılardan bazıları (örneğin K2, K7), fiziksel konforu ön planda tutarak “okul ortamında ya da sokakta rahat 
hareket edebilmek için” (K2) bol ve geniş kıyafetleri tercih ettiklerini belirtmiştir. Bu tercihler, dini tutumların yanı sıra konfor 
odaklı bir mahremiyet anlayışını da yansıtmaktadır. Öte yandan genç katılımcıların ifadelerinde, bedenin belirli bölgelerinin 
görünürlüğüne dair seçici bir hassasiyet dikkat çekmektedir. Örneğin K2, “açık bir yerim görünmesin, atıyorum kollarım görünmesin, 
bacağım görünmesin” ifadesiyle; K4, kıyafet tercihini “kalçamın kapanması, boynumun kapanması ve pantolonumun dar olmaması” 
kriterlerine göre tanımlayarak; K8 ise "göğüs bölgemin çok önde olmamasına dikkat ediyorum" sözleriyle, bedensel hatların 
belirginleşmesine karşı geliştirdikleri bireysel stratejileri dile getirmiştir. Bu ifadeler, bedensel mahremiyetin sınırlarının 
geleneksel ve dini kodların yanı sıra bireysel yorum ve tercihlerle yeniden inşa edildiğini göstermektedir. 

Genç katılımcıların çoğu, diz üstünde biten tunik ve gömlek gibi parçaları tercih ederek mutlak kapalılıktan ziyade seçici bir 
örtünme anlayışını benimsemektedir. Örneğin K2'nin “tamamen kapalı değil de, kapanması gereken yerler kapansın, görülmesin 
yeterli” ve K8’in “bileklerim çok açıksa kapatıyorum” ifadeleri, beden mahremiyetinin bireyselleştirilmiş ve öznel biçimde yeniden 
tanımlandığını göstermektedir. Kadın bedenleri toplumsal normlar aracılığıyla denetlense de, bireyler bu normlar içinde 
kendilerine ait hareket alanları oluşturarak hem görünürlüklerini hem de toplumsal kabul edilebilirliklerini yeniden 
düzenlemeye çalışmaktadırlar (Bartky, 1988).  Katılımcıların tam kapalılıktan kaçınmaları, ancak belirli bölgelerin örtülmesine 
yönelik seçici hassasiyet göstermeleri, sosyal bağlamla uyumlu bir görünüm arzusu ile kişisel konfor, estetik algı ve bireysel 
mahremiyet anlayışı arasında kurulan hassas dengeyi yansıtmaktadır. 

Kısmi kapalılık eğilimini açıkça ortaya koyan bir diğer katılımcı, “Tam anlamıyla kapalıyım diyemem” (K5) ifadesiyle tesettürün 
tüm sınırlarına bağlı kalmadığını belirtmiştir. Katılımcı, “İslam’da anlatılan, daha doğrusu emredilen kapalılık” biçiminin kendi giyim 
tarzıyla örtüşmediğini ifade etmiş; örneğin başörtüsünün “Nur Suresi’ne göre göğsün üzerinden aşağıya sarkacak şekilde örtülmesi” 
gerektiğini bildiğini, ancak bu biçimi uygulamadığını belirtmiştir. Buna karşın mevcut örtünme tarzını “yeterli” bulmakta ve 
bunu “günümüz toplumsal normları içinde kabul gören” bir form olarak değerlendirmektedir. Bu durum, İslami başörtüsü ve 
giyimin, bireyin İslam’ın disiplin edici normları aracılığıyla benliğini biçimlendirmesiyle ilişkili olduğunu göstermektedir. Ancak 
bu normlar, bireyler için sabit ve değişmez kategoriler değil; doğaçlama, uyarlama ve yorumlamaya açık dinamik bir alandır 
(Göle, 2017, 22). Bu yaklaşım, bireyin dini normları hem benlik sınırlarını belirlemede hem de İslami estetik ve modanın 
üretiminde kişisel bir uyarlama sürecine tabi tuttuğunu göstermektedir. Böylece ideal olarak sunulan dini uygulamadan sapılsa 
bile, birey için makul ve sürdürülebilir bir dini pratik biçimlenmektedir. 

Berger’e göre modern toplumlarda bütüncül bir dini dünya görüşü yerini “her insan bir dünyadır” anlayışına bırakmış; 
sekülerleşme yalnızca toplumsal yapıyı değil, bireysel bilinci de dönüştürmüştür (1967, s. 107–108; akt. (Bağlı, 2011)). Bu 
dönüşümle birlikte bireylerin dinî referanslara başvurma biçimi ve sıklığı değişmiş, dinî hükümler katı bir yükümlülükten ziyade 
bireyin ihtiyaçları ve yaşam bağlamı içinde anlamlandırdığı değerlere dönüşmüştür (Bağlı, 2011). Birey, ideal bir dindarlık 
anlayışına tam olarak uymasa da, kendi pratiğini “yeterli” bulmakta; bu da sekülerleşmenin bireysel dinî tutumlar üzerindeki 
etkisini göstermektedir. Sekülerleşme böylece yalnızca kamusal alanı değil, bireylerin mahremiyet pratiklerini ve bu pratiklerin 
dinî normatif çerçevesine ilişkin algılarını da dönüştürmektedir. 

Genç katılımcıların geleneksel örtünmeden sapma eğilimlerinden biri, tesettür pratiği bağlamında kamusal alana çıkarken 
geleneksel olarak tercih edilen “dış kıyafet” (pardesü vb.) kullanımının artık zorunlu görülmemesinde ortaya çıkmaktadır. 
Gençlerin bu tür kıyafetlere ihtiyaç duymadıklarını açıkça ifade etmeleri, annelere kıyasla mahremiyet ve örtünmeye dair özel-
kamusal ayrımı imleyen iç-dış sınırlarının esnediğini göstermektedir. Örneğin bir katılımcı (K7), “pantolon ve gömlek giyip” dışarı 
rahatça çıkabildiğini belirtmiş; böylece annesinin dış kıyafet beklentisini kişisel tercihi lehine geri plana ittiğini ifade etmiştir. 
Benzer şekilde K12, “lokantada annesinin pardösüsünü çıkarmadan oturduğunu”, kendisinin ise montunu çıkardığını söylemiştir. 
Daha çarpıcı biçimde K10, “evimde bir misafir geldiğinde nasıl giyiniyorsam, aynı tesettürümle dışarı çıkabilirim” ve “dışarıda gizlemem 



 57 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

gereken bir şey yok” ifadeleriyle, dış kıyafetin mahremiyetin birincil taşıyıcısı olma işlevine karşı bireysel ve eleştirel bir tutum 
sergilemiştir. Bu yaklaşım, beden mahremiyetinin kamusal alandaki kendilik algısı ve konumlanışıyla yakından ilişkili olduğunu 
göstermektedir. 

Gençlerin (tesettürlü ya da tesettürsüz) giyim tercihlerinde ortaklaştıkları noktalardan biri, kamusal alanda ve gündelik 
yaşamlarında çoğunlukla etek yerine pantolonu tercih etmeleridir. Katılımcılardan biri (K9), çocukluğunda yalnızca bir eteği 
olduğunu, dışarı çıkarken neredeyse hiç etek giymediğini ve pantolonun çok daha fazla rahatlık sağladığını belirtmiştir. Bir diğer 
katılımcı (K6) ise eteği annesinin kuşağına özgü bir tarz olarak nitelendirmekte; pantolonu ise gençliğe ve modern yaşam 
pratiklerine ait bir temsil olarak görmektedir. K8’in eteği yalnızca “cami ziyareti” veya “bayram gibi özel günlerde” giymesi, eteğin 
dini, kültürel ve kuşaklar arası normlarla yüklü sembolik bir anlam taşıdığını göstermektedir. Bu durum, eteğin kadın bedeninin 
kamusal alandaki görünürlüğünü ve bu görünürlüğün nasıl denetleneceğini belirleyen normların taşıyıcısı olduğunu ortaya 
koyar. Nitekim K9’un etek giydiğinde “daha fazla dikkat etme” ihtiyacı hissetmesi, eteğin “kadın bedenini kadınsı jest, postür ve 
hareket kalıplarını taşıyacak biçimde yeniden şekillendiren” (Özçetin, 2024) bir denetim aracına dönüştüğünü göstermektedir. 
Bu bağlamda toplumun kadınlardan beklediği “düzgün ve uyumlu” davranış kalıpları, eteğin temsil ettiği mahremiyet, itidal ve 
ölçülülük anlayışıyla pekiştirilmektedir. 

Pantolon, artık bir cinsiyet farklılığının ifadesi olmaktan çıkarak, gençler tarafından bireysel konfor, pratiklik ve modern 
yaşamla uyumlu, mahremiyet temelli bir örtünme biçimi olarak değerlendirilmektedir. K9 kodlu katılımcı, etek giydiğinde 
“alttan hep bir uçuşma” kaygısı taşıdığını, bunun psikolojik bir yük oluşturduğunu belirtmiş; pantolonu ise bu yükten kurtulma 
ve rahatlıkla hareket etme imkânı sunan bir seçenek olarak tanımlamıştır. Bu çerçevede pantolon, kadınların hareket 
serbestisini artırarak bedensel pratikleri özgürleştiren ve güçlendiren bir araç hâline gelmektedir. Her ne kadar pantolon, beden 
hatlarını belirginleştirme potansiyeli nedeniyle bazı çevrelerde tesettürle çelişen bir unsur olarak görülse de, katılımcılar bu 
görüşe eleştirel ve alternatif yaklaşımlar geliştirmektedir. Örneğin K13, annesinin pantolonu “kadının giyemeyeceği bir kıyafet” 
olarak görmesine rağmen bu görüşe katılmadığını, pantolonun dini veya kültürel açıdan sorun teşkil etmediğini belirtmiştir. Bu 
da daha önce normatif çerçevede meşru görülmeyen pantolonun, artık yine bu çerçeve içinde müzakere edilerek bit yönüyle 
İslamileştirildiğine işaret etmektedir. Benzer biçimde K5 kodlu katılımcı, geleneksel dini ve kültürel normların pantolonu “erkek 
kıyafeti” olarak kodladığını, ancak bu ayrımın geçerliliğini yitirdiğini ve pantolonun artık yaygın, sıradan bir kıyafet olduğunu 
ifade etmiştir. Kadınların pantolon giymesine ilişkin bu tarihsel dönüşüm, toplumsal rollerin ve statülerin çözülmesiyle birlikte 
cinsiyete dayalı sınırların da aşındığını göstermektedir (Prost, 2021, 131). 

K8 kodlu katılımcı, annesinin “Pantolon İslam’a uygun değil, tesettüre uygun değil, Allah erkeğe benzeyen kadını lanetlemiş” şeklindeki 
inancını paylaşmadığını; pantolonun farklı modelleri bulunduğunu ve kimi zaman daha koruyucu olabileceğini belirterek, 
geleneksel dini yorumlara alternatif bir yaklaşım sunmuştur. Katılımcının “Eğer bacak boyumu, bacaklarımı güzelce belli edecek 
kotlar, pantolonlar giyersem onun hiçbir tesettür yanı yok. Ama baldırımın görünmediği bir geniş modelin üzerine kombin yapacak olursam, 
bu şekilde tesettür vari olur” ifadesi, tesettürün yalnızca biçimsel kurallara değil, bağlamsal yorumlara ve kişisel muhakemeye açık 
bir alan olduğunu ortaya koymaktadır. Bu yaklaşım, tesettür pratiği ile bireysel özerklik arasında kurulan dengeyi görünür 
kılmakta; dini normların katı yorumları karşısında bireyin deneyim, estetik ve konfor gibi unsurlar üzerinden tesettürü yeniden 
anlamlandırdığı bir süreci yansıtmaktadır. Genç nesiller, deneyim kazandıkça kişisel özerkliklerini genişletmekte; bu birikimli 
özgürlük alanı içinde dinin bireysel öncelikler arasında daha geri planda konumlandığı gözlemlenmektedir (Bertrand, 2015, 15). 
Bu bağlamda pantolon giymek yalnızca bir kıyafet seçimi değil, kadınların bedenleri üzerindeki denetimi nasıl yorumladıklarını 
ve kamusal alandaki varlıklarını nasıl şekillendirdiklerini gösteren sembolik bir ifade hâline gelmektedir. 

Şekil 2. Gençlerin Giyim Kuşam Tercihleri Kod Bulutu 



58  

https://dergipark.org.tr/rid 

 

1.3. Gizden Görünürlüğe: Kuşaklararası Beden, Örtünme ve Mahremiyet Anlayışının Dönüşümü  

 Beden mahremiyeti, anneler kuşağında belirgin mekânsal sınırlarla tanımlanmış ve bu sınırlar toplumsal cinsiyet rolleriyle 
yakından ilişkilendirilmiştir. Ev içi ve ev dışı arasındaki keskin ayrım, kadın bedeninin nasıl temsil edileceğine ve 
denetleneceğine dair normatif düzenlemeleri yansıtmaktadır. Ev içi, kadınların daha serbest hareket edebildiği, erkek bakışının 
daha az hissedildiği özel bir alan olarak görülürken; kamusal alan ise beden mahremiyetinin daha sıkı kurallarla korunduğu, 
kadın bedeninin görünürlüğünün sınırlandığı bir mekân olarak yapılandırılmıştır. Geleneksel örtünme anlayışı bu ayrımı 
pekiştirerek, kadın bedeninin yalnızca meşru sınırlar içinde görünür olabileceği inancını kurumsallaştırmıştır. Nitekim 
tesettürün boyutlarından biri1 mekânsaldır ve bu boyut, cinsler arasındaki sınırları çizerek ayrım oluşturmayı amaçlar 
(Mernissi, 1987’den akt. (Göle, 2016, 127)). Bu bağlamda “evde cici, dışarıda öcü” ya da “evde çekici, dışarıda itici” söylemleri 
(Göle, 2016, 129), bedensel mahremiyetin dini ve kültürel kodlarla nasıl şekillendiğini açık biçimde göstermektedir. Bu yaklaşım, 
kadının kamusal alandaki görünürlüğünü sınırlamakla kalmamış; toplumsal kimliğini ev içiyle özdeşleştirerek, mahremiyetin 
mekânsal kurgusu üzerinden toplumsal cinsiyet rollerinin yeniden üretilmesine zemin hazırlamıştır. 

Günümüz genç kuşağında mahremiyet, sabit mekânsal sınırlarla tanımlanmak yerine, bireyin bulunduğu bağlama ve çevreye 
göre şekillenmektedir. “Mahrem alanın dinsel ya da kültürel sınırlandırmalarından kurtulmuş ve kamusal yaşama tümüyle 
katılan” (Göle, 2016, 33) gençler için mahremiyet, yalnızca fiziksel sınırlarla değil; bireysel tercihler, estetik kaygılar ve sosyal 
bağlamın dinamikleriyle tanımlanmaktadır. Nitekim farklı mekân ve durumlarda farklı ahlak normları ve kıyafet kuralları 
devreye girer; “giysi hep mekâna ve zamana yerleşik” bir unsur olarak varlık gösterir (Entwistle, 2000’den akt. (Özçetin, 2024, 
73)). Örneğin, gençlerin muhafazakâr bir şehirde daha geleneksel, özgürlükçü şehirlerde ise daha rahat giyim tarzlarını tercih 
etmeleri, mahremiyet algısında mekânsal bağlamsallığın belirleyici rolünü göstermektedir. Bu dönüşüm, sadece mekânsal bir 
değişimi değil; kadınların toplumsal yapıyla kurduğu ilişkinin de farklılaştığını ortaya koymaktadır. Anneler kuşağında 
mahremiyet mekân üzerinden normatif biçimde tanımlanırken ve bireyi sabit bir toplumsal konuma yerleştirirken, genç 
kuşakta bu sabitliğin yerini hareketlilik ve bireysel esneklik almıştır. Gençler için mahremiyet, bir yandan toplumsal normlarla 
bağlarını korurken, öte yandan bireysel tercihler ve bağlama duyarlı stratejilerle yeniden tanımlanmakta; bu da toplumsal 

                                                                        

1  Mernissi “hicab”, tesettür kavramının işlevlerini ve üç boyutunu tanımlar. Birinci boyut görseldir; işlevi bakıştan gizlenmek ve saklanmaktır. İkinci boyut 
mekanla ilişkilidir. Amacı cinsler arasındaki sınırları çizmek ve böylelikle cinsleri ayırmaktır. Üçüncü boyut ise ahlaki bir fikir içermektedir ve “yasak 
buyruğu”na ilişkindir. Tesettür yasak alana işaret eder (Mernissi’den akt. Göle, 2016, 127). 

 



 59 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

normların daha dinamik ve müzakereye açık hâle geldiğini göstermektedir. 

Gençlerle anneler kuşağının mekâna bağlı beden mahremiyet anlayışları arasındaki en belirgin fark, kamusal alandaki kıyafet 
tercihlerinde görülmektedir. Anneler kuşağında beden mahremiyeti, vücut hatlarını tamamen örten, topuğa kadar uzanan 
çarşaf ve pardesü gibi giysilerle somutlaşmaktadır. Kamusal alanda bedenin görünürlüğünün sınırlandırılması, bu kuşak için 
mahremiyetin temel bir ifadesi olarak kabul edilmekte ve bu sınır, giyim pratikleriyle korunmaktadır. Mahremiyet anlayışı, 
“içerisi/dışarısı” ve “mahrem/namahrem” ayrımlarına dayanarak, kadının kamusal görünürlüğünü en aza indiren bir düzen 
içinde tanımlanmıştır (Göle, 2016, 66). Dış kıyafet, yalnızca örtünme aracı değil; toplumsal normlara ve dini yükümlülüklere 
uyumu sağlayan bir düzen ve kontrol mekanizması işlevi görmektedir. Annelerin dış kıyafet kullanımları, giyimin “bir rejim 
biçimi olması” (Giddens, 2010, 86) bağlamında, toplumsal düzenin sürekliliğini sağlayan ve ahlaki yükümlülükleri yerine 
getirmeye hizmet eden bir disiplin aracına dönüşmektedir. Bu nedenle anneler için dış kıyafet olmadan dışarı çıkmak, yalnızca 
beden mahremiyetinin ihlali değil, aynı zamanda toplumsal düzenin dışına çıkmak anlamı taşımaktadır. 

Genç kuşakta kamusal alanda gözlemlenen kısmi kapalılık eğilimi, beden mahremiyetinin artık tüm bedeni örtmektense belirli 
bölgeleri (örneğin kalça ve göğüs) kapatmaya yönelik bir anlayışla yorumlandığını göstermektedir. Bu tutum, bedenin 
özgürleştiği ve beden-giysi ilişkisinin dönüşüme uğradığı bir döneme işaret etmektedir. Geleneksel kıyafetler bedeni saklayıp 
sınırlandırırken, modern giyim pratiklerinde giysi bireysel kimliği, tercihi ve özgürlüğü ifade eden bir araca dönüşmektedir. 
Giysi artık sadece örtünme nesnesi değil, aynı zamanda toplumsal kimliğin, bireysel benliğin ve bedensel özerkliğin 
dışavurumudur (Prost, 2021, 91). Nitekim gençler için kıyafet, bireysel kimlik anlatılarına dış biçim kazandırmanın bir yolu 
olarak görülmektedir (Giddens, 2010, 87). Kamusal alana tunik, gömlek ya da ev kıyafetleriyle çıkabilen gençler, bu seçimleriyle 
kimliklerini modern toplumsal bağlamda ifade etme ve özgürlüklerini vurgulama arzusunu yansıtmaktadır. Giddens’ın da 
belirttiği gibi, “üst modern çağın gelenek ötesi ortamlarında ne dış görünüş ne de uygun davranışlar önceden belirlenmiş 
biçimde düzenlenebilir; beden, benliğin inşasında doğrudan yer alır” (Giddens, 2010, 134). Bu bağlamda beden, yalnızca 
mahremiyetin nesnesi değil, aynı zamanda bireyin kendilik anlatısını kurduğu ve toplumsal normlarla sürekli müzakere 
hâlindeki aktif bir özne alanı olarak yeniden tanımlanmaktadır. Gençler için giyim-kuşam; kimliğini inşa etme, toplumsal 
yaşantısını belirleme, kendini ifade etme ve iç dünyasını yansıtma gibi derin anlamlar taşımaktadır (Özüdoğru, 2019, 119). 
Haraway’in ifadesiyle, kıyafet “sınır savaşlarının; uygun ya da uygun olmayan kadınlık, doğru ya da yanlış kız olmak arasındaki 
sürekli değişen çizgilerin bir parçasıdır” (Özçetin, 2024, 108). Bu sınırlar, mahremiyet algısının tarihsel ve kültürel bağlamlara 
göre dönüşmesiyle sürekli yeniden tanımlanmaktadır.  

Ne var ki gençlerin kıyafet tercihleri yalnızca bireysel tarz, estetik beğeni ya da pratik gerekliliklerle şekillenmemekte; aynı 
zamanda toplumsal yapı tarafından da biçimlendirilmektedir. Annelerin ve kızların ifadeleri, giyim tercihlerinin altında yatan 
ortak motivasyonlardan birinin beden hatlarını belirginleştirmeme ve cinselliğin görsel temsillerini sınırlandırma çabası 
olduğunu ortaya koymaktadır. Bu eğilim, tesettürlü ya da tesettürsüz fark etmeksizin geniş bir kabul görmekte; kadın bedeninin 
dikkat çekmemesi gerektiği yönündeki toplumsal beklenti, farklı giyim biçimlerinde benzer şekillerde içselleştirilmektedir. 
Tesettürlü genç katılımcılar özellikle kalça, boyun ve göğüs gibi bölgeleri kapatmaya özen gösterirken, dar kıyafetlerden kaçınıp 
daha bol formlar tercih ettiklerini ifade etmişlerdir. Tesettürsüz katılımcılar da benzer şekilde, çıplaklık hissi vermeyen, erotik 
çağrışımlardan uzak ve beden hatlarını vurgulamayan giysilere yöneldiklerini belirtmişlerdir. Bu durum, tesettürsüz giyim 
biçimlerinin de sanıldığı kadar İslami örtünmeden uzak olmadığını; her iki durumda da kadın bedeninin cinsellik ve arzu ile 
ilişkilendirilmesi nedeniyle kapatıldığını göstermektedir (Çinar, 2005, 14/77). 

Kadın bedeni, toplumsal düzeyde erotize edildiği ölçüde kapatılmakta; bu durum farklı giyim biçimlerinde benzer stratejilerin 
ortaya çıkmasına yol açmaktadır. Kadın bedeni, hâlâ erkek egemen bakışın potansiyel nesnesi olarak konumlandığı için, hem 
tesettürlü hem de tesettürsüz giyimde bedenin denetim altına alınmasına yönelik eğilim sürmektedir (Çinar, 2005, 14/77). Bu 
durum, yüzeyde farklılaşan giyim pratiklerinin ve kuşaklararası giyim tercihlerinin özünde aynı toplumsal denetim 
mekanizmaları tarafından şekillendirildiğini ortaya koymaktadır. Dolayısıyla örtünme, dini bir yükümlülük ya da bireysel inanç 
göstergesi olmasının yanı sıra kadın bedeninin kamusal alandaki temsiline ilişkin kültürel, ahlaki ve toplumsal sınırların yeniden 
üretildiği bir düzenleme biçimi ve beden mahremiyetinin dönüşümündeki süreklilikleri izleyebileceğimiz önemli bir araç olarak 
değerlendirilmektedir. 

Her iki kuşak arasındaki pantolon kullanımına ilişkin tutumlar, kıyafet tercihlerinde belirgin bir ayrışma noktasına 
dönüşmektedir. Pantolon giymeyen anneler, bu tutumlarını çoğunlukla dini inançlara ve toplumsal normlara dayandırmakta; 
bu tercihi Allah’ın emirlerine dayalı bir “manevi düstur” anlayışıyla temellendirmektedirler. Bu bağlamda pantolon, 
mahremiyetin korunmasına ve kadın-erkek arasındaki cinsiyet sınırlarına riayet edilmesine yönelik normatif düzenin ihlali 
olarak görülmektedir. Annelerin giyim tarzı ile toplumsal kimlik arasında kurduğu ilişki, giyimin toplumsal cinsiyetin hem 
inşasında hem de ifadesinde belirleyici bir rol üstlendiğini göstermekte; bu kuşakta giyim, “toplumsal cinsiyetin görünür ve 



60  

https://dergipark.org.tr/rid 

düzenleyici bir göstergesi” olma işlevini sürdürmektedir (Giddens, 2010, 133). Pantolonun erkek kıyafeti olarak algılanması, 
kadın ve erkek arasındaki sınırları belirleme ve bu sınırlar üzerinden toplumsal cinsiyet rollerini yeniden üretme aracına 
dönüşmektedir. Özellikle geleneksel çevrelerde pantolon, kadınlık rolüne aykırı bir giysi olarak değerlendirilmekte ve bedeni 
daha görünür kıldığı gerekçesiyle mahremiyetin ihlali anlamına gelmektedir (Göle, 2016, 127). Bu nedenle anneler kuşağında 
pantolon giymemek, hem dini bağlılık hem de toplumsal cinsiyet rollerine uygunluk göstergesi olarak anlam kazanmaktadır. Bu 
yönüyle pantolon giymeme tutumu, kadın bedeninin mahremiyet rejimlerine ve toplumsal düzenin beklentilerine uyum 
sağlama çabasının ifadesi olarak değerlendirilebilir. 

Gençler, pantolonu günlük yaşamın doğal ve işlevsel bir parçası olarak görmekte; bu tercihi genellikle pratiklik, rahatlık ve 
güvenlik gibi gerekçelerle temellendirmektedir. Günlük hayatta sağladığı hareket özgürlüğü, dış mekânlarda sunduğu 
korunaklılık ve vücut hatlarını belli etmeyen modellerin mahremiyeti desteklemesi, pantolonu gençler arasında yaygın bir 
tercih hâline getirmiştir. Etek gibi kıyafetlerin gerektirdiği belirli oturuş biçimleri ve bedensel kısıtlamaların pantolonda daha 
az hissedilmesi de bu tercihin işlevsel boyutunu pekiştirmektedir. Bu noktada genç kadınlar, annelerinin pantolonu erkek 
kıyafeti olarak gören söylemlerine karşı mesafeli ve eleştirel bir tutum geliştirmektedir. Turner’ın “performatif düşünümsellik” 
kavramı çerçevesinde değerlendirildiğinde, genç kuşağın mahremiyet kodlarına yönelik bu eleştirel yaklaşımı, onların “kendi 
kamusal benliklerini oluşturan toplumsal-kültürel bileşenlere dönme ve bunlar üzerine düşünme” (Turner, 1986, 24) 
kapasitesine işaret etmektedir. Bu dönüşüm aracılığıyla gençler, mahremiyetin normatif çerçevesini bireysel düzlemde yeniden 
inşa etmekte ve geleneksel cinsiyet kodlarına eleştirel bir mesafeyle yaklaşmaktadır. Ayrıca pantolon tercihi, konfor ve estetiğin 
yanı sıra kadınların toplumsal yaşama daha aktif biçimde katılımıyla da doğrudan ilişkilidir. Gençlerin eğitim süreçlerine dahil 
olmaları, kamusal alanda daha görünür hâle gelmeleri ve toplumsal üretimde yer almaları, işlevselliği ve hareket özgürlüğünü 
önceleyen giyim tercihlerini beraberinde getirmiştir. Bu bağlamda pantolon, kadının kamusal alandaki bedensel varlığını daha 
kontrollü, esnek ve güvende hissetmesini sağlayan bir araç olarak anlam kazanmaktadır. Eteğin gündelik yaşamdan büyük 
ölçüde çekilmesi ise, mahremiyetin ve kadın bedeninin kamusal temsilinin daha dinamik, bağlamsal ve bireysel tercihlere dayalı 
biçimlerde yeniden tanımlandığını göstermektedir. 

Anneler ve kızlar pantolon giyme konusunda belirli açılardan farklılaşsalar da, dikkat çekici bir ortaklık da söz konusudur. Her 
iki kuşak, pantolonun gündelik yaşamda hareket özgürlüğü sağladığı ve özellikle dış mekânlarda daha güvenli, korunaklı bir 
seçenek sunduğu konusunda benzer tutumlar sergilemektedir. Bu durum, pantolonun beden mahremiyetinin dönüşümüne dair 
bir sürekliliği de temsil ettiğini göstermektedir. Pantolonun her iki grupta da mahremiyetin korunmasına yönelik işlevsel bir 
araç olarak konumlandırılması, giyim tercihlerinde toplumsal bağlamla uyumlu bir denge arayışının ortaklaştığı bir zemine 
işaret etmektedir. Bu, kuşaklar arası kıyafet algısında “dönemsel iç içe geçme formları” (Özçetin, 2024, 107) olarak 
adlandırılabilecek dinamik bir uyum sürecini ortaya koymaktadır. Böylece pantolon kullanımına ilişkin pratikler üzerinden hem 
dönüşüm hem de süreklilik biçimleri eşzamanlı olarak izlenebilir hâle gelmektedir. 

İki kuşak arasındaki farklılıklar kıyafet pratikleriyle sınırlı kalmamakta; zaman algısı gibi daha geniş sosyo-kültürel çerçevelerde 
de belirginleşmektedir. Anneler kuşağı, mevcut zamanı sıklıkla geçmişin mahremiyet değerleri ve normları üzerinden 
değerlendirmekte; günümüz toplumuna yönelik eleştirel bir bakış geliştirerek bu değerlerin yeterince korunamadığı yönünde 
kaygı dile getirmektedir. Bu bağlamda sıkça kullanılan “fitne toplumu” ifadesi, ahlaki ve toplumsal düzenin bozulduğu, dini 
normların zayıfladığı ve geleneksel değerlerin erozyona uğradığı bir zaman algısını yansıtmaktadır. Bu yaklaşım, geçmişi 
idealize ederek bugüne ahlaki bir mesafe koymakta; geleneksel yapının normatif üstünlüğünü korumaya çalışan muhafazakâr 
bir duruş üretmektedir. 

Öte yandan genç kuşakta zamana ilişkin daha bireysel, esnek ve bağlama duyarlı bir yaklaşım gelişmiştir. Görüşmeciler, dini 
normlara bütünüyle uymadıklarını kabul etmekle birlikte, kendi yaşam bağlamları içinde bu uyumu yeterli ve makul bir dini 
pratik olarak değerlendirmektedir. Bu tutum, gençlerin mevcut zamanı ahlaki bir çözülme süreci olarak değil, bireysel 
farklılıkların ve özgürlüklerin daha fazla ifadesine imkân tanıyan bir alan olarak gördüklerini göstermektedir. Bu yaklaşım, 
mahremiyet ve değerler sistemindeki bireyselleşme ve bağlamsallaşma eğilimleriyle yakından ilişkilidir. Böylece toplumsal 
normlar ve dini değerler zamanla daha esnek hâle gelirken, bu dönüşüme yönelik kuşak temelli yaklaşımlar da farklılaşmakta; 
anneler daha bütüncül ve normatif bir zaman idealine bağlı kalırken, gençler mevcut zamanla uzlaşma içinde, bireysel tercihleri 
önceleyen bir dinamik sergilemektedir. 

Sonuç 

Toplumsal değişimle birlikte bedenin ve mahremiyetinin nasıl yeniden tanımlandığını anlamak açısından giyim kuşam önemli 
bir gösterge olarak öne çıkmaktadır. Anneler kuşağında beden mahremiyeti, kolektif normlara bağlı, mekânsal olarak 



 61 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

ayrıştırılmış ve görünürlüğü minimize etmeyi amaçlayan bir yapıda kurgulanırken; genç kuşakta bu mahremiyet, bireysel 
özerklik, estetik tercihler ve mekânsal esnekliğe dayalı olarak yeniden inşa edilmektedir. Bu bağlamda örtünme, kadınların 
kamusal varlığını sınırlandıran bir denetim aracı olmaktan ziyade, bedenin “sahiplenilmesi” ve “yeniden yorumlanması” 
sürecine dair stratejik bir araç olarak işlev görmekte; giderek daha fazla özneleşme üzerinden anlam kazanmaktadır. Kadınların 
giyim tercihlerindeki bu farklılaşmalar, modernlik, toplumsal cinsiyet rejimleri ve mahremiyetin dönüşen anlamları ekseninde 
şekillenen yeni bir kamusal düzeni yansıtmaktadır. Bu çerçevede beden mahremiyeti artık sadece sakınma ve korunma değil; 
müzakere, temsil ve kimlik kurma süreçlerinin bir bileşeni hâline gelmektedir. 

Araştırmanın sonuçları, anneler kuşağının örtünme ve beden algısının büyük ölçüde toplumsal ve dini normların getirdiği 
düzenlemeler ve beklentiler doğrultusunda şekillendiğini ortaya koymuştur. Genç kuşak ise hem annelerinin temsil ettiği 
geleneksel örtünme pratikleriyle hem de dini ve toplumsal normatif çerçeveyle bireysellik temelli bir yaklaşım üzerinden sürekli 
bir müzakere hâlindedir. Gençlerin mahremiyet algısı, değişen toplumsal koşullar içinde yaşanan kriz ve gerilimlerle 
biçimlenmiş; bu gerilimlerin aşılmasıyla yeniden inşa edilerek normalleştirilmiştir. Pantolonun hem itiraz hem de uyum nesnesi 
hâline gelişi, dış kıyafetin artık “gereklilik” değil “seçenek” olarak görülmesi ve tesettürün estetik, etik ve pratik yönler arasında 
çözülmeye başlaması gibi örnekler, genç kadınların beden mahremiyetini annelerinden devraldıkları normları sorgulayarak 
dönüştürdüklerini ve farklı yaşam tarzlarına uyarladıklarını göstermektedir. Bu farklılaşma, modernitenin getirdiği 
bireyselleşme, sekülerleşme ve dijitalleşme süreçlerinin mahremiyet algısında yarattığı kırılmalara işaret etmektedir. Ayrıca 
beden mahremiyetinin dönüşümü yalnızca kuşaklararası bir farklılaşma değil; toplumsal normlar, iktidar ilişkileri ve bireysel 
öznelliklerin karşılıklı etkileşimi içinde sürekli yeniden şekillenen bir toplumsal gerçeklik olarak kavramsallaştırılmaktadır. Bu 
yönüyle beden mahremiyeti artık sabit sınırlar yerine, akışkan ve bağlamsal anlam haritaları içinde sürekli yeniden kurulmakta; 
beden mahremiyetinin toplumsal cinsiyet, mekân, din ve modernlik eksenlerinde çok boyutlu olarak ele alınması gerektiğini 
ortaya koymaktadır. 

  



62  

https://dergipark.org.tr/rid 

Kaynakça | References 

Bağlı, Mazhar. Modern Bilinç ve Mahremiyet. İstanbul: Yarın Yayıncılık, 2011. 
Barbarosoğlu, Fatma. Modernleşme Sürecinde Moda ve Zihniyet. İstanbul: Profil Kitap, 2023. 
Bartky, Sandra Le. “Foucault, Femininity, and the Modernization of Patriarchal Power”. Feminism and Foucault: Reflections on 

Resistance. ed. Irene Diamond - Lee Quinby. 61-86. Boston: Northeastern University Press, 1988. 
Baysal Berkup, Sezin. Sosyal ağlarda bireysel mahremiyet paylaşımı: X ve Y kuşakları arasında karşılaştırmalı bir analiz. İzmir: Ege 

Üniversitesi, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 2015. 
Bengtson, Vern vd. “The Lifecourse Perspective on Generations”. Adult Lives: A Life Course Perspective. ed. Jeanne Katz vd. Chicago: 

University of Chicago Press., 2012. 
Berger, Peter L. - Luckmann, Thomas. Gerçekliğin Sosyal İnşası: Bir Bilgi Sosyolojisi İncelemesi. çev. Vefa Saygın Öğütle. İstanbul: 

Paradigma Yayınları, 2008. 
Bertrand, Robert. “The Limits of Secularization through Education”. Journal of Religion & Society 1/17 (2015), 1-43. 
Bingöl, Orhan. “Bedenin sosyolojisi: nasıl? niçin”. Mavi Atlas 5/1 (2017), 86-96. 
Bourdieu, Pierre. Ayrım: Beğeni Yargısının Toplumsal Eleştirisi. Ankara: Nika Yayınevi, 2021. 
Cevizci, Ahmet. Felsefe Sözlüğü. İstanbul, 2012. 
Cirhinlioğlu, Zafer. Sağlık Sosyolojisi. Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık, 6. Basım, 2001. 
Creswell, John W. Nitel Araştırma Yöntemleri; Beş Yaklaşıma Göre Nitel Araştırma Ve Araştırma Deseni. çev. Mesut Bütün - Selçuk Beşir 

Demir. Ankara: Siyasal Kitabevi, 3. Basım, 2018. 
Çinar, Alev. Modernity, Islam, and Secularism in Turkey. University of Minnesota Press, NED-New edition., 2005.  
Foucault, Michel. Hapishanenin Doğuşu: Gözetim Altında Tutmak ve Cezalandırmak. çev. Mehmet Ali Kılıçbay. Ankara, 2015. 
Foucault, Michel. Özne ve İktidar / Seçme Yazılar 2. çev. Osman Akınhay - Işık Ergüden. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 3. Basım, 2011. 
Gazneli, Didem - Kılıç, Nilgün Sofuoğlu. “Tesettürden Ölçülü Giyime”. Muhafazakar Düşünce Dergisi 16/Özel Sayı-1 (07 Aralık 2020), 44-70.  
Giddens, Anthony. Modernite ve Bireysel-Kimlik: Geç Modern Çağda Benlik ve Toplum. çev. Ümit Tatlıcan. İstanbul: Say Yayınları, 3. 

Basım, 2010. 
Giddens, Anthony. Sosyoloji. çev. Cemal Güzel - Hüseyin Özel. Ankara: Ayraç Yayınları, 2. Basım, 2000. 
Göle, Nilüfer. Modern Mahrem. İstanbul: Metis, 13. Basım, 2016. 
Göle, Nilüfer. Seküler ve Dinsel: Aşınan Sınırlar. çev. Erkal Ünal. İstanbul: Metis, 2017. 
Gündüz, Olgun. “Toplumsal değişme ve mahremiyet algısı”. Din, Gelenek ve Ahlak Bağlamında Mahremiyet Algıları Sempozyum Bildiri 

Kitabı. 1/307-319. Ordu  İlahiyat Vakfı Yayınları, 2015. 
Hartley, Jean. “Case Studies in Organizational Research”. Qualitative Methods in Organizational Research: A Practical Guide. ed. 

Catherine Cassell - Gillian Symon. 208-229. London: Sage, 1995. 
İsmayılov, Ebru Karadoğan - Sunal, Gözde. “Gözetlenen ve Gözetleyen Bir Toplumda, Beden ve Mahremiyet İlişkisi: Facebook Örneği”. 

Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi 18 (01 Aralık 2012), 21-41.  
Karslı, Bahset - Aycan, Sezen. “Instagram ve Mahremiyet: Dindar Muhafazakâr Kadınların Paylaşımları Örneği”. Turkish Academic 

Research Review 5/2 (27 Haziran 2020), 245-266.  
Kirman, M. Ali. “Mahremiyetin Diyalektiği: Alenileşerek Var Olmak: Modernleşme, Sekülerleşme, Küreselleşme ve Mahremiyet”. Tüm 

Yönleriyle Mahremiyet. ed. Şule Albayrak. 655. Ankara: T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı, 2022. 
Kodak, Dilge. Düşünümsel modernite ekseninde mahremiyetin dönüşümü: Medya perspektifinden kuşaklararası farklar. İstanbul: 

Maltepe Üniversitesi, Doktora Tezi, 2016. 
Mannheim, Karl. Essays on the Sociology of Knowledge. London: Routledge, 1952.  
Martı, Huriye. “Hz. Peygamber’in Hadislerinde Bir Değer Simgesi Olarak Beden ve Mahremiyeti”. Marife Dini Araştırmalar Dergisi 9/2 

(2009), 9-23. 
Nacak, İbrahim. “Kuşak sosyolojisi: Kavramsal ve metodolojik temeller”. Sosyoloji Divanı 13 (2019), 9-27. 
Okumuş, Ejder. “Bedene müdahelenin sosyolojisi”. Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi 2 (2009), 1-15. 
Okumuş, Ejder. “Marifetnâme’de Beden”. 2/119-150. Erzurum, 2006. 
Özçetin, Hilal. Ahlakı Giyinmek Türkiye’de Cinsel Ahlak Üzerine Bir Deneme. çev. Simten Coşar. İstanbul: Metis, 2024. 
Özüdoğru, Büşra. “Tesettür Algısının Değişimi: Üç Nesil İncelemesi”. Sosyoloji Divanı (Dergi) VII/13 (2019), 109-131.  
Patton, Michael Quinn. Nitel Araştırma ve Değerlendirme Yöntemleri. çev. Mesut Bütün - Selçuk Beşir Demir. Ankara: Pegem Akademi, 

2. Basım, 2018. 
Polhemus, Lynn - Procter, Ted. Fashion & Anti-Fashion: Anthropology of Clothing and Adornment. London: Thames and Hudson, 1978. 
Prost, Antoine. “Özel Hayatın Sınırları ve Alanları”. Özel Hayatın Tarihi : Birinci Dünya Savaşından Günümüze. ed. Georges Duby - 



 63 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Philippe Aries. 680. İstanbul: Alfa Yayınları, 2021. 
Tekin, Mustafa. “Beden ve Mahremiyet”. Tüm Yönleriyle Mahremiyet. ed. Şule Albayrak. 151-171. Ankara: T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı, 2022. 
Timurturkan, Meral Gülkaya. “Felsefi Bedenden Sosyolojik Bedene”. Ethos 1/4 (2008), 1-14. 
Turner, Bryan S. “Recent Developments in the Theory of the Body”. The Body: Social Process and Cultural Theory. ed. Mike Featherstone 

vd. 1-35. London: Sage Publications, 1991. 
Turner, Bryan S. Regulating Bodies: Essays in Medical Sociology. London: Routledge, 1992.  
Turner, Bryan S. Tıbbi Güç ve Toplumsal Bilgi. çev. Ümit Tatlıcan. Bursa: Sentez Yayınları, 2011. 
Turner, Victor. Anthropology of Performance. New York: PAJ Publications, 1986. 
Yıldırım, Ali - Şimşek, Hasan. Nitel Araştırma Yöntemleri. Ankara: Seçkin Yayınevi, 11. Basım, 2018. 
Yin, Robert K. Durum Çalışması Araştırması Uygulamaları. çev. İlhan Günbayı. Ankara: Nobel Yayınevi, 3. Basım, 2017. 
 



 

 

 


