
 

 

 

2025, 15: 559-592 

Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 
Evidencing the Differences in Qiraat with the Wordings of Hadith 

 احتجاج القراءات بالفاظ الاحاديث 

Sait Bosat 
Dr. Öğr. Üyesi  | Assistant Professor Dr. 

Fırat University | Faculty of Theology 
Elazığ  | Türkiye 

E-mail: sbosat@fırat.edu.tr 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8810-1823 

RORID: https://ror.org/05teb7b63 
 

Makale Bilgisi | Article Information 
Makalenin Türü | Article Type: Araştırma Makalesi | Researh Article 

Geliş Tarihi | Received Date: 31.05.2025 
Kabul Tarihi | Accepted Date: 30.12.2025 
Yayın Tarihi | Published Date: 31.12.2025 

Yayın Sezonu | Pub. Date Season: Aralık | December 
DOI: 10.61218/hadith.1710807 

 

Atıf | Citation: Bosat, Sait. “Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi”. HADITH 15 (Aralık 2025), 559-592. 
Etik Beyan | Ethical Statement: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği 
beyan olunur. | It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used have 
been properly cited. (Sait Bosat) 
Çıkar Çatışması | Competing Interests: Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. | No conflict of interest declared. 
Finansman | Grant Support: Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. | No external funding was used to support this research. 
Yayıncı | Published by: Veysel Özdemir.  
İntihal | Plagiarism: Bu makale, Turnitin yazılımınca taranmıştır. İntihal tespit edilmemiştir. | This article has been scanned by Turnitin. No plagiarism detected. 
Bu makale Creative Commons Atıf-GayriTicari 4.0 Uluslararası Lisans (CC BY-NC) ile lisanslanmıştır. | This work is licensed under Creative Commons Attribution-
NonCommercial 4.0 International License (CC BY-NC). 

web: https://dergipark.org.tr/tr/pub/hadith | mail: index.hadith@samsun.edu.tr  

https://orcid.org/0000-0001-8810-1823
https://ror.org/05teb7b63
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hadith


HADITH 
Uluslararası Hadis Araştırmaları Dergisi 

 
 

  

 

560 
 

Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 
Dr. Sait Bosat 

Anahtar Kelimeler  Öz 
Hadis 
Kıraat 
Elfâz 
Etkileşim 
Delillendirme 
 
 

 
Kıraat ve hadîs ilmi disiplini; İslâm’ın temel kaynağı olan Kur’ân-ı Kerîm’in sadece sözlü ve yazılı aktarımını 
sağlamakla kalmayıp onun doğru anlaşılması, yorumlanması ve nesiller boyu bozulmadan korunması amacıyla 
geliştirilmiş iki ilim dalıdır. Kıraat ilmi; Kur’ân-ı Kerîm’in usulüne uygun, doğru ve güzel bir şekilde okunmasının 
yanında Kur’ân’ın farklı lehçe ve okunuş farklılıklarını rivayet zincirleriyle birlikte inceleyerek korunmasını 
sağlamıştır. Hadîs ilmi ise Peygamber’in (s.a.v) sözleri, fiilleri ve onaylarıyla ilgili rivayetlerin toplanması, 
değerlendirilmesi ve korunmasıyla ilgilenen bilim dalıdır. Kıraatlerin dayanaklarını oluşturan unsurlar, tarihsel 
gelişim sürecinde Kur’ân âyetleri ve hadîs metinlerinden başlayarak Arap dil ve edebiyatı, kabile lehçeleri, nahiv-
sarf kuralları ve hadîsler gibi çeşitli kaynaklardan beslenmiştir. Bu çerçevede kıraat farklılıklarının 
gerekçelendirilmesinde hadîs lafızları önemli bir rol oynamıştır. Hadîslerde yer alan rivayetler, kıraatlerin tercih 
edilmesi sürecinde destekleyici bir unsur olarak kullanılmış ve böylece bu okuyuş biçimleri daha güçlü bir temele 
oturtulmuştur. Bu etkileşim, İslamî metinlerin birbirleriyle uyum içinde olduğunu ve ortak bir sistematiğe 
dayandığını göstermektedir. Çalışmanın temel hedefi, Kur’ân kelimelerinin farklı okuyuş biçimleri olan kıraatlerin 
gerekçelendirilmesinde hadîs lafızlarının üstlendiği rolü incelemektir. Konunun kapsamlı bir şekilde 
anlaşılabilmesi için öncelikle kıraat ve hadîs ilimlerinin temel özellikleri ile aralarındaki etkileşim alanlarının 
doğru bir şekilde kavranması gerekmektedir. Bu çerçevede Kıraat müktesebatından yararlanılarak hadîsler 
yorumlanabilir. Bir kelimenin çeşitli kıraatlere göre farklı anlamlara gelmesi, hadîslerin anlamlandırılmasında da 
önemli bir rol oynayabilir. Benzer şekilde hadîs kaynaklarında Kur’ân’ın doğru okunmasına dair çeşitli rivayetler 
yer almaktadır. Bu rivayetler, kıraatlerin geçerliliğini ve seçim süreçlerini yönlendirebilir. Yöntem olarak klasik 
kıraat kaynakları ve hadîs külliyatı incelenmiş, hadîs metinlerinin kıraat tercihinde kullanılıp kullanılmadığı 
belirlenmeye çalışılmıştır. Hadîs elfazının kıraatlerin temellendirilmesinde kullanıldığı kıraat-hadîs etkileşiminin 
sadece rivayet boyutunda değil anlam ve yorum boyutunda da güçlü bir ilişki içerisinde olduğu anlaşılmıştır.  

 

Evidencing the Differences in Qiraat with the Wordings of Hadith 
Keywords  Abstract 
Ḥadīth 
Qiraat 
Wordings 
Relationship 
Classification 
 

 
The disciplines of qiraat and hadith are two branches of science that have been developed not only for the oral and 
written transmission of the Qurʾān al-Kerîm, the main source of Islam, but also for its correct understanding, 
interpretation and preservation for generations. The scientific discipline of qiraat has ensured the preservation of 
the Qurʾān by examining the different dialects and reading differences of the Qurʾān together with the chains of 
narrations, as well as the proper, correct and beautiful reading of the Qurʾān. The science of hadith, on the other 
hand, is the branch of science that deals with the collection, evaluation and preservation of narrations about the 
Prophet’s words, deeds and approvals. In the process of historical development, the elements that constitute the 
basis of the qiraat have been fed from various sources such as Arabic language and literature, tribal dialects, rules 
of grammar-sarfar, and hadiths, starting from the Qurʾānic verses and hadith texts. In this framework, the words 
of hadith played an important role in the justification of qiraat differences. The narrations in the hadiths were 
used as a supportive element in the process of preferring the qiraats, and thus these forms of recitation were placed 
on a stronger basis. This interaction shows that Islamic texts are in harmony with each other and are based on a 
common systematic. The main objective of the study is to examine the role of hadith words in the justification of 
qiraat, which are different ways of reading Qurʾānic words. To comprehensively understand the subject matter, it 
is essential to first accurately grasp the fundamental characteristics of the sciences of qiraat (recitations) and 
Hadith, as well as the areas of interaction between them. In this context hadiths can be interpreted by utilising the 
knowledge of qiraat. The fact that a word has different meanings according to various qiraats can also play an 
important role in the interpretation of hadiths. Similarly, there are various narrations about the correct reading 
of the Qurʾān in hadith sources. These narrations can guide the validity and selection processes of the qiraat. 
Methodologically, classical qiraat sources and the hadith corpus were examined, and an effort was made to 
determine whether hadith texts were used in the preference of qiraat. It was understood that hadith expressions 
were employed in grounding the qiraat, and that the interaction between qiraat and hadith exists not only at the 
level of transmission but also maintains a strong relationship at the levels of meaning and interpretation.  

  



Dr. Sait Bosat 

 
561 

 

Giriş 
Kur’ân ve sünnet, İslâm’ın en temel referans kaynakları arasında yer alır. Sünnet; Kur’ân’ın 

mübeyyini, mufassili, şârihi ve müekkidi olarak işlev görür. Bu bağlamda hadîsler, Kur’ân’ın 
anlaşılmasını destekleyen, açıklayan ve uygulamaya yönelik detaylar sunan bir rehber olarak kabul 
edilir. İslâm âlimlerinin önemli bir kısmı, sünnetin bağlayıcılığı konusunda ortak kanaat bildirmiş ve 
onu İslâm hukukunun temel unsurlarından biri olarak görmüştür. 

Kur’ân’ın lafzî yapısını koruyan kıraat ilmi ve sünnetin aktarımını sağlayan hadîs ilmi, nakil 
esaslı ilimler arasında yer almıştır. Kıraatler, isnad zinciriyle Hz. Peygamber’e ulaşan ve üçüncü 
asırdan itibaren sistemleştirilmeye başlanan şifâhî rivayetlerden oluşmuştur. Erken dönemde belirli 
bir düzen içinde şekillenmiş ve kıraat imamlarının rivayet zinciriyle senedler üzerinden nakledilerek 
ilmî bir disiplin haline gelmiştir.1  

Hadîs metinlerinin aktarımı da sened ve metin olmak üzere iki ana unsurdan oluşmuştur. 
Sened, rivayeti aktaran râvilerin zincirleme isimlerini kapsamakta olup söz konusu hadîsin 
Peygamber’den tedvin dönemine ulaşıncaya kadar kimler vasıtasıyla nakledildiği bilgisini verir. Bu 
yapı hadîsin gerçekte Hz. Peygamber’e aidiyetinin tespitine yönelik eleştirel bir analiz imkânı sunar. 
Cerh ve ta’dil ilmi sayesinde râvilerin durumu tespit edilmiş, böylece zayıf ve mevzû hadîsler, 
sahihlerinden ayırt edilebilmiştir.2  

Kıraat ve hadîs ilimleri, isnad disipliniyle birer emanet bilinciyle aktarılmış, böylece dinin aslî 
kaynakları asırlar boyunca korunmuştur. Her iki ilim de Allah’ın gerçek mesajını doğru anlamaya 
hizmet etmiştir. Bununla birlikte aralarında metodolojik kritik bir ayrım söz konusudur. Hadîs 
rivayetlerinde mana değişmediği sürece farklı lafızlarla aktarım mümkünken kıraat ilminde harfler, 
harekeler ve telaffuz özellikleri de dahil olmak üzere rivayette lafızların ayniyeti esastır. Bu nedenle, 
hadîslerde aynı muhtevanın farklı ifadelerle aktarılabilmesi doğal iken kıraatlerde böyle bir 
değişkenlik söz konusu değildir. Kıraat alanındaki farklılıklar ise belirli kelimelerin okunuşuna ilişkin 
olarak tanınan ve ruhsata tabi rivayet farklılıklarıdır. Bu, husus, Kur’ân’ın Allah kelamı oluşunun ve 
lafzî muhafazasının zorunlu bir sonucudur.  

Kıraat ve hadîs ilimleri arasındaki metodolojik ve tarihi irtibatı ele alan çalışmalar hem Arapça 
hem de Türkçe literatürde daha önce ele alınmış ve alanda bir birikim oluşmuştur. Söz konusu 
çalışmalar incelendiğinde hadîs âlimlerinin kıraatlere gösterdikleri ilgi, rivayetlerin hadîs ilmiyle 

 
1  Ebû Bekir, Ahmed b. Musa b. el-Abbâs İbn Mücâhid, Kitâbu’s-seb’a fi’l-kırâât, thk. Şevki Dayf (Kâhire: Dâru’l-Meârif, 1400), 

10, 88; Ebu’l-Âlâ Hasan b. Ahmed b. Hasan, el-Hemedânî, Gâyetu’l-ihtisâr fi Kırââti’l-Eimmeti’l-Emsâr (Cidde: yy. 1994), 88-
160. 

2  Emin Âşıkkutlu, “Cerh ve Ta‘dîl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 1989), 7/394. 



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
562 

 

ilişkisi ve iki disiplin arasındaki genel usûle dair etkileşim üzerinde yoğunlaştığı görülmüştür. Arapça 
olarak yapılan bazı araştırmalar şöyledir: 

 adlı çalışma hadîs âlimlerinin kıraatlere gösterdikleri ilgi ve kıraatleri عناية  المحدثين  بالقراءات  القرآنية3 
ele alma yöntemleri merkeze alınmıştır. Özellikle hadîs âlimlerinin kıraatleri tespit, rivayet ve 
değerlendirme biçimleri incelenerek kıraatlerin sahihliği kaynaklara nispeti ve dilsel yönleri analiz 
edilmiştir. 

أنموذجًا  4  النَّووي  الإمام  القرآنية:  بالقراءات  الحديث  علماء   isimli makalede kıraat farklılıklarının değeri  اهتمام 
özellikle imamı Nevevî'nin Sahih-i Müslim Şerhi üzerinden incelenmiştir. 

 isimli makalede ise kıraatlerin hadîs rivayetlerinde nasıl الترابط  بين  علم  الحديث  الشريف  بالقراءات  القرآنية5 ، 
yer aldığı hadîs âlimlerinin sahabe döneminden itibaren kıraatleri; hıfz, rivayet, tedvin ve tevil 
faaliyetlerinde kullanmaları örneklerle ortaya konulmuştur. 

Türkçe akademik literatürde ise “Hadîs Mecmualarında Yer Alan Kıraate Dair Hadîslerin 
Değerlendirilmesi ve Bu Hadîslerin Kıraat İlmindeki Yeri,6 Bazı Özellikleri Açısından Kıraat ve Hadîs 
İlminin karşılaştırılması”7 başlıklı çalışmalar kıraat-hadîs ilişkisinin mahiyetini ortaya koymak 
bakımından önem arz etmektedir. Söz konusu araştırmaların merkez noktası, çoğunlukla kıraatlerin 
hadîslerde nasıl yer aldığı iki disiplin arasındaki genel ilişki şeklinde tezahür etmiştir. Kıraat 
farklılıklarının bizzat hadîs lafızlarıyla nasıl temellendirildiği, hadîs metinlerinin kıraatlerin tercih ve 
tevcih süreçlerinde nasıl delil olarak kullanıldığı sistematik bir tarzda incelenmemiştir. Bu makale 
kıraatlerin kabulü, tercih edilmesi ve yorumlanması süreçlerinde hadîs metinlerinin oynadığı 
belirleyici rolü örnekler üzerinden ortaya koymayı amaçlamaktadır.  

Makalenin yazımında sırasıyla şu adımlar takip edilmiştir: İlk olarak literatür taraması yapılmış, 
elde edilen bilgiler veri havuzunda toplanmıştır. Kıraat ve hadîs ilimleri arasındaki etkileşimin teorik 
çerçevesi, her iki disiplinin mahiyeti ve tasnif sistemlerinin karşılaştırılması suretiyle çizilmiştir. 
Devamında kıraat farklılıklarının hadîs lafızlarıyla temellendirilmesine yönelik örnekler ele alınmış, 
bu bağlamda kıraatleri desteklemek ve açıklamak amacıyla kullanılan hadîsler yorumlanmıştır. Özetle 

 
3  İsra Mahmud Îyd, İnâyetü’l-muhaddisîn bi’l-kırâ’âti’l-Kur’âniyye (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2022), 2-276. 
4  Ahmed Abdülkerim, İhtimâmu Ulemâi’l-Hadîs bi’l-Kırâ’âti’l-Kur’âniyye, Journal of Ma’alim al-Quran wa al-Sunnah (2020), 

109-136. 
5  İsra Mahmud Îyd, et-Terâbutu beyne İlmeyi’l-Hadîsi’ş-Şerîf ve’l-Kırâ’âti’l-Kur’âniyye, Hadîs Tetkikleri Dergisi 18/2 (2020), 

76-97.  
6  Rıfat Ablay, Hadîs Mecmualarında Yer Alan Kıraate Dair Hadîslerin Değerlendirilmesi ve Bu Hadîslerin Kıraat İlmindeki 

Yeri, Artuklu Akademi 9/1 (2022), 179-197. 
7  Mustafa Taş, Bazı Özellikleri Açısından Kıraat ve Hadîs İlminin Karşılaştırılması, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

24/1 (2019), 30-60. 



Dr. Sait Bosat 

 
563 

 

çalışmada literatür taraması, teorik karşılaştırma, örnek incelemesi ve yorumlama adımları 
izlenmiştir. (Hakemlerin tavsiyeleri doğrultusunda yeniden ele alınarak bazı eklemelerle tekrar 
yazılmıştır) 

1. Kıraat ve Hadîs: Nakil Temelli İki Disiplinin Etkileşimi 

Çalışmamızın ana konusunu oluşturan hadîs-kıraat münasebetini ele almadan önce bu iki ilmi 
disiplinin mahiyetine dair kısa bir giriş yapmak meseleyi daha anlaşılır kılacaktır. 

Kıraat ve hadîs ilimleri arasındaki etkileşimin teorik çerçevesi, her iki disiplinin mahiyeti ve 
tasnif sistemlerinin karşılaştırılması suretiyle çizilmiştir 

Etimolojik açıdan kıraat kavramı, “seslendirmek, telaffuz etmek ve dağınık parçaları bir araya 
getirerek bütünleştirmek” anlamlarını ihtiva etmektedir. Bu terim, özünde dağınık unsurları 
birleştirerek anlamlı bir bütün oluşturma eylemini karşılar. Kıraat eden kişi; harfleri, kelimeleri, 
cümleleri ve âyetleri bir araya getirerek bir sentez gerçekleştirmektedir.8 Kur’ân-ı Kerîm; sûre, âyet 
ve kelimeleri bir araya getirip bir bütün oluşturduğu için bu isimle anılmıştır.9  

Kıraat ilmiyle ilgili literatürde birçok tanım yer almakla birlikte10 İbnü’l-Cezerî’nin yapmış 
olduğu tanımın özlü ve kapsayıcı olduğu söylenebilir. Ona göre kıraat: “Kur’ân’ın lafızlarının nasıl 
telaffuz edileceğini ve bu lafızların farklı okunuş biçimlerini, ilgili kıraat otoritesine dayandırarak 
inceleyen ilimdir.”11 İbn Âşûr ise daha geniş bir perspektif sunarak kıraat tanımının sadece lafızların 
telaffuz biçimleriyle sınırlandırılmaması gerektiğini, kıraatlerin Kur’ân’ı anlamadaki rolünün de 
vurgulanması gerektiğini belirtmektedir. Buna göre kıraatlerin iki temel işlevi bulunmaktadır: 
Birincisi Kur’ân lafızlarının telaffuz edilme biçimlerini ortaya koyması, ikincisi ise Kur’ân’ın 
anlaşılmasına ve yorumlanmasına sağladığı katkıdır.12 

 
8  Morfolojik olarak/sarf ilminde, “kre” maddesi birinci babtan gelmektedir. Üç tane mastarı vardır. Bunlar:  ًقَرْاً  قراءة ،  قرُْأنا 

dir. bk. Cemâluddîn Muhammed b. Mükrîm İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab (Kâhire: Dâru’l-Meârif, 1119), “kre.”, 1/128.  
9  İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, “kre”, 1/128; Ebu’l-Kâsım el-Hüseyn b. Muhammed er-Rağıb el-Isfahânî, el Müfredât fi garibi’l 

Kur’ân, thk. Muhammed Seyyid Kilanî (Beyrût: y.y., trs), “kre.” 401. Vd.  
10  Abdülfettâh el-Kâdî: “Kur'ân-ı Kerîm lafızlarının eda biçimlerini ihtilaf ve İttifak vecihleri ile aktaran imama isnad ederek 

anlatan ilimdir.” bk. Abdülfettâh el-Kâdî, el-Büdûru'z-Zâhire (Beyrût: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1981), 5, 6; Kastallânî: “Kur'ân-
ı Kerîm lafızlarının eda biçimine dair; sükûn-hareke, isbat-hazf, imâle ve teshîl vb. okunuş biçimlerini, dil ve i’rab 
farklılıklarını, ihtilaf ve ittifak ettiği kıraatleri nakleden imama nisbet ederek aktaran ilimdir.” bk. Şihâbuddîn Kastallânî, 
Letaifu'l-İşarât li funûni’l-kıraat (Kâhire: y.y., 1392), 1/170;  

11  Ebu'l-Hayr Muhammed b. Muhammed b. el-Cezerî, Müncidü’l -mukriîn ve mürşidü't-mâlibîn, thk, Ahmed Muhammed Şâkir 
(Mısır: y.y., 1931), 3. 

12  Muhammed Tâhir b. Muhammed b. Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr mine’t-tefsîr (Beyrût: Müessesetü't-Tarihi’l- Arabî, 2000), 
1/50-54. 



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
564 

 

 Hadîs köken itibarıyla; “yeni olan, haber, vaka, söz, meydana gelmek, söz söylemek…” 
anlamlarına gelmektedir.13 İslâmî terminolojide ise hadîs, Hz. Muhammed'in (s.a.v.) hayatı boyunca 
söylediği sözleri (kavlî sünnet), gerçekleştirdiği fiilleri (fiilî sünnet) ve sahabenin söz veya 
davranışlarına karşı gösterdiği onay mahiyetindeki takrirlerini (takrîrî sünnet) kapsayan bir kavram 
olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu çerçevede hadîs, İslâm'ın Kur'an-ı Kerim'den sonraki ikinci temel 
kaynağı olarak kabul edilmiş ve İslam hukuk metodolojisinde teşriin ikinci kaynağı olarak 
konumlandırılmıştır.14 Sahabenin Hz. Peygamber'den duyduğu veya gördüğü şeyleri sonraki nesillere 
aktarmasıyla başlayan rivayet zinciri, güvenilirliğin tespiti amacıyla geliştirilen isnad sistemi ve râvi 
tenkidi metodolojisiyle desteklenmiş ve böylece hadîs ilmi kendine özgü metodolojik yaklaşımıyla 
İslâmî ilimler içerisinde müstakil bir disiplin haline dönüşmüştür.15 

Bu açıklamalar ışığında her iki disiplinin Kur'ân’ın anlaşılması ve İslâmî ilimlerin teşekkülünde 
belirleyici rolleri daha net bir şekilde ortaya çıkmaktadır. Kıraat ve hadîs ilimleri, rivayet ve dirayet 
boyutuyla birbirini tamamlayan yapılar arz etmektedir. 

1.1. Kıraat ve Hadîs İlimlerinde Tasnif İlişkisi 

Hadîs ve kıraat ilimleri, İslâmî bilginin aktarımında kilit rol oynar. Her ikisi de bilgiyi güvenilir 
kaynaklardan aktarma (nakil) ve bu aktarımın doğruluğunu sağlama (isnad) prensiplerine dayanır. 
Sened aktarılan bilginin (metin) doğruluğu için belirleyici bir faktördür. Aynı şekilde râvi zincirindeki 
her bir şahsın (rical) tespit edilmesi, o kişilerin adalet (güvenilirlik) ve zapt (rivayeti doğru 
nakletme/ezberleme gücü) yönünden değerlendirilmesine zemin hazırlar. Ricâl ilmi, rivayetin sıhhat 
derecesini belirlemede hayati öneme sahiptir.  

Hadîslerin sıhhatini belirlemede sened, metnin içeriği kadar önemlidir. Hadîslerin nakil zinciri, 
metnin sıhhatini sorgulamak için bir filtre görevi görür; râvilerin özellikleri, rivayetin kabul edilip 
edilmeyeceğini belirler. Kıraat ilminde de kıraati aktaran kişilerin güvenilirliği ve yetkinliği aynı 
derecede önemlidir. Tıpkı hadîslerde olduğu gibi kıraatlerde de aktarım zincirinin sağlamlığı, 
güvenilirliği ve Hz. Peygamber’e dayanıyor olması o kıraatin kabul edilebilirliği için temel şarttır. 

 
13  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, “ḥds”, 222; Âsım Efendi, Kâmûs (İstanbul: Matbaa-i Osmaniye, ts.) 1/344-345. 
14  Ebu’l-Bekâ Eyyûb b. Musa el-Kefevî, el-Külliyyât, thk. Adnan Derviş ve Muhammed el-Mısrî (Beyrût: Müessesetü’r-Risâle, 

1998), 370-374; Bazı hadîs âlimleri, kapsamı daha da genişleterek sahâbe ve tâbiînin ifade ve fetvalarını da hadîs 
kapsamına almışlardır. Buna göre, Hz. Peygamber’e isnad edilen hadîslere “Merfu”, sahâbe söz ve içtihatlarına “Mevkûf”, 
tâbiîninkilerine ise “Maktu” terimini kullanmışlardır. bk. Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî, 
Nüzhetü’n-nazar fi tavdîhi nuhbeti’l-fiker fi mustalâhi Ehli’l-eser, thk." Nûruddîn Itr Dimeşk: Matbaatü Sabah, 2000), 106, 111, 
114. 

15  Farklı açıdan eser ilmi, “rivayet eden ricâl ve rivayet edilen ibarelerin durumlarını konu edinen ilim olarak 
tanımlanmıştır.” bk. İbn Süleyman b. Muhammed el- Kâfiyecî, el muhtasar fi ilmi’l-eser. (Riyad: Mektebetu’r-rüşd, 1407), 
110.  



Dr. Sait Bosat 

 
565 

 

Kıraat ilmi, hadîs ilminin oluşturduğu tasnif sistemlerinden etkilenmiş ve bu doğrultuda taksim 
edilmiştir. Başlangıçta sahih-zayıf ayrımı ile sınırlı kalan bu iki ilim, zaman içerisinde kademeli olarak 
detaylandırılmıştır. Hadîs ilminde sahih rivayetler güvenilirlik derecelerine göre mütevâtir, meşhur 
ve hasen olarak sınıflandırılmış, zayıf rivayetler ise ahâd, şâz, müdrec ve mevzu şeklinde tasnif 
edilmiştir. Bu metodoloji, ilerleyen dönemlerde kıraat ilmine de uyarlanmıştır.16  

Hadîs ilminde derlenen rivayetlerin sınıflandırılmasında birtakım ölçütler belirleyici olmuştur. 
Öncelikle rivayet zincirinin muttasıl/kesintisiz olarak Hz. Peygamber'e ulaşıp ulaşmadığı veya hangi 
tabakadaki sahabe yahut tabiîne dayandırıldığı dikkate alınmıştır. Ayrıca sened silsilesindeki râviler 
adalet ve zapt özellikleri bakımından değerlendirilmiştir. Rivayet eden kişilerin sayısına göre 
mütevâtir, meşhur ve âhâd gibi kategorilere ayrılmıştır. Son olarak rivayetlerin şâz ve muallel/gizli 
kusurlu olup olmadığı gibi ölçütler gözetilerek çeşitli tasniflere tabi tutulmuştur.17 

Kıraat ilmindeki tasnifte hadîs ilminden esinlenilmiş olsa da kendine özgü farklılıklar taşır. 
Âlimler temel üç kriter üzerinde durmuşlardır. Birincisi, kıraatin kesintisiz bir isnad zinciriyle ve 
sahih olarak Hz. Peygambere kadar ulaşması gerekmektedir. Kıraat geleneği açısından bir kıraat 
imamının kendi okuyuş biçimini bizzat hocasından aldığı şekliyle aktarması, hiçbir şahsi değişiklik 
yapmaksızın nakletmesi temel bir gerekliliktir. Bu aktarım zinciri, imamın kendi şeyhinden onun da 
kendi hocasından alması suretiyle sahabeye, sahabenin de doğrudan Hz. Peygamberden öğrendiği bir 
silsile şeklinde devam etmesi bir zorunluluktur.18 Bu kesintisiz isnad zinciri, kıraatin sıhhatinin 
olmazsa olmaz bir koşuludur. İsnadın sıhhat şartları sağlandıktan sonra bu kıraati aktaran kârîlerin 
sayısının mütevâtir derecesine ulaşması gibi bir zorunluluk bulunmamaktadır.19 İlk şartın 
gerçekleşmesinden sonra ikincil olarak kıraatlerin Hatt-ı Osmanî’ye20 ihtimalen21 de olsa uygunluk 

 
16  Celâluddîn Abdurrahmân es-Suyûtî, el-İtkân fi ulûmi’l-Kur’ân (Beyrût: y.y., 1973), 1/242. 
17  Detaylı bilgi için bk. Talat Koçyiğit, Hadîs Usûlü (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1967), 86 vd. 
18  Kıraat imamlarının sened zincirleri için bk. İbn Mücâhid, Kitâbu’s-seb’a 10, 88. 
19  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 1/13. 
20  Mesâhif-i Osmâniyye, mesâhifü’l-emsâr veya Hatt-ı Osmanî ifadeleri, üçüncü halife Hz. Osman hilafetinde istinsah edilen 

Kur'ân’lar için kullanılagelmiştir. Mushaflar tek tip hatta sahip olmayıp farklı kıraatlerin yansıtıldığı yazım farklılıklarına 
sahip idi. Harf veya kelime farklılıkları, fazlalık ya da eksikliklerinden kaynaklanan ve iskeleti farklı olan kelimeler değişik 
mushaflara dağıtılmıştır. Medine, Mekke, Kûfe, Basra ve Şam bölgelerine gönderilen Mushaflar yaklaşık on bin sahâbenin 
onayıyla çoğaltılmıştır. bk. Mekkî b. Ebî Tâlib Hammûş b. Muhammed b. Muhtâr el-Kaysî, el-İbâne an meâni’l-kırâat, thk. 
Abdülfettâh İsmail Şelebî (Mısır: Dâru Nahda, ts.), 32.  

21  Sözgelimi Fatiha sûresinde yer alan  ِمٰلِك kelimesi, çoğaltılan bütün Kur'ân nüshalarında medsiz olarak ملك şeklinde 
yazılmıştır. Kelimenin medli ve medsiz olarak iki farklı kıraati rivayet edilmiştir. Buna göre medsiz kıraatin resm-i hatta 
muvafakati hakiki, medli olanın muvafakati ise ihtimalî olmaktadır. Aynı şekilde الربٰوا  ، الصلٰوة ،  الزكٰوة ، السمٰوات  ، الصٰلحات   vb. 
elifsiz yazılan kelimelerin resm-i hatta uyumu takdîrî/ihtimalî; elifin açıkça yazıldığı kelimeler ise sarahaten/hakikî 
olarak gerçekleşmektedir. bk. İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 1/11. 



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
566 

 

şartı bütün kurrâ tarafından bir kriter haline getirilmiştir.22 Son olarak kıraatin Arapça dil kurallarına 
uygun olması şart koşulmuş,23 İbnü’l-Cezerî (ö. 833/1429) bu kriteri genişleterek “bir vecihle de olsa” 
ifadesini eklemiştir.24 

Kıraatlerin sınıflandırılması, belirlenen üç temel esas doğrultusunda şekillenmiştir. Tarihsel 
süreçte önce ikili, ardından üçlü ve nihaî olarak hadîs ilminin tasnif yöntemlerinden faydalanılarak 
altılı gruplamalar oluşturulmuştur. Bahsedilen şartlara uygun düşen okuyuşlar, ilk dönemlerde İbn 
Mücâhid (ö. 324/936) ve öğrencisi İbn Cinnî (ö. 392/1002) tarafından “sahih” kategorisinde 
değerlendirilmiştir. Bu kriterlere herhangi bir şekilde aykırılık gösteren kıraatler ise “şâz” olarak 
adlandırılmıştır.25 Mekkî b. Ebî Tâlib (ö. 437/1045), Dâni (ö. 444/1053) ve İbnü’l-Cezerî gibi kıraat 
âlimleri, sonraki dönemlerde kabul edilen ve edilmeyen kıraatleri belirli kriterler doğrultusunda üç 
ana başlık altında sınıflandırmışlardır.26 Aynı doğrultuda hadîs bilginleri de hadîsleri kabul 
edilebilirliği açısından sahih, hasen ve zayıf şeklinde üç temel başlıkta ele almışlardır. Şartları tam 
olarak sağlayanlar sahih, reddedilenler zayıf, sahih ile zayıf arasında kalanlar ise hasen olarak 
adlandırılmıştır.27 

Kıraat alanındaki tasnif gayretleri zamanla bu ilmin terimlerinin sistematik hale gelmesini 
sağlamış ve bu süreç, Suyûtî’nin (ö. 911/1505) hadîs ilmine benzer bir yaklaşımla altı kategorili bir 
sınıflandırma sistemi geliştirmesine imkân tanımıştır. Suyûtî, İbn Cezerî’nin detaylı biçimde ele aldığı 
fakat belirli bir tasnife tabi tutmadığı üç kıraat türünü de sistemine ekleyerek altılı bir sınıflandırma 

 
22  Ali Nurî Safakûsî, Ğaysu’n-nef’ fi’l-kıraâti’s-seb’a (İstanbul: Matbaat-ı Osmaniyye, 1886), 6; Muhammed b. Süleyman Kâfiyeci, 

et-Teysîr fî kavâidi İlmi’t-tefsir, thk. Nasr b. Muhammed Madrûdî (Beyrût: Dâru’l-Kalem, 1990), 183; Suyûtî, el-İtkân, 1/236; 
Muhammed Abdülazîm ez-Zürkânî, Menâhilü’l-i’rfân fi ulûmi’l-Kur’ân (Beyrût: Matbaat-ı İsa el-Bâbî, 1988), 1/418; Mehmet 
Emin Maşalı, “Mushaf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları,1997), 31/242-248.  

23  Bu kriterin getirilmesinin temel sebeplerinin başında “lahn olgusu” nun geldiğini söyleyebiliriz. Zira sahâbe döneminde 
dil kurallarına muhalif okumalara rastlanmamıştır. Ne zaman ki müslüman coğrafya genişledi ve Arap olmayan unsurlar 
da Kur'ân okumaya başladılar hatalı/lahn okumalar sorunu ortaya çıkmaya başladı. İbnü’l-Cezerî, İbn Mihrân, Mekkî b. 
Ebî Tâlib ve Ebû Amr ed-Dânî gibi kıraat muhakkikleri dil kriterini sahih kıraatler için elzem bir şart olduğunda ittifak 
etmişilerdir. Dil kriterine, en fasih ve yaygın kelime ve kuralların yanında yaygın olmayan şâzlar da dahil olsun diye “bir 
vecihle de olsa” kaydı konulmuştur. bk. Zürkânî, Menâhil, 1/422. 

24  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 1/9; İbnü’l-Cezerî, Müncidü’l-mukriîn, 91. 
25  Ebû’l-Feth Osman İbn Cinnî, el-Muhteseb fî tebyîni vucûhi şevâzzi’l-kıraâti ve’l-izâhi minhâ, thk. Ali Necdi Nasıf, Abdulfettah 

İsmail Çelebî (İstanbul: Sezgin Neşriyat, 1986), 1/35; İbn Mücâhid, Mekke, Medine, Basra, Kûfe ve Şam imamlarının 
kıraatlerini, üzerlerine icmâ edildiği için; mütevâtir, meşhûr ya da âhâd tarzında bir sınıflama yapmaksızın bütünü için 
“sahîh kıraat” nitelemesi yaparken bunların dışında kalanları ise; zayıf, müdrec, mevzu ayrıntısına girmeksizin hepsi için 
“şâzz kıraat” ismini kullanmıştır. bk. İbn Mücâhid, Kitâbu’s-seb’a, 22.  

26 Mekkî, el-İbâne, 51, 52; Muhammed Sâlim Muhaysin, Fî Rihâbi’l-Kur’âni’l-Kerim (Kahire: Mektebetu’l-Külliyeti’l Ezheriyye, 
1980), 421 vd; Tayyâr Altıkulaç, “İbnü’l-Cezerî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 
20/551-557. 

27  Talat Koçyiğit, Hadîs Usûlü (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1967), 86. 



Dr. Sait Bosat 

 
567 

 

oluşturmuştur.28 Suyûtî’nin metodolojisindeki en dikkat çekici nokta, sahih kıraatin kriterlerini hadîs 
ilminin terminolojisiyle bütünleştirmesidir. Diğer bir ifadeyle kıraat biliminin kavramlarıyla hadîs 
biliminin kavramlarını kaynaştırarak özgün bir sınıflandırma yapmıştır.29 Bu sistematikte Suyûtî, 
kıraatlerin sened yapılarını esas alarak mütevâtir, meşhur, âhâd, şâz, mevzu ve müdrec şeklinde altı 
kategori belirlemiştir.30 Bahsi geçen her iki bilim dalında sınıflandırma sistemlerinde kullanılan 
terminoloji ve kapsamları şöyle açıklanmıştır: 

Mütevâtir hadîs: Yalan üzerinde birleşmeleri aklen mümkün olmayan geniş bir topluluğun yine 
aynı şekilde kalabalık bir topluluktan naklettiği hadîslerdir.31

 

Mütevâtir kıraat: Aktarım sürecinin her aşamasında güvenilir râviler tarafından nakledilmiş ve 
yalan söylemek için bir araya gelmeleri imkânsız olan büyük gruplar tarafından nakledilen özellikteki 
kıraatlerdir.32  

Meşhûr hadîs: Mütevâtir seviyesine ulaşmayan ancak en az üç farklı rivayet yoluyla aktarılan 
hadîsler meşhur olarak adlandırılırmıştır Bununla birlikte ilk dönemde sınırlı sayıda râvi tarafından 
nakledilmiş olup sonraki nesillerde yaygınlaşan rivayetler için de aynı kavram kullanılmıştır.33  

 
28  Suyûtî, el-İtkân, 1/264 
29  Son dönemlerde kıraat birikimi üzerinde ciddi çalışmalar yapan Dağ ise, sahîh kıraat ve hadîs usulü kriterlerinin 

mezcedilmesi suretiyle kıraatlerin iki açıdan tasnif edilebileceğini ifade etmiştir. Buna göre senetteki râvi sayısı esas 
alınarak: 1. Mütevâtir: Başlangıcından itibaren her nesilde en az üç kişi tarafından aktarılan kıraatler. 2. Meşhûr: En az iki 
râvi rivayet rivâyet edilen kıraatler. 3. Âhâd: En az bir râvi tarafından rivâyet edilen kıraatler. Sened ve metin açısından 
kıraatler: 1. Sahih kıraat: Sikâ (adalet ve zapt özelliklerini taşıyan) râvi/râvilerce muttasıl senedle nakledilen, kendisinde 
“şuzûz” (sika râvinin kendinden daha sikâ olan râvi/râvilerin rivayetine ters düşmesi) ve “illet” (sadece muhakkik âlimler 
tarafından fark edilebilecek, sıhhate mâni derin kusurlar) bulunmayan, Arap dil kurallarına ve mushaf hattına muvâfık 
olan kıraatlerdir. Sahihlik vasfını taşıyan kıraatler üç veya daha fazla kişi eliyle rivayet edilmişlerse mütevâtir, en az iki 
kişi tarafından rivayet edilmişlerse meşhûr; bir kişi tarafından rivayet edilmişlerse âhâd vasfını alırlar. 2. Zayıf kıraat: 
Sahîh kıraatin şartlarından (senedin ittisâli, râvîlerin âdil ve zâbit olması, kıraatte şuzûz ve illet olmaması, Arapça’ya ve 
mushafa uygun olması) en az birini taşımayan kıraatlerdir. Bu tür kıraatler içerisinden, sıhhat şartlarının tümünü 
taşımakla beraber Arapça ya da mushafa uygunluk kriterlerinden birini taşımayan kıraatler “âhâd”, senedindeki 
kopukluk ya da râvinin sikalığı yönünden sorunlu olması sebebiyle senedi sahih olmayan kıraatler (Arapça ve mushaf 
şartlarından birine ya da her ikisine birden uygun olsa bile) “şâz”, tefsir kabilinden sahâbenin ilaveleri olan ancak mushaf 
hattına aykırı aynı zamanda, “mevkuf” olup peygambere ulaşmayan kıraatler “müdrec” olarak isimlendirilmiştir. 3. 
Mevzû kıraat: Senedi ya da metni veya ikisi de uydurulmuş olan veya râvilerden birinin “kizb/yalancılık” ile nitelenen 
kıraatlere denmektedir. bk. Mehmet Dağ, Kıraat Farklılıklarının İslâm Hukukuna ve Metodolojisine Etkisi (Erzurum: Atatürk 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Lisans Tezi, 1998), 44-61. 

30  Suyûtî, el-İtkân, 1/264. 
31  İbn Hacer, Nüzhetü’n-nazar, 14. 
32  Suyûtî, el-İtkân,1/264; Mennau'l-Kattan, Mebâhis fî ulûmi'I-Kur’ân (Kâhire: Dâru'l-Meârif, ts.), 179. 
33  Koçyiğit, Hadîs Usûlü, 124. 



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
568 

 

Meşhûr kıraat: Tevâtür seviyesine ulaşmayan sahih bir senedle nakledilmiş, Arapça dil 
kurallarına ve Mushaf’a uygun olan ancak tevâtür derecesine ulaşmayan kıraatlerdir.34  

Âhâd hadîs: Bu terim, ilk zamanlar “bir veya birkaç kişinin haberi” anlamına gelirken daha 
sonra “mütevâtir seviyesine ulaşmayan haber” mânasında kullanılmıştır.35  

Âhâd kıraat: Sahîh senedle nakledilmekle beraber Mushaf hattına ya da dil kurallarından birine 
uymayan ya da halk arasında meşhur olmayan kıraatlerdir.36 

Şâz hadîs: Râvisi ister sika olsun ister olmasın bir tek isnadı olan hadîs, halka muhalif olarak 
sika râvinin rivayet ettiği hadîs, sika olan râvinin tek olarak rivayet ettiği hadîs olarak birbirine yakın 
tanımlar yapılmıştır.37  

Şâz kıraatler: Senedi sahih olmayan kıraatlerdir. Fatiha sûresinde geçen “مَلَكَ يومَ الدين” ve “ وإياك
  kıraatleri bu türdendir.38 ”يعُبَد

Mevzû hadîs: Hazreti Peygambere iftira ile isnad edilen ya da hadîs diye uydurulan sözleri ifade 
eden terimdir.39 

Mevzû kıraat: Hz. Peygambere dayanan bir senedi olmayan, sonradan uydurulan kıraatlerdir.40  

Müdrec hadîs: Râvinin, kendi açıklamalarını veya eklemelerini hadîs metnine dahil ettiği 
hadîslerdir.41  

Müdrec kıraat: Müdrec hadîslerde olduğu gibi bazı âyetlere anlamı açıklayıcı eklemeler 
yapılmıştır. Bu tür tefsir amaçlı eklemeler, müdrec kıraat olarak adlandırılmıştır.42 

Hadîs ve kıraat ilimleri arasında tasnif ilişkisi özellikle isnat-rical değerlendirmesi ve sıhhat 
kriterlerinin kıraat ilmine nasıl uyarlanarak geliştiğini göstermesi bakımından önemlidir. Kıraat 
tasniflerinin hadîs tasnifleriyle ilişkilendirilmesi ilimlerin birbirini besleyen yapısına işaret ettiği gibi 
İslâmî ilimlerin usul bakımından bütünlüğünü ortaya koymaktadır. 

 
34  Suyûtî, el-İtkân,1/208. 
35  Mustafa Ertürk, "Haber-i vâhid", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları,1997), 14/349-352. 
36  Arapça kurallarına uymayan kıraatlere örnek olarak:  ْلقَدَْ  جَاءَكُمْ  رَسُول   مِنْ  أنَْفَسِكُم âyeti, Mushaf hattına uymayan kıraatler için 

ise حسان وعباقري خضر رفارف على متكئين  zikredilmiştir. Tirmizîve Hâkim müstakil bablar da bu tür kıraatlerin senedlerini 
saymışlardır. bk. Suyûtî, el-İtkân, 1/264. 

37  Koçyiğit, Hadîs Usûlü, 111, 112. 
38  bk. Suyûtî, el-İtkân,1/208. 
39   Koçyiğit, Hadîs Usûlü, 132. 
40  Suyûtî, el-İtkân,1/264; Kattân, Mebâhis, 179. 
41  Koçyiğit, Hadîs Usûlü, 122. 
-kayıtları müdrec kıraatin örneklerindendir. bk. Suyûtî, el ”ليس  عليكم  جناح أن  تبتغوا فضلً  من ربكم في مواسم الحج ،  وله أخ أو أخت  من ام “  42

İtkân,1/208. Krş. Abdurrahmân Çetin, Kur’ân-ı Kerîm’in İndirildiği Yedi Harf ve Kıraatler (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2013), 214; 
Kattân, Mebâhis, 169. 



Dr. Sait Bosat 

 
569 

 

1.2. Hadîs ve Kıraat Metodolojilerinde Şâz Kavramına Yüklenen Anlamlar 

Rivayet esaslı disiplinlerin ortak ıstılahlarını oluşturan kavramlardan biri de şâz kavramıdır. 
Tarihsel süreçte farklı ilimlerde farklı anlamlara evrilmiş ve ilmî tartışmaların merkezinde yer 
almıştır. Şâz kavramı; Arap dili, hadîs ve kıraat gibi rivayet esaslı ilimlerde ortak bir terim olarak 
kullanılmıştır. İlk olarak dilbilim ve hadîs alanlarında yer alırken ilerleyen dönemlerde kıraat 
sınıflamalarında da kendine yer bulmuştur. 

Etimolojik olarak şâz kelimesi, “ayrılmak, uzaklaşmak, tek kalmak, ana akımdan kopmak”43 
anlamlarını barındırır. Dilbilimsel açıdan ise “dil kurallarına aykırı olan ve kıyasa ters düşen”44 istisnai 
kullanımları ifade eder. Hadîs ve kıraat ilimlerinde şâz kavramı daha farklı şekillerde yorumlanmıştır. 

Müslüman toplumlarının genişlemesiyle birlikte Arap dili, farklı kültürel etkileşimlere maruz 
kalarak özgün yapısını koruma konusunda zorluklar yaşamaya başladı. Dilin bozulmasını önlemek ve 
kurallarını belirlemek amacıyla dilbilim çalışmaları kaçınılmaz hale geldi. Bu doğrultuda Basra ve 
Kûfe’de de dilin sistematik yapısını korumak adına sarf ve nahiv kuralları geliştirildi. Böylece 
Arapça’nın özgün yapısını muhafaza etmek ve yanlış kullanımları önlemek için dilbilim ekolleri ortaya 
çıktı. Dilbilimciler, işitme yoluyla elde ettikleri dil verilerini değerlendirirken yaygın ve genel kabul 
gören ifadeleri “muttarit” olarak adlandırmışlardır. Buna karşılık dil kurallarına tam olarak uymayan 
veya Arap toplumunda yaygın şekilde kullanılmayan ifadeler “şâz” olarak nitelendirilmiştir. Şâz 
kavramı; Araplar arasında bilinmeyen, az kullanılan veya lehçesel farklılık gösteren dil yapıları için 
filoloji alanında kullanılmaya başlanmıştır.45 

Terimi tarihsel süreçte nasıl şekillendiğini ve farklı alanlarda nasıl yorumlandığını anlamak, 
olası yanlış anlamaların önüne geçilmesi açısından önemlidir. 

Hadîs ilminde şâz: “Güvenli râvilerin naklettiklerine muhalif olmak ya da sika bir râvinin 
kendinden daha fazla sika bir râvi veya râvilerin hadîsine aykırı olarak aktardığı hadîslere 
denmektedir. Daha sika olan râvinin/râvilerin hadîsi, korunan anlamında “mahfuz” diğeri ise şâz 
olarak isimlendirilmiştir.46 İmam Şâfiî (ö.204/820) şâz terimini ilk tanımlayan âlimlerden biri olup onu 
“güvenilir bir râvinin diğer râvilerin rivayetlerine aykırı olarak aktardığı hadîs”47 şeklinde 
açıklamıştır. 

 
43  İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, “şẕẕ”, 3/494; Celâleddin Abdurrahman es-Süyûtî, İktirâh fi usûli’n-nahv, thk. Abdulhakim Atıyye 

(Beyrût: Dâru’l-Beyrûtî, 2006), 49. 
44  Ahmed Âyid vd., el-Mu‘cemu’l-Arabiyyu’l-esâsî, (Tunus: lârûs, 2003), “şẕẕ”, 677. 
45  Detaylı bilgi için bk. Mehmet Dağ, Kıraat İlminde Şâzz Kavramı, Marife Dini Araştırmalar Dergisi 7/2 (Eylül 2007), 36. 
46  Koçyiğit, Hadîs Usûlü, 89, 113. 
47  Muhammed b. Abdullah Hakim en-Nîsabûrî, Ma’rifetü ulûmi’l-hadîs (Medine, y.y., 1977), 119; Ahmed Muhammed Şakir, el-

Bâisu’l-hasîs şerhu ihtisâri ulûmi’l-hadîs (Beyrût: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 53. 



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
570 

 

 Kıraat ilminde şâz: İbn Mücâhid’in kıraatleri sistematize etmesinden önce bu terim, Arap 
dilindeki anlamıyla çoğunluğun naklettiğine aykırı olan ve az sayıda râvi tarafından aktarılan 
kıraatleri ifade etmektedir. İbn Mücâhid’in kıraatleri sistematik hale getirmesiyle birlikte şâz 
kavramının anlamı daralmış ve belirli kıstaslara göre şekillenmiştir. Önceden yaygın olmayan tüm 
kıraatler şâz olarak değerlendirilirken artık yalnızca kıraat imamlarının okuyuşları dışında kalanlar 
bu kategoriye girmiştir. İbn Mücâhid; Mekke, Medine, Basra, Kûfe ve Şâm’da kabul gören kıraatleri 
“sahih”, bu çerçeveye girmeyenleri ise “şâz” olarak adlandırmıştır.48 Bu çerçevede İbnü’l Cezerî’nin 
onlu sisteminde yer alan son üç imam, yedili sistemi savunanlara göre üzerine icma edilmemiş ve 
yaygın kıraatler içinde yer almayan okumalar olarak değerlendirilmiştir. Onlu sistemi 
benimseyenlere göre ise on imamın dışında kalan kıraatler, hatt-ı Osmanî veya Arapça gramerine 
uygunluk şartlarını taşımadığı ya da sened zincirindeki râvinin güvenilir olmaması nedeniyle şâz 
kabul edilmiştir. Bu bağlamda on dörtlü sınıflama içinde yer alan Hasan-ı Basrî, (ö. 110/728) İbn 
Muhaysin, (ö. 123/741) A’meş (ö. 148/765) ve Yezîdî’nin (ö. 202/817)kıraatleri, âlimlerin ittifakıyla 
belirlenen kriterleri karşılamadıkları için şâz olarak adlandırılmıştır.49 

Şâz kavramı; Arap dili, hadîs ve kıraat disiplinlerinde ortak bir terim olmakla birlikte her ilimde 
farklı anlam kazanmış bir kavramdır. Dilbilimin de daha çok yaygın kullanıma aykırılık anlamı 
taşırken hadîs ilminde güvenilir ravilerin rivayetlerine muhalefet ölçütü belirleyici olmuştur. Kıraatte 
ise süreç içerisinde anlamı daralarak belirli imamların okuyuşlarının dışında kalan kıraatleri ifade 
eder hale gelmiştir. Bu kavramın tarihsel süreçteki gelişimini ve ilimlerdeki kullanım biçimindeki 
farklılaşmaların bilinmesi şâz teriminin yanlış kullanılmasının önüne geçilmiş olur. 

3. Kıraatlerin Temellendirme Sürecinde Başvurulan Kavramlar 

Kıraatlerin hadîs malzemesiyle desteklenmesi meselesine geçmeden önce bu alanın temel 
kavramları, kullanılan terimler ve ilgili literatürün ele alınması, konunun anlaşılması noktasında 
önem arz etmektedir. Böylece kıraatlerin hadîslerle nasıl ilişkilendirildiği hususu daha iyi 
anlaşılabilir. 

Kıraatlerin temellendirilmesi, bir kıraat vechinin hangi delillere dayanarak kabul edildiğini ve 
bu okuyuşun hangi kaynaklarla desteklendiğini açıklama sürecidir. Farklı okumaların 
temellendirilmesi sürecinde kullanılan kaynaklar, Kur’ân-ı Kerîm ve hadîsler başta olmak üzere Arap 
şiiri, Arap lehçeleri, Arap dilinin yapısal kuralları, lügat metinleri ve aklî delillendirme yöntemleri gibi 
çeşitli unsurları içerir.50 

 
48  bk. İbn Mücâhid, Kitâbu’s-seb’a, 87. 
49  Detaylı bilgi için bk. Abdulhamit Birışık, "Kıraat", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 10 Eylül 2024) 
50  Abdülaziz el-Harbî, Tevcîhu müşkili’l-kırââti’l aşeriyye (Beyrût: Dâru İbn Hazm, 2012), 63, 64. 



Dr. Sait Bosat 

 
571 

 

Kaynaklarda kıraatlerin gerekçelendirilmesi veya temellendirilmesi; Tevcîh, İhticâc, ta’lîl, ilel, 
tahrîc, meânî ve hüccet kavramlarına ilaveten “İlelu’l-Kırâeti”, “Tevcihu’l-Kırâeti”, “Hüccetu’l-
Kırâeti”, “İlm-i İhticâc”, “Tevcîhu’l-Kırâât”, “Meâni’l-Kırâât”, “Tahrîcü’l-Kırâât” gibi tamlamalarla 
ifade edilmiştir.51 Bu terimler; kıraatlerin rivayet, dilbilim ve mantık açısından nasıl 
temellendirildiğini açıklayan ilmî disiplinleri temsil eder. 

Konuyla ilgili akla gelen önemli eserlerden bazıları şunlardır: 

• Harun b. Musa (ö. 170) - “Vücûhü’l-Kırâât” 

• İbn Kuteybe (ö. 276) - “Vücûhü’l-Kırâât” 

• Ebû Alî el-Fârisî (ö. 377) - “Kitâbu’l Hücceti li’l-Kurra’i’s-Seba” 

• Mekkî b. Ebî Tâlib (ö. 437) - “el-Keşf an Vücûhi’l-Kırââti’s-Seb’i” 

• İbn Cinnî (ö. 392) - “el-Mühtesib” (Şâz kıraatler üzerine yazılmıştır) 

 4. Kıraatlerin Hadîslerle İhticâcı 

Hadîslerde kullanılan kelime ve kalıplar, kıraatlerin doğruluğunu teyit eden unsurlar olarak 
kullanılmış ve bu bağlamda kıraatlerin temellendirilmesi sürecinde önemli bir rol oynamıştır. Kıraat 
imamlarının okuyuş tercihlerini gerekçelendirmek için başvurdukları âyet, hadîs, dilbilgisi ve nazarî 
deliller, literatürde “tevcîhu’l-kıraat” ve “ihticac” kavramlarıyla anılmıştır. Bu bölümde kıraat-hadîs 
ilişkisi çerçevesinde kıraatlerin hadîs-i şerîflerle desteklenmesi hususu örneklerle ele alınacaktır. 

Birinci Örnek:  ُوَلََ تسُْـَٔل fiili muzari ve َسْـَٔلْ  تَ ول  emir kipi farklılıkları 
ِ بَشِ   ا ارَْسَلْناَكَ باِلْحَق 

 وَلََ تسُْـَٔلُ يراً وَنَذِ اِن َّٓ
يمِ عَنْ اصَْحَابِ الْجَحِ يراًًۙ  

“Doğrusu biz seni Hak (Kur'ân) ile müjdeleyici ve uyarıcı olarak gönderdik. Sen cehennemliklerden 
sorumlu değilsin.”52 

 
51  bk. Abdülaziz el-Harbî, Tevcîhu müşkili’l-kırâât, 65, 66; Mehmet Ünal, “Bir Kıraat Terimi Olarak “Hüccet’in Kavramsal Alanı 

ve Tarihsel Gelişimi”, İslâmî Araştırmalar, sayı 1, 2004, 69-83.  
52  Bakara 2/119. 



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
572 

 

Burada “Hak” kelimesi Kur’ân anlamında kullanılmıştır.53 Yani “Biz seni Kur’ân’ın ilkeleriyle 
gönderdik.” demektir.54 Allah’ın peygamberi Kur’ân ile görevlendirdiğini anlatmaktadır. Bu, ona 
vahyedilen ilkelere inanıp hayatını buna göre şekillendirenler için müjdeleyici, inkâr edenler için ise 
uyarıcı bir görev üstlendiğini ifade eder. Ancak insanların hangi yolu seçecekleri tamamen kendi 
iradelerine bağlıdır. İman edenler, Kur’ân’ın rehberliğinde yaşamlarını düzenlerken inkâr edenler 
kendi tercihlerine göre hareket ederler. Bu noktada küfürde ısrar edenlerin sorumluluğu peygambere 
ait değildir. Onların seçimleri, kendi özgür iradeleriyle yaptıkları tercihlerdir.55 

Kur’ân’da geçen “Cehennemliklerden sorumlu değilsin.” ifadesi, farklı kıraatlere göre iki 
şekilde okunmaktadır. Nehiy kipiyle okunduğunda  ْتسَْـَٔل  şeklinde olup “Cehennemlikler hakkında وَلََ 
soru sorma!” anlamına gelir. Bu kıraati Nâfi’ ve Ya‘kûb tercih etmiştir. Diğer kıraat imamları ise  ُوَلََ تسُْـَٔل 
haber kalıbını benimseyerek “Cehennemliklerden sorumlu değilsin.” şeklinde okumuşlardır.56 

Nehiy kipindeki okuyuşu benimseyenler, kıraatlerini şu rivayete dayandırırlar: Hz. Peygamber,  

أبوايفعل  ما  ليت شعري     “Keşke anne babama ne şekilde muamele edildiğini bir bilebilsem.” şeklinde 
bir temennide bulunmuş bunun üzerine  ِالْجَحِيم اصَْحَابِ  عَنْ  تسَْـَٔلْ   âyeti nazil olmuştur. Bu ayetle وَلََ 
ebeveyninin durumunu sormaktan menedilmiş ve uyarılmış olmaktadır.57 

Ebussuûd gibi bazı müfessirler, âyetin nehiy kipinde okunmasını farklı bir şekilde 
yorumlamışlardır. Onlara göre bu kıraat kâfirlerin azabının son derece ağır ve korkunç olduğunu 
vurgulamaktadır. Birine “Falan kişinin durumu nasıldır?” diye sorulduğunda “Hiç sorma?” şeklinde 
bir cevap verilmesi gibi cehennemliklerin azabı o kadar dehşetlidir ki bunu anlatan veya dinleyen kişi 
ayrıntılarını aktarmaya ve duymaya bile tahammül edemez. Bu bakış açısına göre nehiy kıraati, Hz. 
Peygamber’in ebeveyninin ahiretteki durumunu Allah’a sormaktan menedildiği şeklinde 

 
53  Kur'ân-ı Kerîm’de geçen “Hak” kavramının yerine göre farklılık arzetmektedir. İbnü’l-Cevzî üç anlamdan bahsetmektedir: 

1. İbn Abbas’ın rivayetine göre o Kur’ân’dır. 2. İbn Keysân’ın rivayetine göre İslâm’dır. 3. Sadakattir. bk. İbnü'l-Cevzî, 
Zâd'ül mesîr fî ilmi’t-tefsîr, thk. Abdürrezzâk el-Mehdi (Beyrût: Dâru’l Kitab’il İlmiyye, 2001), 1/106; Rağıb el- Isfahani ise 
Kur’an’da dört ayrı anlama geldiğini örneklerle nakleder: 1. Hikmetin gerektirdiği tarzda var eden. ( ُ  فذَلِكُمُ  ،  الْحَق ِ  مَوْلَهمُُ   اللَّّ

الْحَقُّ  رَبُّكُمُ  ) Buna göre hak, Allah’ın ismi olmaktadır. 2. Allah’ın hikmete uygun yarattığı/yaptığı fiilleri haktır. (  ،  حق  الموت 
ُ  خَلقََ  ما ، حق والبعث  باِلْحَق ِ  إِلََّ  ذلِكَ  اللَّّ ) 3. Hakikate, doğrulara inanma ya da hakiki inanç ve bilgi. ( ُ  فهََدىَ ، حق   والن ار الجن ة  لِمَا آمَنوُا  الَّذِينَ  اللَّّ

الْحَق ِ  مِنَ  فيِهِ  اخْتلََفوُا  ) 4. Gerektiği şekilde, uygun ve ölçülü söz ve davranış. (  مِن يِ الْقوَْلُ  وحَقَّ  ، رَب كَِ  كَلِمَةُ  حَقَّتْ  كَذلِكَ  ،  حق   وقولك  حَق   فِعْلكَُ 
جَهَنَّمَ  لََمَْلََنََّ  ) Bu bilgiler doğrultusunda hak kavramı doğru bilgi ve inancın yanında dürüst ve erdemli bir hayat sürmeyi 

temsil eder. bk. Rağıb el- Isfahani, el Müfredât, “ḥkk”, 246. 
اءَهمُُ  الْحَقُّ  مِنْ  عِنْدِناَ قاَلُُٓوا انَِّ  هٰذاَ لسَِحْر   مُبيِن    54 ا جَُٓ  "!Öyle ki, kendilerine katımızdan hakikat geldiğinde, "Bu düpedüz bir büyü“ فَلَمَّ

dediler.” Yûnus 10/76. âyetinde “hak”, Kur'ân-ı Kerîm anlamında kullanılmıştır.  
55  Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Kurtûbî, el-Câmi‘ li ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Hişâm Semîr el-Buhârî, (Riyad: 

Dâru Âlemi’l-Kütüb, 2003), 2/92. 
56  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/221; Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. Muhammed Abdülgani Dimyâtî, İthâfu fudalâi’l-beşer bi’l-

kırââti’l-erbeate aşer, thk, Enes Mehre (Beyrût: Daru’l Kütübi’l- İlmiye, 1998), 191. 
57  bk. ibn Hâleveyh, el-Hüccetü fi’l-kıraatis-seb’a, 87; Kurtubî, el-Câmi‘ li ahkâmi’l-Kur’ân, 2/92; İbnü'l-Cevzî, Zâd’ül mesîr, 1/106. 



Dr. Sait Bosat 

 
573 

 

yorumlanamaz. Çünkü âyetin bağlamı (siyak ve sibak) böyle bir anlamı desteklememektedir. Asıl 
vurgu, cehennemliklerin azabının şiddeti ve korkunçluğu üzerinedir.58 

İkinci Örnek:  ُيحَْسِب ve  ُيحَْسَب lehçelerinden kaynaklanan kıraatler 
اءِ ال ذِ  ِ لََ يَسْتطَِ ي سَبِ ينَ احُْصِرُوا فِ لِلْفقَُـرََّٓ يعوُنَ ضَـرْباً فِي الََْرْضِ يحَْسَبهُُمُ الْجَاهِلُ اغَْنِيََّٓاءَ مِنَ الت عَفُّفِ  يلِ اللّٰه  

“Kendilerini Allah yoluna adayan (bu yüzden) seyahat ve ticarete imkân bulamayan yoksullara verin. 
Yoksulluklarını gizli tuttukları için bilmeyen onları zengin sanır.”59  

Kur’ân’da geçen يحسب fiili, Arap lehçelerine göre farklı şekillerde kullanılmıştır. Hicaz 
lehçesinde, bu fiil   ُحَسِبَ   -يَحْسِب  vezninde olup altıncı babtan gelirken Temîm lehçesinde ise   ُحَسِبَ   -يَحْسَب  
şeklinde dördüncü babtan türemektedir.60 Bu fiil, Kur’ân’da otuz defa yer almaktadır. Benzer şekilde 
iki lehçeye göre farklı okunan üç fiil daha bulunmaktadır:  َنَعِم (nimet bulmak),  َِيئَس (ümitsiz olmak),  َِيبَس 
(kurumak).61 

Kıraat imamları arasında da bu fiilin okunuşunda farklılıklar görülmektedir. İbn Âmir, Âsım, 
Hamza ve Ebû Ca’fer, fiili muzaride “sîn” harfinin fethasıyla okurken diğer imamlar kesreli kıraati 
tercih etmişlerdir.  

Kesreli kıraati benimseyen âlimler, Hz. Peygamber’in  َلَ تحَْسِبَنَّ أنََّا ذبََحْناَهَا مِنْ أجَْلِك “Sakın bunu senin 
için kestiğimizi zannetme!”62 hadîsinde يحسب fiilini kesreli olarak okuduğunu delil göstererek altıncı 
bab lehçesini tercih etmişlerdir.63  

Bu lehçe ve kıraatler, Arap dilinin zengin yapısını ve Kur’ân’ın çeşitli lehçeleri kapsayan 
üslûbunu gözler önüne sermektedir. 

Üçüncü Örnek:  َرُك رُكَ شُ بْ يَ  teşdîd ve يبَُش ِ  tahfif kıraatleri 

… ائمٌِ يصَُل ِ  ئكَِةُ وَهُوَ قََّٓ َّٓ ى  فَنَادَتْهُ الْمَل  رُكَ بيِحَْي  َ يبُشَ ِ ي فيِ الْمِحْرَابِ انَ  اللّٰه  

“O mihrapta durmuş namaz kılarken melekler ona şöyle seslendiler: " Allah Yahyâ’yı sana müjdeliyor.”64  

Kur’ân’da geçen  َرُك  fiili, kıraat imamları tarafından farklı şekillerde okunmuştur. Hamza ve يبُشَ ِ
Kisâî, bu fiili  َيبَْشُرُك vezninde sülâsî olarak okurken diğer imamlar tef’îl babından şeddeli olarak tercih 
etmişlerdir. Ayrıca Hamza ve Kisâî, İsrâ ve Kehf sûrelerindeki ر  fiillerini tahfifle (şeddesiz) يبُشَ ِ

 
58  Ebussuûd, İrşâdü’l-ʿâkli’s-selîm, 1/152. 
59  Bakara 2/273. 
60  Ebu Cafer en-Nehhâs, İ‘râbu’l-Kur’ân (Beyrût: Daru’l Kütübi’l-İlmiye, 1421), 3/153. 
61  Nehhas, İ’rabu’l-Kur’ân, 3/153. 
62  Bu hadîsi rivayet edenlerden biri der ki; Resulullah (s.a.v.) " ََّلَ  تحَْسِبن" kelimesini sîn’in fethasiyla değil kesresiyle telaffuz 

etti. bk. Ebu Davud, “Kitabu’t-taharet”, 100. 
63  Ebû İshak Ahmed es-Sa’lebî, el-Keşf ve’l-beyân (Beyrût: Dâr İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 2002), 2/276. 
64  Âl-i İmrân 2/39. 



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
574 

 

okumuşlardır. İmam Hamza; Tevbe, Hicr ve Meryem sûrelerindeki aynı kökten gelen fiilleri de yine 
tahfifle okumuştur.65 

Bu farklı kıraatler, bölgesel dil kullanımlarına dayanmaktadır. Teşdîdli kıraat, Hicaz bölgesi ve 
genel Arap lehçelerinde yaygınken tahfifli kıraat özellikle Tihâme bölgesine özgüdür.66 

Cumhur kurrâ tarafından tercih edilen şeddeli kıraat, Hz. Peygamber’in Muâz b. Cebel ve Ebû 
Mûsa el-Eş’arî’yi Yemen’e gönderdiğinde söylediği şu hadîsle desteklenmiştir: 

رَا  بَ  تختلفاوَلََ  ش ِ وَلََ  وَتطََاوَعَا  رَا  تعُسَ ِ وَلََ  رَا  وَيسَ ِ تنَُف ِرَا   “Kolaylaştırın, zorlaştırmayın! Müjdeleyin, nefret ettirmeyin! 
Birbirinizle uyum içinde olun, ihtilafa düşmeyin!”67 

Dördüncü Örnek: فتَبََي نوُا ve فَتثَبَ توُا kıraatleri 

ُ عَلَيْكُمْ فَتبََي نوُ  لِكَ كُنْتمُْ مِنْ قَبْلُ فمََن  اللّٰه اكَذ   … مَنَُّٓوا اذِاَ ضَرَبْتمُْ فِ يََّٓا ايَُّهَا ال ذِ  ِ فَتبََي نوُ ي سَبِ ينَ ا  يلِ اللّٰه  

“Ey iman edenler! Allah yolunda sefere çıktığınız zaman, gerekli araştırmayı yapın…Daha önce siz de öyle 
idiniz de Allah size lütufta bulundu. (Müslüman oldunuz.) Onun için iyice araştırın.”68 

Müfessirler, bu âyet-i kerîmenin, Resûlullah tarafından gönderilen bir müfrezenin 
karşılaştıkları kişinin Müslüman olduğunu belirtmesine, kelime-i şehadet getirmesine veya sahip 
olduğu malları teslim etmesine rağmen öldürülmesi üzerine nazil olduğunu ifade etmişlerdir. Bazı 
yorumlara göre bu olay, yanlış bir değerlendirme veya aceleci bir karar sonucunda gerçekleşmiştir ve 
ayet, bu tür hatalardan sakınılması gerektiğini vurgulamak için indirilmiştir.69

 

اءَكُمْ فاَسِقٌ بِنَبأَ ٍ۬ فَتبََي نَُّٓوا انَْ تصُِ يََّٓا ايَُّهَا ال ذِ  مَنَُّٓوا اِنْ جََّٓ ى مَا فَعلَْتمُْ ناَدِمِ ينَ ا  ينَ يبوُا قوَْماً بجَِهَالةَ  فَتصُْبحُِوا عَل    
“Ey iman edenler! Bilmeden birilerine zarar verip de sonra yaptığınıza pişman olmamanız için yoldan 

çıkmışın biri size bir haber getirdiğinde doğruluğunu araştırın.”70 

Nisa ve Hucurât surelerinde geçen فتَبَيََّنوُا lafızlarını; Kûfe bölgesi imamlarından Hamza, Halef, 
Kisâî, فتَثَبََّتوُا; diğer yedi imam ise  فتَبَيََّنوُا okumuşlardır.71 İlk kıraat, kişinin sakin ve temkinli hareket etmesi, 
aceleci davranmaktan kaçınması gerektiğini ifade eder. Buna karşılık cumhurun kıraati ise daha 
dikkatli ve ihtiyatlı bir şekilde davranmayı, olayları etraflıca araştırarak karar vermeyi öğütler. Her 
iki kıraat anlam olarak birbirini destekler ancak ikinci kıraat, kapsayıcılığı ve geniş çerçevede ele 
alınışı nedeniyle daha güçlü ve etkili kabul edilmiştir. Ayrıca ikinci kıraat kapsayıcılığı olduğu için 

 
65  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/239; Dimyâtî, İthâf, 223. 
66  Yahya b. Ziyâd el-Ferrâ, Me’âni’l-Kur'ân-ı Ke’îm'ân (Beyrût: Âlemu’l-Kütüb, 1953), 1/212. 
67  Ebû bekr b. İdris, Kitabü'l-muhtâr fî meâni kıraâti ehli’l-emsâr, thk. Abdülaziz el-Cühenî, (Riyad: Mektebetü’r-rüşd, 1428), 17. 
68  Nisâ 4/94. 
69  Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmiʿü’l-beyân an tevîli âyi’l-Kur'ân, thk et-Türkî (Kahire: Dâr’u-hicr, 2001), 7/361. 
70  Hucurât 49/6. 
71  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/251; Dimyâtî, İthâf, 244. 



Dr. Sait Bosat 

 
575 

 

daha beliğ ve etkili görülmüştür.72 Bu tercih, "Tebeyyün Allah’tan, acele şeytandandır. Doğruyu 
bulana kadar araştırın." anlamındaki hadîsle ilişkilendirilerek temellendirilmektedir. Hadîste yer alan 
"tebeyyün" lafzı, dikkatli inceleme ve derinlemesine araştırma yapma gerekliliğini vurgulamaktadır. 
Müfessirler, Hz. Peygamber’in   اللهِ والعَجَلةََ مِنَ الشَيْطانِ فتَبَيََّنوُامِنَ  التبيَُّنَ  إِن  “Tebeyyün Allah’tan, Acele şeytandandır. 
Doğruyu bulana kadar araştırın.”73 hadîsinde “tesebbüt” yerine “tebeyyün” kelimesini kullanmasını delil 
göstererek kendi kıraatlerini bu hadîsle desteklemekte ve doğrulamaktadırlar.74 Böylece, ihtiyatlı 
davranmanın ve kesin bilgiye ulaşmadan hüküm vermemenin önemi ortaya konmaktadır. 

Beşinci Örnek:  ِم ِ ينَ مُسَو   ism-i fâil ve   ينَ مِ مُسَو  ism-i mef‘ûl kalıpları 
 َّٓ لََف  مِنَ الْمَل  ذاَ يمُْدِدْكُمْ رَبُّكُمْ بخَِمْسَةِ ا  َّٓى اِنْ تصَْبِرُوا وَتتَ قوُا وَيأَتْوُكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ ه  مِ بلَ  ِ ينَ ئِكَةِ مُسَو   

“Evet, siz sabır gösterir ve Allah'tan sakınırsanız, onlar (düşmanlarınız) hemen şu anda üzerinize gelseler, 
Rabbiniz, size nişanlı beş bin melekle yardım edecektir.”75  

Bundan önceki âyette Allah’ın indirdiği üç bin melek ile desteklemesi müjdesinden sonra bu 
âyette de müminlerin kalbini güçlendirerek sabır ve takvaya teşvik etmek için onlara daha fazla 
yardım sözü vermektedir.76 

“Tesvîm” kelimesi, “Belirlenmiş, işaretlenmiş, nişanlı” anlamına gelir. Aynı zamanda, 
“hayvanların otlamaları için serbest bırakılması anlamını da taşır.77  

İbn Kesîr, Ebû Amr, Âsım ve Yakûb  َمِ ين ِ   okumuşlardır.78 مُسَو  مِ ينَ  diğerleri ise ,مُسَو 

İsm-i fâil kıraati, السَّمَاء مِنَ   yani meleklerin Allah tarafından özel bir işaretle belirlenmiş مُعلً ِمِين 
olarak gönderilmişlerdir. Bu kıraat, Hz. Peygamber’in Bedir Savaşı sırasında ashabına yönelik 
söylediği  ْمَت تسََوَّ قَدْ  الْمَلَئِكَةَ  فإَنَّ  مُوا   Nişanlar (işaretler) takın; çünkü melekler de nişanlar takmışlardır,”79“ تسََوَّ
hadîsiyle desteklenmiştir. Bu hadîs, meleklerin belli nişanlar taşıdığını ve Müslümanların da benzer 

 
72  Fahreddin er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, (Beyrût Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1981), 11/189; Ebû Zurʽa Abdurrahman İbn 

Muhammed İbn Zencele, Hüccetü'l-kırâât, thk. Saîd el-Efgânî (Beyrût: Müessesetu'r-Risâle, 1997), 209. 
73  Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm b. Abdullâh el-Herevî el-Bağdâdî, Ğarîbu’l-hadîs, ed. Muhammed Abdulmuîd Hân (Haydarabad: 

Dâiratü’l-Meʿârifi’l-Osmâniyye, 1384), 3/391 (No. 500). 
74  bk. İbn Hâleveyh el-Hemedânî, el-Hücce fi’l-kıraâti’s-seb’a, thk. Abdu’l-âl Salim Mükrim (Beyrût: Daru’ş-Şurûk, 1401), 174/3; 

Ebû’l-’Ala Ahmed Kirmânî, Mefâtîhu’l-eğânî fi’l-kırââti ve’l-me‘anî (Beyrût: Dâru İbn Hazm, 2001), 147.  
75  Âl-i İmrân 3/125. 
76  Rivayete göre, Kürz b. Cabir’in düşman ordusuna ciddi bir destek vereceği haberi müslümanlar arasında bir endişeye 

sebep olmuştu. Şayet Kürz, derhal o anda yardıma koşacak olursa mücahitlerin Allah’ın emrine muhalif davranmamaları 
koşuluyla özel olarak işaretlenmiş ve eğitilmiş 5000 melekle kendilerine yardım edileceği müjdelenmişti. Kurtubî, el-
Câmi‘ li ahkâmi’l-Kur’ân, 4/195. 

77  İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, “svm”, 12/311; Râgıb el-İsfânî, el-Müfredât, “svm”438.  
78  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/242; Dimyâtî, İthâf, 228. 
79  Hadîsin tahrîci için bk. Taberî, Câmiʿü’l-beyân, 6/34; Ebû Bekr İbn Ebî Şeybe, el-Kitâbu’l-musannef fi’l-ehâdîs ve’l-ʾâsâr, thk. 

Kemâl Yûsuf el-Hût (Riyad: Mektebu’-r-Ruşd, 1989), 18/254 (No 34914). 



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
576 

 

şekilde işaretler kullanmalarını tavsiye ettiğini göstermektedir. Rivayetlere göre yardım için gelen 
meleklerin alaca (bazı rivayetlere göre beyaz) atlar üzerinde ve beyaz sarıklarla bulunduğu anlatılır. 
Sarıklarının uçları ise omuzlarının arasında salıverilmişti.80 

İsm-i mef‘ûl kıraatine göre kelime ağırlıklı olarak gönderilmiş/salıverilmiş  anlamında 
kullanılmıştır. Buna göre Allah teâlâ müminleri göndermiş olduğu beş bin melekle desteklemiştir.81  

Altıncı Örnek:  ِاحٌ يَ ر  “rahmet” ve  ٌريح “azap” kıraatleri 
اءً فَاسَْقَيْناَكُمُوهُ    اءِ مََّٓ ياَحَ لَوَاقِـحَ فاَنَْزَلْناَ مِنَ الس مََّٓ  وَارَْسَلْناَ الر ِ
“Biz, rüzgârları aşılayıcı olarak gönderdik, gökten su indirip onunla sizin su ihtiyacınızı karşıladık.”82  

Bu ayet, rüzgârların Allah’ın bir lütfu olarak bitkileri ve bulutları aşılama görevini yerine 
getirdiğini vurgulamaktadır. İbn Abbas’ın tefsirine göre, rüzgârlar sadece hava akımı değil aynı 
zamanda, bitkilerin üremesi ve doğanın dengesi için hayati bir unsur olarak işlev görmektedir. Ancak 
bu aşılama sürecinin sağlıklı gerçekleşmesi için rüzgârın uygun hızda ve yumuşak bir şekilde esmesi 
gerekmektedir aksi halde fayda yerine zarar verebilir. Özetle, bu ayet rüzgârın ve suyun ilahi düzen 
içindeki görevlerini açıklayarak tabiat olaylarının aslında Allah’ın iradesiyle şekillendiğini ortaya 
koymaktadır.83 

Onlu sistem imamlarından Hamza ve Halef, müfret olarak  َالرِيح diğer sekiz imam ise  َياَح  şeklinde الر ِ
cemi okumuşlardır.84  

Kur’ân-ı Kerîm’de rüzgâr kelimesi, olumlu ve faydalı anlam taşıdığı yerlerde çoğul biçimde ifade 
edilirken olumsuz ve zarar verici durumlarda ise tekil olarak kullanıldığı görülmüştür.85 

Tefsir ve kıraat kaynakları, Hz. Peygamber’den aktarılan   َأنَه كَانَ إِذا هَاجَتْ ريح جثا على ركبته واستقبلها ثمَّ قاَل

يحًا اللَّهُمَّ اجْعلَْهَا رَحْمَة وَلََ تجعلها عذاَباا وَلََ تجعلها رِ احً يَ اللَّهُمَّ اجْعلَْهَا رِ   “Rüzgâr estiği zaman Hz. Peygamber rüzgâra yönelerek 
iki dizi üzerine çöker ve şöyle derdi: "Allah’ım! Bu rüzgârı (riyâh) rahmet yap, onu (rîh) bir azap yapma. Allah’ım! 
Bunu rahmete sebep kıl azaba değil."”86 hadîsinin cumhurun kıraatini desteklediğini belirtmektedir.  

 
80  Kurtubî, el-Câmi‘ li ahkâmi’l-Kur’ân, 4/195; Nesefî, Medâriku’t-tenzîl, 1/290. 
81  Ebussuûd, İrşâdü’l-ʿakli’s-selîm, 2/81. 
82  el-Hicr 15/22. 
83  Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili (İstanbul: Eser Neşriyat ve dağıtım, 1979), 5/3045 
84  Dimyâtî, İthâf, 346; Abdülfettâh, Büdûru’z-zâhire, 175. 
85  Rüzgâr kelimesinin müfret ve cemi olarak geçtiği şu âyetleri örnek verebiliriz: .  َيحَ  الْعقَ۪يم  Âd kavminde“ وَف۪ي عَاد   اذِْ  ارَْسَلْناَ عَليَْهِمُ  الر ۪

de (ibretler var). Onlara silip süpüren rüzgârı göndermiştik.”, (Zâriyât 51/41);  ِْيحَ  يسُْكِنِ  يَشَأْ  ان “ ظَهْرِه ۪  عَلٰى  رَوَاكِدَ  فيََظْللَْنَ  الر ۪  “O dilese 
rüzgârı dindirir de gemiler denizin üzerinde hareketsiz kalıverirler.”, (Şûrâ 42/33);  ْياَحَ  يرُْسِلَ  انَْ  اٰياَتهُِ۪ٓ  وَمِن رَات   الر ِ  مِنْ  وَلِيذُ۪يقَكُمْ  مُبَش ِ
 Müjdeler taşıyan rüzgârları göndermesi de O’nun kanıtlarındandır, ki böylece size rahmetinden tattırsın.” (Rûm“ رَحْمَتهِِ 
ذُ۪ٓي  وَهوَُ  ;(30/46 ياَحَ  ارَْسَلَ  الَـّ اءِ  مِنَ  وَانَْزَلْناَ رَحْمَتهِ۪   يدَيَْ  بيَْنَ  بشُْراً  الر ِ اءً  السَّمَُٓ طَهُوراً   مَُٓ  “Rüzgârları rahmetinin önünde müjdeci olarak gönderen 
O’dur.” (Furkân 25/48-49). 

86  İbn Zencele, Hüccetü’l-kırâât, 20. 



Dr. Sait Bosat 

 
577 

 

Bu ifadeler, rüzgârın tekil formunun (rîh) azap, çoğul formunun (riyâh) ise rahmeti temsil 
ettiğini göstermektedir. Hadîs-i şerîfin bu anlam ayrımını vurgulaması, farklı kıraatlerin illeti ve 
gerekçelendirilmesinde önemli bir delil olarak kabul edilmiştir. Böylece rüzgârın faydalı veya zararlı 
etkilerine göre kelimenin kullanımı değişmekte ve bu kullanım Kur’ân’daki dil yapısıyla da uyum 
göstermektedir. 

Yedinci Örnek: َامََرْنا ve َمَرْنا  kıraatleri ا 
رْناَهَ  ا تدَْمِيرًاوَاذََِّٓا ارََدْنََّٓا انَْ نهُْلِكَ قَرْيةًَ امََرْناَ مُتْرَفِيهَا فَفَسَقوُا فِيهَا فَحَق  عَلَيْهَا الْقَوْلُ فدََم    

“Bir ülkeyi helâk etmek istediğimizde oranın şımarmış yöneticilerine (iyiye yönlendirici) emirler veririz, 
onlar ise orada günah işlemeye devam ederler…”87  

Âyette geçen  َانَرْ مَ ا  fiilini yalnızca Basra imamlarından Yakûb el-Hadramî, (ö. 205/821) med ( مَرْناَاٰ  ) 
ile geriye kalanları kasr ile okumuşlardır.88  

Âyetin zahirî anlamı incelendiğinde Allah’ın bazı insanlara kötülüğü emrettiği çıkarımı 
yapılabilir. Ancak Allah’ın kötülüğü teşvik etmesi söz konusu değildir. Bu yanlış anlamayı gidermek 
için bazı müfessirler farklı yorumlar geliştirmiş, kimileri ise takdirî açıklamalara başvurmuştur. 
Örneğin, Iraklı müfessir Âlûsî ve ondan önceki birçok alim, âyetin doğru anlaşılması için  َبِ نَرْ مَ أ ةِ اعَ الطَّ ا   
“itaati emrettik” şeklinde bir takdir yapmayı uygun bulmuşlardır. Böylece Allah’ın kötülüğü 
buyurduğu gibi bir düşüncenin ortadan kaldırılması hedeflenmiştir.89 

Ebû Hâtim, Ebû Ali, Zemahşerî (ö. 538/1144), Zeccâc (ö. 311/923) gibi bazı müfessirler, َامََرْنا fiilini 
 yani "çoğalttık" anlamına gelen şâz kıraat ile açıklamışlardır.90 Bu yorum, bir hadîste geçen ve كَثَّرْناَ
"çoğaltma" anlamını taşıyan   مَأمُْورَة kelimesiyle de desteklenmektedir. 

Söz konusu hadîs şöyle ifade edilmiştir:   ُة  مَامُْورَة  رَ أو مُهْ   ة  ورَ بُ أْ مَ   ة  سِكَّ   الِ المَ خَيْر  “Malın en iyisi doğurgan kısrak 
ya da meyvesi bol hurmalıktır.” 

Hadîste geçen   مَأمُورَة kelimesi, امَْر kökünden türemiş olup “çoğalma, artma” anlamına 
gelmektedir.91 Bu yorum, َامََرْنا fiilinin daha geniş bir anlam taşıdığını ve çoğaltma ile 

 
87  İsrâ 17/16. 
88  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/306; Dimyâtî, İthâf, 356; Ebû Hafs Sirâceddîn Ömer b. Kâsım b. Muhammed en-Neşşâr el-Ensârî, 

el-Büdûru’z-zâhire fî kırââti’l-‘aşri’l-mütevâtire (Beyrût: Dâru’l-Kitâbi’l-‘Arabî, ts.), 1/204. 
89  bk. Şihabüddin Mahmûd Âlûsî, Rûhu’l-me’ânî fî tefsiri’l-kur’ânî ve’s- sebi’l-mesanî (Beyrût: Dar’u ihyai’t turasi’l- Arabi, ts.), 

8/41. 
90  Âlûsî, Rûhu’l-me’ânî, 17, 42. 
91  Ebû İshak ez-Zeccâc, Meânil-Kur’an ve i’rabuhu, thk. Abdulcelil Abdu Şelebi (Beyrût: Alemu’l-Kütüb, ts.) 3/231,232; Ebu’l-

Kâsım Mahmûd b. Ömer Cârullah Zemahşerî, el-Keşşâf an hakâikı gavâmidı’t-tenzîl ve uyûni’l-ekâvîl fî vücûhi’t-te’vîl, thk. Adil 
Ahmed Abdülmevcûd-Ali Muhammed Muavviz (Riyad: Mektebetü’l-ubeykân, 1998), 2/655; Ebû Cafer En-Nehhâs, Meânil-
Kur'ân, thk. Muhammed Ali Sâbûnî (Mekke: Ümmü Kura Üniversitesi, ts.), 4/135. 



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
578 

 

ilişkilendirilebileceğini göstermektedir. Böylece, bazı müfessirler bu kıraati benimseyerek âyetin 
anlamını bu yönde değerlendirmişlerdir. 

Sekizinci Örnek:   َعَيْن  حَمِئة ve عَيْن  حَامِيَة kıraatleri 
 حَتهَّٓى اذِاَ بلََغَ مَغْرِبَ الش مْسِ وَجَدَهَا تغَْرُبُ فِي عَيْن  حَمِئةَ  وَوَجَدَ عِنْدَهَا قوَْماً  
“Nihayet güneşin battığı yere varınca güneşi kara bir balçıkta batar (gibi) buldu. Orada bir kavme 

rastladı.”92  

Kur’ân’daki   َعَيْن  حَمِئة tamlamasını, Nâfi, (ö. 169/785) İbn-i Kesîr, (ö. 120/738) Ebû Amr, (ö. 154/771) 
Hafs (ö. 180/796) ve Yakup ayette geçtiği şekilde tahkik ederek okumuşlardır. Öte yandan diğer kıraat 
imamları َعَيْن  حَامِية şeklinde okumayı tercih etmişlerdir.93 

Bu iki kıraat farklılığı, kelimenin anlamında da bazı nüanslar meydana getirmektedir.   َحَمِئة  عَيْن  
tamlaması “kara balçıklı göze” olarak tercüme edilirken َعَيْن  حَامِية okunuşu, “sıcak su kaynağı” anlamına 
gelmektedir. Her iki kıraat de güneşin deniz üzerinde batış anını tasvir etmektedir. Bu bağlamda, 
güneşin battığı nokta ya siyah balçıklı bir su kaynağı ya da buharlaşmaya yakın sıcak bir su gözesi 
şeklinde yorumlanmaktadır. Kıraatler birleştirilerek “güneşi, siyah balçıklı ve sıcak bir su kaynağına 
batıyor gibi gördü.” şeklinde bir anlam çıkarmak mümkündür.94 

“Sıcak göze” kıraatini benimseyenler, Ebû Zer’den nakledilen bir hadîsi delil olarak ileri 
sürmüşlerdir. Rivayete göre Ebû Zer şöyle buyurmuştur: “Hz. Peygamberi eşeğe binerken takip ediyordum 
ve güneş batıyordu. Dedi ki Ey Ebu Zer, Güneşin nerede battığını biliyor musun? Allah’ın elçisi en iyisini bilir, 
dedim. إنَِّهاَ تغرب فيِ عين حامية "Sıcak bir gözede batar dedi."” Öte yandan “kara balçıklı göze” kıraatini tercih 
edenler ise İbn Abbas’tan gelen rivayeti esas alarak kıraatlerini açıklamakta ve tercih sebebi olarak şu 
nakli göstermektedirler. “İbn Abbâs dedi ki: "Ben Muaviye ile beraberdim, o âyeti   ِحاميةعين  تغرب في  şeklinde 
okudu. Ben de "Biz onu حمئة den başka okumuyoruz." dedim. O Abdullah b. Amr b. El-Âs’a sen nasıl okuyorsun 
diye sordu. O da ey müminlerin emiri senin okuduğun gibi okuyorum, dedi. İbn Abbas, ben de dedim ki Kur’ân 
benim evimde nazil oldu. Bunun üzerine Muaviye’yi Ka’b’a gönderdi ve ona, güneş Tevrat’ta nerede batıyor, diye 
sordu. O da Arapça’ya gelince, siz daha bilgilisiniz, bana gelince ben Tevrat’ta batan güneşin (  َعيَْن  حَمِئة) balçıklı 
bir gözede batıyor buluyorum, dedi.”95 

 Böylece her iki kıraat farklı bir rivayete dayandırılarak gerekçelendirilmiş olmaktadır. 

  

 
92  el-Kehf 18/86. 
93  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/314; Dimyâtî, İthâf, 1/371. 
94  Hayreddin Karaman, Kur'an Yolu Tefsiri (Ankara, Diyanet İşleri Başkanlığı, 2006), 3/578. 
95  Zencele, Hüccetü’l-kıraât, 429.  



Dr. Sait Bosat 

 
579 

 

Dokuzuncu Örnek:  َواق  ف  ve  ُواق  ف  lehçe farklılıkları 
ؤُلَءِ الَِ  صَيْحَةً وَاحِدَةً مَا لهََا مِنْ فَوَاق    وَمَا يَنْظُرُ ه 
“Bunlar da ancak (vakti gelince) asla geriye dönüş imkânı bırakmayacak korkunç bir ses bekliyorlar.”96 

Âyetteki “bunlardan” ifadesiyle kastedilen Mekkeli müşriklerdir. “Çığlık” ( ًصَيْحَة) kelimesi ise 
kıyamet için sûra üfürülmesini ifade etmektedir. Yani Bedir Savaşı’nda ağır bir yenilgiye uğrayan 
müşrikler, artık geri dönüşü olmayan bir sonu beklemektedirler. Onlar için kıyametin kopması an 
meselesidir çünkü bu çığlık, gecikmeyecek ve kaçınılmaz bir sonu getirecektir.97  

مِنْ فَواق   لَها   ifadesi, farklı müfessirler tarafından çeşitli şekillerde yorumlanmıştır. İbn Abbâs’a مَا 
göre bu ifade “tekrarı olmayan” anlamına gelir. Hasan ve Katâde, bunun “dünyaya dönüşün mümkün 
olmadığı” anlamını taşıdığını belirtmişlerdir. Süddî ise “ayılması olmayan”, yani bir kez 
gerçekleştiğinde geri dönüşü olmayan bir durum olarak açıklamıştır.98  

Kur’ân’daki  َواق  ف  kelimesi, kıraat imamları tarafından farklı şekillerde okunmuştur. Hamza, Kisaî 
ve Halef, “fâ” harfini ötreli olarak okurken diğer imamlar üstün harekeli lehçeyi tercih etmişlerdir. 

Bu kıraat farklılıkları, bölgesel dil özelliklerinden kaynaklanmaktadır. Üstün harekeli kıraat, 
Temîm, Esed ve Kays kabilelerinin dil yapısına uygunken ötreli kıraat özellikle Hicaz bölgesinde 
yaygın olarak kullanılmıştır.99 

Bu çeşitlilik, Arap lehçelerinin Kur’ân’daki etkisini ve kıraat ilminin zenginliğini gözler önüne 
sermektedir. 

Ötreli kıraat, hadîste geçen   فوُاق ifadesiyle desteklenmektedir. “Fuvâk”, hayvanın iki sağım 
arasındaki geçen süreyi ifade eder. Deve önce sağılır, ardından memelerine süt gelmesi için kısa bir 
süre yavrusunun onu emmesine izin verilir, sonra tekrar sağılır. Araplar kısa süreyi anlatmak için bu 
kelimeyi kullanırlar.100  

Bu anlamı destekleyen bir Hadîs-i Şerîf’te şöyle buyrulmuştur: 

ناَقَة فوَُاقُ   Hasta ziyareti, dişi devenin iki sağımlığı arası süre kadardır.” Bu ifade, örteli kıraatin“ العِياَدةَُ 
anlamını pekiştiren bir delil olarak kabul edilmiştir.101  

 

 
96  Sâd 38/15. 
97  Kurtubî, el-Câmi‘ li ahkâmi’l-Kur’ân, 15/156. 
98  İbnü'l-Cevzî, Zâd’ül mesîr, 3/561. 
99  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 2/361; Dimyâtî, İthâf, 476. 
100 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, “fvk”, 10/312. 
101 Kurtubî, el-Câmi‘ li ahkâmi’l-Kur’ân, 15/157; Bazı müfessirler, her iki kıraatin aynı anlama gelen iki farklı lügat olduğu ve 

geri dönüş (رُجُوع) manasında birleştiklerini naklederler. Buna göre söz konusu hadîs her iki kıraati de anlam bakımından 
teyit etmektedir. bk. Taberî, Câmiʿü’l-beyân, 20/33-35; Sa’lebî, el-Keşf ve’l-beyân, 8/181.  



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
580 

 

Onuncu örnek:  ً  kıraatleri سُلفُاً ve سَلَفا
خِرِ  ينَ  فجََعَلْناَهُمْ سَلَفاً وَمَثلَاً لِلْا  سَفوُناَ انْتقَمَْناَ مِنْهُمْ فاَغَْرَقْناَهُمْ اجَْمَعِ   ا ا  ينَ فلََم َّٓ   

“(Firavun ve tebaası) bize karşı öfkelendirici davranışlarını sürdürünce onlara hak ettikleri cezayı verdik 
ve hepsini suya gömdük. Onları, sonradan gelecek inkârcılara geçmiş bir ibret ve bir örnek kıldık.”102  

Âyet, isyan eden ve hak yoldan sapan bir topluluğun ilahi gazaba uğrayarak cezalandırıldığını 
anlatıyor. Af ve merhameti hak etmeyen bu kişiler, suda boğularak yok edilmiş ve gelecek nesillere 
ibret olarak bırakılmıştır. Önceki sapkın toplumların cezalandırılması gibi benzer fiiller işleyenler de 
aynı akıbete uğrayacaktır. Bu, geçmiş olayların tekrar eden bir ders olduğu ve tarihin her döneminde 
benzer sonuçlara yol açtığı düşüncesini vurgular.103  

56. âyette geçen  ً  kelimesi, kıraat imamları tarafından farklı şekillerde okunmuştur. Hamza سَلَفا
ve Kisâî, bunu ًسُلفُا olarak telaffuz etmiş, سَلِيف veya سَلَف kelimesinin çoğulu olarak değerlendirmişlerdir. 
Öte yandan çoğunluk görüşü سَالِف kelimesinin çoğulu olarak  ً  biçiminde okunmasını سَلَفا
benimsemiştir.104  

İki fetha ile  ً  ,okuyanların delili, Hz. Peygamber’in bazı dualarında bu kalıbı kullanmasıdır. O سَلَفا
ölen bir çocuğa الِحِ عُثْمَان بِنْ مَظْعوُن  Osman bin Maz’un gibi bizim sâlih geçmişimize katıl” şeklinde“ الِْحَقْ باِلسَّلَفِ الصَّ
dua etmiş, kızı Zeynep’in vefatında ise  ِون  عُ ظْ مَ   نْ ان بِ مَ ثْ عُ   رِ يْ خَ ا الْ نَفِ لَ سَ ي بِ قِ حَ لْ ا  “Osman bin Maz’un gibi bizim hayırlı 
geçmişimize ilhak ol!” ifadelerini kullanmıştır.105  

Sonuç 

Kıraat ve hadîs ilimleri, İslâm’ın dinî ve kültürel mirasının korunmasında kritik bir rol oynar. 
Kıraat ilmi, Kur’ân’ın farklı okunuş biçimlerini korurken hadîs ilmi Hz. Peygamber’in sözlerini ve 
uygulamalarını doğru bir şekilde aktarmayı amaçlar. Bu iki ilim dalı, birbirini tamamlayan ve İslâm’ın 
temel kaynaklarının anlaşılmasını sağlayan önemli disiplinlerdir. 

İslâmî ilimler arasında erken dönemde öncelik taşıyan iki disiplin olan kıraat ve hadîs ilimleri, 
temelde nakle dayalı bilgi aktarım sistemleri olarak ortaya çıkmıştır. Kıraat ilmi, Kur’ân’ın indiriliş 
süreciyle eş zamanlı gelişmiş çünkü Hz. Peygamber, Arap dilinin farklı ağız ve lehçelerini konuşan 
geniş kitlelere, okuma yazma bilmeyenlerden çocuklara, kadınlara ve yaşlılara Kur’ân’ı ulaştırması 

 
102 Zuhruf 43/55, 56. 
103 Ayrıca âyette geçen  اسف fiili, “çok kızmak” anlamında da kullanılmaktadır. bk. Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, 3/277. 
104 Dimyâtî, İthâf, 496. 
105 Ebû bekr b. İdris, Kitabü'l-muhtâr, 806. 



Dr. Sait Bosat 

 
581 

 

gereken bir coğrafyaya gönderilmiştir. Hz. Peygamber, mesajını iletirken Kur’ân’ı tek bir lehçeyle 
okuması, okuma yazma becerileri sınırlı olan yaşlı, genç, kadın gibi geniş kesimlere ulaşırken bazı 
güçlükleri beraberinde getirebilirdi. Bu sorunun çözümü olarak yedi harf ruhsatı, farklı okuma 
biçimlerinin geliştirilmesini mümkün kılmıştır. Böylelikle Kur’ân kıraatlerinin çeşitliliği, ümmet için 
pratik bir kolaylık sağlamakla kalmamış, aynı zamanda, Allah’ın kelâmına yeni anlam katmanları 
ekleyip metnin yorum zenginliğini ve kapsamını da genişletmiştir. Tüm bu farklılıklar, metin içinde 
bir uyumsuzluk ya da çelişkiye yol açmadan, içerik zenginliğini ortaya koymaktadır. 

Kur’ân’ın tam anlamıyla açıklanması, detaylandırılması, yorumlanması ve yaşam pratiğine 
aktarılmasında Sünnet, eşsiz ve temel rehber olarak öne çıkar. Dinde delil olarak kabul edilen sahih 
hadîsin yeri tartışılmaz. Bu husus İslâm alimleri arasında ortak bir kanaattir. Ayrıca hadîslerin sağlam 
ve güvenilir olduğunun ortaya konması için yapılan çalışmalar hem sened hem de hadîs metnine 
yönelik titiz incelemeler içerir.  

Kıraat ve hadîs ilmi; yöntem, teknik, konu ve amaç yönlerinden birçok ortak özelliğe sahiptir. 
Her iki disiplin de Allah kelâmının doğru ve eksiksiz kavranabilmesi için rivayet zinciri ve nakil 
esaslarına dayanır. Bu yöntem, metinlerin güvenilirliğini ve aktarımının doğruluğunu sağlamak 
amacıyla hayati öneme sahiptir. Öte yandan benzer temellere sahip olmalarına rağmen kıraat ilmi 
Kur’ân’ın okunma biçimleri ve telaffuzuyla ilgilenirken hadîs ilmi Peygamberimizin söz, fiil ve 
onaylarının güvenilir şekilde aktarılmasına odaklanır. Bu bağlamda, her iki ilim de ortak rivayet 
esaslarını benimserken konu ve uygulama alanlarında belirli farklılıklar gösterir. 

Kıraat ve hadîs ilimleri, tarih boyunca sınıflandırma yöntemleri bakımından etkilemiş 
içerisinde olmuşlardır. Başlangıçta her iki alan da hadîslerde olduğu gibi “sahih” ve “zayıf” 
kategorileri üzerinden ele alınırken zamanla mütevâtir, meşhur, hasen âhad, şaz, müdrec ve mevzu 
gibi terimlerle detaylandırılmıştır. Benzer şekilde kıraat ilmi de sahihlik esasları üzerinden yapılan bu 
ayrıntılı tasnif yöntemini benimseyerek hadîs ilminin uyguladığı detaylı değerlendirme sistemiyle 
paralellik göstermiştir. Ayrıca on kıraat imamının hem kıraat ilmi hem de hadîs rivayetleriyle ün 
kazanmış olmaları, bu iki disiplin arasındaki etkileşimi net bir şekilde göstermektedir. 

Kıraat ile hadîs ilimleri arasındaki etkileşim, İslâmî metinlerin doğru ve eksiksiz anlaşılması 
adına birbirini tamamlayan metodolojilere sahiptir. Bu disiplinlerden en çarpıcı etkileşim örneği, 
kıraat ilminin temellendirilmesinde hadîslerden elde edilen verilerin etkin bir şekilde kullanılmasıdır. 
Başka bir deyişle, kıraatlerin belirlenip tercih edilmesinde yalnızca dilbilimsel unsurlar (lafız, sarf, 
nahiv ve lügat açısından) esas alınmaz, aynı zamanda, hadîslerde aktarılan ifadeler, kelimeler ve 
kavramsal detaylar da temel argüman olarak değerlendirilir. 



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
582 

 

Sonuç olarak kıraat ile hadîs arasındaki ilişki, kıraat uygulamalarının hadîslerle 
temellendirilmesi ve bu sayede metinlerin hem yapısal hem de semantik olarak açıklığa 
kavuşturulması açısından kritik bir öneme sahiptir. Bu etkileşim, İslâmî ilimlerin birbirine olan 
katkısının metinlerin doğru anlaşılması ve yorumlanmasındaki derinliğin kaynağını oluşturduğunu 
göstermektedir.  



Dr. Sait Bosat 

 
583 

 

Extended Abstract 

This study aims to examine the role played by the wording of hadiths in justifying the variations 
found in Qurʾānic readings (qiraat). As the two primary sources of Islam, the Qurʾān and the Sunnah 
constitute a complementary structure not only in determining religious rulings, but also in ensuring 
the correct recitation, comprehension, interpretation, and faithful transmission of texts across 
generations. While the science of qiraat preserves he lexical structure of the Qurʾān and its variant 
modes of recitation on the basis of transmission (isnād), the science of hadith safeguards the sayings, 
actions, and tacit approvals of the Prophet Muḥammad through reliable chains of narration. From the 
early period onward, these two disciplines have attained a central position within the Islamic sciences 
by virtue of their transmission-centered methodologies, the isnād system, and approaches to the 
critical evaluation of narrators. The article aims to examine, within the framework of the relationship 
between qiraat and hadith, how variations in Qurʾānic readings are directly grounded in the wording 
of hadiths; to what extent hadith texts are employed as evidence in the processes of preferring, 
accepting, and justifying particular readings; and how qiraat are substantiated through the wording 
of hadiths, as demonstrated through concrete examples. 

In this study, the classical literature of qiraat and the hadith corpus are examined together. The 
data obtained through the literature review are situated within a theoretical framework; the scope, 
historical development, classificatory approaches, and conceptual structures of the sciences of qiraat 
and hadith are analyzed comparatively. Subsequently, examples in which variations in Qurʾānic 
readings are grounded in hadith texts are examined, and it is determined that this relationship is also 
influential at the levels of meaning and interpretation. 

The sciences of qiraat and hadith stand out as “two transmission-based disciplines.” From the 
early period onward, qiraat, as oral transmissions traced back to the Prophet Muḥammad through 
chains of isnād, were systematized in specific centers. The recitations of the qiraat imams were 
preserved through chains transmitted from teacher to student, and the soundness of these recitations 
was measured by the reliability of their isnād. Similarly, hadiths were evaluated through the elements 
of chain (sanad) and text (matn); through the science of al-jarḥ wa-l-taʿdīl, the reliability of narrators 
was assessed in terms of trustworthiness, moral integrity, and precision of transmission. In both 
disciplines, isnād has been accepted as the fundamental criterion for the authenticity of transmission. 

There are clear methodological differences between the sciences of qiraat and hadith. In the 
science of hadith, variations in wording are permitted provided that the meaning is preserved, 
whereas in the science of qiraat, the exact preservation of the wording—including letters, 
vowelization, and mode of articulation—is considered essential. Variations in qiraat are restricted to 



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
584 

 

specific and legitimate licenses of recitation and do not compromise the lexical preservation of the 
Qurʾān; on the contrary, they are regarded not as a source of discord, but as a regulated and controlled 
diversity that enriches meaning. 

It has been observed that the classificatory approach developed in the science of hadith has 
also had a decisive influence on the evaluative criteria of the science of qiraat. While hadiths were 
initially classified into the basic categories of ṣaḥīḥ, ḥasan, and ḍaʿīf, over time they came to be 
assessed within more detailed conceptual frameworks such as mutawātir, mashhūr, āḥād, şâz, 
mawḍūʿ, and mudraj. This methodological approach was likewise reflected in the science of qiraat, 
where readings were examined under similar classificatory headings such as ṣaḥīḥ, şâz, mashhūr, and 
āḥād. The system established by Ibn Mujāhid based on seven readings, Ibn al-Jazarī’s approach of ten 
readings, and al-Suyūṭī’s sixfold classification constitute distinct stages in this developmental process. 
In particular, al-Suyūṭī’s reliance on concepts drawn from the science of hadith in his classification of 
qiraat clearly demonstrates the methodological proximity between the two disciplines. 

The term “sâz” used in the science of qiraat has acquired different meanings across various 
disciplines. In linguistics, it denotes structures that run counter to analogy and common usage, 
whereas in the science of hadith it is used for reports that contradict those transmitted by reliable 
narrators. In the science of qiraat, however, its meaning has narrowed over the course of history and 
has become a technical term referring to recitations that do not meet certain established criteria and 
that fall outside the accepted readings of the recognized imams of qiraat. Awareness of this semantic 
divergence is essential for the proper evaluation of Qurʾānic readings. 

The main axis of the study consists of examples aimed at grounding variations in qiraat in the 
wording of hadiths. In these examples, it is observed that different modes of Qurʾānic recitation are 
supported by the wording found in hadiths transmitted from the Prophet Muḥammad. Issues such as 
the reading of verbs in the imperative of prohibition or declarative form, morphological differences 
linked to Arabic dialects, practices of gemination and lightening (tashdīd and takhfīf), and distinctions 
between active and passive participles are justified through evidences drawn from hadith texts. 

For example, in the verse  ُياَحَ لوََاقحَِ فأَنَْزَلْناَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فأَسَْقَيْناَكُمُوه  And We sent the winds as“ وَأرَْسَلْناَ الر ِ
pollinators, and We sent down water from the sky, and We gave it to you to drink” (Hicr 15:22), Ḥamza 
and Khalaf recited the verse in the singular form (al-rīḥ), whereas the other eight imams of qiraat 
recited it in the plural form (al-riyāḥ). In the Qurʾān, generally, when the wind signifies benefit and 
mercy it is mentioned in the plural, whereas when it signifies harm and punishment it is mentioned 
in the singular. The hadith in which the Prophet Muḥammad prayed when the wind blew, saying, “O 
God, make it winds and do not make it a wind; O God, make it mercy and do not make it punishment,” 
supports this semantic distinction and is regarded as an important proof confirming the majority’s 



Dr. Sait Bosat 

 
585 

 

reading. Consequently, the singular and plural usage of the word “wind” reflects a meaningful 
Qurʾānic linguistic choice indicating whether it represents mercy or punishment. This clearly 
demonstrates that the recitational preferences of the imams of qiraat were based not only on 
grammatical and dialectal considerations, but also on data derived from the Sunnah. 

  



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
586 

 

موسع  ملخص  

دف هذه الدراسة إلى بحث الدور الذي تؤدّيه ألفاظ الأحاديث النبوية في تعليل اختلافات القراءات  ته

بنيةً   للإسلام،  الأساسيين  المصدرين  بوصفهما  النبوية،  والسنة  الكريم  القرآن  ويُشكّل  الكريم.  القرآن  في  الواردة 

 إلى ضمان القراءة الصحيحة للنصوص وفهمها  تكاملية لا تقتصر على استنباط الأحكام الشرعية فحسب، بل تمتدّ 

وتفسيرها ونقلها عبر الأجيال دون تحريف. فبينما يُعنى علم القراءات بصون البنية اللفظية للقرآن الكريم ووجوه  

أدائه المختلفة اعتمادًا على منهج الإسناد، يتولّى علم الحديث حفظ أقوال النبي وأفعاله وتقريراته من خلال سلاسل  

عتماداهما  رو اية موثوقة. وقد حاز هذان العلمان، منذ العصور المبكرة، مكانةً محورية في منظومة العلوم الإسلامية لاا

   على مناهجَ قائمةٍ على الرواية، واتصالا السند، وتمحيصا الرواة.

س بها اختلافات   يهدف هذا المقال، في إطار العلاقة بين القراءات والحديث، إلى دراسة الكيفية التي تُؤسَّ

ترجيح   عمليات  في  دليلًا  الحديث  متون  اعتماد  ومدى  النبوية،  الأحاديث  ألفاظ  على  مباشرةً  القرآنية  القراءات 

 . الحديث، وذلك من خلال دراسة نماذج تطبيقيةالقراءات وقبولها وتوجيهها، وكيفية تعليل القراءات بألفاظ 

عت المعطيات   تناولت هذه الدراسة التراث الكلاسيكي لعلم القراءات ومصنفات الحديث معًا. وقد وُضا

ومساراتهما   والحديث،  القراءات  علمَي  مجالات  سَت  ودُرا نظري،  إطارٍ  ضمن  الأدبيات  مراجعة  من  المستخلصة 

س فيها اختلافات القراءات    التاريخية، وأنماط تصنيفهما، وبُناهُما المفهومية دراسةً مقارنة. ثم جرى تحليل نماذج تُؤسَّ

 . القرآنية على متون الأحاديث، وتبينَّ أن هذه العلاقة فاعلة كذلك على مستوى الدلالة والتفسير

بوصفها   القراءات،  انتظمت  فقد  النقل«.  على  قائمَين  »علمَين  بوصفهما  والحديث  القراءات  علوم  تبرز 

ظت قراءات أئمة القراءات   روايات شفوية متصلة الإسناد برسول الله ، في مراكز محددة منذ العصور الأولى. وحُفا

سلامة الإسناد. وعلى نحوٍ مماثل، جرى تقويم  عبر سلاسل متتابعة من الشيخ إلى التلميذ، وكان يُقاس مدى صحتها ب

العدالة   الرواة من حيث  والتعديل تحديد موثوقية  والمتن، وتولّى علم الجرح  السند  الأحاديث من خلال عنصري 

 . والضبط. وقد عُدَّ الإسناد في كلا العلمين المعيار الأساس للحكم على صحة الرواية 

توجد فروق منهجية واضحة بين علمَي القراءات والحديث. ففي علم الحديث يُسمَح باختلاف الألفاظ  

وهيئاته   وحركاته  بحروفه  اللفظ  على  التامة  المحافظة  على  القراءات  علم  في  يُعتمد  في حين  المعنى محفوظًا،  دام  ما 



Dr. Sait Bosat 

 
587 

 

الأدائية. وتقتصر اختلافات القراءات على رخصٍ قرائية معيّنة ومشروعة، ولا تمسّ بحفظ القرآن الكريم اللفظي،  

 . بل تُعَدّ على العكس من ذلك تنوّعًا منضبطًا ومقصودًا يُثري المعنى، لا اختلافًا يؤدي إلى التضاد أو الاضطراب 

المعتمدة في علم   التقويم  معايير  تأثير في  له  تبلور في علم الحديث كان  الذي  التصنيفي  التصوّر  أن  تبينَّ 

عت   م في بداياتها إلى أقسام رئيسة هي الصحيح والحسن والضعيف، أُخضا القراءات. فبعد أن كانت الأحاديث تُقسَّ

لمتواتر والمشهور والآحاد والشاذ والموضوع والمدرج. وقد  لاحقًا لتقييمٍ أدقّ ضمن أطر مفهومية أكثر تفصيلًا، مثل ا

متقاربة،   تصنيفية  عناوين  القراءات ضمن  سَت  دُرا أيضًا، حيث  القراءات  علم  التصنيفي على  المنهج  هذا  انعكس 

ائم  كالصحيح والشاذ والمشهور والآحاد. ويُعَدّ نظام ابن مجاهد القائم على القراءات السبع، ومنهج ابن الجزري الق

على القراءات العشر، وتقسيم السيوطي السداسي، مراحل بارزة في مسار هذا التطور. ولا سيما اعتماد السيوطي في  

 . تصنيف القراءات على مفاهيم مستمدة من علم الحديث، إذ يُظهر بجلاء مدى التقارب المنهجي بين هذين العلمين

اكتسب مصطلح »الشاذ« المستعمل في علم القراءات دلالاتٍ متباينة في العلوم المختلفة. ففي علم اللغة  

يُطلَق على التراكيب المخالافة للقياس والاستعمال الشائع، أمّا في علم الحديث فيُستَخدَم للدلالة على الروايات التي  

يق معناه عبر المسار التاريخي وأصبح مصطلحًا فنيًا يُعبرر عن  تخالف رواية الثقات. وأمّا في علم القراءات، فقد تض

القراءات التي لا تستوفي شروط القبول، وتخرج عن قراءات أئمة القراءات المعتمدين. ويُعَدّ إدراك هذا التفاوت  

 . الدلالي أمرًا مهمًا لضمان التقويم الصحيح للقراءات القرآنية

تتمحور الدراسة أساسًا حول نماذج تهدف إلى تعليل اختلافات القراءات بألفاظ الأحاديث النبوية. وقد  

تبينَّ في هذه النماذج أن وجوه القراءة المختلفة في القرآن الكريم مدعومة بالألفاظ الواردة في الأحاديث المروية عن  

يغة النهي أو الخبر، والفروق الصرفية المرتبطة باللهجات  النبي. كما جرى تعليل مسائل من قبيل قراءة الأفعال بص

 . العربية، وتطبيقات التشديد والتخفيف، والتمييز بين اسم الفاعل واسم المفعول، بالاستدلال بالنصوص الحديثية 

فَأَسْقَيْنَاكُمُوهُ﴾  قوله تعالىفي  فعلى سبيل المثال،   مَاءً   
ا
مَاء نَ السَّ فَأَنْزَلْنَا ما لَوَاقاحَ  يَاحَ  الرر قرأ حمزة    ﴿وَأَرْسَلْنَا 

يَاح(. ويلاحظ في القرآن   يح(، بينما قرأها سائر أئمة القراءات الثمانية بصيغة الجمع )الرر وخلف الآية بصيغة المفرد )الرر

الكريم بوجهٍ عام أنّ لفظ الريح إذا ورد في سياق النفع والرحمة جاء بصيغة الجمع، وإذا ورد في سياق الضرر والعذاب  

اجْعَلْهَا    للَّهُمَّ "  يرد هذا التفريق الدلالي الحديثُ الوارد عن النبي أنّه كان إذا هبَّت الريح قالجاء بصيغة المفرد. ويؤ

يً  را عَلْهَا  تََْ وَلَا  يَاحًا  عَذَابًا را عَلْهَا  تََْ وَلَا  رَحْمَةً  اجْعَلْهَا  اللَّهُمَّ  الجمهور.    وهو  "ا،  قراءة  د  يؤكر مهماا  دليلًا  يُعَدّ  حديث 



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
588 

 

وخلاصة القول، فإن استعمال لفظ الريح بصيغتي المفرد والجمع يعكس اختيارًا لغويًا قرآنيًا ذا دلالة، يشير إلى كونها  

ولهجية   نحوية  اعتبارات  على  تُبنَ  لم  القراءة  في  القراءات  أئمة  اختيارات  أنّ  بوضوح  ذلك  ويُظهر  عذابًا.  أو  رحمةً 

 من السنة النبوية  فحسب، بل استندت كذلك إلى معطيات مستمدة

 . الاستدلال، التفاعل ، الألفاظ، القراءةالحديث،  الكلمات المفتاحية: 

 
  



Dr. Sait Bosat 

 
589 

 

Kaynaklar / References  
Abdülkerim, Ahmed. İhtimâmu Ulemâi’l-Hadîs bi’l-Kırâ’âti’l-Kur’âniyye. Journal of Ma’alim al-Quran wa al-Sunnah 

2020. 109-136. 

Ablay, Rıfat. Hadîs Mecmualarında Yer Alan Kıraate Dair Hadîslerin Değerlendirilmesi ve Bu Hadîslerin Kıraat 
İlmindeki Yeri. Artuklu Akademi 9/1 2022. 179-197. 

Ahmed Âyid vd. el-Mu’cemu’l-arabiyyu’l-esâsî. Tunus: lârûs. 2003.  

Altıkulaç, Tayyâr. “İbnü’l-Cezerî” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 20/551-557. İstanbul: TDV Yayınları. 
1997.  

Âsım Efendi. Kâmûs. 6 Cilt. İstanbul: Matbaa-i Osmaniye, ts.  

Balvalî, Muhammed. el-İhtiyâr fi’l-kıraat ve’r-resm ve’z-zabt. Memleketü’l-Mağribiyye: Vezaretü’l-Evkâf ve’ş-
Şuûni’l-İslâmiyye, 1997. 

Çakan, Lütfî. Hadîs Usûlü. İstanbul. İFAV, 1993. 

Çelebi, Kâtip - Hacı Halîfe. Keşfü’ẓ-ẓunûn ʿan esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn. 7 Cilt. Beyrût: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1992.  

 Çetin, Abdurrahmân. Kur’ân-ı Kerîm’in İndirildiği Yedi Harf ve Kıraatler. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2013. 

 Dağ, Mehmet. Kıraat Farklılıklarının İslâm Hukukuna ve Metodolojisine Etkisi. Erzurum: Atatürk Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Lisans Tezi. 1998. 

Dağ, Mehmet. Kıraat İlminde Şâzz Kavramı. Marife Dini Araştırmalar Dergisi 7/2 Eylül 2007. 

Dimyâtî, Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. Muhammed Abdülgani. İthâfu fudalâi’l-beşer bi’l-kırââti’l-erbeate aşer. 
thk. Enes Mehre. Beyrût: Daru’l Kütübi’l- İlmiye, 1998.  

Diyanet Komisyon. Kur’ân Yolu Türkçe Meal ve Tefsir. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2007.  

Ebî Şeybe, Ebû Bekr İbn. el-Kitâbu’l-musannef fi’l-ehâdîs ve’l-ʾâsâr. thk. Kemâl Yûsuf el-Hût. 7 Cilt. Riyad: Mektebu’-
r-Ruşd, 1989. 

Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî. Câmiʿü’l-beyân an tevîli âyi’l-Kur’ân. thk et-Türkî. 12 Cilt. Kahire: Dâr’u-
hicr. 2001. 

Ebussuûd, Muhammed b. Muhammed b. Mustafa el-İmâdî. İrşâdü’l-ʿakli’s-selîm ilâ mezâyâ’l-kitâbi’l-kerîm. 9 Cilt. 
Beyrut: y.y., 2. Basım. ts. 

el-Âlûsî, Şihabüddin Mahmûd. Rûhu’l-me’ânî fî tefsiri’l-Kur’ânî ve’s- sebi’l-sesanî. 30 Cilt. Beyrut: Dar’u ihyai’t 
turasi’l- Arabi, ts. 

 el-Ezdî, Ebû Bekir Muhammed b. el-Hasen ibn-i Dureyd. Cemheratu’l-luğa. thk. Remzî Munîr Baʻlebekkî. 3 Cilt. 
Beyrut: Dâru’l-ʻİlm li’l-Melâyîn, 1987. 

el-Ferrâ, Yahya b. Ziyâd. Me’âni’l-Kurân. 3 Cilt. Beyrut: Âlemu’l-kutub, 1953. 

el-Harbî, Abdülaziz. Tevcîhu müşkili’l-kırââti’l aşeriyye. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2012. 

el-Haverizmî, Ebû’l-Kâsım Mahmud b. Ömer. el-Mufassal fî ilmi’l-Arabiyye. thk. Fahr Salih Kadâre Ammân: Dâru 
Ammâr, 2004. 

el-Hemedânî, Ebu’l-Âlâ Hasan b. Ahmed b. Haşan. Gâyetu’l-ihtisâr fi kırââti’l-eimmeti’l-emsâ.r. Cidde: y.y., 1994.  



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
590 

 

el-Hemedânî, İbn Hâleveyh. el-Hücce fi’l-kıraâti’s-seb’a. thk. Abdu’l âl Salim Mükrim. Beyrut: Daru’ş-Şurûk, 1401. 

el-Herevî, Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm b. Abdullâh el-Bağdâdî. Ğarîbu’l-hadîs. ed. Muhammed Abdulmuîd Hân. 4 
Cilt. Haydarabad: Dâiratü’l-Meʿârifi’l-Osmâniyye, 1384. 

el-Isfahani, Ebu’l-Kâsım el-Hüseyn b. Muhammed er-Rağıb. el Müfredât fi garibi’l Kur’ân. thk. Muhammed Seyyid 
Kilani. Beyrût: y.y., ts.  

el-Kâdî, Abdülfettâh. el-Büdûru’z-zâhire. Beyrût: Dâru’l-Kitâbi’l-’Arabî, 1981.  

El-Kâdî, Muhammed b. Abdullah. Ahkâmu’l-Kur’ân. 4 Cilt. Beyrut: Daru’l-kutubi’l-ilmiyye, 2003. 

el-Kefevî, Ebu’l-Bekâ Eyyub b. Musa. el-Külliyyât. thk. Adnan Derviş ve Muhammed el-Mısrî. Beyrut: 
Müessesetü’r-Risâle, 1998.  

el-Kurtubî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekir. el-Câmi’ li ahkâmi’l-Kur’ân. thk. Hişam Semîr el-
Buhari. 21 Cilt. Riyad: Dâru Âlemi’l-Kütüb, 2003.  

el-Meduv, Zeynüddin Muhammed. el- Yevâkît ve’d-durar fi şerhi nuhbet-i İbni Hacer. Riyad: Mektebetu’r-rüşd, 1999.  

en-Nehhâs, Ebû Cafer. İ’râbu’l-Kur’ân. 5 Cilt. Beyrut: Daru’l kütübi’l-ilmiye. ts. 

en-Nehhâs, Ebû Cafer. Meânil-Kur'an. thk. Muhammed Ali Sabuni. Mekke: Ümmü Kura Üniversitesi, ts. 

en-Nesefî, Ebü’l-Berekât Abdullâh b. Aḥmed. Medâriku’t-tenzîl ve haḳâîḳu’t-teʾvîl. thk. Yûsuf Alî Budeyvî. 3 Cilt. 
Beyrut: Dâru’l-Kelimi’ṭ-Ṭayyib, 1998. 

en-Neşşâr, Ebû Hafs Sirâceddîn Ömer b. Kâsım b. Muhammed el-Ensârî. el-Büdûru’z-zâhire fî kırââti’l-’aşri’l-
mütevâtire. Beyrût: Dâru’l-Kitâbi’l-’Arabî, ts. 

en-Nîsaburî, Muhammed b. Abdullah Hakim. Ma’rifetü ulûmi’l-hadîs. Medine. y.y., 1977. 

er-Râzî, Fahreddin. Mefâtîhu’l-gayb. 32 Cilt. Beyrût Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1981. 

Ertürk, Musatafa. "Haber-i vâhid". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/27-64. İstanbul: TDV Yayınları, 
1997. 

es-Sa’lebî, Ebû İshak Ahmed. el-Keşf ve’l-beyân. 10 Cilt. Beyrût: Dâr İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 2002. 

es-Süyûtî, Celâleddin Abdurrahman. İktirâh fi usuli’n-nahv. thk. Abdulhakim Atıyye. Beyrut: Dâru’l-Beyrutî, 2006. 

ez-Zeccac, Ebû İshak. Meanil-Kuran ve i’rabuhu. thk. Abdulcelil Abdu Şelebi. 5 Cilt. Beyrut: Alemu’l-kütüb, ts.  

 ez-Zürkânî, Muhammed Abdülazim. Menâhilü’l-i’rfan fi ulumi’l-Kur’ân. 2 Cilt. Beyrut: matbatu’İsa el-Bâbî, 1988. 

İbn Âşûr, Muhammed Tâhir b. Muhammed. et-Tahrîr ve’t-tenvîr mine’t-tefsîr. 30 Cilt. Beyrût: Müessesetü’t-Tarihi’l- 
Arabî, 2000. 

İbn Cinnî, Ebû’l-Feth Osman. el-Muhteseb fî tebyîni vucûhi şevâzzi’l-kıraâti ve’l-izâhi minhâ. thk. Ali Necdi Nasıf. 
Abdulfettah İsmail Çelebî. 2 Cilt. İstanbul: Sezgin Neşriyat, 1986. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî, Nüzhetü’n-nazar fi tavdîhi nuhbeti’l-fiker 
fi mustalahi ehli’l-eser. thk. Nûruddîn Itr. Dimeşk: Matbaatü Sabah, 2000. 

İbn Hâleveyh, el-Hemedânî. el-Hucce fi’l-kıraâti’s-seb’a. thk. Abdu’l âl Salim Mükrim. Beyrut: Daru’ş-Şurûk, 1401.  



Dr. Sait Bosat 

 
591 

 

İbn İdris, Ebû bekr. Kitabü’l-muhtâr fî meâni kıraâti ehli’l-emsâr. thk. Abdülaziz el-Cühenî. Riyad: Mektebetü’r-rüşd, 
1428. 

İbn Manzûr, Cemâlüddîn Muhammed b. Mükrîm. Lisânü’l-Arab. 20 Cilt. Kâhire: Dâru’l-Meârif, 1119.  

 İbn Mücâhid, Ebû Bekir. Ahmed b. Musa b. el-Abbâs. Kitâbu’s-seb’a fi’l-kırâât. thk. Şevki Dayf. Kâhire: Dâru’l-
Meârif, 1400. 

İbn Zencele, Ebû Zurʽa Abdurrahman İbn Muhammed. Huccetu’l-kırâât. thk. Saîd el-Efgânî. 2 Cilt.  Beyrut: 
Müessesetu’r-Risâle, 1997.  

İbnü’l-Cezerî, Ebu’l-Hayr Muhammed b. Muhammed. en-Neşr fi’l-kıraati’l-aşr. thk. Ali Muhammed Dabbağ. 2 Cilt. 
Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiye, tsz. 

İbnü’l-Cezerî, Ebu’l-Hayr Muhammed b. Muhammed. Müncidü’l-mukriîn ve mürşidü’t-tâlibîn. thk. Ahmed 
Muhammed Şakir. Mısır: y.y., 1931.  

İbnü’l-Cezerî, Ebu’l-Hayr Muhammed b. Muhammed. Şerhu Tayyibeti’n-neşr fi’l-kıraâtı’l-Aşr. Mısır: y.y., 1950.  

İbnü’l-Hâcib, Ebû Amr Osman b. Ömer. Kitâbu emâlî ibni’l-hâcib. thk. Fahr Sâlih Süleyman Kadâre. 2 Cilt. Beyrut: 
Dâru’l-Cîl, ts. 

Îyd, İsra Mahmud. et-Terâbutu beyne ilmeyi’l-hadîsi’ş-şerîf ve’l-kırâ’âti’l-kur’âniyye. Hadîs Tetkikleri Dergisi 18/2 2020. 
76-97.  

Îyd, İsra Mahmud. İnâyetü’l-muhaddisîn bi’l-kırâ’âti’l-kur’âniyye. İstanbul: Marmara Üniversitesi. Sosyal Bilimler 
Enstitüsü. 2022. 

Kafiyeci, Muhammed b. Süleyman. el muhtasar fi ilmi’l-eser. Riyad: Mektebetu’r-rüşd, 1407.  

Kafiyeci, Muhammed b. Süleyman. et-Teysîr fî Kavâidi ilmi’t-tefsir. thk. Nasr b. Muhammed Madrûdî. Beyrut: 
Dâru’l-Kalem, 1990. 

Kandemir, M. Yaşar. "Hadîs". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/ 27-64. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Karaman, Hayreddin. vd. Kur’ân Yolu Tefsiri. 5 Cilt. Ankara. Diyanet İşleri Başkanlığı, 2006.  

Kastallânî, Şihabu’d-din. Letaifu’l-işarat li fununi’l-kıraat. 2 Cilt. Kâhire: y.y., 1392. 

Kirmânî, Ebû’l-’Ala Ahmed. Mefâtîhu’l-eğânî fi’l-kırââti ve’l-me’anî. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2001.  

Koçyiğit, Talat. Hadîs tarihi. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 1977. 

Koçyiğit, Talat. Hadîs Usûlü. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 1967. 

Maşalı, Mehmet Emin. “Mushaf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/242-248. İstanbul: TDV Yayınları, 
1997.  

Mekkî, b. Ebî Tâlib Hammûş b. Muhammed b. Muhtâr el-Kaysî. el-İbâne an meâni’l-kırâât. thk. Abdülfettâh İsmail 
Şelebî. Mısır: Dâru Nahda, ts.  

Mennau’l-Kattan. Mebahis fi ulumi’I-Kur’ân. Kâhire: Dâru’l-Meârif, ts.  

Mustafa, İbrahim ve arkadaşları. el-Mu’cemu’l-vesîd. İstanbul: Çağrı Yay., 1989.  

Safakûsî, Ali Nurî. Ğaysu’n-nef’ fi’l-kıraâti’s-Seb’a. İstanbul: Matbaat-ı Osmaniyye, 1886. 



Kıraat Farklılıklarının Hadîs Elfazıyla Temellendirilmesi 

 
592 

 

Salim Muhaysin, Muhammed. el-Kıraat ve eseruha fi u’lumi’l-arabiye. Kâhire: y.y., 1983.  

Sâlim Muhaysin, Muhammed. Fî rihâbi’l-Kur’âni’l-Kerim. Kahire: Mektebetu’l-Külliyeti’l Ezheriyye, 1980. 

Suyûtî, Celaluddin Abdurrahmân. el-itkân fi ulumi’l-Kur’ân. 2 Cilt. Beyrût: y.y. 1973. 

Şakir, Ahmed Muhammed. el-Bâisu’l-hasîs şerhu ihtisâri ulûmi’l-hadîs. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

Taş, Mustafa. Bazı Özellikleri Açısından Kıraat ve Hadîs İlminin Karşılaştırılması. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 24/1 2019. 30-60. 

Ünal, Mehmet. Bir Kıraat Terimi Olarak “Hüccet’in Kavramsal Alanı ve Tarihsel Gelişimi. İslâmî Araştırmalar 1. 
2004. 69-83. 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’ân Dili. 9 Cilt. İstanbul: Eser Neşriyat ve dağıtım, 1979. 

Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer Cârullah. el-Keşşâf an hakâiki gavâmidı’t-tenzîl ve uyûni’l-ekâvîl fî vücûhi’t-
te’vîl. thk. Adil Ahmed Abdülmevcûd-Ali Muhammed Muavviz. 6 Cilt. Riyad: Mektebetü’l-ubeykân, 1998. 

 

 

 


