
Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | 2025/2 | CİLT: 12 | SAYI: 2 | s. 811-840

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- 
‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ
MUHAMMED EMIN ER’S TREATISE ENTITLED AL-FAYḌ AL-ʿATĪQ FĪ ʿILM AL-MANṬIQ

ALAATTİN TEKİN
DR. ÖĞR. ÜYESİ, DİCLE ÜNİVERSİTESİ, İLAHİYAT FAKÜLTESİ
MANTIK ANABİLİM DALI
ASSISTANT PROFESSOR, DICLE UNIERSITY, FACULTY OF THEOLOGY
DEPARTMENT OF LOGIC
DİYARBAKIR/TÜRKİYE

alaatekin@gmail.com

 http://orcid.org/ 0000-0002-7007-7746

 http://dx.doi.org/ 10.46353/k7auifd.1713594 
Makale Bilgisi / Article Information

Makale Türü / Article Types
Araştırma Makalesi / Research Article

Geliş Tarihi / Received
03 Haziran / June 2025

Kabul Tarihi / Accepted
26 Kasım / November 2025

Yayın Tarihi / Published
Aralık / December 2025

Yayın Sezonu / Pub Date Season
Aralık / December

Atıf / Cite as: Tekin, Alaattin, “Muhammed Emin Er’in el-Feyzu’l- ‘Atîk Fî İlmi’l-Mantık Adlı Risâlesi 
[Muhammed Emin Er’s Treatise Entitled Al-Fayḍ Al-ʿatīq Fī ʿılm Al-Manṭıq]”. Kilis 7 Aralık 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi - Journal of the Faculty of Theology 12/2 (Aralık/December 
2025): 811-840.

İntihal / Plagiarism: Bu makale, en az iki hakem tarafından incelendi ve intihal içermediği teyit 
edildi. / This article has been reviewed by at least two referees and scanned via a plagiarism 
software.

Lisans / License: Creative Commons Atıf-GayrıTicari 4.0 Uluslararası (CC BY-NC 4.0) /Creative 
Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0).

Published by Kilis 7 Aralık Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi - Kilis 7 Aralık University, Faculty of 
Theology, Kilis, 79000 Turkey. 

ilahiyatdergisi@kilis.edu.tr 



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

812

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI 
RİSÂLESİ

Öz
Muhammed Emin Er (1914-2013), son dönem Osmanlı âlimlerinden olup 
Diyarbakır’da doğmuş, medrese geleneği içerisinde yetişmiş ve Gaziantep ile 
Ankara’da ilmi faaliyetlerini sürdürmüştür. İlmî kişiliğiyle klasik İslâmî disiplinlere 
vakıf, velûd bir müellif olarak öne çıkan Muhammed Emin, telif ettiği eserler ve ye-
tiştirdiği öğrencilerin yanı sıra, ulusal ve uluslararası düzeyde irşâd, tebliğ ve İslâm’a 
davet gibi hizmetlerle iştigal ederek Osmanlı sonrası dönemde İslâmî ilimlerin de-
vamlılığına katkı sağlamıştır. Muhammed Emin’in en dikkat çeken çalışmaları hem 
medrese müfredatına hem de genel bir kesime yönelik hazırladığı Câmiu’l-mütûni’d-
dirâsiyye ile Mecmû‘atu’r-resâili’d-dîniyye fî ‘ulûmi’l-muhtelife adlı eserleridir. Özel-
likle kendisi Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye adlı eserinde, geleneksel on iki ilmi muhta-
sar metinler halinde derlemiştir. Bu çalışmada, araştırmamızın kapsamıyla irtibatlı 
olarak söz konusu derlemeden yalnızca mantık, münâzara ve âdâb disiplinlerine 
ilişkin risâleler incelenmiştir Mantık alanındaki katkılarını özetleyen el-Feyzü’l-
‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık adlı risâlesi, klasik mantık geleneğini pedagojik bir yaklaşımla 
ele alan eserlerden biridir. Özellikle Muhammed Emin’in risâlesini el-Feyzü’l-‘atîk 
diye isimlendirmesi etimolojik olarak mantığın antik/kadim bir ilim olması ve bu 
alanında eşsiz bir literatürün var olmasına atıfla bu ismi tercih etmesi şeklinde yo-
rumlanabilir. Ayrıca el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık’ın beslendiği kaynaklar, İslâm 
mantık literatürünün temel metinlerin olan Ebherî’nin Îsâgûcî’si ve Kâtibî’nin Şem-
siyye risâlesi ile bu risâlelere yazılan şerh ve haşiyelerdir. Bu sayede metni inceleyen 
araştırmacı mevcut görüşlerin asırlar öncesindeki izlerini sürebilme imkânı sağlar. 
Eserde, mantığın ilimden hareketle tasavvur ve tasdik olarak belirlenmesi ve tasav-
vur bölümünde beş tümel ile tanım konusu, tasdik bölümünde ise önermeler ve 
önermeler arası ilişkiler ile kıyas konusu incelenmektedir. Akabinde beş sanat ola-
rak bilinen burhân, cedel, hitâbet, şiir ve mugalata kısa bir şekilde ele alınmaktadır. 
Tüm bu konular çerçevesinde mantığı öğrenmenin asıl amacı burhâna yani yakînî 
bilgiye vakıf olmaktır. Ayrıca kendisinin burhân, cedel, hitâbet, şiir ve mugalata ola-
rak bilinen beş sanatı Kur’ân-ı Kerîm’deki Nahl Suresi 125. ayetiyle ilişkilendirerek 
epistemolojik bir temele oturtması dikkat çekicidir. Bu hususlar dikkate alındığında 
metnin genel çerçevesinin oluşmasında Îsâgûcî ve Şemsiyye metinleri ve bunların 
daha iyi anlaşılması adına ortaya konan şerh ve haşiyelerin esas alındığı; genel işle-
yiş açısından ise Şemsiyye’nin konu sıralamasına riayet edildiği söylenebilir. Fakat 
metin öğretici düzeyde ele alındığı için modalite konusuna, önermenin dörtlü yapı-
sı ile bunlara dönük genel tartışmalara, kıyasın eklentileri olan bileşik kıyaslar, hulfî 
kıyas, tümevarım ve analoji gibi konular ile yakînî olmayan öncüllere değinmemiş-
tir. Bununla birlikte Muhammed Emin’in, dâl ile delil arasında bir farkın olduğunu 
belirtmesi, müfret lafızları altı kısımda incelemesi, eksik betimsel tanımın beş farklı 
açıdan yapıldığına dikkat çekmesi, önermeleri niceleyici edatlar üzerinden aktar-
ması ve kıyasların dört şeklini belirtip tüm modlarına örnek vermesi gibi hususlar 
eserinde dikkat çeken yaklaşımlardır. Muhammed Emin el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-
mantık eseri netice itibarıyla, yeni başlayan ve orta düzeydeki talebelerin ne kısa ne 
uzun olan ana metne bağlı kalarak rahat bir şekilde mantığa dair meselelere vakıf 
olabileceği gibi bu alanda ilerlemek isteyenler için de ileri düzey metinleri anlama 
konusunda kapı araladığını söyleyebiliriz. Söz konusu tespit, müellifin mantık ala-
nına hem kavramsal hem de bibliyografik düzeyde hâkimiyetini, ayrıca bu birikimi 
medrese tedrisatında talebelerine aktardığını ortaya koyması yönüyle mühimdir. 
Netice itibariyle Muhammed Emin Er’in çalışmaları, Osmanlı medrese geleneği-
nin son temsilcilerinden biri olarak klasik metinleri öğretici bir üslûpla yeniden 
yorumlaması ve mantık ilmini teorik-pratik dengesi içinde sunması bakımından 



813

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ

önem taşır. Eserleri, İslâm mantık tarihinde şerh ve haşiye geleneğinin devamlılığı-
nı gösterirken, öğrenci odaklı pedagojik yaklaşımıyla günümüz ilmî çalışmalarına 
metodolojik bir model sunmaktadır.
Anahtar Kelimeler: Mantık, Şemsiyye, Şerh, Muhammed Emin Er, el-Feyzü’l-‘Atîk 
fî ‘İlmi’l-Mantık.

MUHAMMED EMİN ER’S TREATISE ENTITLED AL-FAYḌ AL-ʿATĪQ FĪ 
ʿILM AL-MANṬIQ

Abstract
Muhammed Emin Er (1914-2013), one of the late Ottoman scholars, was born in 
Diyarbakır, raised in the madrasa tradition and continued his scholarly activities 
in Gaziantep and Ankara. Muhammad Emin, who stands out as a prolific author 
and is well-versed in classical Islamic disciplines with his scholarly personality, has 
contributed to the continuity of Islamic sciences in the post-Ottoman period by 
engaging in services such as guidance, preaching and invitation to Islam (daʿwa) 
at national and international levels, as well as the works he has written and the stu-
dents he has trained. Muhammad Emin’s most notable works are Jāmiʿ al-Mutūn 
al-Dirāsiyyah and Majmūʿat al-Rasāʾil al-Dīniyyah fī ʿUlūm Mukhtalifah, which 
he prepared for both the madrasa curriculum and the general public. In particu-
lar, he compiled the twelve traditional disciplines into concise texts in his Câmi al-
mutûni al-dirâsiyya. In this study, only the treatises concerning logic, disputation 
(munāẓara), and the discipline of ādāb were examined. His treatise al-Fayḍ al-‘Atīq 
fī ‘Ilm al-Manṭiq which summarises his contributions in the field of logic, is one of 
the works that approaches the classical logical tradition through a pedagogically 
oriented presentation. In particular, his choice of the title al-Fayḍ al-ʿAtīq may be 
interpreted etymologically as an allusion to the antiquity of logic as a discipline and 
to its rich classical literature. Moreover, al-Fayd al-‘Atīq fī ‘Ilm al-Manṭiq is grounded 
in the canonical foundational texts of Islamic logic literature, namely al-Abharī’s 
Īsāghūjī and al-Kātibī’s al-Risālah al-Shamsiyyah treatise, and the commentaries and 
glosses written on these treatises. In this way, it provides the opportunity to trace 
the historical trajectories of contemporary views across the centuries. In the treatise, 
logic is classified into tasawwur (conception) and taṣdīq (assent). The conception 
section discusses the five universals and definition, whereas the assent section exa-
mines propositions, the relations between them, and qiyās (syllogistic reasoning). 
Subsequently, the five arts of demonstration, dialectic, rhetoric, poetry and sophistry 
are briefly discussed. Within the framework of all these topics, the main purpose of 
learning logic is to be familiar with demonstration, that is, proximate knowledge. 
It is also noteworthy that he places the five arts known as demonstration, dialectic, 
rhetoric, poetry and sophistry on an epistemological basis by associating them with 
verse 125 of Surah al-Nahl in the Holy Qur’an. When these issues are taken into 
consideration, we can say that although the general framework of the text is the 
texts of Îsâgûcî and Shamsiyya and the commentaries and glosses put forward for 
a better understanding of these texts, Muhammad Emin complies with the subject 
order Shamsiyya in terms of general functioning. However, since the text is handled 
at the didactic level, he did not touch upon modality, the quadruple structure of the 
proposition and the general discussions about them, compound syllogisms, khulf 
syllogism, induction and analogy, which are the appendages of syllogism, and non-
certain veya non-demonstrative premises. However, Muhammad Emin’s notewor-
thy approaches are that he states that there is a difference between indicator (dāll) 
and proof (dalīl), analyses the individual in six parts, points out that the incomplete 
descriptive definition is made from five different perspectives, conveys propositions 



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

814

through quantifying prepositions, and states the four forms of syllogisms and gives 
examples of all modes. In conclusion, we can say that Muhammad Emin’s al-Fayḍ al-
‘Atīq fī ‘Ilm al-Manṭiq opens the door to understanding advanced texts for those who 
want to advance in this field, as well as for beginner and intermediate students who 
can easily master the issues of logic by sticking to the main text, which is neither 
short nor long. This is because he does not directly enter into the controversial is-
sues of logic and there are hints that may direct readers to longer works for detailed 
analyses. This finding is significant as it reveals the author’s command of the field 
of logic at both the conceptual and bibliographical levels, and further demonstrates 
his transmission of this accumulated knowledge to his students within the madrasa 
curriculum. In conclusion, as one of the last representatives of the Ottoman madra-
sa tradition, Muhammed Emin Er’s works are important in terms of reinterpreting 
classical texts in an instructive style and presenting the science of logic in a theoreti-
cal-practical balance. His works show the continuity of the tradition of commentary 
and glosses in the history of Islamic logic and provide a methodological model for 
today’s scientific studies with a student-oriented pedagogical approach.
Keywords: Logic, al- Shamsiyya, Commentary, Muhammed Emin Er, al-Fayḍ al-
‘Atīq fī ‘Ilm al-Manṭiq

GİRİŞ

Muhammed Emin Er, son dönem Osmanlı âlimlerinden bi-
ri olarak milâdî 1914 yılından Diyarbakır’ın Çermik ilçesi-
ne bağlı Külüyan (yeni adı Kalas) olarak bilinen köyde dün-

yaya gelmiştir. Soyadı kanunundan önce ailesi bulundukları bölge itibariy-
le “Mirânî” nispetiyle tanınmış. Soyadı kanunundan sonra ise “Er” soyadını 
kullanmaya başlamışlardır. Hayatı boyunca sürekli ilimle iştigal etmiş, sa-
yısız öğrenciye icâzet vermiş ve klasik metinlere yönelik telif ve şerh düze-
yinde metinler kaleme alarak velûd bir yaşam sürmüştür. Müderrisliğin ya-
nı sıra dünyanın pek çok ülkesine seyahat ederek tebliğ hizmetlerini de ifa 
eden müellifin, dönemin önde gelen ilim adamları arasında yer aldığı söy-
lenebilir. 28 Haziran 2013 yılında Ankara’da tedavi gördüğü hastanede hak-
kın rahmetine kavuşmuştur. Vasiyeti üzerine cenazesi devlet ricali ve se-
venlerinin katılımıyla Gaziantep Nuri Mehmet Paşa camisine defnedilmiş-
tir. Hayatı boyunca ders verme, imamlık, vaizlik, tebliğ ve İslâm’a davet gi-
bi hizmetlerle iştigal olmuştur.1 Muhammed Emin, Rahmeti Rahmana ka-
vuştuktan sonra da ardında bıraktığı eserler ve yetiştirmiş olduğu öğrenci-
leri vasıtasıyla onu daha iyi anlayabilmek adına hakkında uluslararası dü-

1 Hayatı hakkında ayrıntılı bilgi için bk. İbrahim Halil Er, Muhammed Emin Er Seyda Son 
Osmanlı Âlimi (Ankara: MEED Yayınları, 2014).; Burak Özcan, İlim ve İstikamet Üzere Bir Hayat Mu-
hammed Emin Er’in Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Anlayışı (Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2024); Seyda 
Muhammed Emin Er ve Tasavvufi Düşüncesi (İstanbul: Mevsimler Kitap, 2023).



815

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ

zeyde sempozyum çalışmaları yapılmış son dönemin önde gelen alimlerin-
den biri olarak hoş bir sadâ bırakmıştır.2

Molla Muhammed Emin, dil ilimlerinin yanı sıra fıkıh, akâid, tefsir, 
mantık, vaz, münâzara ve ahlak gibi ilim dallarında telif düzeyinde eser-
leri Arapça olarak ortaya koymaya gayret etmiştir. Kendisi salt kitap yaz-
manın ötesinde ilim ehline ve talibine gerçek anlamda yararlı olacak, ken-
di ilmî tahsilinden yıllar içinde edindiği tecrübeleri, incelikleri okuyucu-
lara sunacak, meseleleri kolaylaştıracak, talebeleri uğraştırıp vakit kaybet-
tiren hususların çözümlerini ve bu minvaldeki tespitlerini paylaşıp yarar-
lı olacak bir eser ortaya koymayı gaye olarak benimsediğini söyleyebiliriz. 
Ayrıca yurt içinde ve yurt dışında olmak üzere pek çok ülkede irşâd, teb-
liğ ve İslâm’a davet faaliyetlerinde bulunması, kendisinin toplum nezdinde 
sevilen ve saygı duyulan bir şahsiyet olarak tanınmasına katkı sağlamıştır. 
Dolayısıyla hem medrese geleneği içerisinde yer alan öğrencilerine hem de 
çevresine yönelik eksiklik ve ihtiyaç olduğunu düşündüğü alanlarda pek çok 
eser ortaya koymuştur. Nitekim telif ettiği eserler genel itibariyle Câmiu’l-
mütûni’d-dirâsiyye ve Mecmû‘atu’r-resâili’d-dîniyye fî ‘ulûmi’l-muhtelife adlı 
kitaplarda derlenmiştir.3 Bunların bir kısmı Türkçeye çevrilerek yayımlan-
mıştır. Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye’nin ilk baskısı 2007 yılında Dımeşk’te bu-
lunan Silsiletü’l-Endülüs yayınları tarafından, ikinci baskısı ise 2011 yılında 
İSAR yayınları tarafından neşredilmiştir. Bu çalışmada, ana metin olarak ilk 
baskı kullanacaktır. Mecmû‘atu’r-resâil de 2010 yılında Dımeşk’te bulunan 
Silsiletü’l-Endülüs yayınları tarafından yayınlanmıştır. Muhammed Emin 
Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye adlı çalışmasında klasik medreselerde okutulan 
on iki ilmi muhtasar bir şekilde ele alırken Mecmû‘atu’r-resâil adlı eserinde 
ise ahlak, kelam, tasavvuf ve fıkha dair eserler öne çıkmaktadır. Bu çalışma-
da Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye eserde yer alan mantık ve münâzara alanla-
rına ilişkin metinler kısaca tanıtıldıktan sonra konumuzla bağlantılı olarak 
müellifin el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık risâlesi incelenecektir. 

1. MÜNÂZARA VE MANTIK ALANINA AİT ESERLER
1. el-Verdü’s-Sad’i fî ‘ilmi’l-vad‘i: Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye isimli kita-

bın dördüncü risâlesidir. Risâle belâgat ilimlerinden olan biri olan vaz’ il-
mi üzerine kaleme alınmış ve giriş kısmında öncelikle ilmin tanımı, gayesi 

2 Hakkında yapılan sempozyumların kitap hali için bk. Cafer Acar - Aygün Yılmaz (ed.), Mehmet Emin 
Er ve İlmi Şahsiyeti (Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2021); Cafer Acar - Aygün Yılmaz (ed.), Mehmet Emin 
Er ve İlmi Şahsiyeti II (Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2024).

3 Muhammed Emin Er, Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye (Dimeşk: Silsiletü’l-Endülüs, 2007); Mu-
hammed Emin Er, Mecmû‘atu’r-resâil (Dimeşk: Silsiletü’l-Endülüs, 2010).



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

816

ve konusu öncelikle ele alınmıştır.4 Bu ilmin temel meselelerini ele alan, yak-
laşık on sayfalık muhtasar bir risâledir; hakkında genel mahiyette bir çalış-
ma bulunmaktadır.5

2. ed-Duru’l-a‘yân fi ilmi’l-isti‘are ve’l-beyân: Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye 
isimli kitabın beşinci risâlesidir. İSAR’ın mevcut baskısında en-Nedaretu fî 
‘ilmi’l-isti‘are olarak yer almaktadır. Zira beyân konusu ayrı bir risâlede ele 
alınmıştır. Bu durum baskı hatasından kaynaklı olabilir. Risâlede ilk olarak 
istiâre ilminin tanımı, gayesi ve konusu ele alınmaktadır. Daha sonra teşbih, 
teşbih çeşitleri, teşbih edatları, mecaz, hakikat, mecazın çeşitleri, istiâre çe-
şitleri ve kinâye gibi bu ilmin temel konuları ele alınmaktadır.6

3. el-Lübâb fî ‘ilmi’l-münâzareti ve’l-âdâb: Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye isim-
li kitabın altıncı risâlesidir. Münâzara ve âdâb bahsini ele alan bu risâlede 
diğer risâlelerde olduğu gibi öncelikle bu ilmin tanımı, gayesi ve konusu ön-
celikle belirtilir. Eser genel itibariyle birinci bölümde tasdik, ikinci bölüm-
de tarif, üçüncü bölümde taksim ve son bölümde ise hatime yani sonuç bö-
lümünden oluşan yaklaşık yirmi sayfalık bir risâledir.7 

4. el-Ğaysü’l-Rabî‘ fi ilmi’l-me‘ânî: Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye isimli ki-
tabın yedinci risâlesidir. İSAR baskısında el-Feyzü’l-rabbânî fî ‘ilmi’l-me’ânî 
şeklinde revize edilmiştir. Belâgat ilimlerinden Me‘ânî ilmi üzerine yazılmış 
bir risâledir. İlmin tarifinden sonra, fesâhat ve fesâhatin türleri, belâgat, aklî 
hakikat, aklî mecaz, kasr ve inşâ gibi bu ilmin temel kavramları Kur’ân ayet-
lerinden seçilen örneklerle açıklanmaktadır. Eser, yaklaşık kırk sayfadan 
oluşmaktadır. Muhammed Emin Fayzu’r-rabbanî fi ‘ilmi’l-me‘ânî risâlesinin 
dibacesinde bu eseri, Hatip el-Kazvînî’nin (ö. 1338) Telhîsu’l-miftâh ve Sa‘d 
et-Teftazanî’nin (ö. 1390) Muhtasaru’l-me‘ânî’ adlı eserlerinden özetleyerek 
telif ettiğini belirtmektedir. Müellif, eserini muhtasar bir tertip içinde ka-
leme alma tercihinin, medrese talebelerinin metni hem kolaylıkla ezberle-
melerine hem de mâhiyetini derinlemesine idrak etmelerine imkân sağla-
ma gayesine dayandığını belirtmektedir.8 Bu risâle hakkında da genel bir 
çalışma yapılmıştır. 9

5. el-Ğaysü’l-Rabî‘ fi ilmi’l-beyân: Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye isimli kita-

4 Muhammed Emin Er, el-Verdü’s-Sad’i fî ‘ilmi’l-vad‘i, Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye (içinde)
(Dimeşk: Silsiletü’l-Endülüs, 2007), 231-241.

5 Abdullah Hacıbekiroğlu, “Mehmet Emin Er’in el-Verdü’s-sad‘ fî ‘ilmi’l-vaz‘ Adlı Vaz‘ İlmine
Dair Risalesi”, Mehmet Emin Er ve İlmi Şahsiyeti (Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2021), 383-394.

6 Muhammed Emin Er, en-Nedaretu fî ‘ilmi’l-isti‘are, Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye (Dimeşk:
Silsiletü’l-Endülüs, 2007), 243-271.

7 Muhammed Emin Er, el-Lübâb fî ‘ilmi’l-münâzareti ve’l-âdâb, Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye
(Dimeşk: Silsiletü’l-Endülüs, 2007), 273-300.

8 Muhammed Emin Er, el-Ğaysü’l-rabî‘ fi ilmi’l-beyân, Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye (Dimeşk:
Silsiletü’l-Endülüs, 2007), 303-343.

9 Mustafa Keskin, “Muhammed Emin Er’in el-Feyzu’r- Rabbanî fi ilmi’l- me‘ânî Adlı Eserinin
Belagat Açısından İncelenmesi”, Tarih Okulu Dergisi 39 (2019), 741-765.



817

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ

bın sekizinci risâlesidir. İSAR’ın baskısında et-Tibyân fî ‘ilmi’l-beyân olarak 
düzeltilmiştir. Belâğât ilimlerinden biri olan beyân ilmi üzerine kaleme alın-
mış bu risâle on iki sayfadan oluşmaktadır. Risâlenin mukaddime kısmın-
da beyân ilminin tanımı, amacı ve konusu incelenmiştir.10 Bu risâle Meh-
met Candan tarafından genel olarak incelenmiştir.11

6. el-Ğaysü’r-rab‘i fî ‘ilmi’l-bedî‘i: Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye isimli kita-
bın dokuzuncu risâlesidir. Bedî’ ilminin tarifini verdikten sonra manevî ve 
lafzî şeklinde iki kısımda incelediği altı sayfalık muhtasar bir risâledir.12

7. el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık: Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye isimli kita-
bın üçüncü risâlesidir. Muhammed Emin bu risâlesinde de diğer risâlelerinde 
de bir yöntem olarak benimsediği şekilde öncelikle o ilmin tanımını, amacı-
nı ve konusunu ele alarak başlar.13 Klasik mantık kitaplarında mevcut olan 
tasavvur ve tasdik ayrımını gözeterek konu başlıklarını sırasıyla bu minval-
de inceler. Çalışmamızın asıl konusunu oluşturduğu için aşağıda daha detay-
lı bir şekilde incelenecektir. Klasik medrese müfredatında okutulan mantık 
dersleri, sıra kitapları arasında genellikle öğretim zincirinin son halkasında 
yer alır. Ancak bu durum, dersin hem öğretimsel hem de kavramsal açıdan 
yeterince derinlemesine işlenememesi gibi bir sonucu da beraberinde getir-
miştir. Zira dersi yürüten hocaların önemli bir kısmı, mantığın temel kavram 
ve meselelerine gereği kadar vâkıf olmadıklarından, öğretim süreci çoğu za-
man yüzeysel bir aktarımla sınırlı kalmıştır. Buna mukabil, alanda yetkinlik 
kazanmış az sayıdaki hoca, zaman zaman daha derinlikli ve verimli bir öğre-
tim pratiği sergileyebilmiştir. Bu istisnai örneklerden biri, Osmanlı ilim ge-
leneğinin son temsilcileri arasında anılan, Diyarbakır’dan Gaziantep’e, ora-
dan Ankara’ya uzanan ilmî ve fikrî seyriyle dikkat çeken Muhammed Emin 
Er’dir. Er’in mantık alanında kaleme aldığı eser, hem özgün bir telif hüviye-
tine sahiptir hem de anlaşılabilirliği artırmak amacıyla derkenar notlarıyla 
zenginleştirilmiştir. Orta düzey bir metin karakteri taşıyan bu eser, bir yan-
dan muhtasar mantık geleneği içindeki yerini açıkça ortaya koyarken, di-
ğer yandan pedagojik erişilebilirlik kaygısını da yansıtarak klasik öğretimle 
modern kavrayış arasında bir köprü işlevi görmektedir.

el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık ana metin ve bu metnin daha sağlıklı an-
laşılabilmesi adına verdiği dipnot ya da derkenar notlarıyla öğretici bir tarz-
da ortaya konulan kırk dört sayfadan oluşan bir çalışmadır. Geleneksel bir 
şekilde metne hamdele ve salvele ile başlayan yazar, ardından mantık il-

10 Er, el-Ğaysü’l-rabî’ ‘fi ilmi’l-beyân, Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye (içinde), 344-356.
11 Mehmet Candan, “Muhammed Emin Er’in et-Tibyan fi ilmi’l-beyan Adlı Beyan İlmine Dair 

Risalesi”, Mehmet Emin Er ve İlmî Şahsiyeti II (Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2024), 211-225.
12 Muhammed Emin Er, el-Ğaysü’l-Rabî‘fi ilmi’l-beyân, Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye, 357-362.
13 Muhammed Emin Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, Câmi‘u’l-mütûni’d-dirâsiyye (Dimeşk: 

Silsiletü’l-Endülüs, 2007), 183-227.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

818

minin tanımını, amacını ve konusunu belirleyerek konuya giriş yapar. Da-
ha sonra ele alacağı tüm başlıkları kısa başlıklar halinde belirledikten son-
ra bunların detaylı incelemesini yapar. Bu hususta öncelikte ilmi, “Bir şeyin 
sûretinin akılda hâsıl olmasıdır.” şeklinde tanımladıktan sonra ilmin ya salt 
tasavvurât ya da kendinde hüküm bulunan tasavvur şeklinde iki kısma tak-
sim edildiğini belirtir.14 Fahreddin er-Râzî (ö. 1210) ve müteahhirîn döne-
mi filozoflarına göre bu ikisinin birleşmesiyle tasdik oluşurken filozofların 
nazarında ise tasdik salt hüküm olarak ifade edilir. Tasavvurât bölümünde 
beş tümel ve tanım konusu ele alınırken tasdikât bölümünde ise önerme, 
kıyas ve beş sanat gibi konular ele alınmaktadır. Muhammed Emin, bunla-
rı ilgili başlıklar halinde kendi konularına taksim ederek açıklamaya çalışır. 
Eserde, önermeler bahsi kapsamında basit ve bileşik önermeler ile bunlara 
bağlı olarak çelişki düz döndürme ve ters döndürme meseleleri, örneklerle 
desteklenmiş sistematik bir üslûp içinde ele alınmaktadır. Kıyas bölümün-
de ise kıyasın mahiyeti, kesin ve “seçmeli olmak üzere iki ana kategori altın-
da tasnif edilmekte; kesin kıyasların dört şekli ve her bir şekle özgü modlar, 
mantıkî tutarlılığı gözeten bir metodolojiyle ayrıntılı biçimde açıklanmak-
tadır. Devam eden kısımda ise seçmeli kıyaslar, bitişik şartlı ve ayrık şart-
lı olmak üzere iki alt başlıkta incelenmekte; her iki tür de temsilî örnekler-
le somutlaştırılarak, aklî istidlalin yapısal işleyişi görünür kılınmaktadır. Bu 
bütüncül yaklaşım hem kavramsal çerçevenin berraklaştırılmasına hem de 
uygulama yetkinliğinin güçlendirilmesine hizmet eden seçkin bir didaktik 
örüntü ortaya koymaktadır.

Kısacası Muhammed Emin’in Îsâgûcî, Kategoriler (Makûlât), Önerme-
ler (Peri Hermeniâs), Birinci Analitikler (Kitâbu’l-Kıyas) ve beş sanat ola-
rak bilinen İkinci Analitikler (Kitâbu’l-Burhân), Topikler (Kitâbu’l-Cedel), 
Sofistik Çürütmeler (Kitâbu’s-Safsata), Retorik (Kitâbu’l-Hatâbe) ve Po-
etika (Kitâbu’ş-Şi‘ir) olmak üzere mantığı muhtasar bir şekilde inceledi-
ğini ifade edebiliriz. Ayrıca, beş sanatın her birini, kendilerine özgü kı-
yas türleriyle ilişkilendirerek örnekler üzerinden ele almak suretiyle ba-
his tamamlanmaktadır. Bu çalışmada amaç, mantığı klasik geleneğin tas-
nif anlayışına uygun biçimde tasavvur ve tasdik mertebeleri çerçevesin-
de yeniden inşa ederek metni sistematik bir çözümlemeye tâbi tutmak-
tır. Bu kapsamda, önce kavramsal içerik ve tanımların tahliline, ardından 
önermelerin mantıkî yapısı ve kıyasın nazarî örgüsüne ilişkin inceleme-
lere yer verilecektir.

14 Fârâbî, Kitâbu’l-Burhân, çev. Ömer Türker- Ömer Mahir Alper (İstanbul: Klasik Yayınlar, 
2012), 1.



819

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ

2. MANTIĞIN KONUSU VE GAYESİ BAKIMINDAN TANIMI
Muhammed Emin’e göre mantık ilmi, bilinmeyene ulaştırması bakımın-

dan tasavvur ve tasdiklerin ele alındığı bir disiplindir. Bunun yanında mantık, 
aklı/zihni fikir yürütmede hataya düşmekten koruyan bir ilim olarak tanım-
lanır. Bu çerçevede “fikir”, bilinenlerin tertibinden hareketle bilinmeyenlere 
ulaşmayı sağlayan zihnî süreçtir. Müellif, mantığa ilişkin bu iki tanımın hem 
konuyu hem de amacı açıkça ortaya koyduğunu, dolayısıyla başka tariflere 
ihtiyaç bulunmadığını özellikle vurgular. Bu yaklaşım, mantığın epistemik 
işlevini ve hatadan muhafaza etme boyutunu birlikte temellendirmektedir.15 
Burada ortaya koyduğu tarifler genel itibariyle mütekaddimîn döneminde 
belirlenen zâtî ve arazî açıdan ortaya konan tarifler ya da tanımlardır. Zâtî 
birlik ciheti açısından ortaya konulan ilk tanım mantığın konusunu; ikinci 
tanım ise mantığın amacını oluşturmaktadır.16

3. İLMİN TARİFİ VE KISIMLARI
Klasik anlayışa göre ilim, bir şeyin sûretinin akılda hâsıl olmasıdır. Hâsıl 

olan bu sûret ya salt/mutlak tasavvur yani kendinde doğruluk ya da yanlışlı-
ğına dair hüküm bulunmayan tasavvur olarak bilinir ya da kendinde hüküm 
bulunan tasavvur olarak ifade edilir. Fahreddin er-Râzî ve müteahhirîn döne-
mi âlimlerine göre bu ikisinin birleşmesiyle tasdik gerçekleşir. Tasavvurâtın 
birleşmesi ise hüküm açısından (i) mahkûmun aleyh olarak tasavvur, (ii) 
mahkûmun bih olarak tasavvur ve (iii) aralarında nispet yani bağ açısın-
dan nispet olmak üzere üç aşamalıdır.17 Muhammed Emin, Kutbüddin er-
Râzî’nin (ö. 1365) şerhinden hareketle bir şeyin mutlak tasavvuru o şeyin 
akılda resm olması ya da betimlenmesine dair genel bir açıklamayı zihin-
ayna teşbihi üzerinden inceler. Buna göre, insan zihni bir aynaya benzetil-
mektedir. Nasıl ki nesnelerin sûret ve imgeleri bir aynada yansıma bulu-
yorsa, aynı şekilde şeylere ait sûretler de insan zihninde nakşolunur. Ancak 
aralarında mühim bir fark vardır: Aynaya yansıyan sûretler yalnızca duyu-
lur olgularla sınırlıyken, zihnin aynasına düşen sûretler hem duyulur hem 
de akledilir mahiyette olabilir. Bu bağlamda, maddeden soyutlanarak zihin-
de nakşedilen sûret “ilim”e; haricî varlıkta bulunan sûret ise “malûm”a te-
kabül eder. Buna göre ilim ile malûm, zât bakımından bir, itibar bakımın-

15 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 183.
16 Ferruh Özpilavcı, Ebherî Îsâgûcî ve Şerhi (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2017), 67.
17 Ferruh Özpilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri ve Şerh (İstanbul: Litera Yayıncılık, 

2017), 208-209; Kutbüddin Râzî, Tahrirü’l-kavâidi’l-mantıkiye fi şerhi’r-risâleti’ş-şemsiyye, nşr. İlyas 
Kabalân (Beyrut: Daru’l-Kutubu’l-İlmiyye, 2014), 97-98; Mehmet Özturan, İbn Sînâ Sonrası Kavram 
Mantığı Kâtibî ve Kutbüddin Râzî Örneği (İstanbul: Klasik Yayınları, 2020), 18-19. Mehmet Çavdar, 
Teftâzânî’nin Tasavvur Anlayışı (Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2023), 22-24.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

820

dan ise farklıdır. Bu ayrım, bilginin zihnî sûret olarak mahiyetini ve biline-
nin haricî varlıkla olan ontolojik irtibatını aynı anda temellendiren özgün 
bir epistemolojik dengeyi ifade eder. Böylelikle, zihnin bilgi üretimindeki 
yansıtıcı işlevi, hem idrak sürecinin metafizik arka planını hem de bilginin 
varlıkla irtibatını açıklığa kavuşturur.18 Kısacası hükmün gerçekleşmesi için 
konu, yüklem ve bu ikisini bir araya getiren bir bağın ya da bir nispetin var-
lığı söz konusudur. Hüküm ise bir şeyin bir şeye olumlu veya olumsuz ola-
rak nispet edilmesidir. Ayrıca tasavvur ve tasdikten her biri bedihî/zorun-
lu ve nazari/kesbî olarak elde edilir.19 Bu ayrım, bilginin doğrudan sezgi yo-
luyla mı yoksa delil ve istidlâl aracılığıyla mı kesb edildiğini göstermesi açı-
sından da önem arz etmektedir.

4. DELALET KONUSU
Muhammed Emin’e göre delalet, ya bir şeyin kendisinin ilminden baş-

ka bir şeyin ilmini ya zannını ya da kendisinin zannından başka bir zannı 
gerektirecek bir halde olmasıdır. İlkine dâl ve delil ikincisine medlûl (dela-
let edilen) denir. Muhammed Emin dâl ile delil arasında fark olduğuna dik-
kat çeker. Ona göre dâl, doğrudan tasavvur ve tasdike ilişirken delil sadece 
tasdike ilişir. Bu açıdan dâl delilden daha geneldir. Delil olan yakîn olma-
sı açısından delil ve burhân diye isimlendirilir. Diğeri ise zan olması açısın-
dan iknâî delil ve emâre olarak isimlendirilir ki buna da medlûl denir. Mu-
hammed Emin’in bu pasajı doğrudan Fenârî’nin (ö. 1451) metninden aldı-
ğını söyleyebiliriz.20 

Delalet bir şeydir ki, onu anlamaktan başka bir şeyi anlamak lazım ge-
lir. Delaletin konusunu doğrudan lafızlar oluşturur ve delalet öncelikle söz-
lü (lafzî) ve sözsüz (gayri lafzî) olmak üzere iki kısma ayrılır. Tespit edebil-
diğimiz kadarıyla delaletin bu şekilde yani sözlü ve sözsüz şeklinde ikili bir 
tasnife tabi tutulduğu ilk metin Muhyiddin et-Tâlişî’nin (ö. 1480’den sonra) 
Hüsâm Kâtî’nin (ö. 1359) Îsâgûcî Şerhi’ne yazdığı haşiyesidir. Bunların da 
her biri kendi içinde tabiî, aklî ve vazî şeklinde üçe ayrılarak toplamda altı 
tane delalet çeşidi meydana gelir.21 Bu tasnif, delâletin mahiyetini hem ifade 
vasıtasına (lafzî/gayr-i lafzî) hem de illetine (tabiî, aklî, vaz‘î) göre hiyerarşik 
bir tertip içinde inşa ederek, kavramsal yapının sistematik bütünlüğünü orta-

18 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 184-185; Râzî, Tahrirü’l-kavâidi’l-mantıkiye fi şerhi’r-
risâleti’ş-şemsiyye, 97-98.

19 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 185-186.
20 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 186; Muhyîddîn et-Tâlişî, Hâşiyetu Muhyiddîn ale şerhi 

îsâgûcî li-Hüsamkâtî, nşr. Mur‘î er-Reşîd (Mardin: Nur Sabah Yayıncılık, 2012), 29-30; Molla Fenârî, 
el-Fevâidu’l-fenârîyye ala metni îsâgûcî, nşr. Muhammed Abdulaziz Ahmed el-Hâlidî (Beyrut: Dâru’l-
Kutubu’l-İlmiyye, 2014), 22-23.

21 Muhyîddîn et-Tâlişî, Hâşiyetu Muhyiddîn ale şerhi îsâgûcî li-Hüsamkâtî, 31.



821

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ

ya koymaktadır. Mantık ilminde kullanılan delalet türü sözlü vazî delalettir. 
İnsanın hayvan-ı nâtıka delaleti, sözlü vazî delalete örnek olarak verilebilir. 
Sözlü vazî delalet ise kendi içinde mutabakat, tazammun ve iltizam şeklinde 
üç kısma ayrılır. Konulduğu mananın tamamına delalet ederse mutâbakat, 
bir kısmına delalet ederse tazammun ve zihnin onu gerektirmesine delalet 
ederse iltizâm adını alır.22 Bu taksimi ilk defa İbn Sînâ (ö. 1037) ortaya koy-
muş ardından gelenler bunu olduğu gibi benimsemişlerdir.23

5. LAFIZ KONUSU
Muhammed Emin, lafız konusuna geçmeden önce kavramın etimolojik 

kökenine eğilerek anlam sahasını belirlemeye çalışır. Ona göre lafız kelime-
si, sözlük bakımından bir şeyi ağızdan dışarı atmak yahut fırlatmak anlamı-
na gelir; terim anlamı ise insanın onunla konuştuğu şey, yani anlamın taşı-
yıcısı olan sözdür. Bu tanım çerçevesinde lafız, yapısal bakımdan müfret ve 
mürekkep olmak üzere iki ana kısımda ele alınır.24

5.1. Müfret Lafızlar
Müfret lafız, insan örneğinde olduğu gibi, parçası mananın bir parçası-

na delalet etmeyen lafızdır. Müfret lafızlar altı kısma ayrılmaktadır. (i) Kaf 
harfi gibi ne lafzın parçasına ne de anlamına delalet etmemesi. (ii) Kaf har-
finin birine isim yapılması gibi mananın parçası olup ama lafzın parçası ol-
maması. (iii) Hece harflerinin isimlendirilmesi gibi lafzın parçası olup ama 
mananın parçası olmaması. (iv) Hem lafzının hem de manasının parçala-
rının olması ama insan lafzı gibi lafızdaki parçaların mananın parçalarına 
delalet etmemesi. (v) Hem lafzının hem de manasının parçalarının olması 
ancak kastedilen manaya delalet etmemesi. Tıpkı özel ad olan Abdullah is-
mi gibi. (vi) Lafzın parçasının manasının parçasına delalet edip ama onun 
bu delaleti murat etmemesi. Özel ad olarak nâtık hayvan gibi.25

Müfret lafızları Hüsâm Kâtî, dört, Fenârî ve Mağnîsevî (ö. 1890 sonrası) 
beş madde şeklinde sıralarken Molla Muhammed’in burada sayıyı altıya çı-
karması dikkat çekicidir. Ayrıca müellif, Şemsiyye metnine bağlı kalarak müf-
ret lafızları ele almakta; bu bağlamda edat, kelime, isim, mütevâtî, müşek-
kek, menkûl, mecaz, hakikî, tikel ve tümel gibi kavramlara yüzeysel biçimde 

22 M Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 186; Molla Fenârî, el-Fevâidu’l-fenârîyye ala metni 
îsâgûcî, nşr. Muhammed Abdulaziz Ahmed el-Hâlidî (Beyrut: Dâru’l-Kutubu’l-İlmiyye, 2014), 22-
23.

23 İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-Tenbîhât, çev. Ali Durusoy vd. (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2005), 4.
24 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 188.
25 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 188; Molla Fenârî, el-Fevâidu’l-fenârîyye ala metni îsâgûcî, 

34-35; Mahmut b. Hasan Mağnisevî, Muğni’t-tullâb şerhu îsâgûcî, nşr. ‘Assam bin Mühezzib es-Subû‘î 
(Dimeşk: Dâru’l-Beyrut, 2009), 84-85.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

822

temas etmektedir. Son olarak bütün (kül) ve tümel (külli) arasında yüklem-
leme açısından bir farklılığın olduğunu belirtir. Buna göre tümel, “Zeyd’in 
insandır.” örneğinde olduğu gibi tümeller parçası bulunduğu her bir ferde 
yüklenebilirken bütün parçası olduğu şeylerin her birine yüklenemez. Ni-
tekim “Duvar evdir.” denilemez.26 Bu ayrım küll ile küllî arasındaki mantıkî 
ilişkiyi ve yüklemin kapsam-tatbik şartlarını açıkça ortaya koymaktadır.

5.2. Mürekkep Lafız 
“Taş atan” örneğinde olduğu gibi lafzın bir parçasının anlamının bir 

parçasına delalet etmesi durumunda söz konusu lafız mürekkep lafız ola-
rak nitelendirilir. Mürekkep lafız, üzerinde sükûtun mümkün olup olması-
na bağlı olarak iki kısma ayrılır: Sükût mümkün ise tam, değilse tam olma-
yan mürekkeptir. Tam mürekkep, doğruluk ve yanlışlık ihtimali varsa ha-
ber ya da önermedir. Eğer ihtimal yoksa inşâidir. İnşâ ise hitap ve mertebe 
ilişkisine göre alt kategorilere ayrılır: Talepte bulunulan kimseye eşit düzey-
de bir kimse tarafından söyleniyorsa rica (iltimas), bu alt düzeydeki birin-
den geliyorsa soru/dua, eğer bu anlamlardan birini ifade etmiyorsa tembih-
tir. Tembihin alt başlıkları arasında; ümit, temenni, taaccüp, yemin ve nida 
yer alır. Tam olmayan mürekkep ise düşünen insan örneğindeki gibi kayıt-
lamalı (takyîdî) ya da bir isim ve bir edattan bileşik olan bir söz gibi kayıt-
lamalı olmayan (gayr-i takyîdî)’dır.27 Bu tasnif, mürekkep lafızların dela-
let yapısını hem mantıkî açıdan hem de sentaktik bütünlüğe göre sistema-
tik biçimde konumlandırmaktadır.

Muhammed Emin’in söz konusu meseleye dair görüşlerini doğrudan 
Şemsiyye’ye yaptığı atıflar üzerinden temellendirdiği söylenebilir. 

6. BEŞ TÜMEL (KÜLLİYÂT-I HAMSE)
Tümeller meselesi, düşünce tarihinin en tartışmalı ve en belirleyici prob-

lemlerinden biridir. Ontolojiden epistemolojiye, mantıktan dil felsefesine ka-
dar uzanan etkileriyle, felsefî düşüncenin yapısını şekillendiren temel kav-
ramlardan biri olarak öne çıkar. Mantık disiplini açısından ifade edecek olur-
sak; birden fazla varlığa yüklem olabilen terimler tümel olarak adlandırılır.28 
Buna göre beş tümel, tümel kavramların en üst düzey sınıflarını temsil eder 
ve varlık ile idrak arasındaki bağı çözümlerken aklın kavramsal örgüsünü 

26 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 189-192.
27 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 192-193; Özpilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri

ve Şerh, 237.
28 M. Sami Özdil, “Birlikte Yaşamanın Temeli Hoşgörü Kavramının Bazı Tanımlarına Dair

Mantıksal Bir İnceleme”, Toplum-Birey İkileminde Ortak Değerler ve Farklılıklar, ed. Osman Zahid 
Çiftçi Muhiddin Okumuşlar (Konya: Türkiye İmam Hatipliler Vakfı Yayınlar, 2019), 406.



823

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ

belirler. Buradan hareketle Muhammed Emin, beş tümeli öncelikle özsel 
(zâtî) ilintisel (arazî) olarak iki kısma ayırmaktadır. Daha sonra özsel tü-
melleri cins, tür ve ayrım olmak üzere üç kısma; ilintisel tümelleri ise hassa 
ve araz-ı âmm şeklinde iki kısma ayırarak inceler. 

6.1. Cins
Cins, salt bir ortaklık açısından “O nedir?” sorusunun cevabı olarak söy-

lenendir. Ya da gerçeklikleri farklı olanlardan “Bunlar nedir?” diye soru-
lunca verilen cevaptır. Cins başka bir konuma göre de yakın cins ve uzak 
cins diye iki kısma da ayrılır. Ardından bulunduğu konuma göre üstün cins 
(cins-i âlî), orta cins (cins-i mutavassıt) ve aşağı cins (cins-i sâfil) olmak üze-
re üç kısma ayrılır.29 

6.2. Tür
Tür, “O nedir?” sorusunun cevabında hem ortaklık hem de hususilik 

açısından söylenendir. Ya da gerçeklikleri aynı olan birçok şeye “Bunlar ne-
dir?” diye sorulunca buna uygun olarak verilen cevaptır. Tür konumuna gö-
re hakiki tür ve izâfi tür olmak üzere ikiye ayrılır. Ayrıca türler, genel olma-
sı durumunda üstün tür, özel olması durumunda ise aşağı tür ya da türle-
rin türü ve son olarak bunların arasında yer alıyorsa mutavassıt tür olarak 
üç kısma ayrılır.30

6.3. Ayrım
Ayrım, “O nedir?” sorusu yoluyla değil de “O özünde hangi şeydir?” so-

rusuna cevap olarak söylenendir. Düşünme, insanı kendisiyle yakın cinsi 
olan hayvanlardan ayıran bir özsel bir nitelik olduğunda yakın ayrım ola-
rak kabul edilir. Buna karşılık iradesiyle hareket etme niteliği, insanı uzak 
cinsi olan canlılardan ayırıyorsa, bu durumda uzak ayrım adını alır. Ayrı-
ca ayrımın türe olan nispeti düşünme gibi kurucu (mukavvim) ayrımı sağ-
larken cinsine olan nispeti de bölücü (mukassim) olanı sağlar. Yani hayva-
na nispetle düşünme ve kişneme gibi ayrımlar bölücü ayrımlardır. Hiyerar-
şik ilişkileri açısından üstte bulunan her kurucu ayrım aynı zamanda altta-
kinin de kurucusu olur. Fakat bunun tersi söz konusu değildir. Örneğin üç 
boyutlu olma mutlak cismin kurucu ayrımı olduğu gibi insanın da kurucu 
ayrımıdır. Aynı şekilde altta yer alan her bölücü ayrım aynı zamanda üstte-
kinin de bölücü ayrımı olur. Nitekim düşünme hayvanın bölücü ayrımı ol-

29 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık,195.
30 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık,196.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

824

duğu gibi cevherin de bölücü ayrımı olur.31 Bu sistematik yaklaşım, ayrımın 
mahiyet hiyerarşisindeki konumunu (yakın/uzak; kurucu/bölücü) ve nispet 
ilişkilerini tutarlı bir kavramsal çerçevede tanımlamaktadır.

6.4. Hassa ve Genel Araz
Muhammed Emin ilintisel tümelleri hem tek bir türe özgü hem de bir-

den çok türe şâmil olan görünümleriyle birlikte ele almaktadır. Bu bağlam-
da eğer bir nitelik tek bir hakikate özgü ise hassadır; örneğin gülme eyle-
mininn insana has olması böyledir. Aynı şekilde bir nitelik, tek bir hakika-
te nispetle belirlenmiş olup onun altındaki fertler hakkında arazî bir söz-
le söylenirse yine hassa sayılır. Buna karşılık “nefes alma” örneğinde oldu-
ğu üzere pek çok tür için geçerli ve müşterek olursa genel arazdır. Daha ge-
nel bir ifadeyle gerçeklikleri farklı pek çok tür üzerine arazî bir sözle söyle-
nen tümel olarak tanımlanır.32 

Genel itibariyle beş tümel arasında cins, tür ve ayrım yoluyla yapılan öz-
sel yüklemler eşitanlamlı isimle yani hem adları hem de tanım içerikleriy-
le yüklem olmaktadır. Arazlar ise özsel değil de doğasından kaynaklı ola-
rak hassa ve araz vasıtasıyla yapılan yüklemler oldukları için konularına 
yalnızca adları ile yüklemlenebilir. Bu durumda her bir yüklem “O nedir?”, 
“O hangi şeydir?” ve “O/Niteliği nasıldır?” sorularından birine yanıt ola-
rak verilmektedir. Bu bağlamda beş tümelin bu üç soru altında tasnif edil-
diği görülmektedir.33 

Muhammed Emin’e göre, hassa ve arazdan her biri, mahiyetinden ayrıl-
ması mümkün olmayan bir nitelik taşıyorsa, bu durumda onlar lâzım ve-
ya melzûm olarak adlandırılır ve üç kısımda ele alınır: (i) Harici gereklilik 
(Lazım-ı vücûdî), Habeşli için siyahlık örneğinde olduğu gibi, hariçte mev-
cut bir şeyin zorunlu olarak başka bir şeyi gerektirmesidir. (ii) Zihnî gerek-
lilik (Lazım-ı zihnî), kör bir kimseyi görebilen olarak tasavvur etmekte ol-
duğu gibi, zihnin kendi içinde kurduğu bir zorunluluk ilişkisidir. (iii) Ma-
hiyetin gerekliliği (Lazımu’l-mahiyet), dördün çift olmasını düşünmekte ol-
duğu gibi, mahiyetin kendisinden ayrılması imkânsız bir zorunluluğu ifade 
eder. Bunlardan her biri de ayrıca üç kısma ayrılır.

1) En özel anlamda açık olanlar; Lâzımın tasavvurunun melzûmun ta-
savvurunu zorunlu kıldığı durumdur. Meselâ, iki sayısının tasavvuru, bi-
rin yarısının da aynı anda tasavvur edilmesini zorunlu kılar. Bu örnekte, iki 

31 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık,196-197; Özpilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri 
ve Şerh, 274.

32 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık,198.
33 Alaattin Tekin, Ebü’l-Ferec İbnü’t-Tayyib’in Eisagoge ve Categorias Şerhi (İstanbul: Endülüs 

Yayınları, 2023), 105.



825

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ

kavramı düşünüldüğünde, birin yarısı kavramı da zihinde zorunlu olarak 
belirmektedir. Muhammed Emin’e göre bu tür bir ilişki, muhakkiklerin na-
zarında iltizâmî delâlet kapsamında değerlendirilir.

2) En genel anlamda açık olanlar; Lâzım ile melzûmun tasavvurunun bir-
birini gerektirmesi, herhangi bir delile ihtiyaç duyulmaksızın zihnin arala-
rındaki lüzûmu kesin biçimde idrak etmesiyle mümkün olan bir lâzım tü-
rüdür. Meselâ, dört kavramı için iki eşit parçaya bölünebilme zorunluluğu 
bu niteliktedir. Muhammed Emin’e göre, bu durumda iltizâmî delâletin ye-
terliliği hususunda farklı görüşler bulunsa da isabetli olan, bunun tam an-
lamıyla yeterli sayılmadığı yönündeki görüştür. 

3) Açık Olmayanlar; Lâzım ile melzûm arasında bazen zihnin aralarındaki 
ilişkiyi kesinleştirebilmesi için bir delile ihtiyaç duyulur. Meselâ, âlemin var-
lığının ancak bir hudûsun bulunmasıyla açıklanabilmesi bu tür bir lüzûma 
örnektir. Bu durumda, lüzûmun idraki doğrudan sezgisel değil, aklî istidlâl 
yoluyla gerçekleşmektedir.34

Muhammed Emin, lâzım–melzûm ilişkisine dair değerlendirmelerinin 
ardından, konusundan ayrılabilen arazları farklı türleriyle ele alır. Buna gö-
re, bazı arazlar konularından mümkünlük bakımından ayrık olup, gökyü-
zünün hareketi örneğinde olduğu gibi, varlığı mümkün ama zorunlu olma-
yan niteliklerdir. Bazıları, zengin olma imkânı bulunmasına rağmen daima 
fakir kalanlar yahut iman etme kudreti mümkün olduğu hâlde küfürde ısrar 
edenler gibi konusu itibariyle mümkün kavramına bağlı kalan arazlardır. Bir 
kısmı ise hızlı olma, gençlik veya ayakta durma örneklerinde olduğu üzere, 
yavaş bir biçimde konusundan ayrılabilir niteliklerdendir.35 

Muhammed Emin, Kâtibî’nin Şemsiyye metninden hareketle tümel lafzı 
(i) Bari Teala’nın ortaklığı gibi hariçte varlığı imkânsız olan, (ii) yakuttan bir 
dağ gibi hariçte varlığı mümkün olan ama var olmayan, (iii) Vâcibu’l-Vücûd 
gibi bazen de onda mevcut olup kendisinden başkası imkânsız olmakla bir-
likte sadece bir tane olan (iv) güneş gibi kendisinden başkasının imkanıy-
la birlikte sadece bir tane olan ve (v) yıldızlar ve nefisler gibi onda var olup 
sonlu olanlar ya da Allah’ın bilgisi gibi sonsuz olanlar olarak beş kısımda 
inceler.36 Muhammed Emin ayrıca tümelleri mantıkî, tabiî ve aklî olmak üze-
re üç yönüyle ele alır. Bu ayrımı kısaca yorumlayan müellife göre, mantıkî 

34 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 198-199; Özpilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri 
ve Şerh, 255; Çavdar, Teftâzânî’nin Tasavvur Anlayışı, 67-68; Özturan, İbn Sînâ Sonrası Kavram Man-
tığı Kâtibî ve Kutbüddin Râzî Örneği, 166-167.

35 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık,199.
36 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 199-200; Özpilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çevi-

ri ve Şerh, 257-259; Râzî, Tahrirü’l-kavâidi’l-mantıkiye fi şerhi’r-risâleti’ş-şemsiyye, 153-154; Çavdar, 
Teftâzânî’nin Tasavvur Anlayışı, 134; Adem Evmeş ve Yunus Emre Akbay, “Tehânevî’nin Keşşâfü 
Istılâhâti’l-Fünûn ve’l-Ulûm Adlı Eserinde Yer Alan Tasavvurât ile İlgili Maddeler Üzerine Bir 
İnceleme”, Trabzon İlahiyat Dergisi 11/2 (2024), 12.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

826

tümel, anlamı itibariyle kendi varlığında ortaklığı engellemeyen kavramdır. 
Buna karşılık, insan, at, kelime veya nâtık gibi, tümele arız olan varlıklar tabiî 
tümeli oluşturur. Cins, tür ve benzeri kavramların, kendi altındaki bireyleri 
kuşatıcı biçimde kapsaması ise aklî tümel olarak adlandırır.37

7. KAVRAMLAR ARASI İLİŞKİLER (NİSEB-İ ERBAA)
Kavramlar arasında dört temel ilişki mevcuttur. Muhammed Emin ko-

nuyu tümel kavram çifti üzerinden inceler. Bu konuda (i) “Hiçbir insan taş 
değildir, Hiçbir taş insan değildir.” önermesinde görüldüğü üzere insan ve 
taş kavramı gibi kavramlar birbirlerinden ayrışıyorlarsa ayrıklık (tebâyün) 
oluşur.

(ii) “Her insan nâtıktır, Her nâtık insandır.” örneğinde olduğu üzere in-
san ve nâtık kavramı gibi ikisinden her biri diğerinin doğrulandığı şeylerin 
hepsi üzerine doğrulanıyorsa eşitlik (müsâvât) meydana gelir. Muhammed 
Emin’e göre “Hiçbir nâtık insan değildir, Hiçbir insan nâtık değildir.” öner-
mesinde olduğu üzere iki eşit kavramın çelişiği de birbirlerine eşit olur.

(iii) “Her insan hayvandır. Bazı hayvanlar insandır.” önermesinde görül-
düğü üzere hayvan ve insan kavramı gibi eğer ikisinden biri diğerinin doğ-
rulandığı şeylerin üzerine doğrulanıyor ama aksi olmuyorsa tam girişim-
lilik (umum-husus mutlak) meydana gelir. Muhammed Emin’e göre öner-
menin tümel olumlu olması genel ve özel olması açısından özel olan konu; 
genel olan yüklemdir. Burada bir nevi düz döndürme işlemi olduğu görü-
lür. Tikel olumsuz olması açısından da genel olan konu, özel olan ise yük-
lem olur. Bunların çelişikleri de döndürülebilir. Yani genel olan özel, özel 
olan da genel olabilir.

(iv) “Bazı beyazlar insandır. Bazı insanlar beyazdır.” önermesinde görül-
düğü üzere insan ve beyaz kavramı gibi ikisinden her biri diğerinin doğrulan-
dığı şeylerin sadece bazısı üzerine doğrulanıyorsa eksik girişimlilik (umum-
husus min vech) meydana gelir. Muhammed Emin’e göre eksik girişimlili-
ğin meydana gelebilmesi için tikel olumlu ve ikisinin de tikel olumsuz ol-
ması söz konusu olabilir. Buna “Bazı insanlar beyaz değildir. “Bazı beyazlar 
insan değildir.” örneği verilebilir. Şemsiyye metninde hayvan ve beyaz örne-
ği üzerinden konu incelenmekle birlikte Kutbettin er-Râzî’nin şerhine atıfla 
bir açıdan genellik-özellikten her biri, bir açıdan diğerinden daha genel ya 
da daha özel olabilir. Mesela hayvan ile beyaz; beyaz örneğinde olduğu gibi 
hayvan üzerine doğrulanabilir. Yani “Bazı hayvanlar beyazdır. “Bazı beyazlar 
hayvandır” şeklinde olabilir. Bazen de hayvan, beyaz olmadan siyah hayvan

37 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 200; Özpilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri ve 
Şerh, 258-259; Râzî, Tahrirü’l-kavâidi’l-mantıkiye fi şerhi’r-risâleti’ş-şemsiyye, 154-155.



827

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ

üzerine doğrulanabilir. Aksi olması durumunda beyaz, cansız şeyler hakkın-
da da geçerli olur.38 Bu açıklamalardan hareketle Muhammed Emin’in ko-
nuları genel itibariyle Şemsiyye metninin konu başlıklarını takip ederek ele 
aldığını ifade edilebilir. Kendisi kavramlar arası ilişkiyi inceledikten sonra 
bunların çelişkileri üzerinden konuyu kısaca ele almaktadır. 

7.1. Kavramlar Arası İlişkilerin Çelişikleri 
Aralarında eşitlik, ayrıklık, tam girişimlilik veya eksik girişimlilik iliş-

kilerinden biri bulunan iki tümel kavramın, çelişiklerinin de kendi arala-
rında belirli bir ilişki içinde olduğu kabul edilir. Bu ilişkiyi belirlemek adı-
na burhâna ihtiyaç duyulur. Bu açıdan (i) birbirine eşit olanların çelişikle-
ri eşittir. Buna “Her insan düşünendir. Her düşünen insandır.” örnek verile-
bilir. (ii) Bir şeyden mutlak olarak genel olanın çelişiği, mutlak olarak özel 
olanın çelişiğinden özel olursa aralarında tam girişimlilik vardır. (iii) Eksik 
girişimliliklerin arasında tikel ayrıklık vardır. Beyaz ve hayvan kavram çifti 
örnek verilebilir. (iv) Ayrık olanların çelişikleri ise cüz’î bir ayrıklıkla birbir-
lerinden ayrılırlar. Çünkü o ikisi varlık olmayan ile yokluk olmayan gibi eğer 
asla herhangi bir şey üzerine birlikte doğrulanamıyorlarsa aralarında tümel 
bir ayrıklık gerçekleşir. Eğer insan olmayan ve at olmayan gibi herhangi bir 
şey üzerine doğrulanıyorlarsa onlar arasında cüz’î bir ayrıklık gerçekleşir. 

Muhammed Emin’in, bu konuyu da Şemsiyye metnine bağlı kalarak iki 
çelişik tümelin ayrıklık ve eksik girişimlilik üzerinden kısaca özetlediğini 
ifade edebiliriz. İnsan ve Zeyd gibi tümel ve tikel (tekil) arasındaki nispetin 
onun bir cüz’ü olması durumunda tam girişimlilik olduğunu belirtir. “Her 
Zeyd insandır, Bazı insanlar Zeyd’dir” örneğinde oluğu gibi. Eğer onun bir 
parçası söz konusu değilse aralarında ayrıklık meydana gelir ve bu ayrıklık 
da sadece lüzum açısındandır. Zeyd ve at örneğinde olduğu üzere, “Hiçbir 
Zeyd at değildir. Hiçbir at Zeyd değildir.” Daha sonra bu nispet bazen Zeyd 
ve insan gibi cüzlerine doğrulanma ve yüklenme açısından gerçekleşirken 
bazen de duvar ve ev gibi tümel ve tikel bir şekilde varlıkta ve tahakkuk etme 
noktasında olmasına nispetle gerçekleşir. Mesela her ne zaman ev gerçekle-
şirse duvarda gerçekleşir. Ama aksi söz konusu değildir. Aynı şekilde her ne 
zaman beş gerçekleşirse dört de gerçekleşir. Aksi mümkün değildir.39

38 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 200-201; Özpilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri 
ve Şerh, 260-261; Râzî, Tahrirü’l-kavâidi’l-mantıkiye fi şerhi’r-risâleti’ş-şemsiyye, 156-157; Muham-
med Rıza Muzaffer, Mantık, ed. Murat Demirkol (Ankara: Bilay Yayınları, 2021), 60-62.

39 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 200-201; Özpilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri 
ve Şerh, 262-264; Râzî, Tahrirü’l-kavâidi’l-mantıkiye fi şerhi’r-risâleti’ş-şemsiyye, 158-161; Muzaffer, 
Mantık, 62-64.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

828

8. TARİF (HADD/KAVLU’Ş- ŞARİH)
Muhammed Emin ikinci bölümde açıklayıcı söz olarak (kavlu’ş-şarih) ge-

nel bir başlıkta ele aldığı tarif konusunu öncelikle dört kısma ayırır ardından 
tarifin ne olduğunu tanımlayarak konuyu incelemeye başlar. Ona göre tarif, 
bir şeyin özünü/künhünü ya da künhü dışındaki her şeyi tasavvur etmesini 
sağlayan ve onu diğer şeylerden temyiz eden bir neden olarak tasavvur edi-
len şeydir. Kendisi burada künhü ifadesiyle tam özsel tanımı ve künhü dı-
şındaki ifadesiyle de betimsel tanımları vurguladığını belirtir. Ardından ta-
rifi doğrudan tam özsel (hadd-i tâm), eksik özsel (hadd-i nâkıs), tam ilinti-
sel (resm-i tâm) eksik ilintisel (resm-i nâkıs) şeklinde dört kısımda gelenek-
sel bir şekilde ele alıp inceler. Özellikle eksik ilintisel betimin hangi tümel-
lerle yapıldığını detaylı bir şekilde örnekleriyle açıklaması dikkat çekicidir. 
Bu konuda (i) ya gülen cisim gibi uzak cins ve hassasından, (ii) ya yürüyen 
düşünen gibi araz ve yakın ayrımından, (iii) ya gülen düşünen gibi yakın ay-
rım ve hassasından, (iv) ya gülen düşünen cisim gibi uzak cins, yakın ayrım 
ve hassasından (v) ya da insanın; “İki ayağı üzerinde yürüyen, tırnakları en-
li, derisi görünen, boyu dik, doğası gereği gülendir.” şeklinde tarif edilmesi 
gibi tek bir hakikati göstermesi açısından salt arazlarla yapılır. 

Muhammed Emin’e göre bir tarifin yani tanımın zapt edilmesi ya salt zâtları 
açısından ya da zâtiyatları dışında gerçekleşir. Eğer zâtiyatları ile yapılırsa tam 
özsel ve eksik özsel tanım, zâtiyatları dışında yapılırsa tam ilintisel ve eksik 
ilintisel betimler oluşur. Tanımın hariçteki mahiyetleri dikkate alınırsa haki-
ki, itibari açıdan dikkate alınırsa da adsal tanım olacağını belirtir. Bu iki tanım 
dışında dilcilerin kullandığı lafzî tanıma yer verdiğini de ifade edebiliriz. Ona 
göre lafzın lafızla yorumlanması ondan daha açık olması açısından lafzî tarif 
olarak ifade edilir. Gazanferin aslan olarak yorumlanması gibi.40

Muhammed Emin, tarifin şartları bahsinde, bir şeyin bilinme ve bilin-
meme bakımından kendisine eşit olan bir unsurla tanımlanamayacağını ifa-
de eder. Nitekim hareketin sükûn olmayan veya tekin çift olmayan şeklin-
de tanımlanması bu tür hatalı tariflere örnektir. Yine bir şey, ancak kendi-
siyle bilinebilecek bir unsur aracılığıyla da tanımlanamaz. Zira bu durum-
da tarif, açıklayıcı değil döngüsel hâle gelir. Ayrıca tanımda, maksadı dışın-
da delâleti açık olmayan, müşterek veya mecazî lafızların kullanılmasından 
kaçınılması gerektiğini özellikle vurgular. Ayrıca Muhammed Emin, tari-
fin temel şartlarını ele alırken Kutbüddin er-Râzî’nin Şemsiyye şerhinde-
ki açıklamalarını da dikkate almış; bu açıklamalara kendi değerlendirmele-
rini ilave ederek konuyu genel hatlarıyla kapsamlı biçimde ele almıştır. Bu 

40 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 203-204; Nazım Hasırcı, Klasik Mantık El Kitabı (Ankara: 
Araştırma Yayınları, 2021), 67-68.



829

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ

hususta tarifin tam olabilmesi için efrâdını câmî ağyârını mânî, muttarid 
ve mun‘akis olması gerekmektedir. Yani câmî olmasının anlamı, tarif ede-
nin tarif edilenin fertlerinde her birini kuşatmasıdır. Bu sayede hiçbir fert 
dışarıda kalmaz. Mânî olması, tarif edenin tarif edilenden başka hiçbir şe-
yin kendisine dahil olmamasıdır. Muttarid olması, sübutta birbirini gerek-
tirmesidir. Yani her ne zaman tarif eden var olursa tarif edilen de var olur. 
Mun’akis olması, nefiyde birbirini gerektirmesidir. Yani her ne zaman tarif 
eden ortadan kalkarsa tarif edilen de ortadan kalkar.41 Muhammed Emin, 
İbn Sînâ ve kudemânın tanımın şartları hususunda daha genel bir yaklaşı-
mı benimsediklerini ve bu doğrultuda ayrıntıdan ziyade ilkenin esas alın-
ması gerektiğine rıza gösterdiklerini belirtmektedir.42

9. ÖNERMELER (KAZİYYE)
Muhammed Emin, üçüncü bölümde önermeyi tanımladıktan sonra,

önermenin kısımlarını genel bir çerçevede ele alarak sistematik biçimde in-
celemektedir.

Önerme, söyleyenine bu sözünde doğrudur ya da yanlıştır demenin müm-
kün olduğu sözdür. Önerme iki tarafı “Babası ayakta olan Zeyd’dir.” gibi bilkuv-
ve ya da “Zeyd ayaktadır.” gibi bilfiil müfret olursa yüklemli; değilse şartlı öner-
me olur. Muhammed Emin önermeyi oluşturan unsurların (eczâu’l-kaziyye) 
tartışmasına girmez, ancak yüklemli önermenin konu (mevzu), yüklem (mah-
mul) ve bağ (râbıta) olmak üzere üç unsurdan ya da hüve bağının ortadan kal-
dırılmasıyla iki unsurdan meydana gelebileceğini belirtir. Yüklemli önermeyi 
m‘adûle ve muhassala olarak ikiye ayırıp kısaca inceler. Kendisi şartlı önerme-
leri de bitişik şartlı ve ayrık şartlı olarak ele alır. Bağdan önceki kısma mukad-
dem sonraki kısma da tali denir. Bitişik şartlı önerme gereklilik (lüzûmiyye) 
ve rastlantısal (ittifâkiye) şeklinde iki kısma ayrılır. Muhammed Emin gerekli-
lik türündeki önermenin illiyet ve görelilik alakasını örnekler üzerinden izah 
eder. Buna göre mukaddemin talinin nedeni olduğu, talinin mukaddemin il-
leti olduğu, her ikisinin ortak bir illetin malulleri olduğu ve birbirlerine gö-
reli oldukları bitişik şartlıların gereklilik türünü oluşturduğunu belirtir. Eğer 
gündüz mevcut ise yer yüzü aydınlıktır gibi nedenli ya da “Eğer Zeyd ‘Amr’ın 
babası ise ‘Amr onun oğludur.” gibi göreli olur. Muhammed Emin ayrık şart-
lı önermeleri, taraflar arasındaki doğruluk ve yanlışlık ilişkisini esas alarak 
şerh eder. Bu çerçevede: Hem doğrulukta hem de yanlışlıkta taraflar arasın-
da karşılıklı dışlama (nefy) bulunuyor ve hüküm bu önermeye yönelik verili-

41 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 204-205; Özpilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri 
ve Şerh, 286; Râzî, Tahrirü’l-kavâidi’l-mantıkiye fi şerhi’r-risâleti’ş-şemsiyye, 171-172.

42 İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-Tenbîhât, 18-19.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

830

yorsa, bu tür hakikiyye olarak adlandırılır. Yalnızca doğruluk hâlinde dışlama 
söz konusu olup hüküm ilgili önermeye veriliyorsa mâniʿatü’l-cem, yalnızca 
yanlışlık hâlinde dışlama söz konusu olup hüküm ilgili önermeye veriliyor-
sa mâniʿatü’l-hulûv denir. Müellif, bu üç türün her birini ayrıca inâdiyye ve 
ittifâkiyye şeklinde iki alt kategoriye ayırarak, temsilî örneklerle birlikte siste-
matik biçimde incelemektedir.43 Bu tasnif, ayrık şartlı önermelerde doğruluk-
değer dinamiklerinin mantıkî yapıya nasıl yansıdığını açık ve tutarlı bir kav-
ramsal çerçeve içinde ortaya koyar.

Muhammed Emin önermelerin niceliğini belirleyen edatları şu şekil-
de belirtir;

1. Yüklemli tümel olumlu önermenin; her, bütün, herkes, hepsi, lam-ı 
istiğrâk /lam-ı tarif ve buna benzer olanlar. Bitişik şartlı tümel olumlu öner-
menin; her ne zaman, ne zaman, her ne olursa ve bu anlamlara gelen edatlar 
bunların öznesi itibariyle niceliğini belirtir. Ayrık şartlı tümel olumlu öner-
menin nicelik edatı ise daimadır.

2. Yüklemli tikel olumlu önermenin nicelik edatları bazı ve biri iken, bi-
tişik ve ayrık şartlı tikel olumlu önermenin ise bazendir.

3. Yüklemli tümel olumsuz önermenin nicelik edatları, hiçbir, hiçbiri ve 
belirsiz isim (nekre) iken bitişik ve ayrık şartlı tümel olumsuz önermenin 
ise, hiçbir zaman …değil elbette gibi edatlardır.

4. Yüklemli tikel olumsuz önermenin nicelik edatları her-tüm …değil (ley-
se küllü), bazı… değil (leysu ba‘zu) ve bazısı … değil (ba‘zu… leyse) iken, bi-
tişik ve şartlı tikel olumsuz önerme; bazen olmaz (kad lâ yekûnu), ne olursa 
olsun… değil (leyse mehmâ), ne zaman değil (leyse metâ) ve daima… değil 
(leyse dâima) gibi niceliği doğrudan belirleyen edatlardır.44

Muhammed Emin genel bir şablon halinde konusunun/öznesinin nice-
liği üzerinden aktardığı bu yöntem aslında basit ve şartlı önermelerin tümel 
olumlu, tümel olumsuz, tikel olumlu ve tikel olumsuz önermeleri almış ol-
dukları niceliksel edatlarla incelemiştir. Son olarak mühmel önermeyi ise 
öznenin başında lev, bitişik şartlı önermede in ve izâ son olarak ayrık şartlı 
önermelerde ise ya (imma) ya da (ev) gibi edatların olmayışı olarak belirtir.45 

Kısacası mühmel önermeler “İnsan hüsrandadır.” önermesi gibi öznesi iti-
bariyle başında herhangi bir nicelik edatı almayan önermelerdir.

10. ÖNERMELERİN HÜKÜMLERİ: ÇELİŞKİ (TENÂKUZ) 
Muhammed Emin’e göre çelişki, iki önermenin birinin doğru diğeri-

43 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 206-209.
44 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 209-210; Özpilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri 

ve Şerh, 302.
45 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 210; Hasırcı, Klasik Mantık El Kitabı, 89-90.



831

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ

nin yanlış olmasını veya aksini bizâtihi gerektirecek şekilde birbirlerinden 
farklı olmasıdır. Müellif, iki önerme arasında çelişkinin gerçekleşebilmesi 
için Îsâgûcî’de zikredilen sekiz birlik şartını—konu, yüklem, zaman, mekân, 
izâfet, kuvve-fiil, bütün-parça ve şart birliği—esas aldığını belirtir. Bununla 
birlikte, illet, âlet ve benzeri unsurların devreye girmesiyle söz konusu şart-
ların kapsamının genişleyebileceğini, dolayısıyla çelişki için aranan birlik 
koşullarının sayısının fiilen artabileceğini de ima etmektedir. Bu yaklaşım, 
çelişki teorisinin sadece formel unsurlarla değil aynı zamanda bağlamsal 
belirleyicilerle de tahkim edilmesi gerektiğine işaret etmektedir Ayrıca ni-
celikte, nitelikte, kipli önermede (cihette) ve birlikte şartlarına ilişkin tasni-
fin mütekaddimîne ait bir görüş olduğunu kaydeder. Kendisi müteahhirîn 
mantıkçıların ise konu ve yüklemde birliği yeterli gördüklerini; diğer şart-
ların bu iki başlık altında bunların altında münderiç sayılması gerektiğini 
savunduklarını aktarır. Bunun da ötesinde muhakkiklerin yalnızca hükmi 
nispetin birliğini esas almakla yetindiklerini belirtir. Bu aktarım, çelişki ko-
şullarına dair tarihsel seyrin, çoklu birlik kriterlerinden daha indirgemeci 
ve formel bir çerçeveye doğru evrildiğini göstermektedir. Çelişkide bu şart-
ların sağlaması durumunda tümel olumlunun çelişiği tikel olumsuz ve tü-
mel olumsuzun da çelişiği tikel olumlu olur.46

11. DÖNDÜRME (AKS)
Muhammed Emin’e göre döndürme, önermenin taraflarının olumluluk

ve olumsuzluk ile doğruluk ve yanlışlığı olduğu halde bırakarak konusunu 
yüklem ve yüklemini de konu olarak değiştirmektir. Döndürme düz ve ters 
döndürme şeklinde iki kısımda incelenir.

11.1. Düz Döndürme (Aks-i Müstevî)
Tümel olumlu önermenin düz döndürülmesi genellik-özellik açısından ti-

kel olumlu olur. (A-I) Tümel olumsuzun döndürülmesi kendisine olur. (E-E) 
Tikel olumlu önermenin de döndürülmesi kendisi olur. (I-I) Tikel olumsu-
zun düz döndürmesi de olmaz. Muhammed Emin’e göre bitişik şartlı ve ay-
rık şartlı önermelerin döndürülmesi bir fayda sağlamaz. Çünkü mantıkçı-
lar bu konuya itibar etmemişlerdir. Ayrıca tikel olumsuz önermenin dön-
dürülmesi ilimde ve sonuç elde etme konusunda kullanılmadığı için bunun 
da bir faydası yoktur.47

46 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 210-211; Özpilavcı, Ebherî Îsâgûcî ve Şerhi, 128-130; 
Özpilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri ve Şerh, 343; Râzî, Tahrirü’l-kavâidi’l-mantıkiye fi 
şerhi’r-risâleti’ş-şemsiyye, 238-240; Molla Fenârî, el-Fevâidu’l-fenârîyye ala metni îsâgûcî, 101-104; 
Muzaffer, Mantık, 139-140.

47 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 211-212; Özpilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri 



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

832

11.2. Ters Döndürme: (Aks-i Nakîz)
Muhammed Emin ters döndürmeyi mütekaddimîn ve müteahhirîne gö-

re ayrı ayrı tanımlamaktadır. Mütekaddimîne göre ters döndürme, nitelik ve 
doğruluğu olduğu halde bırakarak önermedeki tarafların yani konu ile yük-
lemin yerini değiştirmektir. “Her insan hayvandır.” önermesinin ters dön-
dürmesi, “Her hayvan olmayan insan olmayandır.” Tümel olumlunun ters 
döndürmesi yine kendisidir.

Müteahhirîn ise nitelikte farklılaşma ve doğrulukta olduğu hal üzere kal-
mayla beraber aslın ikinci cüzünün çelişiğinin ilk cüz ve ilk cüzünün aynısı-
nın ise ikinci cüz yapılmasıdır. Kendisi ibareyi Kâtibî’den almasına karşılık 
ikinci tanımda doğrulukta uyuşma ifadesine yer vermemiştir. Muhammed 
Emin’in ters döndürmede ifade ettiği iki mana önemlidir. Çünkü ilk mana-
yı kudemâ kendi ıstılahlarında kullanırken, ikinci manayı (Kâtibî’nin met-
ninde yer alan ifade) müteahhirîn kendi ıstılahlarında kullanır. Kudemânın 
zikrettiği ters döndürmenin kuralı şöyledir; Tümel olumlunun ters döndür-
mesi tümel olumlu (A-A), tümel olumsuzun ters döndürmesi tikel olumsuz 
(E-I), tikel olumsuzun ters döndürmesi tikel olumsuz (O-O) ve tikel olum-
lunun ise her zaman doğru bir şekilde ters döndürülmesi yapılamadığı için 
ters döndürmesi olmaz.48

12. KIYAS
Muhammed Emin tasdikâtın ilkeleri olan önerme ve hükümlerini ele al-

dıktan sonra dördüncü bölümde tasdikâtın amacı olan kıyas konusunu in-
celer. Kıyasın tarifi ile konuya giriş yapan müellif daha sonra kıyası, sûreti 
açısından kesin yüklemli (iktirânî) ve seçmeli (istisnaî) ve maddesi açısın-
dan ise burhân, cedel, hitâbet, şiir ve mugalata şeklinde tasnif eder ve ardın-
dan her birini müstakil olarak incelemeye geçer.

Ona göre kıyas, önermelerden telif edilmiş bir söz olup bu önermelerin 
zâtı gereği başka bir sözün (sonucun) ortaya konulmasıdır. Eğer kıyas mad-
desi ve sûreti öncüllerde zikredilmemişse kesin yüklemli kıyas, zikredilmiş-
se seçmeli kıyas olur. Kısacası sonucun aynı veya karşıt hali öncüllerde hem 
anlam hem şekil açısından yer alıyorsa buna seçmeli kıyas, sonucun aynı ve 
karşıt hali öncüllerde sadece anlam açısından yer alıyorsa buna kesin yük-
lemli kıyas denir.

Terimler, konu ve yüklem de olabilir, mukaddem ve tali de olabilir. Ona

ve Şerh, 346; Hasırcı, Klasik Mantık El Kitabı, 117-119.
48 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 212; Özpilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri ve 

Şerh, 358-361; Râzî, Tahrirü’l-kavâidi’l-mantıkiye fi şerhi’r-risâleti’ş-şemsiyye, 261-263; Hasırcı, Klasik 
Mantık El Kitabı, 133-134; Muzaffer, Mantık, 146-147.



833

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ

göre küçük terimin zikredildiği öncüle küçük öncül, büyük terimin zikredil-
diği öncüle de büyük terim denilir. Orta terim denmesinin nedeni ise iki taraf 
arasında, yani küçük terim ile büyük terim arasında mükerrer olmasıdır.

Muhammed Emin’e göre küçük ve büyük öncülün birleşmesinden mey-
dana gelen telife şekil denir. Kesin yüklemli kıyası dört şekilde ve her bir şek-
lin de tüm geçerli modlarına örnek vererek inceler. Orta terim küçük öncül-
de yüklem, büyük öncülde konu olursa birinci şekil bir kıyas olur. Bu kıya-
sın da geçerli olabilmesi için büyük önerme tümel, küçük önerme ise olum-
suz olmalıdır. Orta terim her iki öncülde yüklem olursa ikinci şekil olur ve 
geçerli olabilmesi için büyük önerme tümel ve iki öncülden birinin olum-
suz olması gerekir. Orta terim her ikisinde konu olursa üçüncü şekil olur. 
Bunun da geçerli olabilmesi için küçük önerme olumlu ve iki öncülden bir 
tanesi de tümel olmalıdır. Orta terim büyük öncülde yüklem küçük öncül-
de konu olursa dördüncü şekil meydana gelir. Kısacası kıyasın geçerli ola-
bilmesi için nicelik ve nitelik bakımından şu koşulların sağlanması gerekir: 
Nicelik açısından, küçük öncülün tümel olması; Nitelik açısından ise ya her 
iki öncülün de olumlu olması ya da öncüllerden en az birinin tümel olmak 
kaydıyla öncüllerin nitelik bakımından birbirinden farklı (biri olumlu, di-
ğeri olumsuz) olması gerekir.49 Genel itibariyle Şemsiyye ve şerhlerinde ke-
sin yüklemli kıyasa dair “İki tikelden sonuç çıkmaz.” şeklinde bir kural zik-
redilmediği için “Öncüllerden biri tümel olmalıdır.” ifadesi yer almaktadır. 
Hem üçüncü şekil hem de dördüncü şekilde bu kuralı görmekteyiz. Bu açı-
dan son dönem mantık kitaplarında dördüncü şekle dair (i) büyük önerme 
olumlu olursa küçük önerme tümel olmalı, (ii) küçük önerme olumlu olur-
sa sonuç daima tikel olmalı ve (iii) olumsuz modlarda büyük önerme tü-
mel olmalı şeklinde üç kural zikredilmektedir. Aynı durum üçüncü şeklin 
(i) küçük önerme olumlu olmalı ve (ii) sonuç her zaman tikel olmalı şeklin-
de iki kural zikredilmektedir.50

Birinci şeklin, dört geçerli modu olup, tümel olumlu, tümel olumsuz, ti-
kel olumlu ve tikel olumsuz olarak her dört önermeyi de netice verir. İkinci 
şeklin dört geçerli modu olup sadece tümel olumsuz ve tikel olumsuzu netice 
verir. Üçüncü şeklin altı geçerli modu olup sadece tikel olumlu ve tikel olum-
suz netice verir. Dördüncü şeklin ise sekiz geçerli modu vardır. Müteahhirîne 
göre bu geçerli sekiz mod tümel olumlu hariç diğer tüm önermeleri sonuç 
verir. Fakat dördüncü şeklin son üç modu kıyasın geçerli olabilmesini sağ-

49 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 213-218; Özpilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çevi-
ri ve Şerh, 375-387; Râzî, Tahrirü’l-kavâidi’l-mantıkiye fi şerhi’r-risâleti’ş-şemsiyye, 273-290; Hasırcı, 
Klasik Mantık El Kitabı, 130-147; İbrahim Emiroğlu, Klasik Mantığa Giriş (Ankara: Elis Yayınları, 
2010), 140-164.

50 Emiroğlu, Klasik Mantığa Giriş, 162-164; Hasırcı, Klasik Mantık El Kitabı, 144-147.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

834

layan “Sonuç öncüllerdeki kaplamını aşmamalıdır.” kuralı ihlal edildiği için 
bunlar son dönem mantık kitaplarında yer almaz. Bu açıdan dördüncü şek-
lin beş geçerli modu vardır. Kısacası dört şeklin kurallarına riayet edilmesi 
durumunda on dokuz geçerli mod olur. Muhammed Emin’in tüm bu mod-
lara örnek vererek konuyu açıklaması dikkate değer bir husustur. 

Muhammed Emin, terkibi bakımından seçmeli kıyasın, (i) iki yüklem-
liden meydana gelmesi, (ii) iki öncülün bitişik şartlı (iii) iki öncülün ayrık 
şartlı (iv) yüklemli ve bitişik şartlı (v) yüklemli ve ayrık şartlı (vi) bitişik ve 
ayrık şartlı öncüllerden terkip edildiğini belirtir. Ve bunların her birine ör-
nekler getirerek konuyu daha anlaşılır hale getirir. 

Muhammed Emin seçmeli kıyasları, bitişik ve ayrık şartlı olmak üzere 
iki kısımda inceler. Bitişik şartlı kıyaslarda mukaddemin aynı ve talinin kar-
şıtı geçerli neticeyi verir. Ayrık şartlı kıyas, mukaddem ve talinin aynısı ve-
ya karşıt hali alınması durumunda hakikiyye, mukaddem ve talinin aynısı 
alınması durumunda mâniʿatü’l-cem son olarak mukaddem ve talinin kar-
şıtları alınması durumunda ise mâniʿatü’l-hulûv olur.51 

13. BEŞ SANAT (SINÂÂTÜ’L-HAMSE)
Muhammed Emin maddesi açısından kıyası yani beş sanatı altıncı bö-

lümde incelemeye geçer. Burada ilk ele alınan konu burhândır. Ona gö-
re burhân, yakînî zorunlu öncüllerden ya da yakînî netice vermeyi iktisap 
eden öncüllerden telif edilen bir kıyastır. Yakînî öncüller de (i) evveliyyât (ii) 
müşâhedât, (iii) mücerrebât, (iv) hadsiyyât, (v) mütevâtirât ve (vi) fıtriyyât 
ya da kıyasları beraber olan önermeler (kazâya kıyâsâtuhâ maahâ) olmak 
üzere altı kısımdır. Bunları özet bir şekilde inceler. Fakat kendisi yakînî ol-
mayan öncüllerin neler olduğunu belirtmez. 

Muhammed Emin’e göre mücerrebât, hadsiyyât ve mütevâtirât başkala-
rı aleyhine delil olmazlar. Ancak bunları gerektiren hususlar onda tecrübe, 
sezgi ve tevâtür yoluyla bulunursa bunlar onun hakkında delil sayılır. 

Muhammed Emin burhânı, burhân-ı innî ve burhân-ı limmî şeklinde iki 
kısımda inceler. Orta terimin nispet edilmesinin illeti sadece zihinde varlı-
ğının da illeti oluyorsa burhân-i innî diye isimlendirilir. Örnek olarak, “Bu 
kişi ateşlidir. Her ateşli (ateşi olan) ahlâtı bozuk olandır. O halde bu kişi de 
ahlâtı bozuk olandır.” Eğer orta terim hem zihindeki hem de hariçteki nis-
petin illeti oluyorsa burhân-ı limmî diye isimlendirilir. 

Muhammed Emin’e göre cedel, genelin maslahatından dolayı ya şefkat ve 

51 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 218-220; Özpilavcı, Ebherî Îsâgûcî ve Şerhi, 163-172; Öz-
pilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri ve Şerh, 398-404; Hasırcı, Klasik Mantık El Kitabı, 157-
167.



835

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ

himaye sebebiyle ya rikkat veyahut adetler ve yasalar sebebiyle tüm toplum 
tarafından ya da bir kesimi tarafından kabullenilen meşhûrât tarzı öncül-
lerden telif edilen bir kıyastır. Ya da hem meşhur öncüllerden hem de hasmı 
def ve ilzam etmek için müsellem öncüllerden telif edilen bir kıyastır. Ce-
delden maksat, burhânı idrakten yoksun olan kimseleri ikna etmek ve has-
mı ilzam etmektir.52 Muhammed Emin cedele yönelik ortaya koyduğu ör-
nekleri doğrudan Kâtibî ve Kutbüddin Râzî’den aktarmıştır.53 

Muhammed Emin, bazen meşhûrât tarzı öncüllerin evveliyyât tarzı ön-
cüllerle karıştırılabileceğini belirtir. Fakat aralarında şöyle bir fark vardır. 
Akıl kendi doğasının gerisinde bırakılırsa meşhur olanla değil evvelî olan-
la hükmeder. Bunlar doğru veya yanlış olabilir. Ama evvelî bilgiler her za-
man doğrudur. Kısacası meşhur olan şeylerin doğru ve yanlış olma ihtima-
li varken evvelî bilgilerin her zaman doğru olduğu ve yanlış olma ihtimali-
ni barındırmamasıdır. 

Hatâbe; ya semâvî bir durum nedeniyle kerâmet ve mucize ehli olan ne-
bi, evliya gibi ya da zühd ve ilim ehli ve aklı kâmil gibi kendisine inanılan 
bir şahıstan makbûlât türü öncüllerden telif edilen bir kıyastır. Ya da aklın 
çelişiğine ihtimal vermekle birlikte baskın (râcih) bir hükümle hükme var-
dığı önermelerdir. “Filan kişi, geceleyin etrafta dolaşıyor. Geceleyin etrafta 
dolaşan herkes hırsızdır. Öyleyse o da hırsızdır.” örneği gibi maznûnâttan 
telif edilen bir kıyastır. Hatâbe’nin amacı hatip ve vaizin yaptığı gibi insan-
ları iyiliğe teşvik etmek ve kötülükten sakındırmaktır. 

Şiir; nefs üzerine vârid olduğu zaman onda hoşnutsuzluk (kabz) ve hoş-
nutluk (bast) ya da kolaylaştırmak (teshîl) ve korkutma (tehvîl) şeklinde te-
sirli olup muhayyelâttan telif edilen kıyastır. Şiirden maksat, nefsi teşvik et-
mek veya nefret ettirmek amacıyla etkilenmedir. 

Mugalata; ya gerçeğe (hakka) benzeyen meşhûrât ya da vehmiyyâta dayalı 
öncüllerden telif edilen bir kıyastır. Mugalata, gerçeğe benzeyen öncüllerden 
oluşuyorsa safsata, meşhûrât ya da vehmiyyât dayalı öncüllerden oluşuyorsa 
müşâğabe adını alır. Mugalatayı kullanan hekime karşılık geliyorsa safsatacı, 
cedelciye karşılık geliyorsa müşâğabeci (demogoji yapan) diye isimlendirilir. 
Kendisi diğer sanatlarda olduğu gibi mugalataya yönelik mevcut örnekleri 
klasik metinlerden doğrudan aktarır. Mugalatanın amacı hasmı yanıltmak 
ve susturmaktır. Bu da inatçı ve hakikati talep etmezse haramdır.54 

52 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 333-334; Yunus Emre Akbay, “Fârâbî’nin Tümevarım 
Anlayışı Üzerine Bir İnceleme”, Üniversite Araştırmaları Dergisi 6/1 (2023), 20.

53 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 221-223; Özpilavcı, Ebherî Îsâgûcî ve Şerhi, 179-184; Öz-
pilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri ve Şerh, 417-419; Râzî, Tahrirü’l-kavâidi’l-mantıkiye fi 
şerhi’r-risâleti’ş-şemsiyye, 326-330.

54 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 234-237; Özpilavcı, Ebherî Îsâgûcî ve Şerhi, 190-191; Öz-
pilavcı, Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri ve Şerh, 429-435; Râzî, Tahrirü’l-kavâidi’l-mantıkiye fi 



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

836

Mugalatayı öğrenmenin en büyük faydası ise “Şerri şer için öğrenme-
dim lakin ondan korunmak için öğrendim.” beytinde olduğu üzere korun-
mak ve sakınmaktır. Ona göre şerri hayırdan temyiz edemeyen biri muga-
lataya düşer. Tüm klasik metinlerde olduğu üzere Muhammed Emin de bu 
beş sanat arasında umde olanın burhân olduğunu ve hakikati ortaya ko-
yan ilimlerde sadece burhân kullanıldığını belirtir. Molla Fenârî’nin kendisi 
Kur’ân-ı Kerîm’de Nahl süresinin 125. ayetinde55 hikmet kavramıyla burhâna, 
mev‘ize kavramıyla hatâbeye son olarak ve câdilhum kavramıyla da cedele 
işaret ettiğini ve bu üçünün de hakkın yoluna davet noktasında kendilerine 
güvenilebileceğini ifade eder.56 Hem zikredilen beyit hem de Nahl süresinin 
125. ayetinin bu şekilde yorumlanması tespit edebildiğimiz kadarıyla Mol-
la Fenârî’nin el-Fevâidu’l-fenârîyye adlı eserinde yer almakta ve ondan son-
ra gelen tüm âlimler beş sanatı ve mugalatayı incelerken bu görüşü olduğu 
gibi aktararak bir gelenek oluşturduklarını ifade edebiliriz.

Muhammed Emin, risâlesini şu niyazlarla tamamlar: “Allah’tan bizi ba-
ğışlamasını ve ümitlerimizi gerçekleştirmesini dileriz. Bizi, ana-babalarımızı 
ve bütün müminleri Peygamberlerin Efendisi’nin sancağı altında toplasın. 
O’na, O’nun âline ve ashabına salât ve selâm olsun.” Ardından şu ifadeyle 
sözlerini nihayete erdirir: “Son duamız şudur: Hamd, âlemlerin Rabbi olan 
Allah’a mahsustur.”57

SONUÇ
Molla Muhammed Emin, doğu medreselerinde yetişen son dönemin Os-

manlı âlimlerinden biridir. Kendisini küçük yaşlardan itibaren saran oku-
ma merakı ailesinin yaşadığı sıkıntılara rağmen devam etmiş ve doğu böl-
gelerinde yer alan medreselerde klasik ilmini tahsil ederek ilk aşamayı ye-
rine getirmiştir. Klasik metinlere olan derin vukûfiyeti ve talebe yetiştirme-
deki üstün dirayeti yanında, irşâd, tebliğ ve İslâm’a davet faaliyetleri vesi-
lesiyle yurt içi ve yurt dışındaki Müslüman topluluklarla doğrudan temas 
hâlinde bulunmuştur. İlmî birikimini sadece nazarî düzlemde değil, amelî 
sahada da görünür kılan bu tavrı, onu ilmiyle âmil bir âlim olarak temâyüz 
ettirmiştir. Bu yönüyle hem ilmî çevrelerde hem de geniş halk kitleleri ara-
sında derin bir takdir, içten bir muhabbet ve kalıcı bir hürmet uyandırmış-

şerhi’r-risâleti’ş-şemsiyye, 330-333.
55 Nahl/125, ُْاَحْسَنُؕ هِيَ بِالَّتيٖ وَجَادِلْهُمْ الْحَسَنَةِ واَلْمَوْعِظَةِ بِالْحِكْمَةِ ربَِّكَ سَبيٖلِ الِٰى اُدع (Rabbinin yoluna hikmetle ve güzel 

öğütle davet et; onlarla en güzel şekilde tartış.)
56 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 227; Molla Fenârî, el-Fevâidu’l-fenârîyye ala metni îsâgûcî, 

407-408; Mağnisevî, Muğni’t-tullâb şerhu îsâgûcî, 258; Alaattin Tekin, “Ahmet Hilmi el-Koğî’nin 
Risâletü’l-Mantık Eseri”, Şehir ve Din Diyarbakır’da İnanç Mozaiği (İstanbul: Ensar Yayınları, 2024), 
182.

57 Er, el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, 227.



837

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ

tı. Diyarbakır’da başlayan yaşamı, onu süreç içerisinde Suriye, Gaziantep ve 
Ankara arasında yaşamaya sürüklemiş ve ömrünün en bereketli yıllarını Ga-
ziantep ve Ankara’da geçirerek sürdürmüştür. Bu süreç içerisinde hem ilmi 
anlamda hem de âvam için pek çok eser ortaya koyarak halkın teveccühünü 
kazanmış velûd bir âlimdir. Özellike Câmi‘u’l-mütûni’d-dirâsiyye adlı eserin-
de on iki ilim hakkında klasik metinlere bağlı kalarak tedris amaçlı muhta-
sar metinler ortaya koymuş ve bunları öğrencilerin istifadesine sunmuştur. 
Bu metinleri incelediğimizde genel itibariyle Muhammed Emin’in medrese 
müfredatına bağlı kalacak şekilde pedagojik bir yöntem gözeterek ne çok ko-
lay ne de çok zor fakat orta düzey sayılabilecek şekilde metinleri telif ettiği-
ni söyleyebiliriz. Bu metinlerden biri de el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık adlı 
mantık alanına dair yazmış olduğu eserdir. İsminden hareketle kadim me-
deniyetimizin mantık alanına dair ortaya koymuş olduğu eşsiz literatürden 
feyz alabilmeyi murat edinmeyi ima eden bir başlıkla bunu isimlendirme-
si dikkate değerdir. Çünkü bu metni ortaya koyması kendinden önceki mi-
rası özümsemesi ve bunlara vakıf olması ile açıklanabilir. Metnin daha çok 
Kâtibî’nin yazmış olduğu medrese geleneğinde orta düzey metin olarak oku-
tulan Şemsiyye risâlesinin genel şablonuna sadık kalarak ortaya koymuştur. 
Fakat metin salt Şemsiyye’nin bir özeti değildir. Konu ile ilgili bu metne ya-
zılan şerh ve haşiyeler ile Ebherî’nin Îsâgûcî adlı eseri üzerine Hüsam Kâtî, 
Muhyiddin Talişî, Molla Fenârî, Kul Ahmet ve Mağnisevî gibi âlimlerin yaz-
mış oldukları şerh ve haşiyeler gibi çalışmaların Muhammed Emin’in man-
tık alanında yazdığı eserine kaynaklık ettiğini söyleyebiliriz.

Muhammed Emin’in el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık adını verdiği bu eser 
Îsâgûcî ve Şemsiyye risâlelerinin orta düzey bir şerhi olarak karşımıza çıkmak-
tadır. Eser, klasik gelenekte ortaya konulan şerh türü telifler arasında yerini 
alabilir. Çünkü risâle öncelikle ana metin ve bu metnin haşiye ya da derke-
nar notlarıyla ortaya konulmuştur. Metni incelediğimizde tüm metinlerinde 
olduğu gibi ilgili konunun öncelikle inceleyeceği başlıkları belirtmesi ardın-
dan mevcut ilmin tanımını, amacını ve konusunu belirleyerek konuya baş-
laması dikkate değer bir yöntemdir. Ayrıca konuyla bağlantılı kavramların 
hem sözlük hem de terim anlamını aktararak konuyu açıklaması da önem-
lidir. Metnin genel çerçevesi Îsâgûcî ve Şemsiyye metinleri ve bunların da-
ha iyi anlaşılması adına ortaya konan şerh ve haşiyeler olmakla birlikte mo-
dalite konusuna değinmemesi, önermelerin ikili ve üçlü unsurlardan mey-
dana geldiğini belirleyip dört unsurdan meydana gelen konuları ve bunlara 
dönük genel tartışmalara girmemesi, kıyasın eklentileri (levâhık) olan bile-
şik kıyaslar, hulfî kıyas, tümevarım (istikrâ) ve analoji (temsil/fıkhî kıyas) gi-
bi eklentilerine dair konuları incelemediği ve yakînî olmayan öncüllere de-



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

838

ğinmediği görülür. Bu da metnin genel mantık konularını anlamak isteyen 
bir öğrenci için hazırlandığını ortaya koyar. Ayrıca Muhammed Emin’in, dâl 
ile delil arasında fark olduğuna dikkat çekmesi, müfret lafızları altı başlık-
ta incelemesi, bütün ile tümel arasında yüklemleme itibariyle farklılaştığını 
belirtmesi, eksik betimsel tanımın yapılmasını beş farklı şekilde belirtmesi, 
tanımda sakınılması gereken şeyleri ve tanımın yapılmasının temel şartla-
rını belirtip bunların daha genel olmasını İbn Sînâ ve kudemâya atıfta açık-
laması, önermeleri öznesi itibariyle aldıkları niceleyici edatlarla doğrudan 
ele alması, mevcut konularda müteahhirîn ve mütekaddimînin görüşlerini 
aktarması ve kıyasların dört şeklini belirtip tüm modlarına örnek vermesi 
gibi hususlar metinde dikkat çeken yaklaşımlardır. 

Muhammed Emin el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık eseri netice itibarıyla, 
yeni başlayan ve orta düzeydeki talebelerin ne kısa ne uzun olan ana metne 
bağlı kalarak rahat bir şekilde mantığa dair meselelere vakıf olabileceği gi-
bi bu alanda ilerlemek isteyenler için de ileri düzey metinleri anlama konu-
sunda kapı araladığını söyleyebiliriz. Zira kendisi mantığın tartışmalı mese-
lelerine doğrudan girmediği gibi okuyucuları detaylı incelemeler için uzun 
eserlere yönlendirebilecek telmihlerde bulunmuştur. Bu durum onun man-
tığa hem anlam ve hem de literatür açısından vakıf olduğunu göstermekle 
beraber medreselerde talebelerine bunu tedris etmesi de önemli bir husus-
tur. Zira son dönem doğu medreselerinde mantığın seyda ya da mollanın 
bu alana vakıf olmadan adet üzere okutturmasıyla mantığa yönelik ilginin 
azaldığını bazen Muhammed Emin gibi mollaların mantığa olan merakları 
sayesinde yeniden bir talebin olduğunu ifade edebiliriz. Özellikle el-Feyzü’l-
‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık adlı eser hem son dönemde ortaya konulan dikkat çe-
kici bir çalışma olarak karşımıza çıkması hem de İslâm mantık tarihinde bir 
şerh ve haşiye türü olarak yerini alması klasik geleneği sürdürmesi açısın-
dan önemlidir. Sonuç olarak, el-Feyzü’l-ʿatîk fî ʿilmi’l-mantık, geç dönem 
İslâm mantık öğretiminde pedagojik erişilebilirliği artıran, terminoloji, ta-
nım tekniği ve kıyas uygulamalarında orta düzey öğretime uygun bir yapı-
yı benimseyen; bu yönüyle çağdaş medrese ve ilahiyat müfredatlarına ak-
tarılabilir bir ara-basamak modelini temellendiren mühim bir kaynak ola-
rak değerlendirilebilir.

Bu çalışma, söz konusu modelin temel bileşenlerini ortaya koyarak, man-
tık öğretiminde kavramsal netlik ile uygulama pratiğini bir araya getiren so-
mut bir yol haritası sunmaktadır. Bu vesileyle, metnin hem Îsâgûcî gelene-
ğiyle olan bağlarını hem de genel bir örüntü olarak Şemsiyye şerhleri için-
deki yerini belirginleştirmeye gayret ettik. Böylelikle, el-Feyzü’l-ʿatîk yal-
nızca geç dönem mantık geleneğinin bir halkası olarak değil, aynı zamanda 



839

MUHAMMED EMİN ER’İN EL-FEYZU’L- ‘ATÎK FÎ İLMİ’L-MANTIK ADLI RİSÂLESİ

klasik ile modern öğretim arasındaki sürekliliği temsil eden bir ilmî köprü 
olarak konumlandırılabilir.

KAYNAKÇA
Acar, Cafer - Yılmaz, Aygün (ed.). Mehmet Emin Er ve İlmi Şahsiyeti. Ankara:

İlâhiyât Yayınları, 2021.
Acar, Cafer - Yılmaz, Aygün (ed.). Mehmet Emin Er ve İlmi Şahsiyeti II. Ankara:

İlâhiyât Yayınları, 2024.
Akbay, Yunus Emre. “Fârâbî’nin Tümevarım Anlayışı Üzerine Bir İnceleme”. Üni-

versite Araştırmaları Dergisi 6/1 (2023), 13-25.
Candan, Mehmet. “Muhammed Emin Er’in et-Tibyan fi ilmi’l-beyan Adlı Beyan

İlmine Dair Risalesi”. Mehmet Emin Er ve İlmî Şahsiyeti II. 211-225. Ankara: 
İlâhiyât Yayınları, 2024.

Çavdar, Mehmet. Teftâzânî’nin Tasavvur Anlayışı. Ankara: İlâhiyât Yayınları,
2023.

Emiroğlu, İbrahim. Klasik Mantığa Giriş. Ankara: Elis Yayınları, 2010.
Er, İbrahim Halil. Muhammed Emin Er Seyda Son Osmanlı Âlimi. Ankara: MEED

Yayınları, 2014.
Er, Muhammed Emin. Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye. Dimeşk: Silsiletü’l-Endülüs,

2007.
Er, Muhammed Emin. el-Feyzü’l-‘atîk fî ‘ilmi’l-mantık, Câmi‘u’l-mütûni’d-dirâsiyye

(içinde). Dimeşk: Silsiletü’l-Endülüs, 2007.
Er, Muhammed Emin. el-Ğaysü’l-Rabî‘fi ilmi’l-beyân, Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye

(içinde). Dimeşk: Silsiletü’l-Endülüs, 2007.
Er, Muhammed Emin. el-Lübâb fî ‘ilmi’l-münâzareti ve’l-âdâb, Câmiu’l-mütûni’d-

dirâsiyye (içinde). Dimeşk: Silsiletü’l-Endülüs, 2007.
Er, Muhammed Emin. el-Verdü’s-Sad’i fî ‘ilmi’l-vad‘i, Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye

(içinde). Dimeşk: Silsiletü’l-Endülüs, 2007.
Er, Muhammed Emin. en-Nedaretu fî ‘ilmi’l-isti‘are, Câmiu’l-mütûni’d-dirâsiyye

(içinde). Dimeşk: Silsiletü’l-Endülüs, 2007.
Er, Muhammed Emin. Mecmû‘atu’r-resâil. Dimeşk: Silsiletü’l-Endülüs, 2010.
Evmeş, Adem ve Akbay, Yunus Emre. “Tehânevî’nin Keşşâfü Istılâhâti’l-Fünûn 

ve’l-Ulûm Adlı Eserinde Yer Alan Tasavvurât ile İlgili Maddeler Üzerine 
Bir İnceleme”. Trabzon İlahiyat Dergisi 11/2 (2024), 333-353.

Fârâbî. Kitâbu’l-Burhân. çev. Ömer Türker - Ömer Mahir Alper. İstanbul: Klasik
Yayınlar, 2012.

Hacıbekiroğlu, Abdullah. “Mehmet Emin Er’in el-Verdü’s-sad‘ Fî ‘ilmi’l-vaz‘ Adlı



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

840

Vaz‘ İlmine Dair Risalesi”. Mehmet Emin Er ve İlmi Şahsiyeti. 383-394. An-
kara: İlâhiyât Yayınları, 2021.

Hasırcı, Nazım. Klasik Mantık El Kitabı. Ankara: Araştırma Yayınları, 2021.
Sînâ, İbn. el-İşârât ve’t-Tenbîhât. çev. Ali Durusoy vd. İstanbul: Litera Yayıncılık,

2005.
Keskin, Mustafa. “Muhammed Emin Er’in el-Feyzu’r- Rabbanî fi ilmi’l- me‘ânî

Adlı Eserinin Belagat Açısından İncelenmesi”. Tarih Okulu Dergisi XXXIX 
(2019), 741-765.

Mağnisevî, Mahmut b. Hasan. Muğni’t-tullâb şerhu îsâgûcî. nşr. ‘Assam bin Mühez-
zib es-Subû‘î. Dimeşk: Dâru’l-Beyrut, 2009.

Molla Fenârî. el-Fevâidu’l-fenârîyye ala metni îsâgûcî. nşr. Muhammed Abdulaziz
Ahmed el-Hâlidî. Beyrut: Dâru’l-Kutubu’l-İlmiyye, 2014.

Muzaffer, Muhammed Rıza. Mantık. ed. Murat Demirkol. Ankara: Bilay Yayınları,
2021.

Özcan, Burak. İlim ve İstikamet Üzere Bir Hayat Muhammed Emin Er’in Hayatı,
Eserleri ve Tasavvufî Anlayışı. Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2024.

Özdil, M. Sami. “Birlikte Yaşamanın Temeli Hoşgörü Kavramının Bazı Tanımları-
na Dair Mantıksal Bir İnceleme”. Toplum-Birey İkileminde Ortak Değerler ve 
Farklılıklar. ed. Osman Zahid Çiftçi Muhiddin Okumuşlar. 405-414. Konya: 
Türkiye İmam Hatipliler Vakfı Yayınlar, 2019. Basım, 2019.

Özpilavcı, Ferruh. Ebherî Îsâgûcî ve Şerhi. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2017. 
Özpilavcı, Ferruh. Kâtîbî Şemsiyye Risâlesi Tahkik Çeviri ve Şerh. İstanbul: Litera

Yayıncılık, 2017.
Özturan, Mehmet. İbn Sînâ Sonrası Kavram Mantığı Kâtibî ve Kutbüddin Râzî Ör-

neği. İstanbul: Klasik Yayınları, 2020.
Râzî, Kutbüddin. Tahrirü’l-kavâidi’l-mantıkiye fi şerhi’r-risâleti’ş-şemsiyye. nşr. İl-

yas Kabalân. Beyrut: Daru’l-Kutubu’l-İlmiyye, 2014.
Tâlişî, Muhyîddîn. Hâşiyetu Muhyiddîn ale şerhi îsâgûcî li-Hüsamkâtî. nşr. Mur‘î

er-Reşîd. Mardin: Nur Sabah Yayıncılık, 2012.
Tekin, Alaattin. “Ahmet Hilmi el-Koğî’nin Risâletü’l-Mantık Eseri”. Şehir ve Din

Diyarbakır’da İnanç Mozaiği. 171-186. İstanbul: Ensar Yayınları, 2024. 
Tekin, Alaattin. Ebü’l-Ferec İbnü’t-Tayyib’in Eisagoge ve Categorias Şerhi. İstanbul:

Endülüs Yayınları, 2023.
Varol, Mehmet Cafer. Seyda Muhammed Emin Er ve Tasavvufi Düşüncesi. İstanbul:

Mevsimler Kitap, 2023.


