
Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

 

 

 

Elmalılı’nın Mûcize ve Bilimsellik Anlayışı Çerçevesinde Hz. 
Îsâ’nın Doğumu Meselesine Yaklaşımı 

 

Şemsettin GÜHER  
Yüksek Lisans, Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü 
Tefsir Anabilim Dalı, Burdur/Türkiye, semsettin.guher@gmail.com 

 
 

Araştırma Makalesi 
 
Süreç 
Geliş Tarihi: 04.06.2025 
Kabul Tarihi: 06.08.2025 
Yayın Tarihi: 30.09.2025 
 

Öz 
Osmanlının son dönem âlimlerinden olan Muhammed Hamdi Yazır, 
dinî ve beşerî ilimlerde mümtaz bir yere sahiptir. Çok yönlü bir âlim 
olan Elmalılı, bu birikimiyle devrinin önde gelen ilim ve fikir 
adamlarından biri olmuştur. Osmanlının son dönemlerinde ilmî ve 
siyasî faaliyetlerde bulunan Elmalılı, Cumhuriyetin kurulmasıyla 
birlikte meclis tarafından kendisine teklif edilen tefsir yazma işini belli 
şartlarla kabul etmiş, Hak Dini Kur’ân Dili eserini yazmıştır. Akıl-nakil 
dengesine hassasiyet gösteren Elmalılı, âyetleri açıklarken ilmî 
izahlara da yer vermiştir. Bu yaklaşımı mûcizeleri açıklarken de 
görmek mümkündür. O, mûcizelerin akılla izah edilemeyeceğini, iman 
edilmesi gereken bir husus olduğunu savunurken; diğer taraftan 
mûcizelere bilimsellik açısından yaklaşması, tefsirinin ilmî yönüne 
işaret etmektedir. Kur’ân’daki mucizeleri açıklarken ilim ışığında izah 
etmesi bunun en açık örneğidir. Hz. Meryem’in mûcize olarak Hz. Îsâ’ya 
hamile kalışına ilmî olarak izah getiren Elmalılı bu mûcizeye farklı bir 
bakış açısı getirmiştir. Müslüman ve Hıristiyanların arasında ciddi 
tartışmalara sebep olan bu mesele Elmalılı tefsirinde ayrıntılı bir 
şekilde ele alınmıştır. Hz. Îsâ’nın doğum hâdisesi iman-ilim 
çerçevesinde hassasiyetle işlenmiştir. Elmalılı, Hıristiyanlığın aksine 
Kur’ân’ın akıl ve ilme önem verdiğini ortaya koymaya çalışmış, Hz. Îsâ 
hakkındaki yanlış düşüncelere cevap vermiştir. Hıristiyanların teslis 
inancındaki akıl dışı yorumların mantıksız olduğunu söylemiş, beşerî 
vasıfların Allah’a izafe edilemeyeceği vurgusunu yapmıştır. Elmalılı’nın 
felsefe ve mantık ilminden ciddi şekilde faydalandığı görülmektedir. 
Elmalılı Kur’ân âyetlerini akıl-mantık çerçevesinde incelemiş, 
bunlardan bilimsel çıkarımlarda bulunmuştur. O, Hıristiyanların, Hz. 
Îsâ’nın doğumuna yükledikleri ilah düşüncesine karşı, ilk insan ve ilk 
peygamber olan Hz. Âdem’in yaratılışına dikkat çekerek, 
Hıristiyanların ilah anlayışındaki çıkmazlara Kur’ân’dan deliller 
getirmiştir. Elmalılı Hıristiyan inancındaki ilah anlayışının İslâm’daki 
tevhit inancına uymadığını, tartışmaya sebep olan teslis inancının 
temelsiz ve akıl dışı olduğunu ifade etmektedir.  
 

İntihal 
Bu makale, en az iki 
hakem tarafından ince-
lendi ve intihal içerme-
diği teyit edildi. 
 
Etik Beyan: Bu çalışma-
nın hazırlanma sürecinde 
bilimsel ve etik ilkelere 
uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynak-
çada belirtildiği beyan 
olunur. 
Finansman: Yazar, bu 
araştırmayı desteklemek 
için herhangi bir dış fon 
almadığını kabul eder. 
Çıkar Çatışması: Yazar, 
çıkar çatışması olmadığı-
nı beyan eder. 
 
Telif Hakkı 
© Şemsettin Güher | 
Creative Commons 
Attribution-Noncommer-
cial 4.0 (CC BY-NC) 
International License 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Îsâ, Meryem, Mûcize, İlim.  
Atıf Bilgisi: 
Güher, Şemsettin. “Elmalılı’nın Mucize ve Bilimsellik Anlayışı Çerçevesinde Hz. Îsâ’nın Doğumu Meselesine 
Yaklaşımı”. Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54.  

 

cilt/volume: 1 • sayı/issue: 1 (Eylül/September 2025), 36-54 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0009-0007-5143-0384


Elmalılı’nın Mûcize ve Bilimsellik Anlayışı Çerçevesinde Hz. Îsâ’nın Doğumu Meselesine Yaklaşımı |37| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

Elmalılı’s Approach to the Birth of Hz. Îsâ within the 
Framework of Miracle and Scientific Understanding 

 
 
Şemsettin GÜHER  
Master’s Degree, University of Burdur Mehmet Akif Ersoy, Faculty of Theology, Department of Basic Islamic 
Sciences, Department of Tafsīr, Burdur/Türkiye, semsettin.guher@gmail.com  
 
Research Article 
 
History 
Received: 04.06.2025 
Accepted: 06.08.2025 
Published: 30.09.2025 

Abstract 
Muhammad Hamdi Yazır, one of the scholars of the late Ottoman 
period, has a distinguished place in religious and human sciences. 
Elmalılı, a versatile scholar, became one of the leading scholars and 
intellectuals of his time with this-- knowledge. Elmalılı, who was 
involved in scientific and political activities in the late Ottoman 
period, accepted the task of writing a commentary offered to him by 
the parliament with the establishment of the Republic, under certain 
conditions, and wrote the work Hak Dinî Kur’ân Dili. Elmalılı, who 
was sensitive to the balance of reason and transmission, also included 
scientific explanations while explaining the verses. It is possible to see 
this approach in his explanation of miracles. While he argued that 
miracles cannot be explained by reason, but are a matter that must be 
believed; on the other hand, his scientific explanation of miracles 
shows the sagacity of his commentary. Elmalılı, who explained the 
miracle of Hz. Maryam’s pregnancy with Hz. Îsâ as a miracle, brought 
a different perspective to this miracle. This issue, which caused 
serious debates between Muslims and Christians, was discussed in 
detail in Elmalılı's commentary. He tried to show that, unlike 
Christianity, the Quran gave importance to reason and science, and 
responded to the wrong ideas about Hz.. Îsâ. He emphasized that the 
irrational interpretations in the Christian belief in the trinity were 
illogical and that human qualities could not be attributed to Allah. 
Elmalılı examined the verses of the Quran within the framework of 
reason and logic, and made scientific inferences from them. Against 
the idea of god that Christians attributed to the birth of Hz.. Îsâ, he 
drew attention to the creation of Hz.. Adam, the first human and the 
first prophet, and brought evidence from the Quran to the impasses 
in Christians' understanding of god. Elmalılı argues that the 
understanding of god in the Christian belief does not comply with the 
belief in monotheism in Islam, and that the belief in the trinity, which 
caused the debate, is baseless and irrational. 

Plagiarism 
This article has been 
reviewed by at least two 
referees and scanned via 
a plagiarism software. 
 
Ethical Statement: It is 
declared that scientific 
and ethical principles 
have been followed while 
carrying out and writing 
this study and that all the 
sources used have been 
properly cited. 
Funding: The author 
acknowledges that they 
received no external 
funding in support of this 
research. 
Competing Interests: The 
author declares that have 
no competing interests. 
 
Copyright 
© Şemsettin Güher  | 
Creative Commons 
Attribution-Noncommer-
cial 4.0 (CC BY-NC) 
International License 

 
Keywords: Tafsir, Jesus, Mary, Miracle Science. 

 
 
Cite as 
Güher, Şemsettin. “Elmalılı’s Approach to the Birth of Hz. Îsâ within the Framework of Miracle and Scientific 
Understanding”. Mersin Theology Journal 1/1 (Eylül 2025), 36-54. 

  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@semsettin-guher
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0009-0007-5143-0384


|38|  Şemsettin Güher 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

Elmalılı’nın Mûcize ve Bilimsellik Anlayışı Çerçevesinde 
Hz. Îsâ’nın Doğumu Meselesine Yaklaşımı 

 

Giriş 

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır (öl. 1942) Osmanlının son devrinde yetişmiş 
önemli bir âlimdir. Eğitimini medrese usulüne göre tahsil alan Elmalılı, Osmanlı 
döneminde ilmî ve siyasî faaliyetlerde bulunmuş, bu yönüyle devrin mühim olaylarının 
canlı şahidi olmuştur. Kendisini çok yönlü yetiştiren Yazır; felsefe, edebiyat, hüsn-i hat, 
şiir gibi birçok alanda eser telif etmiştir. İlmî birikimini sonraki döneminde verimli bir 
şekilde kullanmıştır. Cumhuriyetin kurulmasıyla birlikte yeni bir tefsir yazılması ihtiyacı 
duyulmuş, bu çalışma Elmalılı’ya teklif edilmiştir. Elmalılı kendisine verilen bu görevi bazı 
şartlar dâhilinde kabul edeceğini söylemiş ve bu şartlara uygun bir tefsir çalışması 
yapmıştır. Yazdığı tefsire Hak Dini Kur’ân Dili ismini vermiştir.1 

Elmalılı tefsir anlayışını dar kalıplara hapsetmemiş, günün şartlarına göre Kur’ân’ı 
tefsir etmeye çalışmış ilmî verilerden de istifade etmiştir. Bunda etkili olan batıdan gelen 
materyalist felsefedir. İslâm dünyasının maddî ilimlerde geri kalması, evrenin yaratılışı 
ile ilgili sorulara aklı ikna edecek cevaplar verememesidir. Tefsir tarihinde Kur’ân’ın ilmî 
tefsirini yapan müfessirler görülmektedir.2 Bu alanda sistematik çalışma yapanlardan ilki 
Gazzâlî’dir.3 (öl. 1111). Ondan sonra Fahrettin Râzî (öl. 1209) ilmî tefsiri daha sistemli 
hale getirmiştir.4 Onlardan sonra gelen; Ebü’l-Fadl el-Mürsî (öl. 1257), Süyûtî (öl. 1505), 
Kâtip Çelebi (öl. 1657), Erzurumlu İbrahim Hakkı (öl. 1772) gibi isimler ilmî tefsiri 
savunmuşlardır.5 Cumhuriyet dönemi müfessirlerinin de tekrar ilmî tefsire yöneldikleri 
görülmektedir. Bunların arasında Muhammed Hamdi Yazır, Süleyman Ateş, Celal Kırca 
gibi isimler ön plana çıkmaktadır.6 Aynı düşünceden hareketle Elmalılı tefsirinin 
mukaddimesinde, tefsirinin diğer tefsirlerden farkının zamanın ilim ve fenlerinden 
faydalandığını belirtmesidir.7 Elmalılı ilim noktasında Kur’ân’ın hazinelerinden 
faydalanılması gerektiğini savunur. “Kitapta hiçbir şeyi eksik bırakmadık.”8 âyeti ilmî 
tefsire dayanak olmuştur. Elmalılı Kur’ân’da ilimlere açık veya gizli bir şekilde işaret 
olduğunu açıklar.9 Bundan kasıt ilimlerin sistematik bir şekilde sunulması değil, ilmin 
elde edilmesi için insan aklının kullanmasını istemektir. 

Elmalılı’nın tefsirinde rivâyet, dirâyet metodu dengeli bir şekilde ele alınmaya 
çalışılmıştır. Elmalılı, Kur’ân’daki muhkem, müteşâbih âyetlerin tefsirini ilmî dirâyetle 

                                                        
 1  Yusuf Şevki Yavuz, ‘’Elmalılı Muhammed Hamdi’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 1995), 11/58.  
 2  Juliaan Giysbert Jansen, Kur’ân’a Bilimsel Filolojik Pratik Yaklaşımlar, çev. Halilrahman Açar (Ankara: 

Fecr Yayınevi 1993), 75. 
 3  Celal Kırca, Kur’ân’ı Kerim ve Modern İlimler (İstanbul: Marifet Yayınları,1982), 55. 
 4  Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2019), 230. 
 5  Kırca, Kur’ân’ı Kerim ve Modern İlimler, 55; Aslan Karaoğlan, Kur’ân’ı Anlamada Bilimsel Yönelişe Toplu 

Bir Bakış, Rota Eğitimi ve Sosyal Bilimler Dergisi, 18 (2017), 367-391; Şehmuz Demir, ‘’Kur’ân’ın Bilimsel 
Veriler Işığında Yorumlanmasına Eleştirel Bir Yaklaşım’’ Tarihten Günümüze Kur’ân’a Yaklaşımlar, 
Kurân ve Tefsir Akademisi Araştırmaları: 2, İstanbul, 2010, 415-423; Süleyman Gezer, Kur’ân’ın Bilimsel 
Yorumu (Ankara: Ankara Okulu, 2009), 24; Cüneyt Eren, ‘’Bilimsel Tefsir Metodolojisi’’, İslâmî İlimlerde 
Metodoloji Meselesi (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2005), 560.  

 6  Demirci, Tefsir Tarihi, 232. 
 7  Elmalılı, Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dinî Kur’ân Dili (İstanbul: Eser Neşriyat, 1979), 1/19. 
 8  Kur’ân-ı Kerîm Meâli, çev. Halil Altuntaş-Muzaffer Şahin (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2009), el-En’âm 6/38. 
 9  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 3/1921. 



Elmalılı’nın Mûcize ve Bilimsellik Anlayışı Çerçevesinde Hz. Îsâ’nın Doğumu Meselesine Yaklaşımı |39| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

tevil edilebileceğini söyler. Kur’ân’daki mûcizeleri açıklarken müteşâbih âyetler 
bağlamında açıklanmasının isabetli olduğunu savunur. Elmalılı mûcizeleri yorumlarken 
geleneksel tefsir yöntemine bağlı kalmakla beraber, ilmî açıklamalardan da geri 
durmamıştır. Peygamberlerle ilgili mûcizeleri açıklarken, çoğu zaman bu mûcizelere iman 
edilmesi gerektiğini ileri sürmüş; bazı mûcizelere de akılla izah getirmeye çalışmıştır. 
Kevnî âyetleri tefsir ederken bu âyetlere ilmî deliller getirmiştir. “Rüzgârları da aşılayıcı 
olarak gönderip yukarıdan su indirerek sizi onunla suladık.”10 Elmalılı rüzgârların bitkileri 
aşıladığının, ilmî olarak açık bir şekilde bilindiğini ifade etmektedir.11 Kur’ân’ın indiği 
tarihte bu mûcizenin ispatının mümkün olmayacağını; ancak ilmî gelişmeler neticesinde 
bunların doğruluğunun günümüzde ortaya çıkığını zikretmektedir. Elmalılı bazı 
mûcizeleri açıklarken de bunların iman edilmesi gereken mûcizeler olduğunu söylemiştir 
ki hissî ve gaybî mûcizeleri bu zâviyede değerlendirmiştir. Bir kadının Mekke 
müşriklerine mektup götürmesi olayının vahiyle Hz. Peygamber’e haber verilmesinin,12 
isrâ ve mi’râc hâdisesinin ilmî verilerle izah edilemeyeceğini söyleyen Elmalılı, bu 
mûcizeleri akılla tevil etmeden iman edilmesi gerektiğini savunur.13  

Elmalılı mûcizeleri ayrı ayrı tefsir etmeye çalışmış, gaybî, hissî mûcizeleri tevil 
etmeden iman edilmesi gerektiğini söylerken; kevnî ve aklî mûcizelere ilmî deliller 
getirmiştir. Allah’ın mûcizeleri insanlara birer ibret, gücünü kudretini gösteren alametler 
olarak gönderdiğini belirtir. Allah bir şeyin olmasını murat ettiği zaman O’nu sınırlayacak 
veya engelleyecek bir güç yoktur. “Bir şeyi dilediği zaman, O’nun emri o şeye ancak “Ol” 
demektir. O da hemen oluverir.”14 Yaratmadaki düzen ve intizam Allah’ın güzel isimlerinin 
tecellisi olarak karşımıza çıkar ve burada akıl sahiplerine ibret almaları öğütlenir. 
Tesadüfe, düzensizliğe hiçbir surette yer olmadığını nazara vererek Allah’ın sınırsız 
ilmine ve kudretine dikkat çeker.  

Mucizeler beşer üstü olaylar olması, bunlara iman edilmesi gereken bir husustur. 
Elmalılı, bu durumda bir Müslümanın kayıtsız şartsız iman etmesinin gerektiğini 
vurgular. Hz İsa’nın mucize eseri olarak dünyaya gelmesi hem Müslümanları hem 
Hıristiyanları ilgilendirmektedir. Bu yüzden Hz. Îsâ’nın olağan dışı doğumu Hıristiyanlar 
ve Müslümanlar arasında ciddi münakaşalara sebep olmuş birçok tartışmayı da 
beraberinde getirmiştir. Hz. Îsâ’nın doğumuna yapılan yorumlar teslis anlayışına karşı 
tevhit inancını savunma şeklinde ortaya çıkmaktadır. Yazır bu meseleyi hem mûcize, hem 
ilim bağlamında ele alarak konuya farklı bakış açısı getirmiştir. Makalede Elmalılı’nın Hz. 
Îsâ’nın doğumunu ele alırken nasıl bir bakış açısı sunduğu, Hz. Îsâ’nın doğumu üzerinden 
Hıristiyanların teslis inancındaki yanlışların sebebi, çıkmaza düştükleri ilah-beşer 
arasındaki bir peygamberin, diğer peygamberlerden farkının olmadığı ortaya koymaya 
çalışılmıştır. Hz. Îsâ’nın annesi Hz. Meryem’in iffeti, yüksek ahlâkı, bir beşer gibi yaşaması, 
onun da Allah’ın kulu olduğu, Allah’ın hususi lütfuna mazhar olduğu ilim mûcize 
bağlamında açıklanmaya çalışmıştır.  

 Elmalılı’nın tefsiri üzerine birçok kitap ve makale yazılmış; yüksek lisans, doktora 
çalışmaları yapılmış; çok sayıda sempozyum, panel ve seminerler düzenlenmiştir.15 Meâl 
olarak Diyanet İşleri Başkanlığı Kur’ân’ı Kerim Meâli’nden istifade edilmiştir. 

                                                        
 10  el-Hicr 15/22. 
 11  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 5/ 224, 225. 
 12  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 7/557. 
 13  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 5/313, 314. 
 14  Yâsîn 36/82. 
 15  Rıfat Yıldız, “Elmalılı Hamdi Yazır’ın Nüzül Sebepleri Değerlendirmesi”, Şanlıurfa: Harran Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006, 122-126; Duran Tugay, “Elmalılı Tefsirinin Kırâat 
İlmi Açısından Değerlendirilmesi”, Rize Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010, 



|40|  Şemsettin Güher 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

1. Hz. Îsâ  

Kur’ân’a göre Hz. Îsâ Allah tarafından gönderilen beş “ülü’l-azm” peygamberlerden 
biridir. On beş sûrede doksan beş âyette ismi geçmektedir. Kur’ân'da farklı isimlerle de 
anılmakta olup, doğumunun müjdelenmesi, peygamberliği konu edilmektedir.16 
Kur’ân'da Hz. Îsâ'nın isimleri: “Müeyyed, rûhullah, kelime, vecih, sâlih, resûl, mübeşşir, 
münebbi, mûsâddık, âyet, merfû, temizlenmiş, göz aydınlığı, abd, nebî, mübarek, ilim veya 
âlem, rahmet”17 olarak geçer. Yeni Ahitte ve Hıristiyan kaynaklarında ise “Mesih,18 rab,19 
kurtarıcı,20 Tanrı’nın oğlu,21 Tanrı’nın kulu,22 Tanrı’nın sözü,23 peygamber,24 Nâsıralı 
Îsâ,25 Tanrı’nın kuzusu,26 kral,27 Yusuf oğlu28 ve Davut oğlu”29 gibi isimlerle 
zikredilmektedir. Yahudi kaynaklarında Hz. Îsâ ile ilgili herhangi bir bilgiye 
rastlanmamaktadır.30  

Kur’ân'da Hz. Îsâ; Âli İmrân, Mâide, Meryem sûrelerinde daha sık bahsedilmektedir. 
Hz. Îsâ’nın babasız olarak doğması,31 beşikteyken insanlarla konuşması,32 çamurdan kuş 
yapıp ona üfleyerek canlandırması, körü alacalıyı iyileştirmesi, ölüleri diriltmesi, evlerde 
saklanılan ve yenilen içilenleri bildiğini söylemesi onun gösterdiği, başlıca 
mûcizelerdendir. Bu mûcizeler Hz. Îsâ’nın Yahudi toplumuna bir uyarıcı olarak 
gelmesidir. Hz. İsâ Yahudilerin dinini doğrulayıcı, ağır şeriatlarını hafifleştiren bir 
peygamberdir.33 Allah tarafından mûcizelerle geldiğini söyleyen Hz. Îsâ Yahudileri 
kendisine imana, Allah’a ibadete davet etmiştir.34 Hz. Îsâ Yahudilerin inkârını görünce 
Allah yolunda benim yardımcılarım kim! deyince Havâriler ona biziz diyerek iman etiler. 
Allah Hz. Îsâ’ya hitaben: Ey Îsâ! Senin hayatına ben son vereceğim. Seni kendime 

                                                        
110, 111; Fatma Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Sempozyumu 
(Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993), 2; Nesimi Yazıcı, “Muhammed Hamdi Yazır’ın Basın 
Hayatı ve Yazarlığı”, Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Sempozyumu, s. 31, 32; A. Cüneyd Köksal ve Murat 
Kaya bu makaleleri derleyerek yayımlamışlardır. Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Meşrutiyetten 
Cumhuriyete Makaleler Din Felsefe Siyaset Hukuk (İstanbul: Klasik, 2013); Mehmet Yaşar Soyalan, 
Elmalılı Tefsirinde Kur’âni Terimler ve Deyimler (İstanbul: Ağaç Yayınları, 2003); T.B.M.M. Zabıt Ceridesi, 
Devre II, Yıl: 2, c. 14, 1341 s. 29 (Mehmet Bulut, “İlk Cumhuriyet Meclisinde Dinî Yayıncılık Hakkında 
Tarihi Karar”, Diyanet Üç Aylık İlmî Dergi, 28/1 (1992), 28, 141-142’den naklen); İshak Özgel, Elmalılı 
Hamdi Yazır ve Hakkında Yapılmış Çalışmalar Bibliyoğrafyası, Türkiye Araştırmaları Dergisi, 10/19-20 
(2012), 327-362. 

 16  Ömer Faruk Harman, ‘’Îsâ’’ Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 
22/469. 

 17  Harman, ‘’Îsâ’’, 22/469. 
 18  Kitabı Mukaddes (İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi, 2003), Mat. 16/15-16; Luk. 2/12; Yu. 3/28-36. 
 19  Luk. 2/12; Flp. 2/9-11. 
 20  Mat. 1/1; Luk. 1/69-71. 
 21  Mat. 3/13-16; 3/17.  
 22  Mat. 6/24; Luka 1/38; 16/13. 
 23  Yu. 1/1. 
 24  Mat. 12/17, 18; 13/57. 
 25  Mar. 1/24. 
 26  Yu. 1/29;1/36. 
 27  Mat. 27/12; 27/29; 27/37. 
 28  Luk. 3/23;4/22. 
 29  Mat. 1/1. 
 30  Ali Erbaş, Hıristiyanlıkta İbadet, (İstanbul: Ayışığı Kitapları, Bayrak Matbaası, 2003), 30, 31.  
 31  Âl-i İmrân 3/47. 
 32  Âl-i İmrân 3/46. 
 33  Âl-i İmrân 3/49, 50. 
 34  Âl-i İmrân 3/51. 



Elmalılı’nın Mûcize ve Bilimsellik Anlayışı Çerçevesinde Hz. Îsâ’nın Doğumu Meselesine Yaklaşımı |41| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

yükselteceğim. İnkâr edenlere karşı, seni temizleyeceğim. Sana inananları, seni inkâr 
edenlere üstün tutacağım.35  

Yine Kur’ân’da Hz. Meryem’in Hz. Îsâ’yı doğurup Yahudi kavmine gelip onlarla 
konuşmaması, onun yerine beşikte bebek olan Hz. İsâ’nın konuşmasıdır. Hz. Îsâ 
kendisinin Allah tarafından gönderilen bir peygamber olduğunu, Allah’ın kendisine ahlâki 
üstünlükler verdiğini, annesine saygılı olduğunu, bir zorba olmadığını36 söyleyerek onlara 
mûcize göstermiştir. Kur’ân’da Hıristiyanların Hz. Îsâ hakkında aşırıya gitmemelerini şu 
şekilde ifade eder. “Ey Kitap ehli! Dininizde taşkınlık etmeyin. Allah hakkında ancak 
gerçeği söyleyin. Meryem oğlu Îsâ Mesih, Allah'ın peygamberi, Meryem'e ulaştırdığı 
kelimesi ve kendinden bir ruhtur. Allah'a ve peygamberlerine inanın, "üçtür" demeyin, 
vazgeçin, bu hayrınızadır. Allah ancak bir tek Tanrı'dır, çocuğu olmaktan münezzehtir, 
göklerde olanlar da yerde olanlar da O'nundur. Vekil olarak Allah yeter. Mesih de gökte 
melekler de Allah'a kul olmaktan asla çekinmezler. Kim O'na kulluktan çekinir ve 
büyüklük taslarsa, bilsin ki, O, hepsini huzuruna toplayacaktır.”37  

Hz. Îsâ Kur’ân’da çoğu zaman Hz. Meryem’le beraber zikredilir. Meryem’i de oğlunu 
da âlemlere birer delil yaptık,38 şeklindeki ifade, onların yüksek bir makama sahip 
olduklarını göstermektedir. Hz. İsâ’nın mûcizevî bir şekilde dünyaya gelişi Yahudileri 
inkâra sevk etmiştir.39 Onların bu tavrına karşı Kur’ân, Hz. Meryem ve Hz. İsâ’nın üstün 
özelliklerinden bahseder. Hıristiyanların Hz. Îsâ’yı aşırı yücelterek ona ilahlık 
atfetmelerine karşı Kur’ân onlara; Îsâ’nın yaşamı Meryem’in yaşamı Allah’ın elindedir. 
Îsâ’ya Allah demeyin. Kim Îsâ Allah’tır derse kâfir olur.40 Allah üçüncüsüdür diyen kâfir 
oldu. Hâlbuki Allah’tan başka ilah yoktur. Kur’ân’da Hz. Îsâ’dan önce de peygamberlerin 
geldiğini, bir peygamberin ilah olamayacağını kesin olarak belirtir. Kur’ân’ın belirttiği gibi 
Hz Îsâ’nın bir beşer olduğu, onu bir kadının doğurduğu, onların da insanlar gibi yiyip 
içtiklerini sıradan insanlar gibi41 yaşamalarıdır. Hz. Îsâ’nın Kur’ân’da Tevrat’ı doğrulayıcı, 
kendinden sonra gelecek olan Ahmed isminde bir peygamberi müjdeleyici olarak geldiği 
belirtilmiştir.42 Yine bu bağlamda Hz. Îsâ’nın bir peygamber olduğuna, onun hiçbir şekilde 
ilah formunda olmayacağına, bir beşer gibi yaşadığına, bir beşerden doğduğuna, vurgu 
yapılmaktadır. Kur’ân’ın bu yaklaşımı Hıristiyanlara verilen en güzel cevaptır. Ayrıca 
Kur’ân Yahudilerin Hz. Îsâ’nın Peygamberliğini inkâr ederek, annesine ve kendisine iftira 
atmalarına karşı Hz. Îsâ’nın ve Hz. Meryem’in ahlâkî üstünlüklerini ön plana 
çıkartmaktadır.  

2. Hz. Meryem 

Kur’ân’da Meryem’den Yahudilerin seçkin ailelerinden İmrân’ın kızı Meryem olarak 
bahsedilir. Hz. Meryem'in soyu Hz. Mûsâ'ya dayanmaktadır.43 Yeni Ahitte on dokuz yerde 
ismi geçen Meryem’in farklı özelliklerinden bahsedilmektedir.44 İmrân’ın karısı 
Hanne’nin uzun zaman çocuğu olmaz. Hanne bir çocuğu olması için Allah’a dua eder. 

                                                        
 35  Âl-i İmrân 3/52-55. 
 36  Meryem 19/29-32. 
 37  en-Nîsâ 4/171, 172. 
 38  el-Enbiyâ 21/91. 
39  İbrahim Yıldız, “Hıristiyanların Hz. İsa’yı İlahlaştırması: Kur’ân’da Bu Yanılgının Nedenleri ve 

Giderilmesi”, The Journal of Academic Social Science Studies [JASSS] 65 (2018), 305–324. 
 40  el-Mâide 5/17. 
 41  el-Mâide 5/73-75.  
 42  es-Saff 61/6. 
 43  Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmi'u’l-beyân (Kahire: Dâru’l-Hicr, 1969), 3/235-244. 
 44  Süleyman Sayar, Prof. Dr. Günay Tümer’e Göre “Hıristiyanlık’ta ve İslâm’da Hz. Meryem”, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 7/7 (1998), 405. 



|42|  Şemsettin Güher 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

İmrân’ın hanımı hamile kalınca çocuğu mabede adayacağını söyler ve bunun Allah 
tarafından kabul olmasını ister.45 Yahudi inancına göre çocukların Allah’a ibadet 
maksadıyla mabede adanması bir gelenekti ve İmrân’ın karısı da böyle bir niyazda 
bulundu. İslâm kaynaklarının verilerine göre çocuğa annesinin isim vermesi ve 
babasından bahsedilmemesi İmrân’ın Meryem doğmadan önce vefat ettiğini 
düşündürmektedir.46  

Hanne doğum yapınca çocuğun kız olduğunun gördü ve bu durum karşısında şaşırdı 
ve dedi ki: “Kız erkek gibi değildir.” Oysa Allah, onun ne olduğunu iyi bilir.47 Hanne’nin 
“erkek çocuk doğurmadım” diye hayıflanması, Allah’ın murâdını bilmediğine işaret eder. 
Oysa ona verilen kız evladının çok üstün bir mertebeye sahip olacağı ima edilmiştir.48 
Doğan çocuğa Meryem isminin verilme sebebi; Hz. Hârûn ve Hz. Mûsâ’nın annelerinin bu 
ismi taşıyor olmasıdır. Bu sebepten dolayı Yahudilerin bu isme çok hürmet ettikleri öne 
sürülmüştür. Meryem’in mânası “Allah’a çok kulluk eden,49 Rabbinin hizmetinde olan50” 
anlamlarına gelmektedir. Hanne onun adını koyduktan sonra “Onu ve soyunu kovulmuş 
şeytandan senin korumana bırakıyorum’’51 diye dua etmesi onu ve neslinin iffetini ve 
namusunu koruyan biri olmasını istemiştir. Allah Hanne’nin duasını kabul etti ve 
Meryem’i kadınlara üstün kıldı. Hz. Meryem’in mabede adanışı alışılmışın dışında bir 
hâdise idi. O’nun mabede adanışı hahamlar tarafından kabul gördü. Hz. Meryem’in 
himayesi için din adamları birbirleriyle yarıştılar.52 Çekilen kurada Meryem’in himayesi 
Zekeriyyâ’ya verildi. Zekeriyyâ’nın hanımı aynı zamanda Meryem’in kuzeni idi.53  

Zekeriyyâ, Meryem’le ilgilenirken, mabette ona ayrılan bölüme ihtiyaçlarını 
gidermek için geldiğinde olağanüstü hallerle karşılaştı ve bu durumu sorduğunda O, 
bunun Allah katından olduğunu söyledi.54 Meryem’in maddî-manevî ihtiyaçlarını gideren 
Zekeriyyâ onunla çok güzel ilgilendi, iffetli bir kadın olmasında büyük rol oynadı. 
Meryem’in bu durumu ileride büyük bir peygambere anne olacağına işarettir.55 
Meryem’in bulunduğu ortam onun maddî ve manevî gelişimine katkı sağlamış ve bu 
yönüyle Meryem’in ruh, beden sağlığı bakımından özenle yetiştirildiği anlaşılmaktadır.56  

Hz. Meryem Kur’ân’da çok övülen kadınların başında gelir. Takvası, iffeti, üstün 
meziyeti ile insanlara örnek olarak gösterilir. Hz. Meryem'in kötülüklerden uzak durması, 
kendisini ibadete vermesi, Allah'a olan sevgisi ve bağlılığı ön planda olan bir kadındır. 
Bundan dolayı kendisine ‘’betül’’ ismi verilmiştir. Hz. Meryem maddî ve manevî 
güzellikleri şahsında bulunduran mümtaz bir insandır. Hz. Meryem'in doğumundan 
yetişkin bir kız olmasına kadar manevî terbiyesi mabedin gözetiminde gerçekleşmiştir. 
Melekler Hz. Meryem’e şöyle seslendiler: “Ey Meryem! Allah, seni seçti, seni tertemiz yaptı 
ve seni dünya kadınlarına üstün kıldı. Ey Meryem! Rabbin’e divan dur, secde et ve rukû 

                                                        
 45  Âl-i İmrân 3/35. 
 46  Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hambel eş-Şeybânî el-Mervezî, el-Müsned (İstanbul: Çağrı 

Yayınları, 1981), 2 (No: 233); Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Cami’s-Sahih, (İstanbul: 
Çağrı Yayınları, 1981), ‘’Tefsir’’, 3 (No: 31).  

 47  Âl-i İmrân 3/36. 
 48  Karaman, Hayrettin vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir (Ankara: TDV Yayınları, 2007), 1/548.  
 49  Mahmûd b. Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşâf’an hakâiki’t-tenzil ve uyûni’l fi vucûhi’t-te’vil (Beyrut: Dâru’l- 

Marife, 1947), 1/186. 
 50  Muhammed b. Ali eş-Şevkânî, İrşâdü’l-fühûl (Beyrut: Daru İbn Kesir, 1992), 1/372. 
 51  Âl-i İmrân 3/36. 
 52  Âl-i İmrân 3/44. 
 53  Muhammed Atâurrahîm, Bir İslâm Peygamberi Hz. Îsâ, (İstanbul: İnsan Yayınları, 1985), 31. 
 54  Âl-i İmrân 3/37. 
 55  Muhammed Cemâlüddîn Muhammed Saîd b. Kâsım, Tefsîru Kasımî (Beyrut: Dâru’l-Fikr,1978), 4/836. 
 56  Muhammed, Reşît Rızâ, Fetevâ, İmam Muhammed Reşît Rızâ (Beyrut: y.y., 1970), 3/292.  



Elmalılı’nın Mûcize ve Bilimsellik Anlayışı Çerçevesinde Hz. Îsâ’nın Doğumu Meselesine Yaklaşımı |43| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

edenlerle beraber rukû et.’’57 Hz. Meryem’in Allah tarafından seçilmesi, dünya kadınlarına 
üstün kılınması, Allah tarafından özel bir şekilde rızıklandırılması, meleklerin onunla 
konuşması, himaye ve terbiyesinin bir peygamber olan Hz. Zekeriya tarafından 
gerçekleşmesi ona verilen nimetlerdendir. Meryem’in kendisine Allah tarafından 
verilecek olan çocuğun büyük bir insan olacağı, isminin Îsâ Mesih olduğu, dünya ve 
âhirette de çok itibarlı ve Allah’a yakın birisi58 olacağı müjdelenmiştir. Bu durum 
karşısında çok şaşıran Meryem kendisine bir beşerin dokunmadığı ve bu şekilde nasıl 
hamile kalacağını söylemesi üzerine Allah, ona her şeye gücünün yeteceğini ve buna ol! 
demesinin yeterli olacağını59 söyledi. Hz. Îsâ’nın mûcizevi doğumu, onun olağanüstü 
meziyetlere sahip olması, bebekken konuşması, birçok mûcize göstermesi,60 Yahudiler 
tarafından atılan iftiralara karşı Hz. Meryem’i rahatlatmıştır.  

Hz. Meryem’in Kur’ân’da övülmesi onun makamının çok yüksek olduğunu 
göstermektedir. Onun Allah’a teslimiyeti imanının ve ahlâkının üstünlüğünü gösterir. 
Rükû edenlerle birlikte rükû et!61 Hz. Meryem’in mabette erkeklerle beraber bir perde 
arkasında toplu ibadete katıldığından bahsedilmektedir.62 

3. Hz. Meryem’in Hamile Kalışı ve Hz. Îsâ'nın Doğumu 

İffet ve hayâsı ile ön plana çıkan Hz. Meryem, İsrailoğulları'nın en seçkin ailelerinden 
İmrân ailesine mensuptur. Kendisi küçük yaşından itibaren mâbede hizmetçi olarak 
verilmiştir. Hz. Meryem'in babası kendisi doğmadan önce vefat ettiği için bakım, gözetim 
ve himayesi için münakaşa çıkar, bu tartışmanın giderilmesi için kura yöntemine 
başvurulur ve bunun sonucunda çekilen kurada bakım ve himayesini Hz. Zekeriyyâ 
üstlenir.63 Bu durum Kur’ân'da şöyle bahsedilmektedir. (Ey Muhammed!) Bunlar sana 
vahyettiğimiz gayb haberlerindendir. Meryem’i kim himayesine alıp koruyacak diye 
kalemlerini (kura için) atarlarken sen yanlarında değildin. (Bu konuda) tartışırlarken de 
yanlarında değildin.64  

Hz. Meryem'in bakımını üstlenen Hz. Zekeriyyâ onu ergenlik yaşına gelince mâbette 
bir odaya yerleştirdi. Hz. Meryem burada hüsnü kabul gördü ve Allah'ın hususi iltifatına 
mazhar oldu. Hz. Meryem’in mabette en güzel şekilde yetişmesi için Hz. Zekeriyyâ onula 
ilgilendi. Hz. Meryem üstün ahlâkıyla seçkin bir insan oldu. Hz. Zekeriyyâ Meryem’in 
yanına girdiğinde, farklı yiyecekler bulunca bunun nereden geldiğini sordu, o da Allah 
katından olduğunu söyledi. Melekler Meryem’in Allah tarafından seçildiğini, kadınlara 
üstün kılındığını ve Allah’a rükû-secde etmesini söylediler.65 Hz. Meryem’den Allah’a 
ibadet ve şükretmesinin istenmesi, kendisine verilecek olan evladın gelecekte peygamber 
olması şerefindendir. 

Hz. Zekeriyyâ iyice yaşlanıp Hz. Meryem'e bakamayacak duruma gelince ona 
bakacak birini araştırır ve yeniden kura çekilir, bu kura Meryem’in amcasının oğlu Yusuf'a 
çıkar, himaye işini Yusuf üstlenir.66 Hz. Meryem'e bir gün Cebrâil gelerek ona bir erkek 
çocuğu olacağını müjdeler. “Allah, bir de iffetini sapasağlam koruyan ve bizim de kendisine 
ruhumuzdan üflediğimiz, Rabbinin kelimelerini ve kitaplarını doğrulayan İmrân kızı 

                                                        
 57  Âl-i İmrân 3/42, 43. 
 58  Âl-i İmrân 3/45. 
 59  Âl-i İmrân 3/47. 
 60  Âl-i İmrân 3/46. 
 61  Âl-i İmrân 3/43. 
 62  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1097, 1098. 
 63  Taberî, Cami’u’l-beyan, 3/ 241, 244, 246. 
 64  Âl-i İmrân 3/44. 
 65  Âl-i İmrân 3/37. 
 66  Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm es-Sa’lebî, Arâisü’l-mecâlis (Beyrut: y.y., 1985), 285. 



|44|  Şemsettin Güher 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

Meryem’i de (inananlara) örnek gösterdi. O itaat edenlerdendi.”67 Hz. Meryem’in doğumu 
yaklaşınca Kudüs'e altı mil uzaklıkta Beytüllahm’e gittiği veya Yusuf'un onu Mısır'a 
götürdüğü nakledilir.68  

Hz. Meryem’in doğum sancıları başlayınca bir hurma ağacının altına sığındı ve bu 
halinden temize çıkamayacağını düşünerek “keşke ölseydim” deyince, Allah onu teselli 
etti ve yakınındaki su kaynağından içmesini, taze hurmadan yemesini, insanlarla 
karşılaşınca onlarla konuşmayıp, susmayı tercih etmesini söyledi.69 Çocuğuyla kavminin 
yanına gelen Hz. Meryem'e kavmi: “Ey Hârûn’un kız kardeşi! Senin baban kötü bir kimse 
değildi, annen de iffetsiz değildi” diyerek onun çok çirkin bir iş yaptığını ve bunu 
kendisine yakıştıramadıklarını söyleyince, o da çocuğu işaret ederek onunla 
konuşmalarını istedi.70 Burada Hârûn’un kız kardeşi diyerek Hz. Meryem’in soyunun Hz. 
Hârûn’a dayandığına ve dolayısıyla böyle şerefli bir ailenin bunu yapmasının imkânsız 
olduğuna vurgu yapılmıştır.71 

Yahudilerin Hz. Îsâ'ya zarar vereceğini, hatta onu öldüreceklerini Allah Hz. 
Meryem'e ilham etti. O da orayı terk etti.72 Hz. Meryem amcasının oğlu olan Yusuf'un 
yardımıyla Mısır'a yerleşti. Bu durum Kur’ân'da şöyle geçmektedir: “Meryem oğlu Îsâ’yı ve 
annesini büyük bir mûcize kıldık ve her ikisini de oturmaya elverişli, akarsulu yüksek bir yere 
yerleştirdik.”73 Hz. Meryem ve Hz. Îsâ on iki yıl Mısır'da kaldılar. Mısır halkı Hz. Îsâ'nın 
olağanüstü halinden korkmaya başlayınca Hz. Meryem’e oğlunu Şam'a götürmesi ilham 
edildi.74 Hz. Meryem ve Hz. Îsâ Şam'ın Cebel-i Halil bölgesine yerleştiler.75 Hz. Îsâ 30 
yaşına kadar burada kaldı ve kendisine burada vahiy geldi. Böylece İncil’i tebliğe başladı.  

4. Elmalılı’ya Göre Hz. Îsâ'nın Yaratılışı  

Hz. Îsâ'nın doğumu Yahudi toplumu tarafından çok yadırganmış ve şüpheyle 
karşılanmıştı. Bu durum karşısında çıkan münakaşalara Kur’ân bizzat cevap vererek 
onları susturmuştur. Hz. Îsâ'nın doğumu aslında Yahudilere bir imtihan olmuş, onlar bu 
imtihana gereken teslimiyeti gösteremeyerek, Hz. Îsâ'nın getirdiği mûcizeleri inkâr 
etmişlerdir. Hıristiyanlar ise Hz. Îsâ’yı aşırı yüceltmelerinden dolayı Allah’ın zat ve sıfatına 
uygun olmayan yanlışa düştüler. Hz. Îsâ peygamber olmakla birlikte bir beşer ve Allah’ın 
kuludur. Hz. Îsâ’nın peygamber olması, birçok mûcize göstermesi, onu ilah seviyesine 
çıkarmaz. Kur’ân’da: “Şüphesiz Allah katında yaratılış bakımından Îsâ'nın durumu Âdem'in 
durumu gibidir, onu topraktan yarattı sonra ona ol dedi o da hemen oluverdi.”76 Bu âyet 
Necran’dan gelen Hıristiyan heyetin Hz. Peygamber’e Hz. Îsâ’nın mahiyeti hakkında 
sorular sormaları neticesinde inmiştir. Tartışmada Hırıstiyanların bir kısmı “Hz. Îsâ 
Allah’ın oğludur” derken, bir kısmı da “üçüncüsü” dediler. Bunun neticesinde Hz. 
Peygamber heyete bu âyeti okuyarak onların yanlış inançlarına cevap vermiştir.77 

                                                        
 67  et-Tahrim 66/12. 
 68  Taberî, Cami’u’l-beyân, 16/64, 65. 
 69  Meryem 19/23, 24. 
 70  Meryem 30/26, 27, 28, 29. 
 71  Muhammed Esed, Kur’ân Mesajı, trc. Cahit Koytak-Ahmet Ertürk (İstanbul: İşaret Yayınları, 1996), 

2/613. 
 72  Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Tarihu’r-rusûl ve’l-mülûk, nşr. Muhammed Ebû’l-Fazıl, (Kahire: y.y., 

1960), 2/19. 
 73  el-Mü’minûn 23/50. 
 74  Taberî, Tarihu’r-rusûl ve’l-mülûk, 2/21. 
 75  Abdullah b. Müslim b. Kuteyb'e, el-Maarif, nşr. Servet Ukkâşe, (Kahire: Dâru’l-Meârif, 1961), 25; Sâlebî, 

Âra’isü’l-mecâlis, 390. 
 76  Âl-i İmrân 3/59. 
 77  Mustafa Fayda, ‘’Mübâhele’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 

31/425. 



Elmalılı’nın Mûcize ve Bilimsellik Anlayışı Çerçevesinde Hz. Îsâ’nın Doğumu Meselesine Yaklaşımı |45| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

Yukarıdaki âyetin ifadesi ile Hz. Îsâ‘ya atfedilen vasıfların yanlış olduğu ve Hz. Âdem’in de 
babasız dünyaya geldiğini nazara verilerek Hıristiyanların Hz. Îsâ hakkındaki iddialarının 
geçersiz olduğu anlatılmaktadır. 

Elmalılı bu âyeti izah ederken Hz. Âdem'in yaratılışının bir anda olmadığını ve belli 
aşamalardan geçtiğini söyler. Bu aşamanın başlangıcı maddî mânada Âdem’in cesedinin 
şekillenmesi ve sonra buna Allah'ın ruhundan üflemesiyle insan şekline geldiğini ifade 
eder. Bu gelişmelerin hayâtı hayvanîden hayâtı insâniyeye bir evrede mi; yoksa birçok 
aşamada mı geçtiğini ilmî olarak açıklamak zordur. Bu yaklaşım sadece bir varsayımdır.78 
Elmalılı Allah’ın yaratmadaki tedriciliğinin kabul edilebilirliğini; fakat bunu ilmî verilere 
dökerek açıklamanın yanlış olduğunu savunmuştur. Bu âyetin tefsirinde Kur’ân'ın 
hükmünün esas olduğunu vurgular. “Âdem’in hilkati ilk insan ve beşer olması ve ondan 
evvel nebat ve hayvan varsa da insan bulunmaması, insanın bir “kün!” ile tekevvün 
etmesidir.”79 Burada Âdem’in yaratılışı beşerin ilk başlangıcı olması ve Allah’ın “ol”! 
demesidir. Farz edelim ki Âdem bir hayvandan doğmuş veya bir bitkiden doğmuş olsun, 
bu da Allah’ın ‘’kün!’’ emrinden başka bir şey değildir.80 Bu açıklamadan da anlaşıldığı gibi 
Elmalılı mûcizeyi kabul ettiğini ve bunu Allah’ın hiçbir sebebe bağlı kalmadan yarattığını 
söyler. Razî de Hz. Âdem’in babasız dünyaya geldiğinden hareketle Hz. Îsâ’nın da babasız 
doğmasını kabul eder.81 

Kevnî mucizelerin yaratılması hiçbir sebebe bağlı kalmadan Allah’ın “ol”! emriyle 
yaratılmasıdır. Bitki, hayvan, insanın yaratılışında herhangi bir vasıta yoktur. Bunlar 
tamamen Allah’ın yaratma gücüyle olmuştur. Âdem’den sonrasında ise yaratılış kanunu 
belli kurallar çerçevesinde gerçekleşmiştir. Yaratılışın başlangıcı Allah’ın kudretine 
verilmediği zaman sebepler zinciri ortaya çıkar, bu da maddenin ezeliyetini zorunlu kılar. 
Böyle bir düşünce Allah’ın ezelî ve ebedi oluşuna zıt bir düşüncedir. Âdem’in yaratılışı 
insanlığın ilki olmasıdır. Onun yaratılması diğer insanların yaratılmasına 
benzememektedir. Âdem’in yaratılışı ile ilgili farklı teorilerin olabileceğini söyleyen 
Elmalılı bunların Kur’ân'ın hükmünün yanında pek bir şey ifade etmediğini 
anlatmaktadır. Elmalılı’nın verdiği cevap evrim teorisini savunanlara karşı da bir 
mesajdır. Bu yönüyle Allah hikmeti gereği yarattığı mahlûku belli aşamalarda halk eder. 
Kudreti gereği “kün!” emretmesi neticesinde Allah, hiçbir sebebe bağlı kalmadan istediği 
şeyi yaratır.82  

Elmalılı Hz. Îsâ'nın doğumunun Hz. Âdem’inki gibi olduğunu açıklar. Hz. Îsâ'nın 
doğumu yaratılış mûcizesi olarak ilk değildir. Buna en güzel örnek Hz. Âdem'in 
yaratılışıdır. Âdem ne Allah'tır ne de Allah'ın oğludur. Allah (cc) insanın babası değil; 
hâlıkı ve rabbidir. Îsâ ise Meryem’in oğludur; yani bir beşerdir. Allah'ın yaratması 
karşısında bu iddiaları ileri sürmek, İncil ve Tevrat’ı inkâr mânasına gelir. Hz. Îsâ'nın 
peygamber olması, mûcizevî bir şekilde doğması, onu hiçbir şekilde ilah konumuna 
çıkartmaz. Hz. Meryem ve Îsâ'yı bu şekilde vasıflandırmak Allah'a yapılan büyük bir 
iftiradır. Ehl-i kitabın kabul ettiği Hz. Âdem'in yaratılışına nasıl inanılıyorsa, Hz. Îsâ'nın da 
bu şekilde yaratıldığına ikna olmanın ötesinde kesin iman etmek gerekir.83  

Hz. Meryem’in hamile kalması, herhangi bir evlilik olmadan gerçekleşmiştir. Bu 
durum kâinatta câri olan kanunlara aykırı bir hâdisedir. Allah’ın sadece gözle görülen 

                                                        
 78  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1118. 
 79  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1118. 
 80  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1118. 
 81  Muhammed b. Ömer b. Er-Râzî, Mefâtihu’l-gayb (Beyrut: Daru’l- Kütübi’l-İlmiyye, 1990), 8/48. 
 82  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1119. 
 83  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1120. 



|46|  Şemsettin Güher 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

kanunlara göre yaratmasını düşünmek, câri kanunlar dışında yaratmaya gücünün 
yetmeyeceği mânasını akla getirir ki, bu düşünce iman etmeyi gerektiren teslimiyete zıt 
bir düşüncedir. Hıristiyanların düştükleri hata, Hz. Îsâ'nın herhangi bir vasıta olmaksızın 
dünyaya gelişine aşırı mânalar yükleyerek ilahlaştırmalarıdır. 84 Elmalılı bunu sapkınlık 
ve inkâr olarak görür. Bu hususta tefrit eden Yahudilerin ise bu mûcizeyi inkâr etmekle 
kendi inançlarını yalanladıklarını söyler. Yahudiler de Hz. Âdem’in babasız olarak 
doğduğunu kabul ederler. Elmalılı’ya göre Tevrat inancının gereği Âdem babasız olarak 
yaratılmıştır ve bir peygamberdir. Aynı şekilde Îsâ da babasız olarak doğmuştur ve 
peygamberdir. Îsâ’yı ve rîsâletini inkâr etmenin, Âdem’in babasız yaratılmasından 
bahseden Tevrat’ı ve Allah’ı inkâr etmek85 olduğunu söyler. Hz. Îsâ ve Hz. Âdem’in 
yaratılış şeklinin, normal insanların yaratılışından farklı olmasını da şu şekilde açıklar: 
Allah’ın yaratmadaki kanunları farklıdır. Bu kanunların gerçekleşmesinde Allah'ın iradesi 
esastır. Burada ilk akla gelen düzenli bir şekilde gerçekleşen kanunlardır. Bu kanunların 
genel geçerliliği herkes tarafından kabul edilmektedir. İkinci olarak kesin bir kurala bağlı 
olmadan, çok nadir olarak meydana gelen kanunlar vardır ki, bunlar sabit bir kurala ve 
zamana bağlı olmaksızın meydana gelir. Elmalılı, Allah’ın yaratmadaki kanunlarının ilkini 
muhkem, ikincisini müteşâbîh âyet kapsamında değerlendirir. Muhkem âyetler akıl ve 
duyularla herkes tarafından kabul edilmesi ve mânalarının açık olmasıdır. Müteşâbih 
âyetler ise, akıl ve duyularla anlaşılmamaktadır. Bu âyetlere şüphe edilmeksizin iman 
edilmesi gerekir. Müteşâbih âyetlerin zâhir mânasına bakıp anlamak çok zordur. Bu 
âyetlere delalet eden açık bir karine bulunmadıkça izah etmek doğru olmaz.86 Müteşâbih 
âyetlere yapılan zoraki teviller yanlış mâna vermeye sebep olur ki aldatmak ve aldanmak 
mümkündür.87 İlimde rusûhu olanlar bu nadir olayları inkâr etmez, olduğu gibi kabul edip 
iman ederler.88 Bu âyetlerin ilmî dirâyetle izahı yoksa zoraki teviline gidilmez. İlimde 
derinleşenler tevil ile izah edilecek durumları izah etmeye çalışırlar. İlimle izah 
edemedikleri yerleri inkâr etmezler, “bu da böyledir” deyip susarlar. Kendi anlayışlarına 
göre te’vil etmezler.89 Kur’ân'da: “O, sana Kitab’ı indirendir. Onun (Kur’ân’ın) bazı âyetleri 
muhkemdir, onlar kitabın anasıdır. Diğerleri de müteşâbihtir. Kalplerinde bir eğrilik olanlar, 
fitne çıkarmak ve onun olmadık yorumlarını yapmak için müteşâbih âyetlerinin ardına 
düşerler. Oysa onun gerçek mânasını ancak Allah bilir. İlimde derinleşmiş olanlar, “Ona 
inandık, hepsi Rabbimiz katındandır” derler. (Bu inceliği) ancak akıl sahipleri düşünüp 
anlar.”90 âyeti bu meseleye ışık tutmaktadır.  

Elmalılı Hz. Îsâ'nın yaratılışını bu âyetin ışığında değerlendirmeye çalışmıştır. 
Aklıselim sahibi olan kişilerin bu âyet karşısında alması gereken tavır budur. Bunun 
haricindeki yorumlar nefsin ve hevanın arzusuna uyup Kur’ân'ı yanlış yorumlamaktır. Hz. 
Îsâ'nın Allah'ın kelâmı olması ve onun mûcizevî bir şekilde annesine Ruh’u’l-kudüs 
tarafından hamile kalması meselesi ise Kur’ân'ın bahsettiği müteşâbih âyetlerdendir.  

Bir mûcize olarak doğumu gerçekleşen Hz. Îsâ’nın durumu, Yahudiler tarafından 
kabullenilmesi, zor bir olgu olarak görüldü. Bu mûcizeyi inkâra kalkıştılar ve Hz. 
Meryem’e iftira atmak istediler. Buna karşılık Kur’ân’da Hz. Îsâ’nın beşikte onlarla 
konuşması, Allah’ın onu güzel bir ahlâk ile terbiye etmesi, yaşadığı sürece namaz ve zekât 
emrini yerine getirerek ibadette bulunması, annesine hürmet eden bir evlat olmasından 

                                                        
 84  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1120. 
 85  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1121. 
 86  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1121. 
 87  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1121. 
 88  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1122. 
 89  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1122. 
 90  Âl-i İmrân 3/7. 



Elmalılı’nın Mûcize ve Bilimsellik Anlayışı Çerçevesinde Hz. Îsâ’nın Doğumu Meselesine Yaklaşımı |47| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

bahsedilir.91 Hz. Îsâ ısrarla kendisini Allah’ın kulu ve elçisi olduğunu vurgular ve kendisine 
inananları Allah’a ibadet etmeye çağırır. 92 Îsâ’nın durumu Hırıstiyanlar arasında ihtilafa 
sebep olmuş, bir kısmı onu Allah’ın kulu ve elçisi olarak kabul ederken, bir kısmı da 
Allah’ın oğlu demiştir.93 

Elmalılı, Hz. Meryem’in Hz. Îsâ’ya hamile kalışını, dünyaya gelişini, bebekliğini ve 
çocukluğunu müteşâbih âyet kısmından kabul edip, Kur’ân'ın işaret ettiği mûcize olarak 
kabul eder. “Messi beşer olmaksızın Meryem’den Îsâ’nın tevellüdü adi tecrübelere zıt 
olduğu için inkâr etmeye kimsenin hakkı yoktur.”94 Bu hâdise İsrailoğulları’nın gözünün 
önünde cereyan etmiş, bizzat onların şahit oldukları bir gerçektir. Bu mûcizeyi gören 
Yahudilerin kimisi bunu inkâr etmiş, kimisi de iman edip kabul etmişlerdir.95 Bu doğum 
hâdisesi müteşâbih iken İsrailoğulları’nın gözünün önünde cereyan etmesi ile bu mûcize 
muhkem bir hal almıştır.96 Bu durum karşısında Elmalılı şöyle bir mantık çıkarımına 
girmiştir: Hz. Îsâ bir insandır. Îsâ Meryem'den tevellüt etmiştir; bu halde muhkemdir. 
Çevresindekilerin şehadetiyle de Hz. Îsâ'nın doğumu bir beşer gibidir. Alenî bir şekilde 
meydana gelen doğum hâdisesi açık bir delildir. İnkârı mümkün değildir. Îsâ anasından 
doğmuş bir çocuktur ve insandır.97 Bu yönüyle müteşâbih olan bir hâdise muhkemlik 
kazanmıştır. 

Hz. Meryem'e herhangi bir beşerin dokunmadan hamile kalması normal şartlarda 
imkânsız bir hâdisedir. Ancak bu tür vakıaların Allah'ın kudretinin gereği herhangi bir 
kanuna bağlı olmadan şaz, garip, münferit bir hâdise olması müteşâbih bir vakadır.98 
İsrailoğulları tarafından Hz. Meryem'in masum ve vicdanı temiz, iffetli bir kadın olması, 
onun şahsının ahlak dışı ithamlardan uzak olduğu, bilinen bir hâdisedir. Bu yönüyle Hz. 
Meryem'in masum ve namuslu olduğuna bulunduğu toplum şahittir.99 Aynı şekilde Hz. 
Zekeriyyâ'nın yaşlı ve kısır karısının beşerî kanunların hilafına hamile kalışı, Hz. 
Meryem'in mûcizevî hamileliğini teyit eden bir mûcizedir.100 Hz. Îsâ insan teması olmadan 
mûcizevî bir şekilde Hz. Meryem'den doğmuştur. Bu yönüyle müteşabîh bir kelime-i 
haktır. Hz. Îsâ'nın doğumu, akıl sahiplerine teklif edilmiştir. Hz. Îsâ: “Şüphesiz Allah benim 
de Rabbim, sizin de rabbinizdir. Öyleyse (yalnız) O’na kulluk edin. Bu, dosdoğru bir 
yoldur.”101 Hz. Îsâ’nın kendine inananlara verdiği mesajın şu olduğu anlaşılmaktadır: 
Kendi müntesiplerini bir olan Allah’a iman etmeye davet etmektedir.  

Hz. Meryem’in iffeti ve temizliği yaşadığı toplum tarafından kesin olarak bilinen bir 
gerçektir. Hz. Meryem’in olağan dışı hamile kalışı, Allah tarafından verilen bir mucizedir. 
Hz. Meryem buna aklıyla vicdanıyla inanmasıdır.102 Hz. Meryem'in Îsâ'ya hamile kalışı ve 
Îsâ'nın doğumu müteşâbih bir hâdise iken, akıl erbabının müteşâbih hususunda şahsî ve 
hissî tevillerinin bir kıymeti olamaz. Hz. Îsâ'nın yaratılışının, Hz. Âdem’in yaratılışı gibi 
olması, ikisinin de Allah'ın câri kanunlarının dışında yaratılmış olmasının gerçeğidir. Hz. 
Îsâ'nın yaratılışı bir insan tasavvurunu nazara verir. İnsanlığın atası ilk insan Hz. Âdemdir. 
Âdem'in yaratılışı Âdem'den sonra gelenlerin yaratılışı gibi değildir. Âdem topraktan ve 

                                                        
 91  Meryem 19/31, 32. 
 92  Meryem 19/36. 
 93  Muhammed et-Tâhir İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr (Tunus: Dâru’t-Tunûsiyye, 1984), 16/106. 
 94  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1120. 
 95  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1122. 
 96  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1122. 
 97  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1122. 
 98  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1123. 
 99  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1123. 
 100  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1124. 
 101  Meryem 19/36. 
 102  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/124. 



|48|  Şemsettin Güher 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

toprağın farklı hallerinden yaratılmıştır. Âdem'in yaratılışını kabul edip de Hz. Îsâ'nın 
yaratılışını garip bulup, “böyle insan olmaz” demek doğru olmaz. Hz. Îsâ'nın 
yaratılışındaki mûcizeyi anlamayıp Allah'ın kudretini sınırlamak bir tutarsızlıktır.103 
İnsanın mebde-i hilkati madde itibariyle toprak iken ruhla birleşmesi sonucu mükemmel 
bir yaratılışa misaldir. Bu büyük mûcizeyi göz ardı edip tabiata havale etmek, cehalete 
düşmek, büyük bir tezattır. Mükemmel yaratılışı kör, sağır, dilsiz, hiçbir iradeye imkânı 
olmayan tabiata havale etmek, tam bir cehalettir. Eşyanın yaratılışında hiçbir kabiliyeti 
olmayan tabiatın şuurlu bir varlık gibi tasavvuru, ona hilkati ve ilk yaratılışı izafe etmek, 
akıl dışı bir düşüncedir. Yaratılıştaki mûcizenin sadece maddî tarafına bakıp, onun ruhî ve 
manevî yönünü göz ardı etmek, mantıklı bir düşünceden uzaktır. 

Elmalılı Hz. Âdem'in yaratılışı ile Hz. Îsâ'nın yaratılışının birbirine benzer olduğunu 
ve bu benzerliği hem delil hem netice olarak izah etmektedir. Yaratma kanunu iki çeşittir. 
Birincisi Allah'ın hikmeti gereği yarattığı mahlûku âdetullah kanunlarına göre 
yaratılmasıdır ki bu kanun genel geçer bir kanundur. Yaratılış için geçerli olan kanunların 
bir araya gelmesiyle, yaratılışın gerçekleşmesidir. Bu yaratılış mantıken kesin olarak 
netice verir. İnsanların yaratılışı bir ana ve baba vesilesiyle olur ki bu Allah'ın umumi ve 
câri kanunudur. Her insan Allah'ın mahlûkudur. İkincisi: Yaratılış kanunu umumi değil; 
Allah'ın hususi yaratma tasarrufuyla olur ki bu kanun nadirdir veya birkaç tane misâli 
olabilir. Hz. Âdem ve Hz. Îsâ'nın yaratılışı bu istisna kanuna tabidir. Hz. Îsâ'nın niçin bir 
babası yok diye düşünmek, Allah'ın bu kanununu görmezden gelmektir. Hz. Îsâ bir 
insandır, Allah'ın yarattığı mahlûktur. Bu hâdiseye bu şekilde bakıldığı zaman yanlış bir 
düşünceye mahal yoktur. Kur’ân'ın emrettiği şekilde düşünüldüğü zaman bu yaratılışta 
bir yanlışlık olamaz. İnsan bilmediği, idrakinin aciz kaldığı yerde Kur’ân'ın düsturuna 
sarıldığı zaman, inancının gereğini yerine getirmiş olur ve Allah'a teslimiyetini ortaya 
koyar. Bu iman sayesinde yanlış yola sapmaz.104  

5. Elmalılı’ya Göre Hz. Îsâ'nın Yaratılışının İlmî İzahı  

Elmalılı, Hz. Meryem'in hamile kalışının kalıtsal olarak kuşaktan kuşağa aktarılan 
biyolojik bir olgu olabileceğini açıklar. Hz. Âdem’in ilk insan olup, babasız doğması ile tüm 
insanlığın genlerini taşıdığını, bunun çok nadir olarak alt genlere aktarılabileceğini ifade 
eder. Canlıların tek dişiden veya erkekli dişili yumurtaların döllenmesi ile iki çeşit 
çoğaldığını söyler. Müfessir; Hz. Meryem’in Hz. Âdem'den gelen genlerini taşıması 
neticesinde bir erkek olmadan hamile kalabileceğini ifade eder. Burada yaratılışta 
istisnaların olduğunu göz ardı etmemek lazım gelir. Hünsâ olarak doğan kişi çok nadir 
olmakla birlikte böyle durumlar da vardır. Burada Hz. Meryem'in çift cinsiyetli olduğu 
mânasına gelmez. O kadındır. Erkeklik dişilik genleri, netice olarak Allah'ın kanunudur ve 
onun haricinde düşünülemez. Bu tohumlar insanın yaratılışının başlangıcıdır. “O dökülen 
meniden ibaret az bir su değil miydi?”105 Meni tohum olarak birçok yumurtayı barındırır. 
Döllenen yumurtadan canlı meydana gelir. Canlının oluşu, hayvanî kanundan ziyade 
nebatî (bitki) hayat sahibi bir tohum kabul edilir.106  

Tabiat ilminin nazariyesine göre dünya güneşten kopmuş bir sıvı ateş parçası iken, 
mantıken dünyadaki maddelerde nebatî, hayvanî tohumların bulunması mümkün 
gözükmemektedir. Nebatî ve hayvanî tohumların sonradan yaratıldığı bir hakikattir. 
Yeryüzünde canlıların hayatlarını devam ettirebilmeleri tesadüfü bir hadise değildir. 
Kâinatta bilinçli bir müdahalenin olduğu kesin olarak bilinmektedir. Canlıların hayatının 

                                                        
 103  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1125. 
 104  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1126. 
 105  el-Kıyâmet 75/37. 
 106  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1127. 



Elmalılı’nın Mûcize ve Bilimsellik Anlayışı Çerçevesinde Hz. Îsâ’nın Doğumu Meselesine Yaklaşımı |49| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

devam edebilmesi için mükemmel bir ortama ihtiyaç vardır. Bu durum hayat sahibi olan 
tüm varlıklar için geçerlidir. Hz. Meryem'in rahminde böyle bir yumurtanın bulunmasını 
uzak görüp, bir erkeğin vesilesiyle (telkihi) döllenmesi nasıl olur da zaruri olarak görülür? 
“Âlimler Hz. Meryem'in olağan dışı doğurmasını ilim, fen, beşerî izahla yapılacağını iddia 
ederler.”107 Hz. Îsâ'nın yaratılışının mûcizeliğini kavrayamayan ilim erbabı, ilim adına 
onların hakkında ileri-geri nasıl konuşabiliyor? İlim erbabının idrak edemediği Hz. 
Meryem’in hamile kalışındaki maddî sebeplerdir. Hâlbuki insan sadece maddeden ibaret 
değildir. İnsan maddî ve mânevî yönüyle donanımlı bir yapıya sahiptir. Zihindeki bir 
kelimenin veya mâna-yı mücerredin, manevîyattan maddîyata, ruhaniyetten cismaniyete 
bir sebebiyeti vardır. Nefisteki bir şuurun bir hayale, hayalin harekete geçebileceğini 
görüyoruz. Vücuttaki bu düşünce, hareket isteğinin beyinde algılanması, iradeye 
dönüşmesi, iradenin hareketle sonuçlanmasıdır. Vücûd ruh ve cisim olarak birbiriyle 
münasebettar olup, beraber hareket etmesi insanın maddî, manevî âlemini içine 
almaktadır.108 İnsanın maddî hareket kabiliyetleri ruhanî yönünü belirlemektedir. Yazılan 
bir şiir, düşünce ruh âleminde şekillendikten sonra şiire dönüşmektedir. Yazılan şiire 
sadece harf olarak bakmak bir kıymet ifade etmezken, mâna olarak bakıldığında çok derin 
his ve düşünceleri ihata eder.  

Hz. Meryem melekler tarafından müjdelenmiştir: ‘’Hani melekler: “Ey Meryem! Allah 
seni seçti, seni temiz yaptı ve seni dünya kadınlarına üstün kıldı!”109 Hz. Meryem'in 
seçilmesi ve üstün kılınması ve bir kelime ile müjdelenmesi,110 Yahudilerin iftirasına karşı 
onun iffetli olması,111 Allah'ın mûcize olarak Hz. Îsâ'yı Hz. Meryem'in rahmine telkih 
etmesidir. Hz. Âdem'den gelen genlerin Hz. Meryem’de görülmesi ve bunun şehvanî bir 
şekilde değil, rahmanî olarak tezahür etmesidir. Bunların tevil edilmesinde bir sakınca 
yoktur; lakin inkâr ve akıldan uzak görmeye verilen bir cevaptır.112 Elmalılı burada Hz. 
Meryem’in hamile kalışını ilmî olarak izah etmeye çalışmıştır.  

İnsanın ilk yaratılışının topraktan olması, Allah'ın ‘’kün!’’ emrinin bir mucibi ise, Hz. 
Îsâ'nın da bir mûcize olarak yaratılması bu şekildedir. Burada sebepten ziyade; 
müsebbebe nazar edilmelidir. Sebepler çok basit olurken, müsebbebin gücüyle ondan 
mûcizeler çıkmaktadır.113 Buradaki mesaj tüm muhataplardan ziyade Hıristiyanlar’a karşı 
verilen bir hükümdür. Beşer ile ilah arasındaki farkın tam anlaşılması için Allah'ı tüm 
sıfatlarıyla tanımak gerekmektedir. Allah ile insanı, hâlık ile mahlûku, amir ile memuru, 
hâkim ile mahkûmu ayırt etmek gerekir. Kelime (mûcize) Hz. Îsâ'da varsa da Hz. Âdem'de 
de yok demek değildir. Îsâ'ya her ne cihetten bakılırsa bakılsın benzeri, misli, şeriki vardır; 
fakat Allah'ın hiçbir misli yoktur.114  

“Îsâ ve Âdem ikisi de topraktan mahlûk, ikisi de bir emirle memurdur. Âdem kelimesi 
Allah'ın aynı veya oğlu olmak mümteni bulunduğu gibi Îsâ kelimesi de öyledir. Kelimeler 
çok Allah ise birdir. Allah kelimelerde fani değil kayyumdur. Lakin kelimeler Allah’ta fanidir. 
Kelimelerle Allah teksir edilmemeli, Allah ile kelimeler tevhit olunmalıdır. Kelimeler birer 
dall birer alamet, birer âyettirler. Bütün bunların yegâne medlulleri Allah'tır. Îsâ da Âdem 

                                                        
 107  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1127. 
 108  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1128. 
 109  Âl-i İmrân 3/42.  
 110  Âl-i İmrân 3/45. 
 111  Zemahşerî, el-Keşşâf’an hakâiki’t-tenzil ve uyûni’l fi vucûhi’t-te’vil (Beyrut: Dâru’l-Mârife, 1947), 1/189. 
 112  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1128. 
 113  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1128. 
 114  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1129. 



|50|  Şemsettin Güher 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

gibi Allah'tan gelmiş Allah'a ref olunmuştur. Ruhu Îsâ vefat etmediyse vefat edecektir. Baki 
ancak Allah'tır.”115  

Hz. Îsâ’nın yaşamı diğer insanlardan farklı değildi. Buna rağmen Hz. Îsâ’nın babasız 
olarak doğmasını Hıristiyanlar bir mûcize olarak görmemişlerdir. Onların bu düşüncesi 
Allah'ın gücünü, kudretini sınırlayan bir durumdur. Hıristiyanlar Allah'a evlat isnat 
etmekle O’na şirk koşmuşlardır. Hz. Îsâ’nın beşer olmasına rağmen, bir mûcize eseri 
olarak dünyaya gelmesi Allah'ın kudretini gösterir; fakat Hz. Îsâ'yı hiçbir zaman ilah 
seviyesine çıkartmaz. Hıristiyanlar ise Hz. Îsâ'yı yüceltirken Allah'a acizlik ve beşerî 
vasıflarla iftira atmaktadırlar.  

Elmalılı Hz. Îsâ’nın doğumunu çok yönlü olarak ele almış, bu mevzuya açıklık 
getirmek için farklı delillere başvurmuştur. Hz. Meryem’in Hz. Îsâ’ya hamile kalışını, 
doğumunu, mûcizeler göstermesini muhkem müteşâbih âyetler çerçevesinde incelemiş, 
mûcizelerin müteşâbih âyet olarak kabul edilmesi gerektiğini savunmuştur; ancak bu 
mûcizenin aleniyet kazanması ile muhkem olduğunu savunmuştur. Konu bütünlüğü 
açısından bakıldığında ortada bir tezat olduğu gözükmektedir. Mûcizeler olağan dışı 
hâdiseler olarak kabul edildiğinde buna muhkem demesi bir tezat teşkil etmektedir. Hz. 
Meryem’in herhangi bir vasıta olmadan hamile kalışının, Hz. Âdem’den tevarüs eden 
genlerle olabileceğini, bu genlerin Hz. Meryem’de hususi olarak evlat doğuracak duruma 
geldiğini ifade etmektedir. Bu yaklaşımı pozitif bilimle açıklamaya çalışmıştır. Onu bu 
düşünceye iten sebep akılcılık ve felsefî akımların etkisinde kalma olasılığıdır. Kur’ân’a 
yöneltilen ilmî tenkitlere cevap vermeye çalışmasıdır. Elmalılı, Kur’ân’ın mûcizelerini 
açıklarken bunlara iman edilmesi gerektiğini de savunarak bir tezat içine düşmektedir. 
Aynı çelişki Reşîd Rızâ’da (öl. 1935) görülmektedir.116 O da Hz. Îsâ’nın doğumuna ilmî delil 
getirmeye çalışmaktadır. Hz. Îsâ’nın doğumu diğer insanların doğumuna 
benzememektedir. Kur’ân’da da bu nazara verilmektedir. Mûcizeler hiçbir sebebe bağlı 
kalmadan Allah’ın “ol” demesiyle hemen olmaktadır. Mûcizede maddî sebebe ihtiyaç 
bulunmamaktadır. Mûcize Allah’ın hikmet isminden ziyade kudret isminin tecellisidir. Bu 
meseleye ilmî olarak bakmak Meryem sûresinin 19/17-21 âyetleriyle çelişir. Elmalılı 
peygamberlerle ilgili hissî mûcizeleri açıklarken ilmî izaha girmemiş, olduğu gibi kabul 
etmiştir. Hz. Yakup’un Hz. Yusuf’u kuyuya attıklarında onun kokusunu alamayıp da 
Mısır’dan yola çıkan gömleğin kokusunu alması bir mûcizedir. Bu mesele akılla izah 
edilemediği gibi inkârı da mümkün değildir,117 demiştir.  

Elmalılı Hz. Meryem’in hamile kalışına vicdanî bir delil de getirmiştir. Ruhun Allah’ın 
emrinde bir kanun olduğunu ve bu kanunun insanın maddi ve manevi gelişimine herhangi 
bir vasıta olmadan tesir ettiğini açıklar. Mânevî hâdiselerin maddî hâdiselere 
dönüşeceğini iddia eder. Bir emri lafzi vicdanı uyandırır, bu uyanıklık şiddetine göre 
bütün vücudu kaplar. Hz. Meryem’in de böyle bir şey yaşaması mümkündür. Bu emir Hz. 
Meryem’in kalbinden rahmine tesir ederek Îsâ’nın doğumuna dönüşür. Bunun şehvanî bir 
hisle değil, rahmanî bir hisle olduğunu düşünmek gerekir.118 Mûcizeler her ne kadar soyut 
olaylar olduğu bilinse de bunun akıl ve vicdanla tasdik edilmesi gereken bir durum olması 
kanaatini savunmaktadır. Elmalılı’nın mucizelere böyle bir izah getirmesi, mucize 
gerçeğini çok yönlü açıklama çabasından kaynaklanmaktadır.  

 

 

                                                        
 115  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1129. 
 116  Reşit Rıza, İmam Muhammed Reşît Rızâ, 3/308. 
 117  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 4/2919. 
 118  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 2/1128. 



Elmalılı’nın Mûcize ve Bilimsellik Anlayışı Çerçevesinde Hz. Îsâ’nın Doğumu Meselesine Yaklaşımı |51| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

6. Hz. Îsâ ve Rûhulkudüs  

Hz. Îsâ'nın yaratılışı ile ilgili Kur’ân'da Rûhulkudüs ifadesi geçmektedir. 
Rûhulkudüs'ün geçtiği âyetler: Bakara 2/287, 253; Mâide 5/110; Nahl 16/102; Meryem 
19/17; Enbiyâ 21/91; Şuarâ 42/9; Saat 38/72; Zümer 39/42; Mü’min 40/15; Tahrim 
66/12'dir.  

Rûhulkudüs'ün mahiyeti hem Müslümanlar hem de Hıristiyanlar tarafından 
tartışılan bir konudur. Kur’ân'da geçen ifadeler ışığında bazı âyetlerde direkt Cebrâil'e 
işaret vardır. Hz. Îsâ ve Hz. Meryem’in birçok mûcize ile desteklenmesi Allah’ın himayesi 
ve gözetiminde olması, birçok nimetle rızıklandırılmaları Kur’ân’da da geçmektedir. 
“Onları Rûhulkudüs (Cebrâil) ile destekledik.”119 “Ey Muhammed! De ki: “Rûhulkudüs 
(Cebrâil), inananların inançlarını sağlamlaştırmak, Müslümanlara doğru yolu göstermek ve 
onlara bir müjde olmak üzere Kur’ân’ı Rabbinden hak olarak indirdi.”120 Elmalılı da bu 
hususta Rûhulkudüs'ü Cebrâil olarak kabul etmiştir.  

Elmalılı Rûhulkudüs'ü açıklarken diğer müfessirlerin görüşlerine yer vermiştir. 
Fevkalade temiz, pak, taharet, nezahet, bereket, temiz ruh olarak tarif edilmiştir. Allah'ın 
kuddüs ism-i âzamı Kur’ân'ın diğer adıdır. İbn Abbas (öl. 68/687-688), Dahhâk (öl. 
105/723), Katâde (öl. 117/735), Süddî (öl. 127/745), Rebî (öl. 180/796) gibi müfessirler 
de Rûhulkudüs’e Cebrâil demişlerdir.121  

Rûhulkudüs hakkında İslâm âlimlerinin hemfikir oldukları görülmektedir ve bu 
Cebrail’dir. Cebrail tüm peygamberlere gelmiştir. “Ehli kitap arasındaki tartışmada 
Rûhulkudüs'ün sadece Hz. Îsâ'ya gelip diğer peygamberlere gelmediği anlaşılmaz mı?” 
Sorusuna söyle cevap verebiliriz: Rûhulkudüs'ün her peygambere geliş şekli farklıdır. 
Cebrâil'in Hz. Mûsâ'ya geliş şekliyle Hz. Îsâ'ya geliş şekli aynı değildir. “Rûhulkudüs'ün Hz. 
Îsâ'ya tahsisi niçindir?” Sorusu akla gelir ki buradaki hususiyet şudur; Hz. Meryem'e Hz. 
Îsâ'nın doğumunu müjdeleyen Rûhulkudüs'tür. Hz. Îsâ onun üflemesiyle (nefhi ile) terbiye 
ve teyidiyle büyümüş ve o nereye gittiyse o da oraya gitmiştir. Nitekim Meryem suresinde: 
“Biz ona Cebrâil'i göndermiştik de ona tam bir insan şeklinde göründü.”122 Kur’ân’daki 
ifadeyle bu Rûhulkudüs Cebrâil’dir.123 Yahudiler Hz. Meryem ve Hz. Îsâ'nın temiz 
şahsiyetlerine dil uzatıp ağır ithamlarda bulunmalarına karşı Yahudilere verilen bir 
cevaptır. Rûhulkudüs ifadesi ile bu iki insanın temizlikleri ve makamlarının çok büyük 
olduğuna işaret edilir. Hz. Îsâ Rûhulkudüs ile müeyyettir; ancak bunun Hz. Îsâ ile sınırlı 
olduğunu söylemek doğru değildir. İsrailoğulları’nın Hz. Îsâ'nın peygamberliğini ve 
mûcizeliğini inkâr etmelerindeki sebep inatlarıdır. Hz. Îsâ'dan önce birçok peygamber 
gelmiştir. Yahudilere gelen her yeni peygamberi kabul etmekte inat etmişlerdir.124  

Elmalılı Rûhulkudüs'ü Hıristiyanların yanlış olarak yorumlamalarına karşı; 
Kur’ân'da Rûhulkudüs'ün Cebrâil olduğunu söyler. Hıristiyanlar ise Rûhulkudüs'ü 
Tanrı’nın sözü, nefesi, varlığın ve her şeyin yaratılışının temelinde hayati kuvvet olarak 
kabul etmişlerdir.125 İncil’e göre Tanrı ruhtur.126 Îsâ yeryüzündeki faaliyeti boyunca hep 
kutsal ruhla desteklenmiştir.127 İlahi kelâmın bedenlenmesi ile Tanrı oğlu Mesîh 

                                                        
 119  el-Bakara 2/87, 253; el-Maide 5/117. 
 120  en-Nahl 16/102. 
 121  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 1/413. 
 122  Meryem 19/17. 
 123  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 1/413. 
 124  Elmalılı, Hak Dinî Kur’ân Dili, 1/413. 
 125  Çık. 31/3; Hâk. 3/10. 
 126  Yu. 4/24. 
 127  Luk. 4/14, 18. 



|52|  Şemsettin Güher 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

olmuştur.128 Hıristiyan inancına göre Kutsal ruh teslisin üçüncü unsuru olması dolayısıyla 
Tanrı’dır.129 İslâmiyet’te Rûhulkudüs tüm peygamberlere vahiy getirmesi hasebiyle 
Cebrâil olarak kabul edilirken Hıristiyanlık’ta ise Tanrı’nın kendisidir. 

Sonuç  

Kur’ân'da geçen âyetlere müfessirlerin yaklaşımları farklılık arz etmektedir. Bilim 
mucize bağlamında âyetlerin tefsirine getirilen yorumlar konuyu farklı zeminlere 
çekmektedir. Son iki yüz yılda yapılan tefsirlerde bu daha açık gözükmektedir. Elmalılı da 
bu akımdan etkilenerek âyetlere bilim ışığında açıklama getirmeye çalışmış ve mucizeleri 
de ilmî olarak açıklama yoluna gitmiştir. Elmalılı Hamdi Yazır Hz. Îsâ’nın yaratılışına 
yaklaşımında Ehl-i sünnet âlimlerinin görüşlerine katılmakla beraber, kendi dirâyet 
yönünü ortaya koymuştur. Hz. Meryem’in Hz. Îsâ’ya hamile kalışını biyoloji ilmiyle 
açıklamaya çalışmış, genlerin bunda büyük rol oynadığını söylemiştir. Ayrıca vicdan 
deliliyle de izah etmeye çalışmıştır.  

Elmalılı, Hz. Îsâ'nın yaratılışı ile Hz. Âdem’in yaratılışının Kur’ân'ın ifadesiyle aynı 
olduğunu söyler. Bundan hareketle Hz. Âdem’den gelen genlerle Hz. Meryem'in de Hz. 
Îsâ'ya hamile kalabileceğini söylemektedir. Bunu üst soya çekme olarak açıklamaktadır. 
Elmalılı’nın böyle bir açıklama yapması, mûcizelere kayıtsız şartsız iman edilmesi 
gerçeğine ters düşmektedir. Hz. Meryem’in hamile kalışını vicdanî delil olarak açıklaması 
da bir tezattır. Hz. İsâ’nın doğum olayı açık bir mûcize olmasıdır. Bu mûcize felsefî, ilmî 
delil aramadan iman edilmesi gereken bir husustur. Elmalılı’nın böyle bir izaha ihtiyaç 
duyması Kur’ân’ın tefsir-tevil sınırlarını zorlamaktadır. Bu anlayış Elmalılı’nın mûcizeye 
yaklaşımını da sorgulamaktadır. Peygamberlere verilen mûcizeleri kayıtsız şartsız kabul 
eden Elmalılı, Hz. Meryem’in beşerî temas olmadan hamile kalmasına ilmî izah 
getirmektedir. Bu yönüyle kendine de ters düşmektedir. Elmalılı’nın böyle bir açıklamaya 
gitmesi felsefî ve maddî ilimlerin tesiri altında kaldığını göstermektedir. Bu iddialar 
Hıristiyanlara verilen cevap mahiyetindedir. Elmalılı Hıristiyanların Hz. Îsâ'nın 
doğumundaki mûcizeyi anlamadıklarını, Allah'ın ruhundan üflemesi olayının Cebrail 
vasıtasıyla olmayıp, bizzat Allah tarafından olduğunu iddia ederek şirke düştüklerini 
söylemektedir. Yahudilerin yaklaşımı ise Hıristiyanların aksine; Hz. Îsâ ve Hz. Meryem'i 
ahlaksızlıkla itham etme şeklindedir. Kur’ân’da Hz. Meryem ve Îsâ'nın üstün 
meziyetlerinden bahsederek onların Allah'ın samimi kulları olduklarını söyler. Elmalılı 
Hz. Îsâ ve Hz. Meryem’in beşerî yönlerine vurgu yaparak onlara ilahlık izafe 
edilemeyeceğini ifade eder. Allah'ın Hz. Meryem ve Îsâ’yı Rûhulkudüs ile teyit etmesi, 
onların Allah'ın gözetiminde ve himayesinde olduklarını vurgular. Hz. Îsâ'nın mûcize 
olarak Cebrail vasıtası ile anne rahmine düşmesi, dünyaya gelmesi, bebekken insanlarla 
konuşması, İsrailoğullarına gösterilen bir delildir. Hz. Îsâ nübüvvetinde de birçok 
mûcizeyi göstermiştir. Ağır hastaları iyileştirmesi, körlerin gözlerini açması, ölüleri 
diriltip onlarla konuşması, gökten kendisine sofra indirilmesi gibi birçok mûcizeye 
mazhar olmuştur.  

Hz. Îsâ, hayatıyla ve mûcizeleriyle Hıristiyanların ve Yahudilerin ona karşı yanlış 
düşüncelerine cevap vermektedir. Müfessir Hz. Îsâ’yı Yahudilerin aşırı kötülemelerine; 
Hristiyanların aşırı yüceltmelerine karşı, İslâm'ın mutedil yaklaşımını ortaya koymuştur. 
Kur’ân Hz. Îsâ’yı Allah’ın yarattığı bir beşer ve kul olarak kabul etmekte ve onun Allah 
katında yüce bir makama sahip olduğunu söylemektedir. Elmalılı Hz. Îsâ'nın doğumunun 
Allah'ın bir mûcizesi olduğunu tefsirinde ayrıntılarıyla izah etmektedir. Hz. Îsâ’ya ilahlık 

                                                        
 128  Mat. 3/16; Mar. 1/10, 11.  
 129  Ömer Faruk Harman, “Rûhulkudüs” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2008), 35/216. 



Elmalılı’nın Mûcize ve Bilimsellik Anlayışı Çerçevesinde Hz. Îsâ’nın Doğumu Meselesine Yaklaşımı |53| 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

izafe etmenin Allah’ın zatına ve sıfatına uygun olmadığını açıklar. Kur’ân'ın Hz. Îsâ'nın 
yaratılışına yaklaşımı ise, bu hâdisenin Allah'ın kanunlarından bir kanun olduğu, bunun 
belli şartlara bağlı olmadan Allah’ın hususi kudretiyle yaratıldığı şeklindedir. Elmalılı 
Allah’ın bu hususi yaratma kanununun müteşâbih âyet kısmından olduğunu açıklar. Bu 
âyetlerin akılla izah edilemeyeceğini ve inkârının mucip olmadığını söylemiştir. Ancak Hz. 
Meryem’in Hz. Îsâ’ya hamile kalmasını genetik olarak açıklaması mûcize gerçeğine ters 
düşmektedir. Bu yönüyle modernizmi meşrulaştıracak bir yaklaşımda bulunmuştur. 
Böyle bir açıklama Kur’ân’ı akıl sınırlarına hapseden, bilimselliği, deneyciliği ön plana 
çıkaran eksik bir yaklaşım olarak gözükmektedir. Bilimle mûcizeyi karşılaştırmak 
Elmalılı’nın mûcize anlayışı ile uyuşmamaktadır.   



|54|  Şemsettin Güher 

 

Mersin İlahiyat Dergisi 1/1 (Eylül 2025), 36-54 

Kaynakça 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdullah eş-Şeybanî. el-Müsned. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1981.  
Atâurrahîm, Muhammed. Bir İslâm Peygamberi Hz. Îsâ. İstanbul: İnsan Yayınları, Acar 

Matbaacılık, 1985. 
Buhârî, Ebû Abdullah Muhammad b. İsmail. el-Cami’s-Sahih. İstanbul: Çağrı Yayınları, 

1981.  
Demirci, Muhsin. Tefsir Tarihi. İstanbul: M. Ü. İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2019. 
Elmalılı, Hamdi Yazır. Hak Dinî Kur’ân Dili. İstanbul: Eser Neşriyat, 1979.  
Esed, Muhammed. Kur’ân Mesajı. trc. Cahit Koytak-Ahmet Ertürk, İstanbul: İşaret 

Yayınları, 1996.  
Erbaş, Ali. Hıristiyanlıkta İbadet. Ayışığı Kitapları, İstanbul: Bayrak Matbaası, 2003.  
Fayda, Mustafa. “Mübâhele”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/425. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2006. 
Harman, Faruk Harman. “Îsâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/469. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2000.  
Harman, Ömer Faruk. “Rûhulkudüs’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/216. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 
İbn Âşûr, Muhammed et-Tâhir. et-Tahrîr ve’t-tenvîr. Tunus: Dâru’t-Tunûsiyye, 1984. 
İbn Kuteybe, Abdullah b. Müslim. el-Maarif. Kahire: Dâru’l-Meârif, 1935. 
Jansen, Giysbert Julaan. Kur’ân’a Bilimsel Filolojik Pratik Yaklaşımlar. çev. Halil Rahman 

Açar, Ankara: Fecr Yayınevi, 1993. 
Karaman, Hayrettin vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2007. 
Kasımî, Muhammed Cemâlüddîn Muhammed Saîd. Tefsîru Kasımî. nşr. M.F. Abdülbakî. 

Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1978.  
Kırca, Celal. Kur’ân’ı Kerim ve Modern İlimler. İstanbul: Marifet Yayınları, 1982. 
Kitabı Mukaddes: İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi-Yeni Yaşam Yayınları, 2009. 
Kur’ân-ı Kerîm Meâli. çev. Halil Altuntaş – Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 12. Basım, 2006. 
Râzî, Muhammed b. Ömer b. Fahrettin. Mefatihu’l-gayb. Beyrut: Daru’l- kütübi’l-ilmîyye, 

1990. 
Reşît Rızâ, Muhammed. Fetevâ. İmam Muhammed Reşît Rızâ. Beyrut: y.y., 1970. 
Sâlebî, Ebu İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrahim. Âraisül-mecalis, Kısasü’l-enbiya. 

Kahire: y.y., 1301.  
Sayar, Süleyman. Prof Dr. Günay Tümer’e Göre “Hıristiyanlık’ta ve İslâm’da Hz. Meryem”, 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/7 (1998), 405.  
Şevkânî, Muhammed b. Ali. İrşadü’l-fuhûl. Beyrut: Dâru İbn Kesir, 1992. 
Taberî, Muhammed b. Cerîr. Câmi'u’l-beyân. Kahire: Dâru Hicr, 1321. 
Taberî, Muhammed b. Cerîr. Tarih. Kahire: y.y., 1960.  
Yavuz, Yusuf Şevki. “Elmalılı Muhammed Hamdi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, 11/58. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Yıldız, İbrahim. “Hıristiyanların Hz. İsa’yı İlahlaştırması: Kur’ân’da Bu Yanılgının 
Nedenleri ve Giderilmesi”. The Journal of Academic Social Science Studies 65 
(2018), 305-324. 

Zemahşerî, Mahmûd b. Ömer, el-Keşşâf’ an hakâiki’t-tenzil ve uyûni’l fi vucûhi’t-te’vil. 
Beyrut: Dâru’l-Marife, 1947. 


