
Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 88 

ERDEM EPİSTEMOLOJİSİ VE ERDEM ETİĞİ: ORTAK BİR DİL MÜMKÜN MÜ? 
Virtue Epistemology And Virtue Ethics: Is a Common Language Possible? 

 
          

Levent BAYRAKTAR1 
 Sare UZUNER2 

 

_____________________________________________________________________________________________________     
     1. Prof. Dr., Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, levent.bayraktar@hbv.edu.tr 

            2. Araş. Gör., Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, sare.uzuner@hbv.edu.tr 

 

 
 
 

ABSTRACT  
 
This study questions the possibility of developing a common 
language in the evaluation of human knowledge and action 
through virtue-centered approaches. Some contemporary 
approaches refer to virtues in epistemological justification and 
ethical evaluation. Inspired by Socrates, Plato and Aristotle's 
conceptions of virtue in the classical period, contemporary 
approaches are similar in that they make the subject itself, not 
belief or action, the object of research. The debate on whether 
virtues are a faculty or a character trait makes it necessary to 
question the problems discussed in ethics and epistemology at 
the center of the subject. However, virtue epistemology has 
emerged as a product of an investigation into the problem of 
justification of knowledge, while virtue ethics has emerged as 
a product of an investigation into the evaluation of right 
action.  It should be evaluated whether virtue ethics and virtue 
epistemology, speaking from theoretically different grounds, 
will enable us to read the link between knowledge and action 
around the concept of virtue. With the evaluation of the 
character and nature of the subject, moral sensibility and 
epistemic justification are re-discussed around virtues. It has 
been tried to determine how virtue theories based on 
Aristotle's classification of the soul and the doctrine of the 
middle explain the process of the subject's construction of 
itself as a moral subject. In this direction, the classical period 
and the contemporary period were compared and the 
contemporary period was reread within itself. The idea that 
the problems that contemporary virtue theories try to solve 
from different reference points can meet on a common ground 
is discussed in the last section through Farabi's concept of 
subject virtue. 
 
Keywords: Virtue Ethics, Virtue Epistemology, Virtue 
 

ÖZ  
 
Bu çalışma; erdem merkezli yaklaşımlar üzerinden insani 
bilgi ve eyleme yönelik değerlendirmede ortak bir dil 
geliştirmenin imkanını sorgulamaktadır. Bazı çağdaş 
yaklaşımlarda epistemolojik gerekçelendirme ve etik 
değerlendirme sürecinde erdemler referans alınmaktadır. 
Klasik dönemde Sokrates, Platon ve Aristoteles’in erdem 
anlayışlarından ilham alınarak geliştirilen çağdaş yaklaşımlar 
inancı ya da eylemi değil öznenin kendisini araştırmanın 
nesnesi kılmak bakımından benzerlik göstermektedirler. 
Erdemlerin bir yeti mi yoksa karakter özelliği mi olduğu 
tartışması etik ve epistemoloji alanında tartışılan 
problemlerin özne merkezinde sorgulanmasını gerekli 
kılmaktadır. Ancak erdem epistemolojisi bilginin 
gerekçelendirmesi problemine; erdem etiği ise doğru eylem 
değerlendirmesine yönelik bir soruşturmanın ürünü olarak 
ortaya çıkmıştır. Teorik olarak farklı zeminlerden konuşan 
erdem etiği ve erdem epistemolojisinin, erdem kavramı 
etrafında bilgi ve eylem arasındaki bağı okuma imkânı verip 
vermeyeceği değerlendirilmelidir. Öznenin karakterine ve 
doğasına ilişkin değerlendirmeyle ahlaki duyarlılık ve 
epistemik gerekçelendirme erdemler etrafında yeniden 
tartışılmıştır. Aristoteles’in ruh sınıflandırması ve orta 
doktrinini referans alan erdem teorilerinin öznenin kendisini 
ahlak öznesi olarak inşa etme sürecini nasıl açıkladığı tespit 
edilmeye çalışılmıştır. Bu doğrultuda klasik dönem ve çağdaş 
dönem karşılaştırması yapılarak çağdaş dönem kendi 
içerisinde yeniden okunmuştur. Çağdaş erdem teorilerinin 
farklı referans noktalarından hareketle çözmeye çalıştığı 
sorunların ortak bir zeminde buluşabileceği düşüncesi son 
bölümde Farabi’nin tabii erdem kavramı üzerinden 
tartışılmıştır. 
 
 
Anahtar Kelimeler:  Erdem Etiği, Erdem Epistemolojisi, 
Erdem 
  

1. ORCID: 0000-0001-5496-6896 
2. ORCID: 0000-0002-7164-3615 
 

 This article is licensed under a Creative Commons Attribution-Noncommercial 4.0 International license. 
 Bu makale Creative Commons Atıf-Gayri Ticari  4.0 Uluslararası Lisansı ile lisanslanmıştır. 

 

 

Bayraktar, L. ve Uuzuner, S. (2026) “Erdem Epistemolojisi Ve Erdem Etiği: Ortak Bir Dil Mümkün Mü?” Akademi Sosyal Bilimler 
Dergisi, C. 13, S. 37, 2026, s. 88-102 
Makale Geliş Tarihi: 5 Haziran 2025 Kabul Tarihi: 10 Eylül 2025 



Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 89 

 

EXTENDED ABSTRACT/GENİŞLETİLMİŞ ÖZET  
Virtue epistemology emerged as a product of an inquiry into the problem of grounding knowledge, while virtue ethics emerged 
as a product of an inquiry into the evaluation of right action. In this framework, virtue ethics is based on the thesis that moral 
virtues can be grounded on character. Virtue epistemology, on the other hand, evaluates the justification of knowledge through 
virtues. Virtue ethicists think that virtues have an impact and role on moral maturation and character development. Virtue 
epistemologists, on the other hand, argue that reaching and justifying correct knowledge is possible through character virtues, 
which also require maturation. When we consider the integrity of the human being and the ontic structure of personality 
formation, the effects of these two interactions on human development and character should be evaluated. At the same time, 
what is universal in human terms around the concept of virtue, what is open to be developed, what is a talent or what are acquired 
gains is another topic of discussion that will illuminate the issue. In this framework, it is investigated around the concept of virtue 
that the subject's paths to right knowledge and right action can follow one another. To say that virtues are a faculty or character 
trait is also open to interpretation as a common ground that can be grounded in the human essence. 
 
This study follows a three-stage process to assess the possibility of reading virtue ethics and virtue epistemology together. First, 
the differences in Socrates, Plato and Aristotle's ideas of virtue are identified. In the second stage, the points where virtue 
epistemology and virtue ethics are inspired by the classical understanding of virtue and the points where they differ from the 
classical period are analyzed. In the third stage, the possibility of reading virtue ethics and virtue epistemology through a common 
window is evaluated. In this way, the relationship between ethics and epistemology can be revealed and a solution can be brought 
to the ethical and epistemological rupture, which is one of the causes of the human crisis. Before evaluating the foundations of 
virtue theories in Ancient Greece, the concepts of virtue, good and truth are analyzed. The uses of the concept of truth in ethics 
and epistemology are compared. Since human actions are reflections of thoughts, epistemological justification and ethical 
evaluation should be read together. The fact that contemporary virtue theories question virtues as a character trait or cognitive 
faculty is more integrative for evaluating the ontic link between thought and action. In this context, this study is an attempt to 
subject ethics and epistemology, which are seen as related, to a holistic reading around the concept of virtue. 
 
Contemporary theories of virtue are not clear about whether virtues are cognitive abilities or character traits. Whether virtues are 
skills or character traits is shaped by questioning their opposites. Indeed, while the opposite of virtues is vice, skills have no 
opposite. At the same time, questions such as whether virtues are innate as character traits or acquired and habitual are discussed. 
Aristotle's classification of the soul and the doctrine of the middle have been references for virtue theories on these issues. The 
relationship between virtues and beliefs is a separate issue. Beliefs or actions consist of character. Virtues are a kind of character 
competence on which beliefs or actions are based. The potential for self-improvement or change can be realized by nurturing or 
atrophying this competence in one's character. At this point, it is clear that character virtues point to the maturation of the subject.  
The process of maturation and the effort to see the extent to which human beings lean on their own character in this process are 
among the ways of evaluation of both ethics and epistemology. In the last part of the study, contemporary theories of virtue are 
re-evaluated with the views of Islamic philosophers and their equivalents in the terminology of Islamic epistemology. It is argued 
that the concept of natural virtue -is arising from human natüre or potential- can be illuminating at this point and it is argued that 
virtue theories should be reread with a holistic view. 

 

 

 

 

 

 



Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 90 

 

GİRİŞ 

Felsefi etkinlik, klasik dönemde ve çağdaş dönemde farklı yaklaşımların gelişmesine tanık olduğumuz zengin bir 
içeriğe sahiptir. Çağdaş felsefenin problemlerini incelediğimizde klasik dönemdeki kavram ve düşüncelere atıf 
yapıldığını görmemiz mümkündür. Bu durum felsefi etkinliği bütünlüklü bir bakış açısıyla yürütmek gerektiğine 
işaret etmektedir. Bu çerçevede çağdaş dönemde konuşulan ahlak felsefesi problemleri hem ontoloji, epistemoloji ve 
estetik başta olmak üzere felsefenin diğer alanlarıyla ilişki kurularak düşünülmeli hem de felsefe tarihindeki birikimle 
ilişki kurularak değerlendirilmelidir. Bütünlüklü düşünme ihtiyacının diğer bir gerekçesi de bir alandaki kabullerin 
diğer alandaki değerlendirmeyi etkileyecek olmasıdır. Öyle ki ontolojik açıdan insanı bir beden varlığı olarak gören 
yaklaşımlar ile insanın maddi ve manevi olmak üzere iki boyutunun olduğunu savunan yaklaşımların epistemolojik 
ve aksiyolojik alandaki görüşleri ontolojik kabulleriyle paralellik göstermektedir. Dolayısıyla bu çalışmada etik ve 
epistemoloji arasındaki ilişkiye odaklanma ihtiyacının haklı bir gerekçeye sahip olduğunu ifade etmek mümkündür. 

Erdem etiği ve erdem epistemolojisinin birlikte okunabilmesi ihtimalini değerlendirmek için üç aşamalı bir yol 
izlenecektir. Öncelikle Sokrates, Platon ve Aristoteles’in erdem düşüncelerindeki farklılıklar tespit edilmeye 
çalışılacaktır. İkinci aşamada erdem epistemolojisi ve erdem etiğinin klasik dönem erdem anlayışından ilham aldığı 
noktalar ve klasik dönemden ayrıldığı noktalar analiz edilecektir. Üçüncü aşamada ise erdem etiği ve erdem 
epistemolojisinin ortak bir pencereden okunabilme imkânı değerlendirilecektir. Böylece etik ve epistemoloji 
arasındaki ilişki açığa çıkarılabilecek ve insani buhranın sebeplerinden olan etik ve epistemolojik kopuşa bir çözüm 
getirilebilecektir. 

Değerlendirmeyi sağlam bir zemin üzerinde yürütebilmek için öncelikle kavram analizinin yapılmasına ihtiyaç 
vardır. Bu doğrultuda erdem kavramına ve ahlaki iyi-doğru kavramlarına ilişkin bir izah yapılmaya çalışılacaktır. 
Erdem (arete-virtue-fazilet) “düşüncede ve davranışta iyi niteliklerin bir araya gelmesiyle belirgin ahlaki olgunluk 
durumu” olarak tanımlanmıştır (Timuçin, 2019: 202). Diğer bir tanımda ise erdem, insanın kendisine has fiillere, 
ilme ve marifetlere ilgi duymasıdır (İbn Miskeveyh, 1983: 18). En genel anlamda ise iyiyi isteme eğilimi ve iyiyi 
gerçekleştirme alışkanlığıdır (Cevizci, 1999: 310-311). Erdemlerin ne olduğuna, nasıl kazanıldığına ve erdemli 
yaşamın özelliklerine ilişkin görüşler ise çeşitlilik göstermektedir. Misal Platon Menon diyaloğunda erdemlerin tabiat 
vergisi olmadığını ve öğretilemeyeceğini (Platon, 2010a: 100a) ifade ederken Sofistler erdemlerin öğretilebilir 
olduğunu savunmaktaydılar. Stoa filozofları ise erdemi toplumsal bir yükümlülük olarak görmüşlerdi. Bu 
yükümlülük aynı zamanda mutluluğu da getirecek olan erdemleri gerektirir. Çünkü “yalnız erdem iyidir, mutluluk 
da yalnızca erdemde bulunur” (Akarsu, 1982: 58). Bunlardan hareketle erdem kavramını, insanın birlikte yaşama 
mecburiyetine bağlı olarak ideal düzeni yakalama çabasının bir ürünü olarak görmek mümkündür. Nitekim Necati 
Öner’in ifadesiyle insan, bencil, hür ve bir arada yaşama mecburiyetindedir (2015: 82). Bu özelliklere aynı anda 
sahip olmak, bir arada yaşama mecburiyetiyle birleştiğinde toplumsal anlamda düzeni ve huzuru sağlayacak ortak 
bir dil ihtiyacını doğurmaktadır. Bu kapsamda insani bir eğilim ve alışkanlık olarak erdemlerin varlığının kabul 
edilmesinin, ortak bir noktada birleşebilme olanağı sağladığı düşünülebilir.  

İyi (good-hayır) ise “bir şeye veya birisine faydalı olan, bir ihtiyaca cevap veren” anlamındadır. Ahlaki açıdan ise 
“kurala, ahlaklılık idealine uygun olandır” (Bolay, 2018: 138). Ahlak felsefesinin temel problemlerinden biri olan en 
yüksek iyi, doğaya uygun yaşam (Stoa), acıdan olabildiğince kaçma ve hazza ulaşma (Aristippos, Kirene Okulu) ya 
da yarar (Sofistler, Mill) olarak tanımlanmıştır (Özlem, 2014: 36). Bu yaklaşımların temelinde, Aristoteles’in de 
savunduğu hayatın amacının mutluluk olduğu tezi yer almaktadır. En yüksek iyinin mutluluk olduğu fikri ise 
meseleye iyi merkezinde değil doğru eylem merkezinde bakan düşünürler tarafından sürdürülmemiştir. Bu noktada 
doğru eylem, ahlak felsefesinin temel problemleri arasında sayılan ikinci mesele olarak karşımıza çıkmaktadır. 
Aksiyolojik ve deontolojik etik savunucuları bu grupta değerlendirilmektedir. En yüksek iyinin değil doğru eylemin 
değerlendirilmesinin sebebi herkesin üzerinde uzlaşacağı bir en yüksek iyinin olmadığı fikridir (Özlem, 2014: 74-
75). Ahlak felsefesinin temel problemlerinden kabul edilen üçüncü mesele ise irade özgürlüğüdür. Bu noktada 
determinizmin fizik dünyada olduğu gibi insan doğası için de geçerli olduğu fikrinden hareketle belirlenimci 



Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 91 

(deterministik) etik teorileri geliştirilmiştir. Determinizmi reddeden felsefeler ise insan iradesinin özgür olduğunu ve 
bu sayede ahlaki özne olduğunu savunmaktadırlar (Özlem, 2014: 100-101). 

İyi, doğru ve erdem kavramlarını bir arada düşündüğümüzde ya da ahlak felsefesinin temel problemlerine üst 
pencereden baktığımızda aslında meselenin doğal akışının iyi, doğru ve özgürlük şeklinde ilerlemesinin kaçınılmaz 
olduğunu görmek mümkündür. Bu bağlamda ahlakın özgürlük değerlendirmesi yapmaya mecbur bırakması aynı 
zamanda teori ve pratik bütünlük içerisinde değerlendirme yapma gerekliliğinin bir sonucudur. Pratik sahanın dahil 
olmasıyla birlikte bu üç temel meselenin birbirinden ayrı teoriler üretmekten ziyade meselenin farklı noktalarını 
temsil ettiklerini ve bütünlüklü yapıyı korumaya hizmet ettiklerini söyleyebiliriz. Bu aşamada “doğru” kavramı ise 
etik ve epistemolojide incelenen ortak bir kavram olması sebebiyle meseleyi etik dışındaki alanlarla da ilişki kurarak 
değerlendirmemiz gerektiğine işaret etmektedir.  

Doğru ve doğruluk hakkında yapılan pek çok tanımlamanın içerisinde en yaygın şekilde kast edilen anlamlarıyla 
doğru (truth) felsefi anlamda “gerçekliğe uygun olan bilgi” olarak tanımlanmaktadır (Timuçin, 2014: 167). Doğruluk 
ise “bilginin yöneldiği objeye uygun olmasıdır” (Aster, 2021: 24). Bu kısımda epistemolojik değerlendirmenin bir 
unsuru olan doğru ile ahlaki değerlendirmenin bir unsuru olan doğru (right) kavramları arasında ne tür bir ilişki ya 
da benzerlik olduğu soruşturulmalıdır. Etikte doğru; doğru eylem ekseninde eylemin sonuçlarına ya da niyetine atıfta 
bulunan bir kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Epistemolojide ise doğru öznenin zihnindeki inancın nesnesine ya 
da gerçekliğe uygun, onunla tutarlı olmasıdır. Etik anlamda doğruyu düşündüğümüzde mesele; olan-olması gereken 
sorununa, buradan mülhem olgu değer ayrımına ya da olgu doğruları, akıl doğruları ve ahlak doğruları tartışmalarına 
kadar uzanmaktadır. Burada özel olarak normatif ahlak felsefesi tartışmalarına değinmek amaçlanmadığı için 
yalnızca doğru kavramının, doğru bilgi ve doğru eylem arasındaki ilişkiye işaret ettiğine dikkat çekmek 
istenmektedir. Nitekim “insanların eylemleri, kendi düşüncelerinin en iyi yorumlarıdır” (Locke, 2000: 75). Aynı 
zamanda bilme süreci ve eyleme süreci arasında bir ilişki olmadığını söylemek irade ve sorumluluklar bağlamında 
da makul bir tavır olmayacaktır. Dolayısıyla epistemolojik gerekçelendirme ve etik değerlendirmenin birlikte 
okunması gerektiği ihtiyacını bir kez daha görmekteyiz.   

1. Sokrates Platon ve Aristoteles 

Erdem kavramı Yunanlılarda, Sokrates ahlak felsefesi bağlamında kullanıncaya değin herhangi bir şeyin sahip 
olduğu meziyetler anlamında kullanılıyordu (Cevizci, 2004: 547). Sokrates’ten önce de Herakleitos’un bilgelik ve 
basireti ifade etmek için kullandığı aktarılmaktadır (Saygın, 2008: 131). Sokrates ise erdemi, insanlar için ortak ve 
üstün bir değer anlamında kullanarak amaca uygun yaşam fikrinin amacını erdemli yaşam olarak belirlemiştir. Çünkü 
en üstün amaç iyinin kendisidir. Mutluluk tek başına değerlendirilemez. İnsan basit bir şekilde sadece mutlu olmak 
için değil ‘eudaimonia’ya ulaşmak için yaşamalıdır. Dolayısıyla eudaimonia kavramı da neşe ve eğlenceyi değil 
insandaki yetkinliği, iyi olma halini ifade eder (Saygın, 2008: 131). Mutluluğu da iyiyle birlikte gören Sokrates daha 
sonra Platon ve Aristoteles’in de sürdüreceği erdemli yaşam fikrini savunmuştur. Sofistlerle olan diyaloglarından da 
anlaşıldığı üzere Sokrates, erdemin ikinci bir kişi ya da bir eğitici tarafından kazandırılamayacağını savunmaktadır. 
Erdemler ne tabiat vergisidir ne de öğretilebilirler. Akla indirgenmeme anlamında akılla da ilgileri yoktur. Erdemler 
bu eğilim ya da alışkanlığa sahip olanlara Tanrı vergisidir (Platon, 2010a: 100a). 

Sokrates’in erdem görüşünde önemli diğer bir nokta ise bilgi ve erdem ilişkisidir. Bilgi, iyiyi ve kötüyü ayırt etmek 
için ihtiyacımız olan her türlü şeyi içermelidir. Dolayısıyla “bilgi her iyiyi kapsamaktadır” (Saygın, 2008: 133). 
Erdemler de iyiye ulaşmak için kullanılan iyiyi ve doğruyu ayırt etme gücü olduğuna göre bilgi erdemi de 
kapsamaktadır. Yani bir anlamda “erdem bilgidir” (Taylor, 2020a: 61). Bu sebeple yanlış eylemler her zaman 
istemeden yapılan eylemlerdir. Sokrates’in erdem görüşü Platon’da büyük ölçüde devam etmektedir. Platon bu 
düşünceyi eylem, birey ve toplum bazında değerlendirerek geliştirmiştir. Şöyle ki iyinin bir eylemde gerçekleşmesi 
en yüksek iyi ereğini taşımasıdır. İyinin bir kişide gerçekleşmesi erdemli davranıştır. İyinin bir toplulukta 
gerçekleşmesi ise devlettir. Böylece Platon, ahlak felsefesini siyasetle mecburi bir ilişki içerisinde okumuştur 
(Akarsu, 1982: 84). Ancak bilginin erdem olduğu fikrini, özellikle Protagoras diyaloğunda eleştirmiş ve erdemi 
tümüyle bilgiyle özdeş görmenin farklı erdemler arasında ayrım yapmada başarısız olduğunu tespit etmiştir (Platon, 



Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 92 

2010b: 332d-333d). Bu çerçevede Platon’un etik görüşü ancak ruha ilişkin yaptığı açıklamalar üzerinden izah 
edilebilir. Ruhun, rasyonel olan ve rasyonel olmayan iki kısmı olduğu için tam ahlaki yetkinlik ruhun bu iki kısmı 
arasındaki ilişkinin korunmasına ve uygun bir şekilde gelişmesine bağlıdır. Platon, değerli olanın daha aşağı olanı 
yönetmesi gerektiğine dayanan bu düşüncesiyle hem erdemi sadece zihinsel kavrayışla tanımlayan Sokrates’in 
görüşüne hem de arzuları insanın en büyük iyiliği olarak gören hazcılığa itiraz etmiştir (Taylor, 2020a: 75-76). 
Hazları bedenin değil ruhun bir ihtiyacı olarak kabul etmesi bu kapsamda değerlendirilebilir (Platon, 2013: 34e-36a).  

Aristoteles ise insanın ereğinin mutluluk olduğunu söylemiş ve mutluluğu ruhun erdemlere uygun eylemi olarak 
tanımlamıştır. İnsanın bu ereği Sokrates’te de olduğu gibi basit düzeyde yalnızca mutlu olmak değildir. “Amaç sadece 
yaşamak değildir” (Aristoteles, 2022: 1098). Çünkü bunu diğer canlılar da yapar. Aristoteles bu noktada Platon’un, 
ruhun rasyonel yanı ve rasyonel olmayan yanı olduğu fikrini sürdürmüştür. Erdemler ruhun iki kısmında karakter 
erdemleri ve düşünce erdemleri olarak gerçekleşmektedirler. Bu yüzden ahlaki iyi; ruhun, alışkanlık yoluyla 
kazanılan sabit bir durumudur. İnsan iyi eylemleri yapmayı sürdürdükçe iyi bir karakter sahibi olur. Dolayısıyla 
“ahlaki erdem bir tercih ya da istenç durumudur” (Taylor, 2020b: 103). Aristoteles’in Sokrates’ten ayrıldığı 
noktalardan biri Platon’da olduğu gibi bilgi erdem özdeşliği yani erdem için bilmenin yeterli olması ve ancak 
bilgisizliğin hataya sebep olacağıdır. Bu konuda Sokrates’in teori-pratik özdeşliğini savunduğu; Aristoteles’in ise 
değer-sonuç özdeşliğini savunduğu ifade edilmektedir (Saygın, 2008: 134). Teori ve pratik birlikteliği Aristoteles’in 
düşüncesinde bilme, isteme ve güç yetirme ile kurulmaktadır. İnsanın kendisi için nelerin iyi olduğunu bilmesi 
yetmez aynı zamanda belirli bir durumda bu iyiyi istemesi ve doğru bir şekilde karar verebilecek güçte olması 
gerekmektedir. Bu yüzden erdemlerin iki aşırılığın ortasında olması her durum ve zamanda geçerli olacak bir orta 
olduğu anlamına gelmemektedir. “Doğru orta herkes için aynı olan bir şey değildir” (Taylor, 2020b: 104). Böylece 
Aristoteles; insanların bilgisizlikten hata yaptıkları ve tüm erdemlerin aklı başında olmak olduğu konusunda 
(Aristoteles, 2022: 1145-1146) Sokrates’i, “ortak bir bütün olan İyi” ya da “bir İyi ideası” olduğu noktasında ise 
Platon’u eleştirmektedir (Saygın, 2008: 134).  

2.Referans ve Temellendirmeler  

Erdemin ne olduğunu ve epistemoloji ya da etik için hangi kapıları açacağını düşündüğümüzde meseleyi Platon’un 
üçlü bilgi tanımına kadar götürmemiz mümkündür. Nitekim çağdaş epistemolojide Gettier sonrası gerekçelendirme 
tartışmalarına bir yanıt olarak erdem epistemolojisinin geliştirilmiş olması bu tezi desteklemektedir. Ancak bu 
noktada erdem epistemolojisi açısından daha önemli olan husus erdemlerin ampirik bilgiden farklı bir alana işaret 
ediyor olmasıdır. Yani bir inancı ya da eylemi değil öznenin karakterini nesne konumunda görmekteyiz. İnanç ya da 
eylemler karakterden meydana gelmektedirler. Erdemler ise inanç ya da eylemlerin kendisine dayandığı karakterdeki 
bir tür yetkinliktir. İnsanın kendisini geliştirmeyi ya da değişimi potansiyel olarak taşıması; karakterindeki bu 
yetkinliği beslemesi ya da köreltmesi şeklinde gerçekleşebilmektedir.  

Klasik dönemde Sokrates, Platon ve Aristoteles’in erdemlere ilişkin düşüncelerini karşılaştırmak; çağdaş dönemdeki 
yaklaşımların bu düşüncelerden hangilerini ne kadar referans aldıklarını görebilmek adına önemlidir. Çalışmanın 
ikinci aşaması erdem etiği ve erdem epistemolojisinin klasik dönemle karşılaştırmasını içermektedir. Ancak öncelikle 
erdem etiği ve erdem epistemolojisinin birbirlerinden bağımsız olarak kendi alanları içerisinde hangi problemleri 
içerdiği görülmelidir. Böylece erdem etiği ve erdem epistemolojisinde klasik dönemin etkileri tespit edilebilecektir. 

En genel anlamda erdem etiği “Nasıl yaşamalıyım?” ya da “Nasıl bir insan olmalıyım?” sorularını yanıtlamaya çalışır. 
Bu sorulara cevap olarak “Erdemli bir insan olarak, erdemli bir yaşam sürmelisin.” cevabını veren teoriler erdem 
etiği olarak kabul edilebilir (Crisp, 2010: 23). Böyle yaşamanın temel nedeni ise faydayı maksimize etmek değil 
erdemli olmaktır. Bir eylemin erdemli olması için sadece failin eylem anında belirli bir durumda olması, belirli bir 
şekilde motive olması, belirli duyguları deneyimlemesi gerektiği düşünülebilir. Aristoteles ise bir eylemin erdemli 
olması ile erdeme uygun olması arasında bir fark olduğunu ifade eder. Yani etik anlamda doğrunun ne olduğunu 
anlamak için erdemli kişi doğru eylemde bulunur demek yeterli değildir. Çünkü eylem, doğruluğunu failden almadığı 
gibi fail de sadece doğru bir eylem yapmış olmakla erdemli kabul edilemez (Crisp, 2010: 25). Eylemlerimiz 
karakterimizi belirler. Ne yaptığımız kim olacağımızı belirler. Bu doğrultuda Aristoteles, dürüst olmayı ne kadar 



Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 93 

seçersek gelecekte karşılaşabileceğimiz herhangi bir güç durumda dürüst olma ihtimalimizin artacağını ve benzer 
şekilde eğer yalan söylemeyi alışkanlık haline getirirsek doğru söylememiz gereken durumlarda bunu yapma 
ihtimalimizin azalacağını ifade etmektedir (Aristoteles, 2022: 1103b).  

Erdem epistemolojisinin ise Aristoteles’in düşüncelerinden ilham alınarak erdem etiğindeki “entelektüel erdem” 
kavramı üzerinde geliştirildiği ifade edilmektedir (Yılmaz, 2014: 16). Sosa, Platon’un bilginin doğru inançtan daha 
değerli olup olmadığına yönelik sorgulamalarını entelektüel erdem kavramı üzerinden yeniden yürütmüştür. Bilginin 
gerekçelendirmesi tartışmalarında erdemlerin ne tür bir rol üstlenebilecekleri tartışılmaktadır. Bu doğrultuda 
Bloomfield’e göre erdem epistemolojisinden iki şey yapması beklenir: Genel olarak entelektüel erdemleri karakterize 
etmek ve entelektüel erdemlerin tam olarak ne olduklarını belirlemek (2000: 33-34). Bu noktada erdemlerin doğasına 
ilişkin dört soru sorulabilir (Battaly, 1998: 4): Erdemler doğal mıdır yoksa kazanılmış mı, erdemler beceri (skill) 
midir, erdemler araçsal olarak mı kurucu olarak mı yoksa içsel olarak mı değerlidir, erdemlerin hakikatle nasıl bir 
ilişkileri vardır? Erdem epistemologlarının bu sorulara verdikleri cevaplar arasında bir birlik yoktur. Aynı zamanda 
erdemin bilişsel bir yeti mi yoksa karakter özelliği mi olduğu noktasında da fikir ayrılıkları vardır. Ernest Sosa, Alvin 
Plantinga, Alvin Goldman ve John Greco gibi erdem epistemologları erdemi bilişsel bir yeti olarak görürken Linda 
Zagzebski ve J. Montmarquet gibi epistemologlar karakter özelliği olarak görmektedir (Batak, 2017: 70). Erdem 
epistemologlarının entelektüel erdem paradigmalarına ilişkin görüşler aşağıdaki tabloda örneklendirilmeye 
çalışılmıştır. 

Tablo 1: Entelektüel Erdem Paradigmaları3 

                 
Kartezyen yaklaşımın dışına çıkıp değerlendirmeyi gerekçelendirme ve bilgi odaklı değil entelektüel karakter odaklı 
yürüten erdem epistemologları, erdemleri bir beceri, yetkinlik ya da güç olarak görmüşlerdir. Ancak beceri bir 
alışkanlık değildir. Yani belirli bir durumda ne yapacağım alışkanlıkla ilgiliyken ne yapabileceğim beceriyle ilgilidir 
(Battaly, 1998: 4). Bu noktada Zagzebski’nin itirazı, erdemlerin karşıtlarının bir kusur olduğu becerinin ise bir 
karşıtının olmadığı üzerinedir (Zagzebski, 1996: 113). Erdemleri bir beceri (skill) olarak görmek ise ahlaki bilginin 
felsefi olarak şüpheli olmayan genel bir bilgi türü olduğunun gösterildiği uygulanabilir bir epistemoloji sağlar 
(Bloomfield, 2000: 34-35). Ernest Sosa’nın epistemoloji kuramı bu çerçevede değerlendirilebilir. Erdem etiğinde 
gerekçelendirme; birincil gerekçelendirmede ahlaki erdemlere, ikincil gerekçelendirmede ise tikel fillere ilişkindir. 
Sosa bu yapının epistemolojideki gerekçelendirmede entelektüel erdemlere ve tikel inançlara ilişkin olduğunu 
savunmuştur (Batak, 2016: 87). Bir bakıma ahlaki erdemler eylemlerin ve ardından tikel fiillerin gerekçelendirilmesi 
sürecinde, entelektüel erdemler ise bilginin ve tikel inançların gerekçelendirilmesi sürecinde bulunurlar. 
Gerekçelendirmede bilgiye ve tikel inançlara ilişkin güvenilir koşulların nasıl sağlanacağı ve aynı zamanda 
erdemlerin güvenilirlik sürecindeki konumları tartışılmaktadır. 

Güvenilirlikçilik, bir inancın ancak gerçeği güvenilir bir şekilde ortaya koyan ve hatadan kaçınan bir bilişsel süreç 
tarafından üretildiği veya sürdürüldüğü takdirde epistemik olarak haklı çıkabileceği görüşüdür (Sosa, 1985: 239). 
Pritchard’ın ifadesiyle genel anlamda güvenilirliği değerlendirirken sürecin güvenilirliğini değil epistemik failin 
güvenilirliğini düşünürüz (2022: 87). Dolayısıyla her tür gerekçelendirme süreçten çok öznenin sahip olduğu 
yeterlilik ya da kusurların değerlendirmesi olarak görülebilir. Erdemlerin hakikatle olan ilişkileri de sadece sürece 

 
3 Tablodaki bilgiler Battaly’nin makalesinden alınmıştır. Detaylı bilgi için bkz. (Battaly, 1998: 3-4) 



Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 94 

bağlı bir güvenilirlikle açıklanamaz. Çünkü bir inancın sadece güvenilir olması yetmez, inanç aynı zamanda erdemli 
de olmalıdır. Sosa’ya göre hakikate ulaşma çabasını bizim için değerli kılan şey ise doğru olması değil daha çok onu 
kavramamız ve ona sahip olmamızdır (Sosa, 2000: 49). Sosa’nın etik gerekçelendirmeden ilham alarak 
epistemolojideki gerekçelendirme tartışmalarına uyguladığı gerekçelendirme teorisini ve iki alan arasındaki ilişkiyi 
aşağıdaki tabloda daha net bir şekilde görebilmek mümkündür. 
 

Tablo 2: Ernest Sosa’da Gerekçelendirme  

      
Aristoteles, ruh sınıflandırmasında düşünce erdemlerini aklın olduğu kısma, karakter erdemlerini ise akla tâbi kısma 
yerleştirmiştir. Erdemlerin Aristoteles’in tabiriyle ruhun rasyonel olan ve olmayan yanında bulunması bazı 
erdemlerin bir duygu bazı erdemlerinse bir eylem türü olarak karakterize edilmesi anlamına gelmektedir (Crisp, 2010: 
29). Aristoteles’te erdemlerin insandaki yetilere atıfta bulunduğunu ifade etmemiz mümkündür. Bu durumda ahlaki 
erdem, entelektüel erdem ve bilişsel erdem kavramları insandaki hangi yetiye atıfta bulunmaktadır? Bu 
sınıflandırmaların tümü erdemin bir beceri olduğu kabul edildikten sonra anlamlı bir şekilde izah edilebilir. Çünkü 
erdemlerin bir beceri olduğunu söylemek tüm becerilerin erdem olduğunu söylemek değildir (Bloomfield, 2000: 34). 
Aynı zamanda erdemlerin karakter özelliği olduğunu söylemek de karakterin sahip olduğu tüm özelliklerin erdem 
olduğunu söylemek değildir. Belki de bu sebeple Aristoteles’in; tüm erdemlerin aklıbaşındalık olduğu noktasında 
Sokrates’i eleştirmesi haklı gösterilebilir. Bu doğrultuda örneğin ahlaki erdemin Aristoteles’in teorisinde neye 
karşılık geldiğini düşünelim. Aristoteles’e göre kişi ahlaki erdemler sayesinde doğru amacı edinir ve pratik bilgelik 
elde eder. Eğer doğru amaç yoksa pratik bilgelik de olmaz (Aristoteles, 2022: 1098-1098b). Öyleyse ahlaki erdem, 
ne ve niçin sorularını soran theoria’ya karşılık gelmelidir. Ancak çağdaş epistemolojide ahlaki erdemlerin praxis ve 
poiesis’e; entelektüel erdemlerinse theoria ve phronesis’e karşılık geldiği ifade edilmektedir (Batak, 2017: 18). “Bilgi 
edinmek, doğruya ulaşma yeteneğine/becerisine sahip olmak gibidir” (Pritchard, 2022: 86). Bu sebeple entelektüel 
erdem, doğruluğu elde etmeyi sağlayan karakter özelliğidir (Pritchard, 2022: 87). Burada Aristoteles düşünce ve 
karakter erdemlerini ahlaki erdem olarak alıp pratik bilgelik için öncelerken çağdaş epistemologların entelektüel 
erdemleri epistemolojik sahada gerekçelendirme tartışmalarına dahil edebilmek için ahlaki erdemlerden ayırdıklarını 
söyleyebiliriz.  

Aristoteles ruhu iki kısma ayırmasına karşın aralarında teorik ve pratik aklın eylemlerde nasıl uygulandığını açıklayan 
bir bağ kurmuştur. Phronesis iyi ya da kötü şeyler üzerine akılla beraber var olan ve eylemlerde doğru dayranmayı 
sağlayan bir huydur (Aristoteles, 2022: 1140b). Phronesis’in kendisi bir beceri değildir çünkü kendisine ait bir logosu 
yoktur. Daha ziyade her bir becerinin logoslarında somutlaşır. Phronesis’i oluşturan aynı epistemik süreçler, ahlaki 
açıdan erdemli kişiler tarafından ahlaki durumlarda uygun eylemi belirlemek için kullanılır (Bloomfield, 2000: 27-
29). Yani özne, nasılın bilgisine sahip olursa ve bu bilgi örneğin muhakeme gücü erdemi şeklinde açığa çıkarsa ve 
karakter erdeminde kendisini gösterirse biz de bu kişi için düşünce erdemine sahiptir deriz. Bu aşamada erdem 



Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 95 

epistemolojisinin neden Sokrates’i değil de Aristoteles’i referans aldığı açığa çıkmaktadır. Belirli bir durumda ne 
yapılacağının bilgisine sahip olmak yetmez. Öznenin bu bilgiyi epistemik bir teşhis sonrasında doğru bir şekilde 
kullanabilmesi de gerekmektedir. Yani erdemler bir beceri ise bu beceri tıpkı bir epistemoloji problemini çözer gibi 
ahlaki problemleri çözebilmemize yarayan bir beceridir. “Erdemli kişi, becerisini doğru şekilde uygulayan kişidir” 
(Crisp, 2010: 33). Böylece ahlaki bilgi gibi bir bilgi türü olduğu sonucuna ulaşılabilir. Nitekim bu kanaat normatif 
ve betimleyici etik teorileri doğurmuştur. Buradaki temel problem ise zihinden bağımsız ahlaki gerçeklere epistemik 
olarak nasıl erişebileceğimizdir. 

 

Tablo 3: Aristoteles’de Ruhun Kısımları 

 
 

3.Çağdaş Dönem ve Bütünlüklü Okuma İhtiyacı 

Çalışmanın üçüncü aşaması erdem etiği ve erdem epistemolojisini birlikte okuma imkanını sorgulamaya ayrılmıştır. 
Erdem etiği ve erdem epistemolojisine dair çalışmalar incelendiğinde terminolojide birkaç farklı türde erdem 
ifadesinin yer aldığı görülmektedir. Bu doğrultuda ahlaki erdem, bilişsel erdem, entelektüel/epistemik erdem 
kavramlarının içeriği, birbirlerine karşı konumları ve iki alanda hangi anlamlarda kullanıldıkları tespit edilecektir. 
Eylemler, karakter, inançlar ve bilgi için farklı şekillerde ifade edilen erdem sınıflandırmaları bulunmaktadır. 
Terminolojideki bu çeşitliliği makul bir zeminde izah edebilmek için tablo ve şekillerden faydalanılacaktır. Ayrıca 
Aristoteles’in düşünce erdemleri ve karakter erdemlerindeki yapının tümüyle korunup korunmadığı eğer 
korunmadıysa farkın ne olduğu açığa çıkartılmalıdır.  

İnsanın sahip olduğu üç temel yetiyi (bilme, eyleme, yaratma) Aristoteles’in ruh sınıflandırması ile birlikte 
düşündüğümüzde theoria’dan poiesise geçiş ya da praxis bu yetilerin insanda nasıl beceriye ve alışkanlığa 
dönüştüğünü tarif etmektedir. Bilişsel erdemleri de bilişsel yetiler üzerinden açıklamak daha aydınlatıcı olacaktır. 
Bilişsel yetiler (sezgi, hafıza, algı, duyum, akıl-zekâ-anlık, muhayyile vb.)4 tıpkı entelektüel erdemler gibi doğru 
inançlar edinmemizi sağlar. Ancak aralarındaki fark bilişsel yetilerin entelektüel erdemler gibi sonradan kazanılmıyor 

 
4 Bilişsel yetilere ilişkin detaylı bilgi için bkz. (Bolay, 2018: s. 6, 236), (Timuçin, 2019: s. 26, 568,), (Cevizci, 1999: s. 462). 



Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 96 

olmasıdır. Böylece yeti, yetkinlik/beceri ve alışkanlık olmak üzere üç farklı aşamadan bahsetmekteyiz. Doğal olan 
ve bilgi sürecine hizmet eden yetiler, sonradan kazanılan ve erdem olan ya da olmayan beceriler, belli bir durumda 
nasıl davranacağımıza ilişkin alışkanlıklar. Bu sınıflandırmada erdemler, bir tür yeti ya da alışkanlık olarak da 
görülmeye meyilli olan beceri konumundadır. Erdemlerin bu konumda olmaları, yetkinlik olarak bir erdemin 
kazanılmasında birincil olarak onu edinmeye imkân verecek bir yetinin varlığına ihtiyaç olması ve ikincil olarak 
alışkanlık haline gelinceye kadar irade ve tercihle destekleniyor olmaları sebebiyledir.  

Aristoteles, ahlaki erdemlerin bilişsel ve duygulanımsal yetilerimizin bütünleşmesini gerektirdiğini düşünmüştü 
(Bloomfield, 2000: 33). Sağlıklı olan ruhun bu iki kısmının uygun bir şekilde birleşmesidir. Hatta bu uyumun 
sağlanamadığı durumu ifade etmek için ruh felci tabirini kullanmaktadır (Aristoteles, 2022: 1102). Yani erdemler; 
güdüsel ve ereksel bileşenlerden oluşmaktadır. Bu nedenle Linda Zagzebski de Aristoteles’in bilişsel yetilerimizi 
ahlaki erdemlerle inşa ettiği gibi duyguları da entelektüel erdemlerle inşa edebileceğimizi düşünür. Duyguların 
entelektüel erdemler üzerinde etkisi var mıdır? Aristoteles’te duygular, karakter erdemlerinin kaynağı idiler. 
Zagzebski de duyguları entelektüel erdemler için motivasyon kaynağı olarak görür. Bu bağlamda bilme sürecinde 
zihinsel imkanlardan ziyade kişinin karakter özelliklerinin belirleyici olduğunu savunmuştur (Mehdiyev, 2021: 106-
107). Zagzebski’nin yorumu, motivasyon temelli mesuliyetçi (responsibilist) erdem teorisi olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Buradaki mesuliyet çıkarımsal bilgi için geçerlidir. Yani bilgiyi gerekçelendirmek için güvenilir başarı 
unsuru yeterli olmaz bunun yanı sıra mesuliyet de olmalıdır. Bu bağlamda ahlaki erdemler “iyiyi elde etmek için 
genel bir motivasyonu ve bunu gerçekleştirmekte kusursuz bir başarıyı gerektirir” (Grego, 2020: 271). Bu noktada 
erdemlerin bilişsel yetilerle olan ilişkisi değerlendirilmelidir. Yeti, beceri ve alışkanlık arasındaki ilişki; düşünce ve 
karakter erdemlerinin gerçekleşme potansiyeli olarak insanda bulunan yetilerin varlığı ile açıklanabilir. Bu bağlamda 
bilişsel erdemler ve bilişsel yetiler arasında net bir liste çıkarmak güçtür. İlişkinin boyutlarını aşağıdaki gibi bir 
tabloda bütünlüklü bir yapıda görmek mümkün olacaktır. 

Tablo 4: Bilişsel Yetiler ve Erdemler 5 

 
Bilişsel olarak bir şeye inandığımız ve odaklandığımız takdirde belki öyle olmadığı halde yani o konuda yeterli 
olmadığımız halde beceri göstermemiz mümkündür. Bazı çalışmalar zihnin bu tür rol yapmalarla kendini 

 
5 Entelektüel erdemler Nathan King’in makalesinden alınmıştır: (King, 2022: s. 315-330). 



Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 97 

kandırabildiğini göstermektedir (Marzano ve Marzano, 1987: 7).  Bu durum Aristoteles’in adil olmak için adil 
eylemlerde bulunmak gerekir; adil eylemlerde bulunmak için de adil olmak gerekir demesini açıklar (Aristoteles, 
2022: 1105-1105b). Yani ne kadar erdemli davranırsanız erdemli olma ihtimaliniz o kadar artacaktır. Bu demektir ki 
bir kişinin başlangıçta ısrarla ve her durumda ahlaki olanı tercih etmeye çalışması bir süre sonra zihnin bu durumu 
alışkanlık haline getirmesine ve ahlaklılığın bir karakter özelliği olmasına sebep olacaktır. İbn Miskeveyh’in de 
ahlakı tabii ahlak ve eğitimle sonradan kazanılan ahlak olmak üzere iki kısma ayırması bu kapsamda 
değerlendirilebilir. Yani insan doğuştan seçim yapabilme ve yetkinleşme potansiyeline sahiptir. Ancak bunun bir 
karakter olarak yerleşmesi için ruhun erdemlere uygun yaşaması gerekir. Tabii ahlakın üzerine inşa edilen ve karakter 
olarak gözlemlenen kısım ahlakın seçimle özgür kılınan, sonradan kazanılan kısmıdır. Tabii ahlak, bilkuvve 
desteklenmediği sürece erdemli bir karakteri göremeyeceğimiz ancak o olmadan da erdemli olmanın mümkün 
olamayacağı zemindir. Bu düşünce Aristoteles’in düşünce erdemleri ile ilişki kurularak anlaşılacak olursa phronesis 
ve praxis tabii ahlakın karakter erdemlerine dönüşmesi sürecini temsil ederler. Bu noktada İslam ahlak düşüncesinde 
erdem anlayışının incelenmesi ihtiyacı doğmaktadır. 

Erdemin; İslam ahlak düşüncesindeki karşılığını incelediğimizde fazilet kavramıyla karşılaşırız. Fazilet “insanın 
iyilik yapmasını ve kötülükten uzak durmasını sağlayan ruhi yetenekler için kullanılan bir terimdir” (Çağrıcı, 1995: 
268). Örneğin ilk İslam filozofu olarak kabul edilen Kindi, biri insanın kendisine ait huylarda, diğeri de başkasını 
ilgilendiren tutum ve davranışlarda ortaya çıkan faziletler olmak üzere fazileti iki kısma ayırmıştır (Büyüközkara, 
2020: 273). Kindi, Farabi, İbn Miskeveyh ve İbn Sina gibi pek çok İslam düşünürü dört temel faziletin neler olduğuna, 
bunların ruha ait faziletler olduklarına ve ifrat ve tefrit olarak ifade edilen iki aşırılığın ortası olduklarına eserlerinde 
yer vermişlerdir. Bu yönüyle Platon ve Aristoteles’ten etkilendiklerini ve fazileti İslam ahlak esasları ile birlikte 
okuyarak sistemli bir şekilde açıklamaya çalıştıklarını söylemek mümkündür (Karaman, 2018: 190-192). 

İslam ahlak düşüncesinde hal ve meleke ayrımı bulunmaktadır. Bu çerçevede eğer bir insanın davranışları çok çabuk 
değişebiliyorsa buna hal; yerleşmiş ve alışkanlık haline gelmiş ise de meleke denir. Erdemler meleke sınıfındadırlar. 
Bu ayrımın Platon ve Aristoteles’te de olduğunu; dürüstlük ve adalet erdemleri üzerinden örnekler vererek meleke 
haline gelmenin vurgulandığını görmekteyiz. İnsandaki temel yetilerden biri olan müdrike nazari ve ameli iki kuvvet 
olmak üzere ikiye ayrılır. Ameli ve nazari kavramları teori ve pratik ayrımına karşılık gelmektedir. Erdemler ise nutki 
(akli kısmın erdemleri) ve hulki (arzu kuvvetiyle alakalı erdemler) olmak üzere iki kısma ayrılır (Büyüközkara, 2018: 
274). Bu ayrım da yukarıda Platon ve Aristoteles düşüncesinde aklın hâkim olduğu kısım ve akla tâbi kısım olarak 
açıkladığımız tasnifle ilişkilendirilebilir.  

Tablo 5: Farabi’de Erdem ve Yeti Sınıflandırması 

 



Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 98 

Fikri erdemlerin ahlaki erdemlerle doğrudan ilişkisi vardır. Farabi’ye göre bir insanın fikri erdemleri yani bir durum 
karşısında en yararlı ve en güzel olanı bulma konusundaki kabiliyeti/otoritesi/başarısı ile ahlaki erdemleri6 yani 
karakter ve fiiller bakımından iyi olması birliktelik gerektirir. Nitekim ahlaki erdemleri olmayan bir kişinin fikri 
erdemlerinin olması beklenmez. Böyle bir durumda ya kişi gerçekte iyidir ya da kişinin erdemli olduğu 
zannediliyordur. Bu noktada fikri erdemin ahlaki erdemden bağımsız olup olmadığı sorusu doğar. Farabi bu soruyu 
fikri erdemin ahlaki erdem dışında başka bir erdemle birlikte bulunması gerektiğini söyleyerek cevaplar. Bu erdem 
tabii erdemdir. Yani tabii erdem ve fikri erdem birlikte bulunmalıdır. İradi olan ahlaki erdem ise fikri erdemler 
tarafından keşfedilir (Farabi, 2012: 78-79). Nazari erdem diğer üçünün birbirinden ayrılamayacaklarını ifade eder. 
Çünkü fikri erdem nazari erdeme tâbidir. Nazari erdem aklın fikri erdemleri kavramasını sağlar (Farabi, 2012: 78). 
Bu çerçevede nazari erdem kavramının diğer erdem teorilerinde adaletin birleştirici unsur olmasına karşılık geldiği 
düşünülebilir. Böylece erdem bir karakter özelliği ise neden erdemsiz insanların var olabildikleri açıklanabilir. 
Erdemler tabîi ahlakla birlikte fikri erdemlerin bulunmasıyla mümkün olabilirler. Erdemsizlik hali ise fikri erdemin 
bulunmaması ya da tabîi ahlakla birlikte bulunmaması halidir. 

Jason Baehr’e göre ahlaki erdem olmadan da entelektüel erdeme sahip olabiliriz (Swanton, 2014: 132). Bu konuda 
Zagzebski; entelektüel bir erdeme sahip olan kişinin baskı altında kalması durumunda iyi desteklenmiş inançlarına 
sarıldığını ve ahlaki erdemlere sahip olduğu için entelektüel erdemleri benimsemeye yöneldiğini söylemektedir. 
Entelektüel erdemlerin, bilginin temel bir bileşeni olduğu iddiası kişinin entelektüel erdemlere geçici veya anlık bir 
şekilde de sahip olabileceği ihtimaliyle eleştirilmektedir (Baehr, 2006: 484-485). Ancak burada bazı araştırmaların 
insan zihninin mış gibi yaptığı durumları zamanla kalıcı bir şekilde benimsediğini gösteren sonuçlar verdiği (Marzano 
ve Marzano, 1987: 87) ve zaten Zagzebski’nin bu sürece atıf yaparak motivasyonu vurguladığı hatırlanmalıdır. 

Erdemlerin epistemolojik unsurlarla ilişkisi olmadığını ve özellikle bilişsel sürece dahil edilemeyeceğini savunanlara 
karşılık Zagzebski’nin entelektüel erdemleri ve ahlaki erdemleri birbirinden ayırmak için farklı amaçlar tayin ettiği 
görülmektedir. Bu noktada Zagzebski’ye göre entelektüel erdemlerin nihai amacı “gerçekliğin bilişsel temâsıdır 
(cognitive contact of reality) ahlaki erdemler için ise spesifik bir amaç tayin etmemiş olmasına ek olarak gerçeklikle 
bilişsel temastan (cognitive contact with reality) başka bir şey oldukları varsayılabilir” (Baehr, 2006: 482). 
Entelektüel erdemlerin bilgi için gerekli ve yeterli olmadıklarına yönelik itirazın üstesinden gelebilmek için 
Zagzebski’nin daha fazlasına ihtiyacı vardır. Çünkü tek başına motivasyon ve doğruluk; bilgiye ulaşma sürecindeki 
şans faktöründen doğan sorunları çözmede yeterli değil gibi görünmektedir. Bazı bilgi durumlarının Zagzebski’nin 
işaret ettiği bileşenlerden (motivasyon, doğruluk) yoksun olduğu yani erdemin uygulanmasının bilgi için gerekli 
koşul olmadığı itirazı (Baehr, 2006: 495) aşılabilir mi?  

Farabi, nazari erdem, fikri erdem, ahlaki erdem ve ameli sanatın ancak tabiat bakımından üstün potansiyeli olan 
kişilerde gerçekleşebileceğini söylemektedir (Farabi, 2012: 81). Bu da tabii erdem ve nazari erdem arasında da bir 
ilişki kurarak birbirini takip eden yapıyı tamamlar. Zagzebski’ye göre de bir kişi bir erdeme sahip olmak için “o 
erdemin özelliği olan bir amaca yönelik eylemi başlatan ve yönlendiren bir duyguya sahip olmaya yatkın olmalıdır” 
(Baehr, 2006: 482). Ancak bu noktada ahlaki erdeme sahip olmayan kişinin fikri kuvvete de sahip olmayacağı 
hatırlandığında iradenin tabii ve fikri erdem üzerindeki etkisi ortaya çıkmaktadır. Bu kısımda Farabi’nin yapmış 
olduğu sınıflandırmanın Aristoteles’in ruh sınıflandırmasında olduğu gibi insanın aklın hakimiyetinde ruhi ve 
bedensel yetkinleşmesine işaret ettiği savunulabilir. Ancak Aristoteles erdemlerin doğuştan olmadıklarını söylerken 
Farabi fikri erdemin de öncesinde tabîi erdemin varlığından bahsederek bilişsel yetilerin yani erdemli olma 
potansiyelinin de öncesini açıklamıştır. Böylece Farabi örneği üzerinden İslam ahlak düşüncesinde tabii erdem ve 
iradi erdem ayrımının nereden geldiğini ve bu ayrımın çağdaş erdem tartışmalarına ne katkı sağlayabileceğini 
açıklamış olduk. Sonuç itibariyle erdem kısmen gözlenebilen bir durum olsa da karakterle ve niyetle doğrudan ilişkili 
olduğu için erdem etiği ve erdem epistemolojisi tartışmalarını karakterin ve benliğin inşası gibi kavramlardan 
hareketle etik-epistemolojik ortak bir zeminde değerlendirmek mümkündür. 

 
6 Ahlaki erdemler aynı zamanda kişinin kendisi ve başkası için iyiyi istemesi anlamına da gelmektedir. Farabi (2012) Tahsîlu’s 
Sa’âda, Çeviren: Arslan, Ahmet, 2.Baskı, Ankara, Divan Kitap, s. 74. 



Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 99 

Ahlaki karar verme süreci kişinin sahip olduğu ahlaki standartlar dışında başka unsurlardan da etkilenmektedir. Frank 
Hindriks  bilişsel uyumsuzluk modelini açıkladığı makalesinde insanların bağlı oldukları ahlaki standartları kapsayan 
ahlaki bir benliğe sahip olduklarını ve dış etkenler bu standartlarla karşı karşıya geldiğinde kişide bir suçluluk 
duygusu hissettirebileceğini ifade eder. Böyle bir durumda neler olduğunu ise üç aşamada izah etmektedir: İlk 
aşamada ahlaki akıl yürütme başlar. İkinci aşamada akıl yürütme kişinin sahip olduğu ahlaki standartların ne kadar 
bilincinde olduğuna bağlıdır. Üçüncü aşama ise ahlaki standartlara ne kadar bağlı kalınacağına karar verildiği 
aşamadır (Hindriks, 2015: 248). Burada ahlaki standartlar dışında kalan unsurların ahlaki karar verme sürecini 
etkileyebileceği söz konusudur. Sonenshein; beklentilerin, bilinçsiz arzuların ve motivasyonların ahlaki karar verme 
sürecinin nasıl inşa edileceğini etkilediğini savunur (Dedeke, 2015: 443). Buradan hareketle hem duygulanımın hem 
de bilişin ahlaki yargıların oluşumunda yapıcı bir rol oynadığını söyleyebiliriz (Hindriks, 2015: 445). Dolayısıyla 
erdemlerin; insanın tıpkı konuşma, karar verme, algılama ve sosyal beceriler gibi bilişsel temelli olduğu kabul 
edilerek geliştirilmeye muhatap bir yeti olarak görülebilir. Zihinsel yapının anlam boyutu zihnin yeni öğrendiği 
bilgileri zaten sahip olduklarıyla ilişkilendirdiğine işaret eder. Örneğin bir öğrenci kendisine verilen bir görevi yerine 
getirirken anlam üretmiyorsa ya da daha önce bildikleriyle bir bağlam kurmuyorsa çalışması yüzeysel kalacağı için 
görevin üstesinden gelme ihtimali azalacaktır (Marzano ve Marzano, 1987: 18). Sonuç olarak erdemin bir karakter 
özelliği olarak görülmesi zaten insanda bu türden bir beceri olduğu anlamına gelir. Erdemlerin bir beceri olarak 
görülmesi ise sonradan kazanılma ve kazanılmama durumlarını izah etmekte yetersizdir. Bu sebeple her iki teorinin 
birleşme imkânı erdemli olmanın bilişsel bir yeti olduğu tezi üzerinde yoğunlaşmakla gerçekleşebilir.  

Entelektüel erdemlerin iyi bir entelektüel yaşam sürme ihtimalini artırdığını ancak bilginin doğası, sınırları ve 
kaynakları gibi temel epistemolojik problemlerle ilişkili olmadığını savunan epistemologlar bulunmaktadır (Baehr, 
2006: 507). Ancak bu itirazların kabul edilmesi durumunda eylem ve bilgi arasındaki ilişkinin alternatif bir teklifle 
açıklanması ihtiyacı doğmaktadır. Nitekim “entelektüel erdemlere sahip olarak, güçlü epistemik özneler olarak ‘etkili 
failler’ olarak hareket ederiz ve bilişsel eylemlerimizin başarısını kendimize yani bilişsel yeteneklerimize atfederiz” 
(Hardy, 2005: 289). Böylece epistemik sorumluluk ve ahlaki fail gibi kavramların altını doldururuz ve bilgi-eylem 
tutarsızlıklarına karşı çözüm arayışında oluruz. Bu açıdan bakıldığında etik ve epistemolojik sorumlulukların hukuki 
sorumluluklara imkân verdiğini söylemek yanlış olmayacaktır. Toparlayacak olursak erdem epistemolojisi; 
entelektüel erdemlerin önermesel bilgi dışındaki bilgilerin doğasına daha uygun olduğu itirazıyla eleştirilmektedir. 
Ancak erdemlerin gerekçelendirme için önemli bir rol üstlendiği fikrinin erdem epistemologları tarafından 
savunulduğunu söylemek mümkündür.  

Erdem epistemolojisini erdem etiğiyle birlikte okumak; bilgi ve eylem ilişkisini görmeyi sağlayacağı gibi 
epistemolojinin kendi içindeki yapıyı da daha sağlıklı bir şekilde kavramaya yardımcı olacaktır. Öyle ki mevcut bilgi 
anlayışı bilginin yalnızca düşünmeyle ya da gözlemle edinildiği, bilginin söylenenlere indirgenebileceği, bilgiye 
sosyal yapıdan bağımsız bir ürün olarak bakılabileceği ve bilimin en üstün bilgi türü olduğu gibi yanlış kanıların 
varlığına sebep olmaktadır (Sayer, 2019: 37). Erdem teorilerinde düşülebilecek bir hata ise erdemi tek bir boyutta 
değerlendirip sağduyu, ahlaki ya da epistemik olarak tanımlama denemesidir. Erdem tüm bu özelliklerin bir 
bütünleşmesidir. Bu bağlamda erdem teorilerinin tüm özelliklerin dahil edildiği bütünlüklü bir modelde yeniden 
incelenmesine ihtiyaç vardır.  

Sonuç 

Erdemleri, etik ve epistemolojik tartışmalarda ortak bir okuma yapabilme imkânı verip vermediği noktasında 
değerlendirdiğimizde gördük ki mesele ilişkisel ve bağlamsal düşünmeyi de gerektirdi. Felsefi etkinlikte, herhangi 
bir konuda değerlendirme yaparken birden çok kavramı bir arada düşünmeye ihtiyaç olduğu fikrini savunduk. Bu 
düşünce bilgiye dair kabullerin etik değerlendirmeyi de etkilediği yönünde güçlü bir tez olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Bu çalışmanın kapsamında ise ilk aşamada klasik dönemde Sokrates, Platon ve Aristoteles’in erdem 
görüşlerinin çağdaş etik ve epistemoloji teorilerinde nasıl karşılık buldukları tespit edilmeye çalışıldı. Sokrates’in 
bilgi ve erdemi özdeş görmesi Platon ve Aristoteles tarafından eleştirilmiştir. Ek olarak Aristoteles, Platon’un ise bir 
iyi ideası olduğu fikrine katılmamaktadır. Üç filozofun birleştikleri ortak nokta ise hayatın amacının, insana has 
yaşama uygun şekilde mutluluğa ulaşmak olduğudur. Bu düşüncenin çağdaş dönemde dönüştüğünü ve hayatın 



Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 100 

amacından ziyade eylemlerin, erdemlerin ve inançların kendinde değerinin aranmaya başladığını ifade edebiliriz. Bu 
sebeple çağdaş dönem etikçileri ve epistemologları çareyi değer kaynağı olarak öznenin kendisini görmekte 
bulmuşlardır. 

Erdem epistemolojisi, gerekçelendirme tartışmaları kapsamında okunduğu takdirde bilginin doğasına zarar veren bir 
kuram olarak anlaşılabilir. Ancak etik ve metafizik alanlarla bütüncül bir bakış açısı yakalandığında hem 
epistemolojinin ahlaki bilgiyi görmezden gelen bir formda ilerlemesi engellenebilecek hem de insanın maddi ve 
manevi yanı arasındaki ilişkiye dair derin sorgulamalar yapılabilecektir. Zira yaygın felsefi sorgulamalar indirgeme 
hatasına düşmenin sebep olduğu sınırlar içerisinde insanın yalnızca bir yönünü muhatap almakla yetinmektedirler. 
Bu bağlamda erdem etiği ve erdem epistemolojisindeki tartışmaların umut vadettiğini ve erdem kavramı üzerinden 
ortak bir okuma yapmanın mümkün olduğunu düşünebiliriz. Ancak bunun gerçekleşebilmesi için kavramsal 
kargaşanın aşılabilmesi ve erdemin doğasına ilişkin tartışmaların disiplinler arası bir perspektifle sürdürülmesi 
gerekmektedir. Çünkü erdem epistemolojisinin cevapları etik değerlendirme için tatmin edici olmamakta; erdem 
etiğinin cevapları da gerekçelendirme tartışmalarında ampirik bilgiyi savunan epistemologların ilgi alanı dışında 
kalmaktadır. Ayrıca erdemin karakter özelliği olduğunu savunan modelin yöneltilen eleştirilerle baş edebilmesi için 
İslam ahlak düşüncesinden destek alınarak tabii erdem kavramını incelemek aydınlatıcı olabilir. İnsan doğasına ve 
erdemlerin niteliklerine ilişkin açıklamada yetersiz gibi görünen çağdaş erdem modelleri bu eksikliklerini tabii erdem 
perspektifiyle aşmayı deneyebilirler. 

Erdemin bir karakter özelliği mi, beceri mi yoksa yeti mi olduğu sorusu meselenin en temel sorusu olarak 
değerlendirilebilir. Nitekim diğer başlıklar bu temel soru etrafında şekillenecektir. Bu çalışmanın sunduğu bilgiler 
ışığında çağdaş dönemde bu sorulara ortak bir cevap verilmediği sonucuna ulaşılmaktadır. Bu alandaki çalışmaların 
henüz erdemlerin bilişsel bir yeti olduğunu söylemek için yeterli olmadığı ortadadır. Aynı zamanda erdemlerin insan 
doğasıyla ne tür bir ilişki içerisinde olduğu da açıklığa kavuşturulmamıştır. Aynı zamanda çağdaş terminolojide 
kullanılan entelektüel erdem ve ahlaki erdem ifadelerinin Aristoteles’in karakter erdemleri ve düşünce erdemleri ile 
eş alamlı kullanılmasının ne kadar isabetli olduğu değerlendirilmelidir. Entelektüel erdem, bilişsel erdem, ahlaki 
erdem ve karakter erdemi gibi ifadelerin Aristoteles’in ruh sınıflandırmasında teorik ve pratik bilgeliğe dair ilişki 
içerisinde konumlandırılması noktasında terminolojide bir belirsizlik olduğu söylenebilir. Kavramlara ilişkin ortak 
bir dil kullanımı yeniden kurgulanmalı ve bu süreçte temel alınan klasik düşünceler belirtilmelidir. Bu sebeplerden 
dolayı erdem tartışmalarını yeni ve bütünlüklü bir bakışla güncelleme ihtiyacı olduğu sonucuna ulaşılmaktadır. 
Yapılacak bütünlüklü okuma hem etik ve epistemolojik problemleri çözmeyi vadetmekte hem de etik ve epistemoloji 
arasında ortak bir dil kurma imkânına kapı aralamaktadır.  
 

Kaynaklar 

Akarsu, B. (1982). Ahlak Öğretileri. Remzi Kitabevi. 

Aristoteles (2022). Nikomakhos’a Etik. Say Yayınları. 

Aster, E. V. (2021). Bilgi Teorisi ve Mantık (Çev. M. Gökberk). Fol Yayınları.  

Baehr, J. S. (2006). Character in Epistemology. Philosophical Studies: An International Journal for Philosophy in 
the Analytic Tradition, (128/3) 479-514. 

Batak, K. (2016). Ernest Sosa ve Entelektüel Erdemler, Felsefe Dünyası Dergisi, (64) 86-117. 

Batak, K. (2017). Aristoteles’ten Ernest Sosa’ya Erdem Epistemolojisi. İz Yayınları. 

Battaly, H. (1998). What is Virtue Epistemology?, The Paideia Archive: Twentieth World Congress of 
 Philosophy, (40) 18-26. 

Bloomfield, P. (2000). Virtue Epistemology and the Epistemogy of Virtue, Philosophy and 
 Phenomenological Research, (LX) 23-43. 



Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 101 

Bolay, S. H. (2018). Felsefe Doktrinleri ve Terimleri Sözlüğü. Atlas Yayınları. 

Büyüközkara, E. (2020) İslam düşüncesinde erdem sınıflandırmaları ve temel erdemler. İçinde A. Gürgen (Ed.) 
 Erdem üzerine tartışmalar (s.271-291). Doğu Kütüphanesi.  

Cevizci, A. (1999). Felsefe Sözlüğü. Paradigma Yayınları. 

Cevizci, A. (2004). Arete. Felsefe Ansiklopedisi. (c.1, s.547-548). Etik Yayınları. 

Crisp, R. (2010). Virtue Ethics and Virtue Epistemology, Metaphilosophy, (41) 22-40. 

Çağrıcı, M. (1995) Fazilet. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (c.12, s.268-271) Diyanet Vakfı Yayınları. 

Dedeke, A. (2015). A Cognitive-Intuitionist Model of Moral Judgment, Journal of Business Ethics, (126/3) 437-457. 

Farabi (2012). Tahsîlu’s Sa’âda (Çev. A. Arslan) Divan Kitap. 

Grego, J. (2020). Epistemolojide erdemler. İçinde P. K. Moser (Ed.) Epistemoloji (s. 265-289). Adres 
 Yayınları. 

Hardy, J. (2005). Intellektuelle Tugenden und Epistemiche Motivation – Grundzüge der  Tugenderkenntnistheorie, 
 Zeitschrift für Philosophische Forschung, (59/2) 284-302. 

Hindriks, F. (2015). How Does Reasoning (Fail to) Contribute to Moral Judgment? Dumbfounding and 
 Disengagement, Ethical Theory and Moral Practice, (18/2) 237-250.  

İbn Miskeveyh (1983). Ahlakı Olgunlaştırma, (Çev. A. Şener, İ. Kayaoğlu ve C. Tunç). Kültür  ve Turizm 
 Bakanlığı Yayınları. 

Karaman, H. (2018) İslam ahlakında temel erdemler. İçinde M. Selim Saruhan (Ed.) İslam ahlak esasları ve felsefesi 
 el kitabı (s. 185-199). Grafiker Yayınları. 

King, N. (2022). How Intellectual Virtues Can Help Us Build Better Discourse, Christian Scholar’s Review, (51:3) 
 315-330.  

Locke, J. (2000). İnsanın Anlama Yetisi Üzerine Bir Deneme I-II, (Çev. M. Delikara Topçu). Öteki 
 Yayınevi. 

Marzano, R. J. ve Marzano, J. S. (1987). Contextual Thinking: The Most Basic of the Cognitive Skills, 
 Educational Pesources Information Center, (87) 1-26. 

Mehdiyev, N. (2021). Çağdaş Epistemolojiye Giriş. İnsan Yayınları. 

Öner, N. (2015). Bilginin Serüveni. Divan Kitap. 

Özlem, D. (2014). Etik. Notos Kitap.  

Platon (2010a) Menon. İçinde M. Bayka (haz.) Diyaloglar (s.149-188). Remzi Kitabevi. 

Platon (2010b) Protagoras. İçinde M. Bayka (haz.) Diyaloglar (s.393-445). Remzi Kitabevi. 

Platon (2013). Philebos, (Çev. F. Akderin). Say Yayınları. 

Pritchard, D. (2022). Bilgi Felsefesi Nedir? (Çev. H. Y. Başdemir). Küre Yayınları. 

Sayer, A. (2019). Sosyal Bilimde Yöntem. Küre Yayınları. 

Saygın, T. (2008). Sokratik Erdem ve Aristoteles’in Sokratik Erdemle İlgili Bazı  Değerlendirmeleri,  Felsefe 
 Dünyası Dergisi, (47) 130-136. 

Sosa, E. (1985) Knowledge and Intellectual Virtue. The Monist, (68/2) 226-245. 



Araştırma Makalesi 
DOI: 10.65083/asbider.1715061 

Volume/Cilt 13 Number/Sayı 37, 2026, s.88-102 
 

| ASBİDER Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 102 

Sosa, E. (2000) For the Love of Truth? Zagzebski, Linda & Fairweather, Abrol, (Ed.) Virtue epistemology: 
 Essays on epistemic virtue and responsibility (s.49-62). Oxford University Press. 

Swanton, C. (2014). The Notion of the moral: the relation between virtue ethics and virtue Epistemology, 
 Philosophical Studes: An International Journal for Philosophy in the Analytic Tradition, (171/1) 121-134. 

Taylor, A. E. (2020a). Platon. Fol Yayınları. 

Taylor, A. E. (2020b). Aristoteles. Fol Yayınları. 

Timuçin, A. (2019). Felsefe Sözlüğü. Bulut Yayınları. 

Yılmaz, F. (2014). Ernest Sosa’nın Gerekçelendirme Kuramında Erdemin Önemi, (Yüksek Lisans), Gazi 
 Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Zagzebski, L. (1996). Virtues of the Mind: An Inquiry into the Nature of Virtue and the Ethical Foundations of 
 Knowledge. Cambridge University Press.

 

 
YAZARLARIN KATKI DÜZEYLERİ: Birinci Yazar %50 İkinci Yazar %50. 
ETİK KOMİTE ONAYI: Çalışmada etik kurul iznine gerek yoktur.  
FİNANSAL DESTEK: Çalışmada finansal destek alınmamıştır.   
ÇIKAR ÇATIŞMASI: Çalışmada potansiyel çıkar çatışması bulunmamaktadır.  
 


