
MUTAD, 2025; XII (2): 583–605 (ISSN 2529-0045); DOI: 10.16985/mtad.1716542

ARAŞTIRMA MAKALESİ / RESEARCH ARTICLE

Makale Gönderim Tarihi: 10.06.2025
Yayına Kabul Tarihi: 10.11.2025

KARADENİZ’İN İKİ YAKASINDA KÜLTÜREL BİR 
KİMLİK İNŞASI: RUMLAR/URUMLAR

CONSTRUCTION OF A CULTURAL IDENTITY ON TWO SIDES OF THE 
BLACK SEA: GREEKS/URUMS

Rasim BAYRAKTAR1

*

Öz
Karadeniz’in doğu ve kuzey kıyılarında yaşayan, gündelik yaşamda büyük ölçüde Türkçe konuşan 

Rumlar/Urumlar, söz konusu coğrafyanın tarihsel süreçteki en eski yerleşik topluluklarından biridir. M.Ö. 
7.-8. yüzyıllardan itibaren Karadeniz’in doğu ve kıyı şeritlerine koloni kurmak amacıyla gelen Miletoslu 
Rumlar ve İonlar Rize, Trabzon, Giresun, Ordu gibi Doğu Karadeniz şehirlerinin yanı sıra Kırım, Kerç 
ve Suzdak gibi kuzey kıyı yerleşimlerinde de ikamet etmişlerdir. Bu topluluklar yerleştikleri şehirlerde 
balıkçılık, zanaatkârlık gibi ekonomik faaliyetlerle meşgul olmuş; bu yönleriyle hem yerel ekonominin 
gelişimine katkı sağlamış hem de Türkler, Gürcüler, Ruslar gibi farklı etnik unsurlarla karşılıklı etkileşim 
geliştirmişlerdir.

Tarih boyunca Kıpçaklar, Selçuklular, Osmanlılar, Rus Çarlığı, Sovyetler Birliği ve Türkiye Cumhuriyeti 
gibi birçok farklı devletin egemenliği altında yaşamış olan Urum toplulukları, bu devletlerin idari ve askerî 
yapılarında da yer almışlardır. Uzun süreli çokkültürlü birliktelikler neticesinde kendine özgü bir kültürel 
kimlik inşa etmiştir. Ancak 18. yüzyılın son çeyreğinden itibaren Rus ve Osmanlı İmparatorluğu ilişkilerinde 
yaşanan gerginlikten dolayı her iki kıyı şeridinde bulunan Hristiyanlar ile Müslümanlar zorunlu göçe tabi 
tutulmuşlardır. Böylece Urumlar Doğu Anadolu, Kuzey Kafkasya, Kırım ve çevresine iskân ve istihdam 
edilmişlerdir. Bu dağınıklık onların etnik kimlikleriyle ilgili farklı isimlendirmelere (Rum, Urum, Grek, 
Greko-Tatar vs.) sebep olmuştur.

Bu çalışmada, kendilerini “Urum” olarak tanımlayan topluluğun tarihsel tecrübesi, siyasi, askerî, ticari 
ve kültürel düzeylerde diğer halklarla olan etkileşimleri bağlamında ele alınmaktadır. Ayrıca Urumların 
etno-kültürel ve sosyo-kültürel kimlik oluşumları analiz edilmekte; günümüzde bu kimliğin taşıdığı 
anlamlar ile geleceğe dönük işlevi tartışılmaktadır. Konu Urumlarla ilgili birincil ve ikincil kaynaklar 
çerçevesinde irdelenmektedir.

Anahtar Kelimeler: Deşti Kıpçak, Karadeniz Rumları, Urumlar, etno-kültürel kimlik, sosyo-kültürel 
kimlik

1

*	 Dr., Giresun Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü Din Sosyolojisi Anabilim Dalı, rasim.
bayraktar@giresun.edu.tr, ORCID: 0000-0002-7576-8183

https://orcid.org/0000-0002-7576-8183


Rasim BAYRAKTAR

584

Abstract
The Greeks (Urums), who inhabit the eastern and northern shores of the Black Sea and speak Turkish 

in daily life, constitute one of the region’s oldest settled communities. Uhe Greeks/Urums, who live on 
the eastern and northern shores of the Black Sea and who largely speak Turkish in everyday life, are one 
of the oldest settled communities of the geography in question in the historical process. Since the 7th–8th 
centuries B.C., Greeks from Miletus founded colonies along the eastern and northern Black Sea coast who 
live on the eastern and northern shores of the Black Sea and who largely speak Turkish in everyday life, 
are one of the oldest settled communities of the geography in question in the historical process. M.D. VII.-
VIII. since centuries, the Greeks from Miletus, who came to the eastern and coastal strips of the Black Sea 
in order to establish coloniesThey settled in Eastern Black Sea cities such as Rize, Trabzon, Giresun, and 
Ordu, as well as in northern coastal centers like Crimea, Kerch, and Sudak. These communities engaged in 
economic activities such as fishing and crafts, thereby contributing to the development of the local economy 
and have developed mutual interaction with different ethnic groups such as Turks, Georgians and Russians.

Throughout history, Urum communities, which have lived under the rule of various political structures 
such as Kipchaks, Seljuks, Ottomans, Russian Tsardom, the Soviet Union and the Republic of Turkey, 
have also taken part in the administrative and military structures of these states. Urum communities, which 
have lived under the rule of various political structures such as Kipchaks, Seljuks, Ottomans, Russian 
Tsardom, the Soviet Union and the Republic of Turkey, have also taken part in the administrative and 
military structures of these states. As a result of long-term multicultural interaction, Urum communities 
developed a distinct cultural identity, due to rising political and military tensions between the Russian and 
Ottoman Empires, Christians and Muslims on both coastlines have been subjected to forced migration. As 
a result, many Urums were resettled in Eastern Anatolia, the North Caucasus, Crimea, and nearby regions. 
This dispersal contributed to the emergence of various ethnonyms for the community, including Rum, 
Urum, Greek, and Greco-Tatar.

This study examines the historical experience of the community that identifies itself as “Urum” in the 
context of their interactions with other peoples at political, military, commercial and cultural levels. In 
addition, the study analyzes the ethno-cultural and socio-cultural characteristics of the Urum community.

Keywords: Deshty Kipchak, Black Sea Greeks, Urums, ethno-cultural identity, socio-cultural identity

Giriş

Karadeniz’in doğu ve kuzey kıyılarında tarih boyunca varlık göstermiş olan Rumlar/
Urumlar, gerek tarihsel süreçte maruz kaldıkları iskân politikaları gerekse farklı coğrafi 
ve kültürel bağlamlarda şekillenen yaşam pratikleri nedeniyle etnik kimlik tartışmalarının 
merkezinde yer almışlardır. Bu çalışmanın amacı, söz konusu toplulukların etnik ve kültürel 
kimlik özelliklerini tarihsel derinliği içinde ele alarak, farklı kaynaklarda karşılaşılan çelişkili 
adlandırma, kimliklendirme ve aidiyet vurgularına açıklık getirmektir.

Rumlar/Urumlar zaman içinde Osmanlı ve Rus İmparatorlukları ile Sovyet yönetimi gibi 
büyük siyasal yapılar içinde çeşitli iskân politikalarına maruz kalmış, dönem-dönem zorunlu 
yer değiştirmelere tabi tutulmuşlardır. Bu tarihsel süreç, onların Karadeniz’in doğu ve kuzey 
kıyılarından Kafkasya, Kırım ve Türkistan coğrafyasına kadar geniş bir alana dağılmalarına 
neden olmuştur. Sovyetler Birliği’nin dağılması sonrası dönemde ise Yunanistan’a yönelik 
göç hareketleri, Avrupa vatandaşlığına erişim arzusuyla birleşmiş; ancak göç eden bireylerin 



Karadeniz’in İki Yakasında Kültürel Bir Kimlik İnşası: Rumlar/Urumlar

585

Türkçe konuşmaları ve Türk kültürüne bağlılıkları, hem bulundukları yeni toplumlarda kimliksel 
dışlanmalara neden olmuş hem de kimlik tartışmalarını daha da derinleştirmiştir.

Bu bağlamda çalışma, söz konusu toplulukların tarihsel kimlik süreçlerini, kültürel etkileşim 
alanlarını ve adlandırmalara dair söylemleri disiplinler arası bir yaklaşımla değerlendirmeyi 
hedeflemektedir. Ayrıca, bu toplulukların “Rum”, “Urum”, “Rumey”, “Greko-Tatar”, “Hristiyan 
Türkler” gibi çeşitli adlarla tanımlanmalarının arka planı irdelenecek; kimlik oluşumuna etki 
eden çok yönlü tarihsel ve sosyo-kültürel faktörler analiz edilecektir.

Araştırma nitel araştırma yöntemlerine dayanmaktadır. Tarihsel analiz yöntemi çerçevesinde 
arşiv belgeleri, seyahatnameler, resmî raporlar, akademik yayınlar, anılar ve sözlü tarih 
verileri temel kaynakları oluşturmaktadır. Ayrıca E. Altınkaynak’ın özellikle Doğu Karadeniz 
bölgesindeki Rum/Urum toplulukları üzerine yaptığı saha temelli çalışmalara özel bir yer 
verilmiştir. Böylece karşılaştırmalı tarihsel yönteme yer verilmiş, Karadeniz’in farklı bölgelerinde 
yaşayan Rum/Urum topluluklarının benzerlik ve farklılıkları tespit edilmeye çalışılmıştır. Ayrıca 
bu toplulukların yaşadıkları kültürel dönüşümler, dilsel pratikler ve inanç yapıları analiz edilerek 
kimliğe dair süreklilik ve değişim unsurları ortaya konmuştur.

Sovyet sonrası dönemde yürütülen diasporik kimlik politikaları da değerlendirilmiş; bu 
bağlamda Donetsk’te kurulan Grek Federasyonu ve Yunanistan devletinin bu politikalar 
üzerindeki etkileri incelenmiştir. Urum bilgini Valery Kior’un ifadeleri gibi birincil nitelikteki 
sözlü tanıklıklar da çalışmanın özgün yönünü güçlendirmiştir.

Kimlik kavramı, bireyin ve topluluğun kendini tanımlama biçimi olarak ele alınmakla birlikte, 
tarihsel, toplumsal ve politik süreçlerle şekillenen dinamik bir yapı arz eder. Urum kimliği, tekil 
bir etnik ya da ulusal kategoriye indirgenemeyecek ölçüde karmaşık ve çoğuldur. Bu topluluğun 
tarihsel süreçte hem Helenistik hem Türk-İslam hem de Rus-Slav kültürel çevrelerle etkileşim 
içerisinde olması, kimliğin melez nitelik kazanmasına neden olmuştur.

Çalışmada ayrıca sosyal inşacılık yaklaşımı benimsenmiştir. Bu yaklaşıma göre, kimlikler 
toplumsal ilişkiler içinde inşa edilir, kültürel pratikler ve söylemler aracılığıyla yeniden üretilir. 
Bu doğrultuda Urumların dil kullanımları, dinî ritüelleri, toplumsal aidiyet beyanları ve günlük 
yaşam pratikleri kimliğin oluşumunda belirleyici faktörler olarak değerlendirilmiştir. Sonuç 
olarak, bu çalışmada kimlik olgusunun durağan değil, tarihsel bağlamda değişken ve çok katmanlı 
bir yapı arz ettiği temel varsayımıyla hareket edilmiş; Urum kimliğinin kültürel süreklilik ve 
dönüşüm ekseninde ele alınması amaçlanmıştır.

Tarih ve coğrafya kaynaklarında Karadeniz’in doğu (Doğu Karadeniz Bölgesi) ve kuzey (Kırım 
ve çevresi) kıyılarında varlık gösteren Rumların/ Urumların1 etnik kimliğiyle ilgili farklı 

1	 Günümüz halk söyleminde her iki kavram (Rumlar ve Urumlar) kullanılmaktadır. Bu çalışmada Rum veya Rumlar 
kelimesini tercih edilmiştir. Urum kelimesi ses türemesiyle Rum sözcüğünden türemiştir. Bir ön türeme olan 
Rum-Urum tabirine benzer şekilde Rus-Urus örneği de verilebilir. Rum ve Urum ifadeleri İskender-i Rumi yani 
Büyük İskender’in toprakları, Roma İmparatorluğu’nun doğu yönü (Doğu Roma İmparatorluğu) ile Bizans için 
kullanılmıştır. Her iki kavram, (Türkiye’de) eski İyonyalılara veya Helenlere delalet eden Yunaniyan’ın yerine Doğu 



Rasim BAYRAKTAR

586

görüşler bulunmaktadır. Bunun nedeni söz konusu toplumun son iki asırdır farklı coğrafyalarda 
ve ülkelerde yaşamlarını idame ettirmeleridir. Özellikle 18. yüzyılın son çeyreğinden itibaren 
büyük devletlerin (Osmanlı ve Rusya İmparatorlukların) iskân politikalarına maruz kalan 
halk kontrollü bir şekilde farklı ülkelere sevk ve iskân edilmiştir. Rum/Urum toplulukları hem 
Osmanlı ve Rus İmparatorlukları döneminde hem de Sovyetler Birliği döneminde zorunlu 
ve dönemsel yer değiştirmelere tabi tutulmuşlardır. Bu süreçler neticesinde Doğu Karadeniz 
kıyıları, Kafkasya (özellikle Gürcistan), Kırım ve Türkistan coğrafyalarına dağılmışlardır.

Bu süreç Sovyetlerin dağılımı sonrası da devam etmiştir. Avrupa vatandaşı olmak idealiyle 
bulundukları ülkelerden Yunanistan’a göç etmişlerdir. Gittikleri yerlerde Türkçe konuşmaları ve 
Türk âdet-ananelerine bağlı yaşamaları onların kimliği ile ilgili tartışmaları hep canlı tutmuştur. 
Bu tartışmalar onların farklı isimlerle anılmasına sebebiyet vermiştir. Nitekim literatürde bu 
halk; Yunanlar, Rumlar, Urumlar, Kırımlı Urumlar, Azakönü Urumlar, Rumeyler, Grekler, 
Greko-Tatarlar (Türkleşmiş Grekler), Hristiyan Türkler, Türkleşmiş Urumlar gibi isimlerle 
tanımlanmıştır. Söz konusu adlandırmalar yalnızca sosyal söylemlerde değil, aynı zamanda 
akademik çalışmalarda (kitap, tez, makale vb.) da karşılık bulmuş ve bilimsel literatüre 
yansımıştır.

Türkiye’de yapılan akademik çalışmalarda konuyla ilgili en çok yayını olan E. Altınkaynak’ın 
Doğu Karadeniz bölgesinde yaşayan Rumların kimliği ile ilgili tespitleri diğer akademik 
çalışmalarda da kaynak gösterilmiştir. Altınkaynak, Ortodoks Türkler Urumlar adlı eserinde söz 
konusu bölgede yaşayan Rumların kimliğiyle ilgili tespitlerini şu şekilde ifade etmiştir:

“1. Bunlar önceden İslamiyet’i kabul etmiş ve daha sonra çeşitli nedenlerle din 
değiştirmiş Türklerdir. 2. Türklerin etkisinde kaldıkları için ana dillerini unutmuş, dini 
terimleri de Müslüman Türklerden öğrenmiş Türk olmayan topluluklardır. 3. Daha 
önce Hristiyanlığı benimsemiş, Müslüman Türklerle birlikte yaşamaya başladıklarında 
da kendilerinden olmayan misyonerlerin terimlerini terk edip ırkdaşlarının terimlerini 
kullanan Türk topluluklarıdır. 4. Kıpçakların, Anadolu Selçukluları ile bağlanan 
kollarıdır. 5. MS. II-V. asırlar arasında ve daha sonra XIV. asırlara varıncaya kadar 
Süryani ve Yakubi Misyonerlerden Hristiyanlığı öğrenen Türklerin bakiyeleridir”.2 Bu 
tespitler diğer akademik çalışmalarda da tekrarlanmıştır.3

Diğer taraftan Karadeniz’in kuzey kıyılarına yerleşen Urumlarla ilgili yapılan çalışmalarda 
ise amaçlı propaganda yapılmıştır. 1990 yılında Yunanistan devletinin desteği ile Donetsk’te Grek 
Federasyonu kurularak Ukrayna’da yaşayan tüm Urumların Yunanlarla aynı kökten geldiklerine 

Anadolu’ya yeni gelen Yunanlıları tanımlayan ifadelerdir. Ayrıca Arap-İslam kaynaklarında Anadolu toprakları 
kuzey – Rum diyarı olarak geçmektedir. Diyar-ı Rum deyimi Arapların, diğer Müslüman toplumları Araplardan 
ayıran bir kavram olarak kayıtlara geçmiştir. Daha geniş bilgi için bk. Mesut Çapa, Pontus Meselesi Trabzon ve 
Giresun’da Milli Mücadele, Serander Yayınları, Trabzon 1993.

2	 Daha geniş bilgi için bk. Erdoğan Altınkaynak, Ortodoks Türkler Urumlar, ÜBL Yayınları, Ankara 2005.
3	 Daha geniş bilgi için bk. Ünal Kalaycı, “Tsalka (Parmaksız, Urumlar Ağzı)”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri 2008; Ferudun Tekin, “Urum Türkçesi Ses Bilgisi 
Üzerine Bazı Tespitler”, Karadeniz Araştırmaları, 14, (2007), s. 93-100.



Karadeniz’in İki Yakasında Kültürel Bir Kimlik İnşası: Rumlar/Urumlar

587

dair propaganda yürütülmüştür. Bu amaçla bölgede yaşayan bazı Urumların “asil dilleri Grekçe’yi” 
öğrenmeleri için Yunanistan’a göç etmeleri sağlanmıştır. Hatta göç edenlere Yunan vatandaşlığı 
(Avrupa vatandaşlığı) da verilmiştir. Ancak Yunanistan’a gidenler Türkçe ve Rusça konuştukları 
için yerel yönetim ve halk tarafından dışlanmışlardır. Bu durumu Urumların ünlü bilgini Valery 
Kior4 şöyle dile getirmektedir: “Urumlar bu isimlendirmeyi (Helen veya Greko) kullansalar da 
Greko ismi kimliğimizi ifade etmemektedir ve bizim Greklerle bir alakamız bulunmamaktadır. Biz 
Helen değiliz, Greko Tatarız. Helen başka Greko-Tatar başka” demektedir.5

Bu çalışmada söz konusu bölgelerde yaşayan Rumların/Urumların kimliğiyle ilgili analizler 
yapılmaya çalışılacaktır. Bunun için Rumların yaşadıkları coğrafyalarda M.Ö. 7. yüzyıldan 
itibaren günümüze kadar hangi halklarla yurt, dil, din ve ticari konularda iş birliği yaptıkları 
irdelenecektir. Maruz kaldıkları iskân politikalarının nedenlerine açıklık getirilecektir. Farklı 
ülkelerde yaşamanın kazandırdığı kültürel özellikler değerlendirilecektir. Böylece Rumların 
kimliğiyle ilgili yanlış adlandırma ve yorumlara cevap aranacaktır.

Karadeniz’in Doğu Kıyılarında Yaşayan Rumlar/Urumlar

Karadeniz’in doğu kıyıları M.Ö. 8. yüzyılın başlarından itibaren sırasıyla Gaşkalar, 
Kimmerler, İskitler, Kıpçaklar, Oğuzlar, Sabirler, Peçenekler, Rumlar, Ruslar, Selçuklu ve 
Osmanlılara ait güçlerin hâkimiyet alanı olmuştur. Bu nedenle bölge nüfusu sürekli iskân 
politikalarına maruz kalmıştır. Bölgeye ilk gelen Hitit devletinin çekirdeğini oluşturan 
Gaşkalardır. Kuzeyden doğuya doğru (İç Anadolu’ya) akınlar düzenleyen Gaşkalar herhangi 
bir otoriteye bağlı kalmadan yaşamışlardır. Trabzon ve yöresine önce Gaşkalar daha sonra ise 
Kimmerler ve İskitler yerleşmiştir. Gaşkaların M.Ö. 8. yüzyılın başlarında Kafkasya’dan güneye 
Dicle boylarına ve Kızılırmak’ın alt kısmına göçlerle geldiği bilinmektedir.6 Anavatanı Türkistan 
olduğu ve Türk kültür geleneğine bağlı olduklarına dair kanıtları bulunan Kimmerler, M.Ö. 695 
yılından itibaren Karadeniz Ereğlisi’nden kuzeye doğru yönelerek doğuda Trabzon’a kadar olan 
bölgeyi ele geçirmişlerdir. Fakat M.Ö. 8. yüzyılda Asya’da yaşayan göçebe İskitler Massagetlerle 
yaptığı savaştan yenik çıkarak Kimmerlerin yanına göç etmişlerdir. İskitler, Kimmerleri takip 
ederek Anadolu’ya girmiş ve M.Ö. 665 yılının başlarından itibaren Kür Nehrinin sağ kıyısına 
hâkim olmuşlardır.7 M.Ö. 4. yüzyıla ait Rus ve Gürcü kaynaklarında Çoruh boylarında yaşayan 
Kıpçakların da İskitlerle birlikte bölgeye geldiklerine dair bilgiler vardır.8

4	 Valery Kör (d.8 Ekim 1951-6 Temmuz 2023) Urum kökenli şair ve edebiyat bilginidir. Ukrayna Ulusal Yazarlar 
Birliği üyesi olup ödüllere layık görülmüştür. Erdoğan Altınkaynak, “Bir Urum Şairi Valery Kör ve Onun ‘Hasavet 
Yazmahları’ Adlı Şiir Kitabından Seçmeler”, Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi, 35, (2017), s.11-27.

5	 Yonca Anzeroğlu, “Kırım’ın Hristiyan Türkleri: Urumlar”, Milli Folklor, 84 (2009), s. 107-13.
6	 Muharrem Taner Tarhan, “Ön Asya Dünyasında Türkler: Kimmerler ve İskitler”, Türkler 1, C 1, Yeni Türkiye 

Yayınları, Ankara, 2002, s. 597-610; İbrahim Tellioğlu, “Doğu Karadeniz Bölgesinin Bugünkü Etnik Yapısına Tesir 
Eden Türkler”, Karadeniz Araştırmaları, 5 (2005), s. 1-2.

7	 İlhami Durmuş, “İskitler”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Ankara 1992.

8	 Tellioğlu, “Doğu Karadeniz Bölgesinin Bugünkü Etnik Yapısına Tesir Eden Türkler”, s. 1.



Rasim BAYRAKTAR

588

Bölgedeki halkların (Gaşkalar, Kimmerler, İskitler, Kıpçaklar vs.) Rumlarla tanışmaları 
Rum Ticaret kolonileri9 sayesinde olmuştur. Rumların Karadeniz kıyılarında koloniler kurduğu 
ve bir takım ticari faaliyetlerde bulunduğu bilinen bir gerçektir. Karadeniz’e açılan ilk Rum 
denizcilerin aktardıkları bilgiler, genellikle farklı kavimler, tehlikeli dalgalar, kuvvetli fırtınalar, 
sis ve bulutları içermektedir. Bu denizcilerin vermiş olduğu bilgilere göre İonlar (Yunanlar) 
yani Rumlar Karadeniz kıyılarına koloni şeklinde yerleşmiş ve yaşamaya başlamışlardır.10 İlk 
yerleşim M.Ö. 670 yılında Miletoslu Rumlar (Yunanlılar) tarafından olmuştur. Marmara’da 
kolonileri ile birlikte deniz yoluyla Karadeniz sahillerine çıkarak koloni şehirleri kurmuşlardır. 
Miletoslular Marmara ve Karadeniz kıyılarında elverişli ticaret ve balıkçılık merkezleri 
oluşturmuşlardır. Koloniler çağından (M.Ö. 7.-8. yy.) sonra Persler ve İskender İmparatorluğu 
döneminde Pontus11, bazen küçülen bazan büyüyen bir idari birim haline gelmiştir. İskender 
İmparatorluğu’nun dağılmasından sonra bölgede İran asıllı Mitridates sülalesi, kolonilerin 
desteğiyle Pontus Devleti/Krallığını (M.Ö. 298-M.Ö. 63) kurmuştur.12

Doğu Karadeniz Bölgesi, Pontus Krallığı döneminde (M.Ö. 298-M.Ö. 63) Doğu’da Roma 
İmparatorluğu’nun rakibi durumuna gelse de bir müddet sonra (M.Ö. 63-M.S.395 yıllarında) Doğu 
Roma’nın kontrolüne girmiş13 ve 1204 yılına kadar Bizans14’ın (Doğu Roma İmparatorluğu’nun) 
hakimiyetinde kalmıştır.15 Ancak Latinler IV. Haçlı Seferi (1204) esnasında İstanbul’u işgal 
edince tahtını terk eden Bizans İmparatoru Aleksios Komnenos Trabzon’a gelmiş ve 1204 yılında 
meşhur Gürcü Kraliçe Tamara’nın yardımıyla Trabzon Rum Devleti’ni kurmuştur. Kurulan 
Rum Devleti Selçuklularla mücadele etse de istediği başarıyı sağlayamamıştır. 1214 yılında 

9	 “Colonia” sözünden türetilen kolonicilik / kolonyalizm; kendi topraklarıyla olan bağını koparmadan, yeni yerlere 
yerleşme manasına gelmektedir. Kolonicilik özellikle İlk Çağ’da bazı devletler (Fenikeliler, İyonyalılar, Yunanlılar 
ve Asurlular) tarafından etkin olarak uygulanmış bir yayılma politikasıdır. Bu yayılma politikasına başvuran 
uygarlıklar, gittikleri yerlerdeki liman kentlerini ele geçirmiş ve oluşturdukları yeni pazar yerleri aracılığıyla 
bölgeyi kontrolleri altına almışlardır. Abdullah Yeğin vd., Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Büyük Lügat, Türkiye 
Dayanışma Vakfı Basım ve Yayım Ticaret ve Sanayii Anonim Şirketi Yayını, İstanbul 1990, s. 534.

10	 Ayrıntılı bilgi için bk. Adem Işık, Antik Kaynaklarda Karadeniz Bölgesi, Türk Tarih Kurumu, Ankara, 2001.
11	 Pontus (Yunanca: Πόντος, Pontos “Deniz”) Karadeniz’in güney kıyısındadır, Türkiye’nin Doğu Karadeniz 

Bölgesi’nde yer almaktadır. Pontus Krallığı ya da Pontus İmparatorluğu, Karadeniz’in güney kıyısına gelen Rumlar 
tarafından kurulan devletlerden biridir Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Mesut Çapa, Pontus Meselesi Trabzon 
ve Giresun’da Milli Mücadele, Serender Yayınları, Trabzon 1993.

12	 Nuri Yazıcı, Milli Mücadelede (Canik Sancağında) Pontusçu Faaliyetler, Ankara Üniversitesi Basımevi, Ankara 
1989; Tuğba Eray Biber, Karadeniz Rumları ve Yunanistan, Yeditepe Yayınevi, İstanbul 2016.

13	 Ahmet Taşağıl, “IV-XI Asırlar Arası Orta Asyadan Karadeniz ve Kafkaslar Kuzeyine Yapılan Göçlerin Tarihi 
Rolü”, TİKA I. Uluslararası Türkoloji Sempozyumu, Ukrayna 2005, s. 191-98.

14	 Bizans adı, tarihçiler tarafından kabul edilmekle birlikte asıl adı Doğu Roma İmparatorluğudur. Bu İmparatorluk 
halk arasında Romania ve Romalıların İmparatorluğu olarak da adlandırılmıştır. Yani halk kendine Romalı demiştir. 
O halde Bizans adı nereden gelmektedir? 1557 yılında Alman tarihçisi Hieroynmus Wolf’un kaleme almış olduğu 
Corpus Histriae Bizantinae/Bizans Tarih Bütüncesi adlı eserde “Bizans” adı İtalya’da bulunan Roma İmparatorluğu 
ile Doğu Roma İmparatorluğu’nu birbirinden ayırmak için kullanılmıştır. Bizans adı, kaynağını başkentin 
Konstatinopolis olarak anılmasından önceki adı olan “Byzantion” dan almıştır. Sezgin Güçlüay, Samet Taşdemir, 
“Bizans İmparatorluğundaki Türk Varlığının Bir Başka Yüzü Olan Türk Asıllı Komutanlar”, Kaşgarlı Mahmut 
Anısına Türkiye ve Türk Dünyası Araştırmaları – VII, İksad Yayınları, Adıyaman 2020, s. 344.

15	 Mehmet Hanefi Bostan, Arşiv Belgelerine Göre Karadeniz’de Nüfus Hareketleri ve Nüfus Etnik Yapısı, Nöbetçi 
Yayınevi, İstanbul 2012, s. 122.



Karadeniz’in İki Yakasında Kültürel Bir Kimlik İnşası: Rumlar/Urumlar

589

Sinop Selçukluların kontrolüne geçmiş ve Trabzon Rum Devleti, Türkiye Selçuklularına teslim 
olmuştur. 1223-1228 yılları arasında Türkiye Selçukluları ile Trabzon Rum Devleti arasında 
küçük çarpışmalar görülmüş olsa da Trabzon Rum Devleti 1214’ten 1243 Kösedağ Savaşı’na 
kadar Türkiye Selçuklu Devleti’nin kontrolünde kalmıştır. Devlet, Kösedağ Savaşı’ndan sonra 
Moğolların kontrolüne girmiş ve 1266 yılında Sinop tekrar Türklerin eline geçmiştir.16 Trabzon 
Rum Devleti, III. Manuel döneminde Timurlulara bir müddet vergi ödemiştir. Bu dönemde 
Cenevizliler17 ile Osmanlılar tarafından baskı gören Trabzon Rum Devleti, 1461 yılında Fatih 
Sultan Mehmet’in Trabzon’u almasıyla son bulmuştur. Trabzon’un fethiyle bölgeye Çepni ve 
Lazlardan oluşan topluluklar da iskân ettirilmiştir.18

Bölgedeki halkların tarihsel arka planına değindikten sonra, Doğu Anadolu coğrafyasında 
Roma İmparatorluğu’nun güçlü olduğu dönemde (MS. 4-7. yy.) yaşanan olaylarla ilgili kısaca 
bilgi vermek isabetli olacaktır. 4. yüzyılda I. Konstantin (h. 324-337) İmparatorluğu yeniden 
düzenlemiş ve Konstantinopolis’i başkent yapmıştır. Akabinde I. Theodosius (h. 379-395) 
Hristiyan Ortodoks inancını resmî dini ilan ederek ülkedeki diğer dinleri yasaklamıştır. Yine 
Herakleios (h. 610-641) İmparatorluğun askerî ve idari yapısını yeniden yapılandırmış ve 
Latince yerine Yunancayı resmî dil olarak benimsemiştir. Böylece İmparatorluk tebaası 11. 
yüzyıla kadar Ortodoks Hristiyan geleneklerine göre şekillendirilmiştir. Hem idari hem de askerî 
sistemde hizmet gösteren halklar üzerinde Hristiyanlık cazip hale getirilmiş ve devletin nüfuzu 
artırılmıştır.19

Bu dönemde Bizans’ın hizmetinde Sırp, Rum, Slav, Gürcü, Frank, Alman, Norman, Bulgar 
gibi milletlerin yanı sıra Uz, Peçenek, Kıpçak ve Selçuklulara ait grupların olduğu bilinmektedir. 
Şöyle ki Malazgirt’ten (1071) sonra VII. Michael (1071-1078) ve III. Nicephorus (1078-1081), 
iç ve dış tehlikelere karşı bölgede bulunan küçük savaşçı Türk gruplarla ittifak etmiştir. Örneğin 
Roussel de Bailleul’un (ö. 1077) tehlikeli isyanı, Artuklu Beyliği’nin (1102-1409) yardımlarıyla 
çökertilmiştir. Tahta geçişinden hemen sonra I. Aleksios Komnenos (1081-1118), İznikli Sultan 
Süleyman (I. Süleyman Şah-1077-1086) ile sınırlarını tanıyan bir antlaşma yapmıştır. Bunun 
karşılığında Sultan, birçok olayda I. Aleksios’un, Normon lideri Robert Guiscard’la (1057-1085) 

16	 Emine Uyumaz, Sultan I. Alaeddin Keykubat Devri Türkiye Selçuklu Devleti Siyasi Tarihi (1220-1237), Türk Tarih 
Kurumu, Ankara 2003, s. 153-157.

17	 Ceneviz, Genoese sözünün Anadolu genelinde ifade ediş şeklidir. Bu kelime Cenova Cumhuriyeti (1005-1815) 
uyruklularını tanımlamak için kullanılmıştır. İlk önce 1005 yılında şehir devleti olarak kurulan Cenevizliler, 
denizcilik ticaretiyle iştigal olmuş ve Doğu’da birçok imtiyazlar elde etmişlerdir. Güçlü deniz kuvvetlerine sahip 
olmaları onlara birçok devlet üzerinde hakimiyet sağlamıştır. Tarih boyunca Akdeniz’de hakimiyet sağlamaya 
çalışan Venedik Cumhuriyetiyle devamlı savaşmıştır. Bizans İmparatoru VII. Mihail’e yaptıkları yardımların 
karşılığı olarak hem Konstantinopolis’in Galata yerleşkesinde koloni kurma hem de İzmir limanından faydalanma 
imtiyazlarına sahip olmuştur. Cenevizliler, ayrıca Boğazlar üzerinde bazı imtiyazlarla birlikte Karadeniz’in doğu 
ve kuzeyindeki liman (Amasra, Samsun ve Kefe gibi) kentlerini kontrolleri altına almıştır. Ahmet Sefa Yıldırım, 
“XIII-XV. Yüzyıllarda Karadeniz’de Ceneviz Ticaret Kolonileri ve Ticaret”, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), 
Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Erzurum 2022.

18	 Aydın Usta, Müslüman Haçlı Siyasi İttifakları Çıkarların Gögesinde Haçlı Seferleri, Yeditepe Yayınevi, İstanbul 
2008, s. 228-232; Bostan, Arşiv Belgelerine Göre Karadeniz’de Nüfus Hareketleri ve Nüfus Etnik Yapısı, s. 27.

19	 Georg Ostogorsky, Bizans Devletinin Tarihi, Sibirskaya Blagozvonitca, Moskova 2011, s. 52.



Rasim BAYRAKTAR

590

olan mücadelesinde ona birlikler hazırlamıştır. Yine I. Haçlı Seferi zamanında (1096-1099), Bizans 
ordusunun önemli bir bölümünü Türkoğulları/Türkler (Turcopouli) oluşturmuştur. Görgü tanığı 
Aguilers’li Raymond20 savaşçı grupların durumunu şöyle ifade etmektedir: “Onlar (Urumlar), 
Türkler arasında yetiştirildikleri için ya da Türk bir babayla Hristiyan bir anneden oldukları için 
onlara Turcopouli/Türkoğulları deniyor.” Bu terim, safkan ve melez Türkler için de kullanılmıştır.21

Ayrıca bu dönemde kiralık savaşçı gruplar arasında Türklerin Bizans toplumuna girmesi 
İmparatorun kendilerine sunacağı unvan ve hediyeler açısından da cazip görünmüştür. Bunun 
için Bizans tebaasındaki Türkler arasında vaftiz (Hristiyanlığı kabul), tereddüt konusu olmamıştır. 
Örneğin hem Gemlik’in (1086) hem de İznik’in (1087) alınmasında büyük rolü olan Türk asıllı 
kumandan Tatikios22, I. Aleksios tarafından ödüllendirilmiştir. Kendisine megas primikerios-en 
büyük komutan unvanı vermiştir.23 Daha sonra Tatikios vaftiz olmuştur. Yine benzer şekilde İlhan 
ve Skaliarios da Bizans’ın siyasi ve askeri sisteminde hizmet gösteren Türk asıllı komutanlardandır. 
Her ikisi de Tatikios’un komutası altında görev yapmış ve Bursa’nın çevresinde (1094-1192) yapılan 
savaşlarda etkili olmuşlardır. İlhanlı ve Skaliarios24, İmparator’un kendilerine sunduğu unvan ve 
hediyeler karşısında vaftiz olmayı kabul etmişlerdir.25 Bunun için Anna Comnena (1083 – 1153)26, 
I. Aleksios’u bütün Doğu’yu Hıristiyanlığa döndürme girişiminden dolayı takdir etmiştir.27

20	 Aguilers’li Raymond; Fransa’nın Languedos bölgesinde yaşayan feodal bir aileye mensup olup, 1041 veya 1042 
yılında doğmuştur. 1093-1094 yılları arasında Toulouse Kontluğuna hâkim olmuştur. Pap II. Urbanus’un 18-28 
Kasım 1095 tarihlerinde gerçekleştirdiği Clermont Konsil’ine gönderdiği elçileri aracılığıyla haçı kabul etmiştir. 
1096 yılı Ekim ayında Haçlı Seferi hazırlıklarını tamamlamış ve ihtişamlı bir törenle hayatının geri kalan kısmını 
kutsal topraklarda geçireceğini ifade etmiştir. Eşi Elvira ve Le Puy piskoposu Adhemar’ın katıldığı çok sayıda 
asil, yüksek rütbeli kişiler ve din adamalarından oluşan yaklaşık 100.000 kişilik ordusu ile birlikte Haçlı seferine 
katılmıştır. Birsel Küçüksipahioğlu, Trablus Haçlı Kontluğu Tarihi, Arkeoloji Sanat Yayınları, Ankara 2007, s. 
7-61.

21	 Charles M. Brand, “XI. ve XII. Yüzyıllarda Bizans’ta Türk Varlığı”, Uluslararası Karadeniz İncelemeleri Dergisi, 
4 (2008), s. 115-157.

22	 Tatikios, Bizans İmparatorluğunda yüksek mevkili ilk Türk kökenli kişi olduğu bilinmektedir. Anna Komnena 
kendi eserinde (Aleksiad), Tatikios’un Babasının Müslüman olduğunu ve ailesinin (Anna’nın dedesi İoannes 
Komnenos tarafından) esir edildiğini kaydetmiştir. Ancak Tatikios’un ne zaman tutsak alındığına dair kesin bir bilgi 
geçmemekle birlikte onun Aleksios’la aynı yaşta olduğu bilgisi de yaygındır. Aleksios’ ile Tatikios’un aynı yaşta 
olduğu 1057 yılında doğduğu kabul edilmektedir. Bu bilgiden hareketle Tatikios’un esaretinin 1057 yılından sonra 
başladığı ve muhtemelen Babası ile birlikte tutsak alındığı söylenilebilir. Ayrıntılı bilgi için bk. Işın Demirkent, “I. 
Tatikios (Türk Asıllı Bir Bizans Kumandanı)”, Belleten LXVII/248, (2003), s. 93-110.

23	 Işın Demirkent, “I. Tatikios (Türk Asıllı Bir Bizans Kumandanı)”, Belleten LXVII/248, (2003), s. 95.
24	 İlhanlı ve Skaliarios: Her ikisi Bizans’ın siyasi ve askeri hizmetlerinde etkili olan Türk komutanlardandır. 1094 

ve 1192 yıllarında Bursa’nın batısında bulunan Kyzikos ve Apollonia bölgelerinde gerçekleşen savaşlarda etkili 
olmuşlardır. Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Güçlüay, Taşdemir, “Bizans İmparatorluğundaki Türk Varlığının 
Bir Başka Yüzü Olan Türk Asıllı Komutanlar”, s. 382-383.

25	 Güçlüay, Taşdemir, “Bizans İmparatorluğundaki Türk Varlığının Bir Başka Yüzü Olan Türk Asıllı Komutanlar”, 
381-382.

26	 Bizanslı prensestir, aynı zamanda âlim, hekim, yöneticisi ve tarihçidir. Bizans İmparatoru I. Aleksios’ın İrini 
Dukena adlı karısından olan kızıdır. Babasının hükümdarlığını anlatan “Aleksiad” eserini yazmıştır. Recep Çelik, 
Birinci Haçlı Seferi ve Bizans (İmparator Alexios Kommenos Dönemi), (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 
Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Nevşehir 2021, s. 18-19.

27	 Brand, “XI. ve XII. Yüzyıllarda Bizans’ta Türk Varlığı”, s. 141-142.



Karadeniz’in İki Yakasında Kültürel Bir Kimlik İnşası: Rumlar/Urumlar

591

Vaftizden sonra Türklere verilen unvanlarla birlikte para ve hediyeler de onları Bizans 
toplumuna entegre etmiştir. Çünkü Türkler açısından İmparatorun sunduğu hediyeler, bir 
akıncının bozkırdaki özgür hayatından daha çekici gelmekteydi. Anna Comnena’nın, Skaliarios 
ve yakın arkadaşlarıyla ilgili aktardıkları da bunu doğrulamaktadır: “İlhanlı ve ailesinin ne kadar 
servet aldıklarını öğrendiklerinde aynı hediyeleri almak için onlar (Skaliarios ve arkadaşları) da 
acele ettiler”.28 Bizanslılar açısından ise onur/şeref unvanı, kişiye, sarayın itibar merdiveninde 
bir üstünlük saygınlık sağlardı. Kişiye toplumsal statü de kazandırırdı. İmparator açısından 
ise bir unvanı değerli kılan, çalışanın başka bir unvana yükselme çabasıdır. Çünkü çalışanlar 
arasındaki rekabet sadakati ve güveni artırırdı. Bu nedenle belli bir kazanca ve unvana sahip 
olan Türk, merdivenin daha yüksek basamaklarında mevki edinmek için çok daha istekli olurdu. 
Böylece çalışanlar sadakatle hizmet etmeye teşvik edilirdi. Ayrıca İmparatorun verdiği ödüller 
arasında arazi/arsa tahsisi de vardı. Bu durum Batılı kaynaklarda şöyle ifade edilmektedir: 
“Devlet arazilerinin ekilmesi için köylülere verilen toprakların bir kısmı yabancı paralı askerlere 
devredilirdi. Türkler, İmparatorluk hizmetinde iken kendilerine verilen araziler sadece sözlü 
garantilerle değil, üzerinde imparatorluk mührü bulunan ve altın süslemelerin bulunduğu 
belgelerle verilirdi. Bu tür imparatorluk belgeleri (chrysobulls=ayrıcalık belgesi) vergi ödeyen 
arazilerin yeni sahiplerine verilen belgelerdi.”29

Bu bağlamda İmparator’un cazip teşvikleri (unvan/rütbe, arsa, para, değerli hediye vs.) hem 
Türklerin hem de diğer grupların Bizans hizmetine girmesinde önemli rol oynamıştır. İmparatorluk, 
Türklere (Hunlar, Uzlar, Peçenekler, Kıpçaklar, Selçuklular) ve diğer Türk olmayan unsurlara 
(Bulgarlar, Rumlar, Sırplar, Slavlar, Normonlar, Franklar, Farslar, Gücüler, Ermeniler vs.) sunduğu 
cazip tekliflerle onların Hristiyanlığı30 benimsemesinde başarılı olmuştur. Gerek imparator 
ile ittifaklar kuran gerekse savaşlarda esir düşen Türk grupları sarayda, orduda ve arazilerde 
çalıştırılmıştır. Hatta arazilerde çalışanların bir kısmı sınır bölgelerine iskân edilmişlerdir. Bu 
bölgelerden ilki Kuzey Irak ve Suriye coğrafyası31 ikinci iskân bölgesi Ermeni ve Gürcü hududu, 
üçüncü iskân bölgesi ise Doğu Karadeniz kıyıları ve dağ (Kars, Erzurum, Rize-Trabzon-Giresun-
Ordu) sahalarıdır.32

Belirtmek gerekir ki Malazgirt Zaferi öncesi ve sonrasında asırlar boyu mücadele sahası olan 
Anadolu gerek göçlerle gerekse savaş ve asimile politikalarıyla Türklere vatan olmuştur. Bu nedenle 
Doğu Roma İmparatorluğu döneminde Anadolu’ya “Rum diyarı” denmiş ve bu mahallî Türkçede 
“Urum diyarı” şeklinde de adlandırılmıştır. Hatta Balkanlara kadar bu diyarlara bir müddet 

28	 Brand, “XI. ve XII. Yüzyıllarda Bizans’ta Türk Varlığı”, s. 144.
29	 Brand, “XI. ve XII. Yüzyıllarda Bizans’ta Türk Varlığı”, s. 145.
30	 11. ve 12. yüzyıllarda Türk gruplarının inançları Gök Tengri, Atalar kültü, Tabiat kültü ve Hristiyan merkezli olup 

İslam henüz yaygınlaşmamıştır. Bu nedenle Bizans hizmetinde askerlik yapmalarını engelleyebilecek katı bir din 
milliyetçiliği görülmemiştir.

31	 Fatma Nur Mollaalioğlu, “Türkiye’den Suriye’ye Gerçekleşen Göçlerin Tarihsel Boyutu”, Çekmece İstanbul Zaim 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 8/17 (2020), s. 1-24.

32	 Sinan Kıyanç, “Kars’ta Rum Nüfsusu (1878-1920)”, Journal of Universal History Studies, 6/2 (2023), s. 191-212; 
Yunus Özger, “Tanzimat Öncesi Erzurum Şehrinin Demografik Yapısı (1251/1835 Tarihli Nüfus Yoklama Defterine 
Göre)”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 29 (2006), s. 239-266.



Rasim BAYRAKTAR

592

“Rumeli” veya “Urumeli” denmiştir. Bu coğrafyalarda yaşayanlar hangi dinden, mezhepten, 
milletten veya halktan olursa olsun ortak adları “Rum” veya “Urum” olmuştur. Nitekim Diyar-ı 
Rum, Baciyan-ı Rum, Arazi-yi Rum, Eşrefoğlu Rumi, Mevlâna Celaleddini Rumi, Abdalan-ı Rum 
gibi isimler buna en güzel örnektir. Bu adlara Rum Selçukluları tabiri de eklenebilir.33

Urum Türkçesi ve Demografik Göstergeler
Osmanlı dönemine gelince; Rumların toplu olarak bulundukları bölgeler (Yunanistan 

dışında) Kıbrıs, Trakya, Marmara Denizi adaları ile Kapadokya, Karadeniz Bölgesi ve Ege 
Denizi kıyıları olmuştur. 1461’de Trabzon’un fethinden sonra bölgeye (Rize, Trabzon, Giresun, 
Ordu) Orta Anadolu’nun çeşitli şehir ve kasabalarından (Niksar, Amasya, Osmancık Çorum 
v.s.) Müslüman nüfus iskân edilmiştir.34 Türkleri tanıyan Rum nüfus kısa zamanda Türkleşme 
ve İslamlaşma konusunda hızlı bir uyum sağlamıştır. Rumların büyük çoğunluğu Türkçe isim, 
soy isimler (Abdullah, Abdullahoğlu, Hasan, Hüseyin, İbrahim, İskender, Mahmud, Mehmet, 
Mustafa vs.) alarak Müslüman olmuşlardır. Din hürriyeti olmasına rağmen İslamlaşma en fazla 
Girit ve Karadeniz Bölgesinde yaşanmıştır. Bu dönemde (1461-1483) Anadolu Rumlarının 
büyük çoğunluğu Türkçeyi anadil olarak seçmiş ve kendilerine göre şive (Urum Türkçesi) 
geliştirmişlerdir.35 Konuştukları dil incelendiğinde Kıpçak ve Oğuz (Çepni) Türkçesinin 
yansıması olduğu görülmektedir. Türkçenin sessiz harflere dayalı bir dil olduğu ve buna 
istinaden de G, D, B ve C harflerinin nadiren kullanıldığı bilinmektedir. Örneğin demir ifadesi 
öz Türkçede temir, din-tin, dokuz-tokuz, dört-tört şeklinde ifade edilmektedir. Aynı seslendirme 
G harfi için de geçerlidir: Güç-küç, gün-kün, gel-kel, gök-kök, gece-keçe şeklinde okunurken 
bu durum B-P ve C-Ç türevleri için de aynıdır. Bu şive yapısı Karadeniz’in doğu ve kuzey 
kıyılarında kullanılan şivelerde paralellikler arz etmektedir.36 Her iki yörede kullanılan şive 
ortaklıklarını örneklendirerek açıklık kazandıralım.

Dokuz Oğuz37 destanından bir cümle;

“Punça er kördi ol temir tagça, ança tokuz er körmetig (orijinal ifade)

Punça er körti şol temir tağlar, poyle dokuz er körmedi (Doğu Karadeniz şivesi-Urum 
Türkçesi)

Bunca er gördü şol demir dağlar, böyle dokuz er görmedi (günümüz söylenişi)”.38

Kırımlı Urumlardan şair Kirikiya Havana’nın Babalar Bele Etmey şiirinden bir kesit;

33	 Mustafa Kafalı, Anadolu’nun Fethi ve Türkleşmesi, Berikan Yayınevi, Ankara, 2013, s. 179-185.
34	 Heath W. Lowry, Trabzon Şehrinin İslamlaşması ve Türkleşmesi 1461-1483, Boğaziçi Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul 2010, s. 39-67.
35	 Lowry, Trabzon Şehrinin İslamlaşması ve Türkleşmesi 1461-1483, s. 155-170; Tekin, “Urum Türkçesi Ses Bilgisi 

Üzerine Bazı Tespitler”, s. 93-100.
36	 Mustafa Tunçer, Oflu Hoca, Ensar Neşriyat, Ankara 2019, s. 78.
37	 Dokuz (Tokuz) Oğuz adına ilk defa Orhon yazıtlarında rastlanmıştır. Bu ad, “dokuz boydan meydana gelen Oğuzlar” 

anlamına gelmektedir. İslâm kaynaklarında ise Toguz Guz şeklinde geçmektedir. Faruk Sümer, “Oğuzlar”, İslâm 
Ansiklopedisi, Millî Eğitim Basımevi, Ankara 1993, c.9, s.14

38	 Tunçer, Oflu Hoca, s. 79.



Karadeniz’in İki Yakasında Kültürel Bir Kimlik İnşası: Rumlar/Urumlar

593

“ İmtettım – deleceksın, Ümit ettim geleceksin

A çihtı – aldandım, ve çıktı aldandım

Ne aber tetreceksin, Ne haber getireceksin

Ne bir tyat yelladım, Ne bir kağıt “mektup” yolladım”.39

Her iki örnekte görüldüğü gibi Urum Türkçesi Karadeniz’in doğu ve kuzey bölgelerinde 
yaşayan Kıpçak ve Oğuz Türkçesinin özelliklerini taşımaktadır. Bu durum her iki halkın yüzyıllar 
boyunca birlikte yaşadıklarının bir ifadesidir.

Bugün mevcut kaynaklardan Rumların Doğu Karadeniz ve Kuzey Doğu Anadolu 
bölgelerindeki yerleşim yerleri ile sayılarını bulmamız mümkündür.40 Ancak Doğu Karadeniz 
bölgesinde demografik sayılar değişkenlik arz etmektedir. Kayıtlarda geçen son nüfus verileri 
şu şekildedir; TBMM tarafından yayınlanan Pontus Meselesi adlı eserde yer alan bilgiye göre, 
Millî Mücadele’nin başlarında Rumların sayısı mevcut genel nüfusun %10’u kadarıdır. Bölgede 
250.000 Hristiyan, 2.350.000 Türk ve Müslüman yaşıyordu. Trabzon Vilayetinde 20.000 
Hristiyan ile 317.000 Müslüman yaşarken Giresun sancağında da 10.000 Hristiyan’a karşılık 
190.000 Müslüman nüfus vardı.41 Yine 1919’da Millî Kongre tarafından yayınlanan rapordaki 
verilere göre, 1914 yılında Trabzon Vilayetinde 921.128 Müslüman, 161.574 Rum, 40.237 
Ermeni ve diğer gruplarla birlikte toplamda 1.122.947 kişi bulunmaktadır.42 Hanefi Bostan’ın 
arşiv belgelerine istinaden verdiği bilgilere göre 1919 yılında Trabzon Vilayeti sınırlarında 
946.000 Müslüman, 155.000 de Rum nüfusu yaşamaktadır.43

Bizans’ın bölgede uyguladığı Hristiyanlık politikası her ne kadar her iki taraf açısından cazip 
görünse de karşılıklı etkileşim süreci (Bizans açısından) beklenilen düzeyde olmamıştır. Şöyle ki 
Türkler din değiştirerek sarayda, orduda ve arazide hizmette bulunmuşlardır. Yaptıkları hizmetlerden 
dolayı İmparatorun takdirini kazanmışlardır. Sarayda makam-mevki, orduda rütbe, arazide güç ve 
servet sahibi olmuşlardır. Ancak bu durum yani Türklerin hem saray hem ordu hem de arazide 
çoğunluk teşkil etmesi Bizans’ın beklediği Hristiyanlaşma (Rumlaşma/Bizanslaşma) sonucunu 
doğurmamıştır. Türkler kendi aralarında soy, dil, yurt, aidiyet ve kültürel kimliklerini yaygın olarak 
korumuşlardır. Akrabalık ilişkilerinde soy kimliklerini muhafaza etmişlerdir. Kendi aralarında 
Türkçeyi yaygın olarak konuşmuşlardır. Hatta birlikte yaşadıkları halkın (Rumların) Türkçe 
konuşmasını sağlamışlardır. Diğer bir ifadeyle Rumların dilini öğrenmek yerine onlara Türkçeyi 
öğretmişlerdir. Yaşadıkları coğrafyaları yurt edinmişler, iç ve dış güçlere karşı savunmuşlardır.

Bizans’ın farklı makam ve mevkilerinde çalışan Türklerle kurulan iyi ilişkiler Rumların 
aleyhine gelişmiştir. Rumlar birlikte yaşadıkları ve güvendikleri Türklerle ilişkilerini geliştirirken 
kendi soy ve dil kimliklerini melezleştirmişlerdir. Soy kimlikleri hususunda Türklerle 

39	 Osman Uyanık, “Urum Türkçesinin Türk Dili Sınıflandırmalarındaki Yeri”, Türkiyat Araştırmaları, 27 (2010), s. 52-53.
40	 Lowry, Trabzon Şehrinin İslamlaşması ve Türkleşmesi 1461-1483, s. 68-85.
41	 Çapa, Pontus Meselesi Trabzon ve Giresun’da Milli Mücadele, s. 8.
42	 Biber, Karadeniz Rumları ve Yunanistan, s. XXX.
43	 Bostan, Arşiv Belgelerine Göre Karadeniz’de Nüfus Hareketleri ve Nüfus Etnik Yapısı, s. 460.



Rasim BAYRAKTAR

594

akrabalıklarını, komşuluklarını geliştirmişlerdir. Aralarında Rumca yerine Türkçeyi yaygın 
olarak kullanmışlardır. Her iki durum onların soy ve dil kimliklerini büyük oranda zayıflatırken 
diğer taraftan da Türklere benzeme ve kaynaşmayı hızlandırmıştır.

Karadeniz’in Kuzey Kıyılarında Yaşayan Rumlar/Urumlar
Bugün Kırım ve çevresinde yaşayan Rumlar, Ukrayna’ya bağlı Donetsk, Mariopol, Manguş, 

Staro Kırım, Granitnaya, Starolaspa, Staroignatovka, Mirna, Starobeşevo, Komar, Ulaklı, Bagatiri 
gibi kent ve kasabaların yanı sıra (Ukrayna dışında) kuzey Kafkasya sınırlarında Pyatigorski 
(eski adı Beş Tavi Beş Dağ) ve Mozdok kentlerinde yaşamaktadır. Resmî kayıtlarda Helen, 
Grek, Greko-Tatar (Türkleşmiş Rumlar/Urumlar) ve Rumey (Rum) olarak bilinen ve Urumca adı 
altında “bizces ayt, bizces laf et (bizce konuş, bizce söz et)” diyerek Türkçe konuşan, kendilerini 
Ortodoks Urumlar olarak adlandıran bir halktır.44

Bugün Rumların hafızalarında bölgedeki varlıklarıyla ilgili ilk tarih 1780, yerleşim yeri ise 
Kırım’dır. Ancak konuyla ilgili kaynaklarda Rumların bölgedeki yerleşimleri daha eski tarihlere 
dayanmaktadır. Rumlar üzerine çalışmalar yapan V. Kior’e göre “Rumlar/Urumlar, yüzyıllar 
boyunca Hunlardan itibaren Bulgar, Hazar, Peçenek, Uz ve Kıpçak Türklerinin hâkim oldukları 
Deşt-i Kıpçak45 ismiyle anılan bu coğrafyada yaşamışlar ve varlıklarını korumuşlardır. Bunun 
yanında dil olarak hem güney hem de kuzey Türkçesinin özelliklerini taşımaktalar ve adet-
anane, gelenek-görenek olarak da Greklere değil Türklere benzemekteler, Urumlar köken olarak 
Kıpçak Oğuz Türklerinin bir karışımıdırlar”.46

Kior’un bu tespitine istinaden Rumların bölgedeki varlıklarıyla ilgili kaynaklar 
irdelendiğinde; MÖ. 6-7. yüzyılda Doğu Karadeniz kıyılarına koloni şeklinde gelen Rumlar 
aynı zamanda Karadeniz’in kuzey kıyılarına da yerleşmişlerdir. MÖ. 6. yüzyıldan itibaren 
bölgenin eski sakinleri olan İskitlerin Kırım ve çevresinde kurdukları ticaret merkezlerine de 
yerleşmişlerdir. Berezan, Olbia, Histria, Phanagoria gibi şehirler buna birer örnektir. Bu eski 
yerleşim yerleri göstermektedir ki kolonicilerin (Rumların) Kırım’daki varlığı Karadeniz’in 
güneyi ile bağlantılıdır. Nitekim Kırım’da kurulan eski Yunan kolonisi Kersonesos47/Herson’da 
Trabzon’dan gelen kolonicilerin yaşadığı da bilinen bir gerçektir.48

44	 Anzerlioğlu, “Kırım’ın Hristiyan Türkleri: Urumlar”, s. 108.
45	 Deşti Kıpçak (Kıpçak Bozkırı): Kaynaklarda Kumanlar Ülkesi olarak bilinmektedir. Coğrafi sahası Kırım, İdil-

Bulgar ve Kuzey Kafkasya’da kurulan devletlerin sınırlarını kapsamaktadır. Nüfus çoğunluğu göçebe Kıpçaklardan 
oluşmaktadır. Göçebe Kıpçakların yaşadığı bu bölgeler XI. yüzyıldan XV. yüzyıla kadar Kıpçak Bozkırı anlamında 
Deşt-i Kıpçak adlandırılmıştır. Ayrıca XI. yüzyılda yaşayan ve Divan eseriyle tanınan İranlı yazar Nasır-ı Husrev 
eserinde “Harezm’in kuzeydoğu sınırına kadar uzanan geniş bir coğrafyaya Deşt-i Kıpçak” adını vermiştir. Yine 
XI-XII. yüzyıllarda Doğu Karadeniz bölgesinde yoğun bulunmalarından dolayı Giresun’un Alucra ilçesine bağlı 
Koman köyünün adının da Kuman-Kıpçaklardan geldiği bilinmektedir. Azad Dedeoğlu, Ahıska Bölgesi ve Kıpçak 
Atabekler Tarihi (XI-XVI), Kitap Dünyası Yayınları, İstanbul 2021, s. 89.

46	 Yonca Anzerlioğlu, “Karamanlılar, Gagavuzlar ve Urumlar Arasında Tarihi ve Sosyo-Kültürel Bağlar Var Mıdır?”, 
Çağdaş Türklük Araştırmaları Sempozyumu 8-10 Mayıs 2002, Ankara 2004, s. 233.

47	 Kersonesos veya Hersonisos-Kerson/Herson (Yunanca: Χερσόνησος, Latince: Chersonesus), Kırım’ın 
güneybatısında kurulan Antik Yunan koloni şehri.

48	 İbrahim Tellioğlu, “Kırım’daki Türk Varlığının Tarihi Gelişimi”, The Journal of Academic Social Science Studies, 



Karadeniz’in İki Yakasında Kültürel Bir Kimlik İnşası: Rumlar/Urumlar

595

Batı Göktürk Kağanlığı Kırım üzerine çeşitli akınlar yapmış 576 yılında Doğu Roma’ya ait 
Kırım’ın Kerç Kalesini ele geçirmiştir. Göktürkler 581 yılında Kersonesos surlarına da hâkim 
olmuşlar ancak 590 yılında Kırım’dan ayrılmışlardır.49 Batı Göktürk hâkimiyetinin sonlanması 
ardından, bağımsız bir devlet olarak ortaya çıkan Hazar Kağanlığı (650-969) 630’lu yıllarında 
Doğu Avrupa’da önemli bir siyasî güç haline gelmiştir. Kısa zamanda Karadeniz’in kuzeyi, 
Kafkasların Karadeniz sahilleri, Kuban nehri ve Kırım’ın çevresi Hazarların eline geçmiş ve 
böylece Doğu Roma-Hazar ilişkileri daha da güçlenmiştir.50 Hazarlar Doğu Avrupa’nın ilk 
modern devletini kurmuşlardır. Ancak Kağanlık içinde yaşanan irili-ufaklı çekişmeler, Peçenek 
baskıları ve batıdan gelen Slav saldırıları gibi nedenlerle XI. yüzyılın başlarında eski güçlerini 
kaybetmişlerdir. Bununla birlikte Hazarlar Karadeniz çevresinde kalıcı izler bırakmış bilhassa 
Kırım’ın etnik kimliğinin oluşumunda büyük rol oynamıştır.51 Hazarların akabinde Peçenekler 
860 yılından sonra Macarlardan Kıpçak bozkırını alarak sahaya hâkim olmuşlardır. Ancak 
çok geçmeden Hazarlar ve Oğuzların akınlarına maruz kaldıklarından dolayı İdil’in batısına 
göç etmişlerdir.52 Peçenekler, Kıpçak Bozkırlarıyla birlikte Kırım ve çevresini ele geçirseler 
de şehirlere yerleşmemişlerdir. Bu nedenle Ticaret merkezleri doğu Roma’nın kontrolünde 
kalmıştır. Siyasi ve ticari ilişkiler Peçeneklerle Doğu Roma arasında yapılan ticaret anlaşmalarıyla 
yürümüştür. 11. yüzyılın ortalarından itibaren Kırım ve çevresi Kıpçakların kontrolüne 
geçmiş onların yurdu olmuştur. Bölgede Doğu Romanın etkisi giderek azalmış,53 Kersonesos 
ticaret merkezi zayıflamış, Rus limanı Tmutorokan54 da ortadan kalkmıştır. Suğdak55 limanı 
önemli ticaret merkezi haline gelmiştir. Suğdak’ta yaşayan Kıpçaklar Doğu Roma’ya vergi 
ödemiştir. Kırım kolonileri üzerinde etkili olan Doğu Roma hâkimiyeti zayıflamaya başlayınca 
Suğdak bir müddet Güney Rusya bozkırlarında yaşayan Kıpçaklara da haraç ödemiştir. Bu 
sebeple Kıpçaklar, Ruslarla olan ilişkilerinde ticaret yollarının açık tutulmasına büyük özen 
göstermişlerdir. Bölgenin ticari ürünleri, kürk ve köle limanlar aracılığıyla farklı ülkelere ihraç 
edilmiştir. Böylece Kıpçak Hanlığı, Kırım’ın etrafında bulunan Suğdak, Kerç, Azak ve Kefe 
şehirlerini egemenliğine dâhil etmiştir.56

51 (2016), s. 3-4; Jakob Philip Fallmerayer, Trabzon İmparatorluğu’nun Tarihi, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 
Ankara 2011, s. 27-56.

49	 Ahmet Taşağıl, Göktürkler I-II-III, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 2018; Rene Grosset, Bozkır İmparatorluğu, 
Ötüken Neşriyat, İstanbul 1980.

50	 Ahmet Nimet Kurat, IV-XVIII. Yüzyıllarda Karadeniz Kuzeyindeki Türk Kavim ve Devletleri, Murat Kitabevi 
Yayınları, Ankara 1992.

51	 Saadettin Gömeç, “Kırım Bölgesinde İlk Türkleşme Faaliyetleri”, Turkish Studies, IV/3 (2009), s. 1020-1021.
52	 Tellioğlu, “Kırım’daki Türk Varlığının Tarihi Gelişimi”, s. 5-6; Gömeç, “Kırım Bölgesinde İlk Türkleşme 

Faaliyetleri”, s. 1022.
53	 Kurat, IV-XVIII. Yüzyıllarda Karadeniz Kuzeyindeki Türk Kavim ve Devletleri, s. 204.
54	 Tmutarakan (Rusça: Тмутаракань), Kerç Boğazı tarafından kontrol edilen ve Azak Denizi koridorundaki 

Taman Yarımadası’nda yer alan antik şehir. Günümüzde Rusya’nın Krasnodar Krayına bağlıdır. Kurat, IV-XVIII. 
Yüzyıllarda Karadeniz Kuzeyindeki Türk Kavim ve Devletleri, s.131.

55	 Sudak (Kırım Tatarcası: Sudaq, Ukraynaca: Судак, Rusça: Судак); Ukrayna’ya bağlı Kırım Özerk Cumhuriyeti’nde 
Yalta’nın 120 km kuzeydoğusunda, Karadeniz kıyısında tarihi bir sahil kasabasıdır. Kurat, IV-XVIII. Yüzyıllarda 
Karadeniz Kuzeyindeki Türk Kavim ve Devletleri, s.90.

56	 Ayşegül Öztğrk Çilingir, “Orta Çağda Kırım ve Çevresinin Önemi Üzerine”, Karadeniz Araştırmaları XVI, 64 



Rasim BAYRAKTAR

596

Her biri birer liman şehri olan bu yerleşim yerleri Orta çağ boyunca stratejik önemini 
korumuştur. Deşt-i Kıpçak’ın denizle bağlantısını sağlayan bu liman şehirlerinde Türkler ve 
Türk hâkimiyetinde olan Rumlar ve Ermeniler yaşamıştır. Bu şehirler Karadeniz’in güneyi ile 
kuzeyini birbirine bağlayan özelliğinden dolayı özellikle Trabzon, Sinop ve Samsun kıyısıyla 
karşılıklı seyahat avantajı sunmuştur. Türkiye sahillerinden tacirler buralara keten ve pamuklu 
ürünler, ipek mendiller ve baharat çeşitleri getirmişlerdir. Kıpçaklar da karşılık olarak cariyeler, 
esirler, hayvan kürkleri, samur ve sincap derisi gibi ürünler satmışlardır. Bu dönemde Katolik ve 
Ortodoks mezheplerine mensup Cenevizliler, Rumlar ve Ermeniler daha çok şehir merkezlerinde 
ticaretle meşgul olmuşlardır. Rumlar ve Ermeniler ticari faaliyetlerini sürdürmek için gerek Kırımlı 
yerlilerin gerekse karşı sahillerden gelen tacirlerin dillerini (Türkçeyi) öğrenmişler ve yaygın olarak 
kullanmışlardır. Böylece karşı kıyılar arasında karşılıklı ticari ve kültürel ilişkiler gelişmiştir.57

Kıpçakların tarih sahnesine çıkışını ve diğer toplumlar üzerindeki etno-kültürel etkileri 
üzerinde çalışmaları olan L. Rasonyı görüşünü şöyle özetlemektedir:

“IX. ve X. yüzyılda İrtiş ve Ural arasında Kimekler (Kıpçakların öncüleri)58 adlı 
bir Türk kavmi yaşamıştır. Uzak doğuda Kıtay devletinin kuruluşu bozkır halklarını 
harekete geçirdi. Kıpçaklar bu yolla güney ve batıya ulaştılar. Bu ilerleyiş Orta 
Ural ile Don-Dnyeper arasındaki geniş bir cephede vukua geldi. Kendi önlerindeki 
Oğuzları kovalayıp takip etmeleri yaklaşık otuz sene davam etti. Kıpçak devleti İrtiş 
ve Balkaş gölüne kadar uzanır hale gelmişti. Kuzey sınırları Sibirya’da 56-57 enlem 
dairesinde, kendileri için önemsiz olan orman bölgesine kadar ulaşıyordu. Avrupa’da 
Kama nehri aşağı mecrası ve Bulgar devleti, kuzeyde ise Ryazan, Novgorod-Syeversk 
ve Pereyaslavl Rus Prenslikleri sınırdı. Güney sınırları da Don mansabından Volga 
mansabına oradan da Hazar Denizi ve Aral Gölü kuzeyinde Talas ve Çu çevresinde 
Harizm komşusu olarak bulunuyordu. Bu fevkalade geniş alanda kışın daha çok 
güneyde konaklıyorlar, yazın ise orman bölgesi kıyılarına, Karpatların, Uralların 
yamaçlarına ve Volga’nın batı kıyısındaki yaylalara çıkıyorlardı. Tam manasıyla birlik 
kuramayıp ancak tehlike anlarında bazı kısımlarının bir araya gelebildiği Kıpçaklar 
beş bölükten ibarettir: 1-Orta Asya, 2-Volga-Yayık, 3-Don-Donetz, 4 – Aşağı-Dnyeper, 
5-Tuna Bölüğü. Batı tarafında bulunan içlerine daha sonradan karışan kavimler olduysa 
da onlar kısa zamanda Kıpçaklaştılar”.59

(2019), s. 620-21.
57	 Çilingir, “Orta Çağda Kırım ve Çevresinin Önemi Üzerine”, s. 621.
58	 VI-VII. yüzyıllarda Kuzeybatı Sibirya’da İrtiş nehri ile Ural nehri arasında yaşayan Kıpçakların X. yüzyılda güney 

ve batıya yönelmesinin nedeni nüfus darlığının yanında sahip oldukları sığır sürülerinin çoğalmasıydı. Aynı zamanda 
bozkır kabileleriyle yapılan ticaretin genişlemesiydi. Yine 916 tarihinde kuzey Çin’de Kıtay devletinin kurulması 
da bozkır halklarını hareketlendirmiştir. Sercan M. Ahincanov, Türk Halklarının Katalizör Boyu Kıpçaklar, Selenge 
Yayınları, İstanbul 2019.

59	 L. Rasonyı, Tarihte Türklük, Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü, Ankara 1993, s. 139-140; L. Rasonyı, Türk 
Devletinin Batıdaki Varisleri ve İlk Müslüman Türkler, Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü, Ankara 1983, s. 32-33. 
Kıpçakların Rus yurtlarına gelişlerine dair tarihler (1055. 1061, 1080’li yıllar) farklı olsa da 1090’lardan itibaren 
daha geniş kapsamlı akınlar yaptıkları bilinmektedir. 1090-1110 yıllar Kıpçakların en güçlü dönemlerini teşkil eder. 
Bu dönemde Kıpçaklara Bonyak, Tugorhan, Sarıhan ve Altınoba gibi cesur ve maharetli başbuğlar liderlik etmiştir. 
Kıpçakların Ruslarla irtibatı daha çok Rus Knezlerinin davetleriyle olmuş ve ilişkiler karşılıklı hediyeleşmelerle 



Karadeniz’in İki Yakasında Kültürel Bir Kimlik İnşası: Rumlar/Urumlar

597

Yine alanla ilgili çalışmaları bulunan S. Ahincanov da Kıpçakların kültürel etkilerini şöyle 
ifade etmektedir: “Kıpçakların çok büyümeleri ve saygıdeğer bir yerleri olması sebebiyle değişik 
boylara mensup olan ve değişik isimleri bulunan diğer Türk kabileleri de onların isimleriyle 
tanınmaya ve hepsine Tatar60/Türk denilmeye başlanmıştır. Ve bu değişik boylar kendilerini 
onlara intisap ettirerek ve onların ismini kullanarak şöhret ve ihtişam kazanmışlardır”.61

Yaşanan ikili ve çoklu ilişkiler göstermiştir ki Kıpçaklar sahip oldukları geniş coğrafyada 
askeri, ticari, dini ve kültürel anlamda etkili olmuşlardır. Birlikte yaşadıkları halklar (İskitler, 
Oğuzlar, Hazarlar, Bulgarlar, Ruslar, Rumlar ve Ermeniler) üzerinde gıpta edilen, saygı duyulan 
bir boy/toplum haline gelmişlerdir. Bu durumdan en çok etkilenen halklardan biri de her iki 
kıyıda yaşayan Rumlar olmuştur.

Yunanistan dışında Rumların toplu olarak bulundukları bölgeler Kıbrıs, Trakya, Marmara 
Denizi adaları ve kıyıları, Kapadokya, Doğu Anadolu, Doğu Karadeniz kıyıları ile Ege denizi 
kıyılarıdır. Tarih kaynaklarında Rumların Anadolu’dan kitleler halinde ayrılışları 1700’lü yılların 
ikinci yarısına rastlamaktadır. Bu göçler, ilk yıllarda Kafkasya’ya doğru olmuştur. Ancak yarım 
asır sonra bölgenin Rus Çarlığının hakimiyetine girmesi göçleri daha önemli kılmıştır. Çünkü 
Gürcistan Kralı II. İrakli (Heraklius) (1744-1762), İran’ın Güney Kafkasya’ya olan yoğun 
baskıları karşısında daha güçlü olmak için askeri, mali ve hukuki manada reformlar yapmıştır. 
Bu doğrultuda komşu ülkelerin zanaat ustalarına ve tüccarlarına önemli imtiyazlar tanıyarak 
ülkesine davet etmiştir. Gürcü Kralı II. İrakli 1763’te Gümüşhane madenlerinde çalışan Erzurum 
ve Karslı Rum maden işçilerini Alaverdi (Messana) Madeni’nde çalıştırmak üzere bölgeye davet 
etmiştir. Bölgeye gelen Rumlar 800 aile olarak belirtilmiştir.62

(para, kıymetli kumaş ve davar-koyun) devam etmiştir. Örneğin Kiyef tahtına yeni bir Knez geldiğinde Kıpçaklar 
ondan birtakım hediyeler talep etmiş ve barışı koruma adına altın, kumaş ve davar-koyun istemişlerdir. Knezlerde 
bu talepleri karşılamak zorunda kalmışlardır. Netice itibariyle XI. yüzyılın sonları ile XII. yüzyılın başlarında başta 
Preyaslavi ve Kiyef Knezleri olmak üzere diğer şehir Knezleri de menfaatleri gereği Kıpçaklarla iyi geçinmeye 
çalışmışlar. Bu maksatla bazı Kıpçak Beyleri ile akrabalık kurmak için Kıpçak kızlarıyla evlenme girişimlerinde 
bulundukları da belirtilmektedir. Kıpçakların Gürcülerle irtibatı Don ve Kuban bölgesinden olmuştur. Gürcü Kralı 
Bağratlı David II (1088-1125) Büyük Selçuklu’nun baskılarını karşılamak için Kıpçaklardan destek istemiştir. 
Bu şekilde Aphaza/Abhaza vilayetini ve diğer Gürcü bölgelerini Selçuklulardan korumuştur. Hatta 1109/1110’da 
Gürcü Kralı ünlü Kıpçak Komutanı Atrak’ın kızı ile evlenerek onlarla ilişkilerini yakınlaştırmıştır. Akabinde 
Kıpçakları ülkesine davet etmiştir. Kıpçak Komutanı Atrak, damadının davetine icabet etmiş ve kırk bin kişilik ordu 
kurarak Şirvan’a, Karabağ’a, Doğu Anadolu’ya akınlar yaparak Selçuklulara karşı önemli başarılar sağlamıştır. 
Ahmet Gökbel, Kıpçak Türkleri, Ötüken Neşriyat, İstanbul 2000.

60	 Tatar veya Tatar Türkleri (Tatarca: татарлар, tatarlar, تاتارلار; Kırım Tatarcası: tatarlar; Eski Türkçe: 

 

Yine alanla ilgili çalışmaları bulunan S. Ahincanov da Kıpçakların kültürel etkilerini 

şöyle ifade etmektedir: “Kıpçakların çok büyümeleri ve saygıdeğer bir yerleri olması sebebiyle 

değişik boylara mensup olan ve değişik isimleri bulunan diğer Türk kabileleri de onların 

isimleriyle tanınmaya ve hepsine Tatar60/Türk denilmeye başlanmıştır. Ve bu değişik boylar 

kendilerini onlara intisap ettirerek ve onların ismini kullanarak şöhret ve ihtişam 

kazanmışlardır”.61 

Yaşanan ikili ve çoklu ilişkiler göstermiştir ki Kıpçaklar sahip oldukları geniş 

coğrafyada askeri, ticari, dini ve kültürel anlamda etkili olmuşlardır. Birlikte yaşadıkları halklar 

(İskitler, Oğuzlar, Hazarlar, Bulgarlar, Ruslar, Rumlar ve Ermeniler) üzerinde gıpta edilen, 

saygı duyulan bir boy/toplum haline gelmişlerdir. Bu durumdan en çok etkilenen halklardan 

biri de her iki kıyıda yaşayan Rumlar olmuştur.      

Yunanistan dışında Rumların toplu olarak bulundukları bölgeler Kıbrıs, Trakya, 

Marmara Denizi adaları ve kıyıları, Kapadokya, Doğu Anadolu, Doğu Karadeniz kıyıları ile 

Ege denizi kıyılarıdır. Tarih kaynaklarında Rumların Anadolu’dan kitleler halinde ayrılışları 

1700’lü yılların ikinci yarısına rastlamaktadır. Bu göçler, ilk yıllarda Kafkasya’ya doğru 

olmuştur. Ancak yarım asır sonra bölgenin Rus Çarlığının hakimiyetine girmesi göçleri daha 

önemli kılmıştır. Çünkü Gürcistan Kralı II. İrakli (Heraklius) (1744-1762), İran’ın Güney 

Kafkasya’ya olan yoğun baskıları karşısında daha güçlü olmak için askeri, mali ve hukuki 

manada reformlar yapmıştır. Bu doğrultuda komşu ülkelerin zanaat ustalarına ve tüccarlarına 

önemli imtiyazlar tanıyarak ülkesine davet etmiştir. Gürcü Kralı II. İrakli 1763’te Gümüşhane 

madenlerinde çalışan Erzurum ve Karslı Rum maden işçilerini Alaverdi (Messana) Madeni’nde 

çalıştırmak üzere bölgeye davet etmiştir. Bölgeye gelen Rumlar 800 aile olarak belirtilmiştir.62  

Rusya'nın Demografik Politikaları ve Urum Toplulukları Üzerindeki Etkileri 

Osmanlı Rumlarının Gürcistan’dan sonra Rusya’ya göçü 1768-1774 Savaşı döneminde 

gerçekleşmiştir. Ruslar, Akdeniz’e doğru harekâta geçtiği zaman, donanma komutanı Aleksey 

Grigoryeviç Orlov, Rumları Türklere karşı kışkırtmıştır. Orlov, bir yandan Rusların Rumlara 

 
60 Tatar veya Tatar Türkleri (Tatarca: татарлар, tatarlar, رلاراتات ; Kırım Tatarcası: tatarlar; Eski Türkçe: �𐱃𐱃𐱃𐱃𐱃� ) Farklı 
Türk boylarını kapsayan bir terimdir. Kavram, ilk defa Orhun kitabelerinde İstemi Han’ın bir törenine gelenler 
listesinde rastlanmıştır. Aynı şekilde Kültegin ve Bilge Kağan kitabelerinde de Tatarlar çeşitli vesilelerle 
anılmaktadır. Bu kitabelerde Otuz-Tatarlar olarak geçen boy, Göktürk ve Uygur kitabelerinde Dokuz-Tatarlar 
şeklinde geçmektedir. Ayrıca Bayan-Çur Kağan kitabesinde de Uygurlarla Tatarların yaptıkları savaşlar 
anlatılmaktadır. Günümüzde Rusya sınırları içinde yer alan Tataristan Cumhuriyeti'nin yerel halkı kendilerini İdil 
Tatarları, yine Kırım Özerk Cumhuriyeti'nin yerlileri (Türkleri) kendilerini Kırım Tatarları olarak 
adlandırmaktadırlar. Bunun dışında Çin, Türkistan ve Balkanlarda da varlıkları bilinmektedir. Ahmet Temir, 
"Tatar sözünün mensei hakkında", Kazan, 3 (1971), s. 41.  
61 Ahincanov, Türk Halklarının Katalizör Boyu Kıpçaklar, s. 153-154. 
62 Eyyub Şimşek, “18. Yüzyılın Sonlarında Rusya’nın İskan Politikaları ve Osmanlı Ruslarının Rusya’ya Göçü”, 
Tarih İncelemeleri Dergisi XXXI, 2 (2016), s. 551. 

) Farklı 
Türk boylarını kapsayan bir terimdir. Kavram, ilk defa Orhun kitabelerinde İstemi Han’ın bir törenine gelenler 
listesinde rastlanmıştır. Aynı şekilde Kültegin ve Bilge Kağan kitabelerinde de Tatarlar çeşitli vesilelerle 
anılmaktadır. Bu kitabelerde Otuz-Tatarlar olarak geçen boy, Göktürk ve Uygur kitabelerinde Dokuz-Tatarlar 
şeklinde geçmektedir. Ayrıca Bayan-Çur Kağan kitabesinde de Uygurlarla Tatarların yaptıkları savaşlar 
anlatılmaktadır. Günümüzde Rusya sınırları içinde yer alan Tataristan Cumhuriyeti’nin yerel halkı kendilerini İdil 
Tatarları, yine Kırım Özerk Cumhuriyeti’nin yerlileri (Türkleri) kendilerini Kırım Tatarları olarak adlandırmaktadırlar. 
Bunun dışında Çin, Türkistan ve Balkanlarda da varlıkları bilinmektedir. Ahm et Temir, “Tatar sözünün mensei 
hakkında”, Kazan, 3 (1971), s. 41.

61	 Ahincanov, Türk Halklarının Katalizör Boyu Kıpçaklar, s. 153-154.
62	 Eyyub Şimşek, “18. Yüzyılın Sonlarında Rusya’nın İskan Politikaları ve Osmanlı Ruslarının Rusya’ya Göçü”, 

Tarih İncelemeleri Dergisi XXXI, 2 (2016), s. 551.



Rasim BAYRAKTAR

598

Rusya’nın Demografik Politikaları ve Urum Toplulukları Üzerindeki Etkileri

Osmanlı Rumlarının Gürcistan’dan sonra Rusya’ya göçü 1768-1774 Savaşı döneminde 
gerçekleşmiştir. Ruslar, Akdeniz’e doğru harekâta geçtiği zaman, donanma komutanı Aleksey 
Grigoryeviç Orlov, Rumları Türklere karşı kışkırtmıştır. Orlov, bir yandan Rusların Rumlara 
yardım edeceğini sözünü vermiş diğer yandan da Çariçe II. Katerina’ya yazılar-mektuplar 
yazarak, ondan Rusların isyanı durumunda Rumların güvenliğini sağlayacağına dair bir 
taahhüt almıştır. Ruslar, Rumlara kısa süre içinde Türkleri Ege Denizinden temizleyeceğini ve 
bölgeyi onların kontrolüne teslim edeceği sözünü vermiştir. 1769’da General Orlov, Rumlara 
bir bildiri yayınlayarak Rusların hizmetine girecek olan bütün Rumları çeşitli imtiyazlarla 
mükafatlandıracağını vadetmiştir. Böylece Rus Çarlığı Osmanlı Rumlarının yerleşimi için kendi 
topraklarında altı yerleşim bölgesi oluşturmuş ve göçmenleri koloniler şeklinde iskân edilmiştir. 
Göçmenlerin yerleşim yerlerine dağılımları askeri ve stratejik açıdan planlanmıştır. II. Katerina, 
Kırım’ın işgalini planladığı için Yarımada’nın Azak Denizi ile olan bağlantısını sağlayan Kerç 
Kalesi’ni göçmenlere açmıştır (1774-1775). Akabinde Azak Denizi’ni Osmanlı baskılarından 
korumak ve bölgenin güvenliği için Kerç’in kuzeyinde bulunan Taganrog’a yeni bir Rum 
kolonisi yerleştirmiştir (1776). Bir taraftan Kırım ve çevresini muhasarada tutmak, diğer taraftan 
Karadeniz’deki ticari varlığını da hissettirmek için Ruslar, Rum kolonilerine Kerson (1778) 
ve Mariupol’da (1779) da yeni iskân yerleri tahsis etmiştir. Kırım’ın işgali gerçekleştikten 
sonra da askerî ve ticari kaygılarla Balıklava (1783) ve Odessa’ya (1795) yeni Rum kolonileri 
yerleştirilmiş ve kentlere sahip çıkılmıştır.63

Bugün Rumların toplumsal hafızasında Kırım, 1780 yılında Osmanlı Devleti’nden koparılmış 
ve bölgede yaşayan tüm Hıristiyanlar II. Katerina tarafından Ukrayna’nın değişik yerleşim 
yerlerine (yukarıda adı geçen yerlere) zorunlu iskâna tabi tutulmuşlardır. Rumlar için 1780 
yılının karşılığı “sürgün” dür. Çünkü Rumlara göre Hristiyanların Kırım’dan çıkarılmasının 
arkasında yatan ana neden Kırım Hanlığının ortadan kaldırılmasıdır. Bölgenin ticari gücünü 
kontrolünde tutan Hıristiyanları uzaklaştırarak Hanlığı iktisadi anlamda çöküşe zorlamaktır. 
Rumlar arasındaki bu yaygın anlayış akademik çevre tarafından da doğrulanmıştır.64 Bu bilgiden 
hareketle, Rumların sürgün edilmesinden bir süre sonra Kırım Hanlığının Rus hâkimiyetine 
girdiği (1783) de bilinen bir gerçektir. Diğer taraftan, Kırım’dan ayrılmak zorunda kalan 
Hristiyanların tamamı Rum değildir, Ermeniler de Rumlarla birlikte Kırım’ı terk etmişlerdir. 
Uzun süren göç sürecinde açlık, sefalet, soğuk ve hastalıktan ölenlerin dışında hayatta kalan 
Ermeniler 5 köy kurarken, Rumlar da 22 köy kurmayı başarmışlardır.65

Urumların Kırım’dan çıkarılmaları ile aynı dönemde Anadolu’dan Rus topraklarına 
göçler (1828-1882) de söz konusudur. 1828-1829 Osmanlı Rus Savaşı’ndan sonra Erzurum 
ve çevresinden (Kars, Gümüşhane, Trabzon, Giresun) 42.000 Rum Rusya’ya göç ettirilmiştir. 

63	 Şimşek, “18. Yüzyılın Sonlarında Rusya’nın İskan Politikaları ve Osmanlı Ruslarının Rusya’ya Göçü”, s. 551-561.
64	 Daha geniş bilgi için bk. Aleksandr N. Garkavets, Kuzay Azak Urumları, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara 2022.
65	 Anzerlioğlu, “Bildiriler”, 108.



Karadeniz’in İki Yakasında Kültürel Bir Kimlik İnşası: Rumlar/Urumlar

599

Rus komutan General Paskeviç, Erzurum ve Gümüşhane’den geri çekilirken ordusuna katılan 
Rumların bir kısmını Rusya’ya, bir kısmını da Tiflis’in doğusuna yerleştirmiştir. Bir diğer önemli 
göç dalgası Anadolu, Kafkasya ve hatta Ortadoğu’nun demografik yapısını değiştiren Kırım 
Savaşı (1853-1856) süreci ve sonrasında yaşanmıştır. Rusya Kafkasya’da hem Müslümanları 
Osmanlı topraklarına göçe zorlamış hem de Osmanlı ülkesindeki Hristiyan nüfusu kendi ülkesine 
davet ederek bölgenin etnik ve dinsel yapısını değiştirme girişiminde bulunmuştur. Böylece 
Kırım Savaşı sonrası 50.000’in üzerinde Rum, Anadolu’dan ayrılmış ve Rusya’ya doğru göç 
etmiştir. Neticede 1877-1878 Osmanlı-Rus Savaşının ardından beş yıllık süre zarfında 17.000 
kadar Rum, Rusya’nın yolunu tutmuştur.66

Kafkasya ve Kırım coğrafyasında yaşayan Rumlar, Stalin’in nüfus politikasının bir parçası 
olmuş ve üç dalga halinde sürgüne gönderilmişlerdir. Birinci dalgada, 29 Mayıs 1942’de 
Stalin, Pontus Rumlarının ve diğer azınlıkların Krasnodar Krayı’ndan sınır dışı edilmesini 
emretmiş ve 16 yaşına kadar 562 çocuk da dâhil olmak üzere 1.402 Rum doğuya sürülmüştür. 
İkinci dalgada, İçişleri Halk Komiserliği (NKVD)67 tarafından Kırım Tatarlarının sınır dışı 
edilmesinden (Mayıs-1944) kısa süre sonra Devlet Savunma Komitesi 2 Haziran 1944’te, 
sınır dışı kararının (N 5984 SS sayılı kararname) kapsamını genişletmiştir. 15.040 Sovyet 
Rum’u yarımadadan sınır dışı edilmiştir. Bunların birçoğu Özbekistan SSC’ye gönderilmiştir. 
Aynı zamanda Krasnodar Krayı ve Rostov Bölgesi›nden ek 8.300 Yunanlı daha sürülmüştür. 
Bu operasyon Kerç’ten gelen Lavrentiy Beria’nın yardımcısı Ivan Serov ve G. Karandadze 
tarafından gerçekleştirilmiştir.16.375 Rum daha Gürcistan SSC, Ermenistan SSC ve Azerbaycan 
SSC’den taşınarak Kazakistan SSC ve Rusya’ya gönderilmiştir. Kırım Rumları, Kırım’ın Alman 
işgali sırasında “özel ticareti canlandırmakla veya siyasi açıdan güvenilmez unsurlar” olarak 
suçlanmışlardır. Üçüncü dalgada, 29 Mayıs 1949’da Sovyet Bakanlar Kurulu, kalan Rumların, 
Türklerin ve Taşnakların Karadeniz kıyısından özellikle Gürcistan ve Ermenistan SSC’den 
taşınmasını emreden N 2214-856 sayılı kararnameyi yayınlamıştır. Bu grupların birçoğu 
Kazakistan SSC’ye gönderilmiş ve özel yerleşimciler olarak kaydedilmiştir. Sürgün, Mayıs ve 
Haziran 1949 arasında önceden uyarı yapılmadan Gürcistan kıyısında yaşayan Rum çiftçileri, 
tüccarları ve zanaatkarları MVD68 (İçişler Bakanlığı) tarafından evlerinden alınmış ve hayvan 
vagonlarıyla Türkistan’a gönderilmişlerdir. Mayıs-Haziran 1949’da sınır dışı edilen bu üç 
grubun toplam sayısı 57.680 olarak kayıtlara geçmiştir.69

SSCB döneminde Rumlar Kafkaslar ve Kazakistan’da yaşamışlardır. Sovyetlerin 
dağılımından sonra Yunanistan hükûmeti kendilerine Avrupa Vatandaşlığı vaat ederek ülkesine 

66	 Şimşek, “18. Yüzyılın Sonlarında Rusya’nın İskan Politikaları ve Osmanlı Ruslarının Rusya’ya Göçü”, s. 545-546.
67	 NKVD / НКВД: Народный комиссариат внутренних дел / İçişleri Halk Komiserliği.
68	 MVD / МВД: Министерство внутренних дел / İçişleri Bakanlığı
69	 Nikolay F. Bugay, Sovyetler Birliğinde Halkların Sürgün Edilmesi, Nova Yayıncılık, İstanbul 1996, s. 52-67; Kırım 

Halklarının Sınır Dışı Edilmesi: Belgeler, Gerçekler, Yorumlar, İnsan Yayınları, İstanbul 2002, s. 34-42; Sovyet 
Arşivlerine Göre Ahıskalı Türklerin Sürgünü, Berikan Yayınevi, Ankara 2021, s. 98, 109-128.



Rasim BAYRAKTAR

600

göç davetinde bulunmuştur. Bunun üzerine eski SSCB ülkelerinde yaşayan yaklaşık 100.000’i 
aşkın Rum ülkelerinden göç etmişlerdir.70

Deşti-Kıpçak coğrafyasının gerek eski gerekse yakın tarihteki demografik yapısı hep Türklerden 
(Hun, Bulgar, Hazar, Peçenek, Uz ve Kıpçaklardan) veya Türklerle birlikte yaşayan Kıpçak-Oğuz 
karışımı Rumlar/Grekler/Greko-Tatarlardan oluşmuştur. II. Katerina, Kırım ve çevresinin 1780 yılı 
öncesindeki eski nüfusunu (Türkler ile Rumları/Greko Tatarları) bölgeden uzaklaştırmış ve onların 
yerlerine Anadolu’dan gelen Türkleşmiş (Hristiyan) Rumları (Urumları) yerleştirmiştir. Farkında 
olmadan bölgeden uzaklaştırılan Türklerle Rumların yerine Türkleşmiş veya Türklerle yakın ilişkileri 
olan Rumlar/Urumlar iskân edilmiştir. Aralarındaki fark; bölgenin eski yerlileri olan ve Gök-Tanrıya, 
Hristiyanlığa ve İslam’a inanan Kıpçakların yerine bölgeye yeni gelen ve Türkçe konuşan Hristiyan 
Rumlar (Urumlar) olmuştur. Dolaysıyla bölgeye yeni gelen Rumlar/Urumlar kullandıkları Türkçeyi 
konuşmaya devam etmiş ve Türk aile geleneklerine bağlı yaşamlarını sürdürmüşlerdir.

Gerek Deşti-Kıpçak coğrafyasında gerekse Anadolu coğrafyasında Türklerin varlığı 
Rumların/Urumların daha eski asırlara dayanmaktadır. Bulundukları bölgelerde devletleşme 
hususunda anlaşamasalar da ikili ilişkilerde birliktelik göstermişleredir. Türkler din kimliği 
konusunda değişiklikler göstermiş saray, ordu ve arazi hizmetlerinde söz sahibi olmuşlardır. 
Bunun yanında soy, dil ve yurt konusunda kimliklerini muhafaza etmişlerdir. Hatta diğer halklar 
(Rumlar ve Ermeniler) üzerinde etkili olmuşlardır. Onların Türkçe konuşmasına ve Türk adet-
ananelerine bağlı yaşamlarını sürdürmüşlerdir.

Sonuç

Karadeniz’in doğu ve kuzey kıyılarında yaşayan Rumlar/Urumların tarihsel süreç içerisinde 
şekillenen kültürel kimlikleri, yalnızca etnik aidiyetle değil, çok sayıda farklı halk ve kültürle 
etkileşim içinde gelişmiş ve zamanla özgün, melez bir kimlik formasyonu oluşturmuştur. Bu 
kimlik, antik Yunan koloniciliği, Türk halklarıyla etkileşim, Osmanlı, Rus ve Sovyet yönetimleri 
gibi çeşitli siyasal, kültürel ve dini etkenlerin etkisiyle şekillenmiş; dilsel, toplumsal ve kültürel 
düzeyde sürekli bir dönüşüm geçirmiştir.

Urum kimliği, etnik homojenlikten ziyade tarihsel ve kültürel etkileşimler sonucu oluşan geçişken 
ve çoğulcu bir yapıyı yansıttığını ve günümüzdeki çok dilli yapılarının, bölgedeki çok katmanlı 
tarihsel dokuyu anlamada önemli bir anahtar sunduğunu ortaya koymuştur. Kuzey Karadeniz’de, 
özellikle Deşt-i Kıpçak sahasında yerleşik olan Urumlar, Grek kökenli olmakla birlikte Kıpçak-Türk 
halklarıyla yoğun temas kurmuş, Türkçeyi günlük yaşamlarının dili hâline getirmiş ve geleneksel 
Türk aile yapısını benimseyerek “Greko-Tatar” veya “Türkleşmiş Rumlar” kimliğiyle anılmışlardır. 
Aynı şekilde, doğu Karadeniz kıyılarında yaşayan Urumlar da Osmanlı idaresi altında İslam’la 
tanışmış, Türkçeyi içselleştirmiş ve toplumsal yapıda etkin roller üstlenmişlerdir.

70	 Kalaycı, “Tsalka (Parmaksız, Urumlar Ağzı)”, s. 36-37.



Karadeniz’in İki Yakasında Kültürel Bir Kimlik İnşası: Rumlar/Urumlar

601

Sovyet döneminde zorunlu göçler, iskân politikaları ve kültürel asimilasyon politikalarına rağmen 
Urumlar dilsel ve kültürel varlıklarını büyük ölçüde muhafaza edebilmişlerdir. Şöyle ki Sovyetler 
Birliği dönemindeki zorunlu göçler ve kültürel asimilasyon, Urum kimliğini silmek yerine daha da 
güçlendirdiğini göstermiştir. 20. yüzyılda yaşanan kitlesel göçlerle Gürcistan, Ukrayna, Kazakistan, 
Kuzey Kafkasya ve nihayetinde Yunanistan gibi ülkelere dağılmış olan Urumlar, Türkçeyi konuşmaya 
devam etmiş, Türk örf ve adetlerine bağlı bir yaşam tarzını sürdürmüşlerdir. Bu süreç Urumların 
hem tarihsel birer miras hem de Türkiye ile olan kültürel bağların yaşayan temsilcileri olmalarını 
sağlamıştır.

Bu bağlamda Urumların Karadeniz’in doğu ve kuzey kıyılarında yaşadığı tarihî tecrübeyi 
göz önünde bulundurarak onların (Rumların/Urumların) kimliğiyle ilgili tespitler şu şekildedir: 
1. Anadolu coğrafyasında Türklerle (Kıpçaklar, Selçuklular ve Osmanlı) birlikte yaşayan, 
Türkçe konuşan ve İslam’la müşerref olan Rumlar/Urumlardır. 2. Deşti-Kıpçak coğrafyasında 
Kıpçakların yurtlarına yerleşen ve uzun süre birlikte yaşayan Greko-Tatarlar-Türkleşmiş Rumlar/
Urumlardır. 3. Her iki coğrafyada yaşayan ve kendilerine has Türkçe (Urum Türkçesi) geliştiren 
ve konuşan, Türk aile geleneğine bağlı Rumlar/Urumlardır. 4. Modern Yunancadan farklı olarak 
“Rumca konuşma dili” geliştiren ve aile ortamlarında kullanan Rumlar/Urumlardır.

Bugün Urum kimliğinin geleceğe taşınabilmesi ve sosyo-kültürel anlamda görünür 
kılınabilmesi için çeşitli sorumluluk alanlarının güçlendirilmesi gerekmektedir. Urum 
Türkçesi’nin yazı diline aktarılması, bu kültürel mirasın korunması, çok dilli yapının sadece 
ekonomik değil; siyasi, hukuki ve kültürel platformlarda da etkin biçimde kullanılması gibi 
alanlarda yapılacak çalışmalar, bu kimliğin devamlılığını sağlamada büyük rol oynayacaktır. 
Nitekim Urumlar, çok dilli iletişim kabiliyetleri ile hem ulusal hem de uluslararası düzeyde etkin 
bir şekilde faaliyet göstermekte ve kültürel bağlarını günümüzde de sürdürmektedir.

Sonuç olarak Urum kimliği, tarihsel süreklilik ve kültürel dönüşüm arasındaki dengeyi temsil 
eden nadir örneklerden biridir. Bu kimliği anlamak, sadece Urumların tarihini değil aynı zamanda 
Karadeniz’in çok katmanlı tarihsel dokusunu çözümlemek anlamına gelmektedir. Çalışma, 
Urum kimliğinin, klasik etnik kategorilerle açıklanamayacak kadar dinamik ve çok yönlü bir 
yapıya sahip olduğunu ve gelecekte yapılacak disiplinler arası araştırmalarla daha derinlemesine 
incelenmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Bu çerçevede, Urum kimliğinin dilsel mirası, hafıza 
çalışmaları bağlamında kolektif anlatılar ve yerel-mikro tarih düzeyinde kimlik deneyimleri 
üzerinden daha ileri düzeyde incelenmesi, bu alana ve karşılaştırmalı kimlik çalışmalarına 
nitelikli katkılar sağlayacaktır.

KAYNAKÇA
Anzerlioğlu, Yonca, “Karamanlılar, Gagavuzlar ve Urumlar Arasında Tarihi ve Sosyo-Kültürel Bağlar Var 

Mıdır?”, Çağdaş Türklük Araştırmaları Sempozyumu 8-10 Mayıs 2002, Ankara 2004, s. 233-249.
Anzerlioğlu, Yonca, “Kırım’ın Hristiyan Türkleri: Urumlar”, Milli Folklor, 84 (2009), s. 107-113.
Altınkaynak, Erdoğan, Ortodoks Türkler Urumlar, ÜBL Yayınları, Ankara 2005.



Rasim BAYRAKTAR

602

________, Altınkaynak, “Bir Urum Şairi Valery Kör ve Onun ‘Hasavet Yazmahları’ Adlı Şiir Kitabından 
Seçmeler”, Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi, 35, (2017), s. 11-27.

Ahincanov, Sercan M., Türk Halklarının Katalizör Boyu Kıpçaklar, Selenge Yayınları, İstanbul 2019.
Bostan, Mehmet Hanefi, Arşiv Belgelerine Göre Karadeniz’de Nüfus Hareketleri ve Nüfus Etnik Yapısı, 

Nöbetçi Yayınevi, İstanbul 2012.
Brand, Charles M., “XI. ve XII. Yüzyıllarda Bizans’ta Türk Varlığı”, Uluslararası Karadeniz İncelemeleri 

Dergisi, 4 (2008), s. 115-157.
Biber, Tuğba Eray, Karadeniz Rumları ve Yunanistan, Yeditepe Yayınevi, İstanbul 2016.
Büyükkarcı, Süleyman, Türkiye’de Rum Okulları, Yelken Yayınları, Konya 2003.
Bugay, Nikolay F., Sovyetler Birliğinde Halkların Sürgün Edilmesi, Nova Yayıncılık, İstanbul 1996.
______, Kırım Halklarının Sınır Dışı Edilmesi: Belgeler, Gerçekler, Yorumlar, İnsan Yayınları, İstanbul 2002.
______, Sovyet Arşivlerine Göre Ahıskalı Türklerin Sürgünü, Berikan Yayınevi, Ankara 2021.
Çapa, Mesut, Pontus Meselesi Trabzon ve Giresun’da Milli Mücadele, Serander Yayınları, Trabzon 1993.
Çelik, Recep, Birinci Haçlı Seferi ve Bizans (İmparator Alexios Kommenos Dönemi), (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Nevşehir 
2021.

Çilingir, Ayşegül Öztürk, “Orta Çağda Kırım ve Çevresinin Önemi Üzerine”, Karadeniz Araştırmaları 
XVI, 64 (2019), s. 620-21.

Dedeoğlu, Azad, Ahıska Bölgesi ve Kıpçak Atabekler Tarihi (XI-XVI), Kitap Dünyası Yayınları, İstanbul 
2021.

 Demirkent, Işın, “I. Tatikios (Türk Asıllı Bir Bizans Kumandanı)”, Belleten, LXVII/ 248 (2003), s. 93-110.
Durmuş, İlhami, “İskitler”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara 1992.
Fallmerayer, Jakob Philip, Trabzon İmparatorluğu’nun Tarihi, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 2011.
Garkavets, Aleksandr N., Kuzay Azak Urumları, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara 2022.
Grosset, Rene, Bozkır İmparatorluğu, Ötüken Neşriyat, İstanbul 1980.
Gömeç, Saadettin, “Kırım Bölgesinde İlk Türkleşme Faaliyetleri”, Turkish Studies IV/3 (2009), s. 1020-1021.
Gökbel, Ahmet, Kıpçak Türkleri, Ötüken Neşriyat, İstanbul 2000.
Güler, Ali, “Tarih Boyunca Rumların Türkler ile Olan İlişkileri”, Askeri Tarih Bülteni, 46, (1999), s. 29-40.
Güçlüay Sezgin, Taşdemir, Samet, “Bizans İmparatorluğundaki Türk Varlığının Bir Başka Yüzü Olan Türk 

Asıllı Komutanlar”, Kaşgarlı Mahmut Anısına Türkiye ve Türk Dünyası Araştırmaları – VII, İksad 
Yayınları, Adıyaman 2020.

Hatipoğlu, Vechie, “Türk Tarihinin Başlangıcı”, Türkoloji Dergisi, 8/1, (1979), s. 30-52.
Işık, Adem, Antik Kaynaklarda Karadeniz Bölgesi, Türk Tarih Kurumu, Ankara 2001.
Kafalı, Mustafa, Anadolu’nun Fethi ve Türkleşmesi, Berikan Yayınevi, Ankara 2013.
Kalaycı, Ünal, “Tsalka (Parmaksız, Urumlar Ağzı)”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri 2008.
Küçüksipahioğlu, Birsel, Trablus Haçlı Kontluğu Tarihi, Arkeoloji Sanat Yayınları, Ankara 2007.
Kurat, Ahmet Nimet, IV-XVIII. Yüzyıllarda Karadeniz Kuzeyindeki Türk Kavim ve Devletleri, Murat 

Kitabevi Yayınları, Ankara 1992.
Kıyanç, Sinan, “Kars’ta Rum Nüfsusu (1878-1920)”, Journal of Universal History Studies, 6/2 (2023), s. 

191-212.



Karadeniz’in İki Yakasında Kültürel Bir Kimlik İnşası: Rumlar/Urumlar

603

Lowry, Heath W., Trabzon Şehrinin İslamlaşması ve Türkleşmesi 1461-1483, Boğaziçi Üniversitesi 
Yayınları, İstanbul 2010.

Merçil, Erdoğan, Müslüman Türk Devletleri Tarihi, Bilge Kültür Sanat, Ankara 2000.

Mollaalioğlu, Fatma Nur, “Türkiye’den Suriye’ye Gerçekleşen Göçlerin Tarihsel Boyutu”, Çekmece 
İstanbul Zaim Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 8/17 (2020), s. 1-24.

Ostogorsky, Georg, Bizans Devletinin Tarihi, Sibirskaya Blagozvonitca, Moskova 2011.

Özger, Yunus, «Tanzimat Öncesi Erzurum Şehrinin Demografik Yapısı (1251/ 1835 Tarihli Nüfus Yoklama 
Defterine Göre)», A.Ü. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 29, (2006), s. 239-266.

Rasonyı, Laszio, Tarihte Türklük, Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü, Ankara 1993.

_______, Türk Devletinin Batıdaki Varisleri ve İlk Müslüman Türkler, Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü, Ankara 
1983.Sümer, Faruk, “Oğuzlar”, İslâm Ansiklopedisi, C. IX, Millî Eğitim Basımevi, Ankara 1993, s.14.

Şimşek, Eyyub, “18. Yüzyılın Sonlarında Rusya’nın İskan Politikaları ve Osmanlı Ruslarının Rusya’ya 
Göçü”, Tarih İncelemeleri Dergisi XXXI, 2 (2016), s. 551.

Taşağıl, Ahmet, Göktürkler I-II-III, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 2018.

______, Ahmet, “IV-XI Asırlar Arası Orta Asyadan Karadeniz ve Kafkaslar Kuzeyine Yapılan Göçlerin 
Tarihi Rolü”, TİKA I. Uluslararası Türkoloji Sempozyumu, Ukrayna 2005, s. 191-198.

Tekin, Ferudun, “Urum Türkçesi Ses Bilgisi Üzerine Bazı Tespitler”, Karadeniz Araştırmaları, 14 (2007), 
s. 93-100.

Tarhan, Muharrem Taner “Ön Asya Dünyasında Türkler: Kimmerler ve İskitler”, Türkler 1, C. 1, Yeni 
Türkiye Yayınları, Ankara 2002, s. 597-610.

Temir, Ahmet, “Tatar Sözünün Mensei Hakkında”, Kazan, 3 (1971), s. 41.

Tellioğlu, İbrahim, “Doğu Karadeniz Bölgesinin Bugünkü Etnik Yapısına Tesir Eden Türkler”, Karadeniz 
Araştırmaları, 5 (2005), s. 1-2.

________, İbrahim, “Kırım’daki Türk Varlığının Tarihi Gelişimi”, The Journal of Academic Social Science 
Studies, 51 (2016), s. 3-4.

Tunçer, Mustafa, Oflu Hoca, Ensar Neşriyat, Trabzon 2019.

Usta, Aydın, Müslüman Haçlı Siyasi İttifakları Çıkarların Gölgesinde Haçlı Seferleri, Yeditepe Yayınevi, 
İstanbul 2008.

 Uyumaz, Emine, Sultan I. Alaeddin Keykubat Devri Türkiye Selçuklu Devleti Siyasi Tarihi (1220-1237), 
Türk Tarih Kurumu, Ankara 2003.

Uyanık, Osman, “Urum Türkçesinin Türk Dili Sınıflandırmalarındaki Yeri”, Türkiyat Araştırmaları, 27 
(2010), s. 52-53.

Yazıcı, Nuri, Milli Mücadelede (Canik Sancağında) Pontusçu Faaliyetler, Ankara Üniversitesi Basımevi, 
Ankara 1989.

Yeğin, Abdullah vd., Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Büyük Lügat, Türkiye Dayanışma Vakfı Basım ve 
Yayım Ticaret ve Sanayii Anonim Şirketi Yayını, İstanbul 1990.

Yıldırım, Ahmet Sefa, “XIII-XV. Yüzyıllarda Karadeniz’de Ceneviz Ticaret Kolonileri ve Ticaret”, 
(Yayınlanmamış Doktora Tezi), Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmalar Enstitüsü, Erzurum 2022.



604

Extended Abstract

CONSTRUCTION OF A CULTURAL IDENTITY ON TWO 
SIDES OF THE BLACK SEA: GREEKS/URUMS

Rasim BAYRAKTAR71

*

	 Today, various views exist regarding the ethnic identity of the Urums (Turkish-speaking 
Greeks) living in the provinces of Rize, Trabzon, and Giresun on the eastern shores of the Black 
Sea, as well as in the Crimean, Suğdak, Kerç and surrounding cities on the northern coasts. The 
reason for this is that the cities in question have been in the hands of different empires and states 
in history. Since the 7th century B.C. (ca. 670 B.C.), Greeks from Miletus, Milesian Greeks who 
established colonies along the eastern Black Sea coast came under various political authorities 
and interacted with diverse local populations. They were engaged in fishing and craftsmanship 
in the cities where they settled and made contributions in a commercial and cultural sense. Over 
time, they developed a distinct ethno-cultural and socio-cultural identity within the societies in 
which they lived.. They served in the administrative and military structures of successive states, 
including the Byzantine Empire, the Seljuks, the Russian Tsardom, the Ottoman Empire, the 
USSR, and the Republic of Turkey. They served in the administrative and military structures of 
successive states, including the Byzantine Empire, the Seljuks, the Russian Tsardom, the Ottoman 
Empire, the USSR, and the Republic of TurkeyHowever, from the last quarter of the 18th century 
The author needs to rewrite this sentence from the beginning. It is not clear.. By mutual decisions 
of the empires, the Muslim and Christian peoples were subjected to various migrations. Urums 
has had its share of these migration policies and has moved to the eastern and coastal regions 
of the black sea (Eastern Anatolia, the Caucasus, Crimea, Suzdak, etc.) are inhabitedIn the 
following century, the dissolution of empires led to renewed waves of migration. In the early 20th 
century, with the collapse of empires and the formation of nation-states, population policies were 
renewed and the minority Urums were migrated again. Urums were forcibly resettled in Turkey, 
Greece, Georgia, Russia, Ukraine, and Kazakhstan. In the early years of the Republic of Turkey, 
they were resettled in Greece as part of the 1923 Population Exchange under the Lausanne 
ConventionThose who remained within Soviet borders were deported to Ukraine and Turkestan 

71

*	 Dr., Faculty Member of the Department of Sociology of Religion, Department of Philosophy and Religious Sciences, 
Faculty of Theology, Giresun University, rasim.bayraktar@giresun.edu.tr, ORCID: 0000-0002-7576-8183

https://orcid.org/0000-0002-7576-8183


Construction of a Cultural Identity on Two Sides of the Black Sea: Greeks/Urums

605

(Kazakhstan) during World War II as part of Stalin’s repressive policies and deportation decrees.
They were placed in different residential areas of the countries they went to and were employed. 
In 1992, following the dissolution of the USSR, Greece invited Urums to migrate by offering the 
prospect of European citizenship, offered the Urums to emigrate to their country by promising to 
become European citizens. However, when Urums, who are citizens of Ukraine and Russia, went 
to Greece, they were excluded because they spoke Turkish there and adhered to Turkish customs. 
They were subjected to the assimilative policy of Greece. The families who were oppressed have 
returned to the countries where they lived again. The fact that they know different languages 
along with Turkish and live in different countries has led to the emergence of different names 
related to their identities. These include ethnonyms such as Greek, Urum, Crimean Urum, Azov 
Urums, Rumeis, Greco-Tatar (Turkified Greeks), Christian Turks, and Turkified Urums.These 
names have also appeared in both Russian and Turkish sources (books, theses, articles) and have 
caused different interpretations.

	 To structure the research clearly, the study is organized into two main sections.the main 
text of the research will be discussed under two headings. In the first part, the historical experience 
of the “Greeks/Urums in the Eastern Black Sea Region” will be examined. Respectively, light 
will be shed on the periods of the Kipchaks, Byzantines, Seljuks, Ottomans and the Republic of 
Turkey. In the second part, the historical process of the the Urums living in the Dıştı-Kıpçak 
(Kipchak Steppe) region will be examined. Again, attention will be drawn to the periods after 
the Kipchaks, Byzantium, the Russian Tsardom, the USSR and the dissolution of the USSR, 
respectively. It will be tried to detail the interaction processes related to the societies in which the 
Urums live intertwined in both geographies. The study aims to detail the interaction processes 
It also seeks to identify the roles they assumed within the military and administrative structures 
of the states under which they lived. For this purpose, both Turkish and translated primary 
and secondary sources will be consulted.. This approach aims to identify the ethno-cultural 
and socio-cultural transformations experienced by Urums across different countries. The study 
also addresses debates regarding the ethnonyms used to define Urum cultural identity.. Thus, 
an effort will be made to draw sociological conclusions about the duties and responsibilities of 
Urums for the present and the future.


	_Hlk189065972
	_Hlk185688951
	_Hlk186843652
	_Hlk186975457
	_Hlk187762028
	_Hlk185070925
	_Hlk187145643
	_Hlk189067112
	_Hlk188719752
	_Hlk185344174
	_Hlk185331457
	_Hlk189067066
	_Hlk213453644
	_Hlk213443286
	_Hlk213540262
	_Hlk200724959
	_Hlk200016155
	_Hlk200016350
	_Hlk186890768
	_Hlk213454024
	_Hlk213457263
	_Hlk187761252

