
İbnü’l-Hâc el-Abderî’nin Tasavvufî Perspektifinde 
Manevî İdrakin Merkezi Olarak Kalp

Atıf Bilgisi:
Sanır, Mehmet Hanefi “İbnü’l-Hâc el-Abderî’nin Tasavvufî Perspektifinde Manevî İdrakin Merkezi 
Olarak Kalp”. İslami İlimler Dergisi 41 (Kasım 2025), 253-274. https://doi.org/10.34082/islamii-
limler.1717225.

Makale Türü: Araştırma Makalesi

Etik Beyan:
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalış-
maların kaynakçada belirtildiği beyan olunur.

Etik Kurul İzni: Araştırma için herhangi bir etik onay veya bilgilendirilmiş onam gerekmemektedir.

Geliş Tarihi: 11 Haziran 2025

Kabul Tarihi: 14 Kasım 2025

Yayım Tarihi: 30 Kasım 2025

Hakem Sayısı: Bir İç Hakem – En Az İki Dış Hakem

Değerlendirme: Çift Taraflı Kör Hakemlik

Benzerlik Taraması: Yapıldı - intihal.net

Çıkar Çatışması: Çıkar çatışması beyan edilmemiştir.

Finansman: Herhangi bir fon, hibe veya başka bir destek alınmamıştır.

Etik Bildirim: dergiislamiilimler@gmail.com

Lisans: CC BY-NC 4.0

Öz: Bu çalışma, 14. yü� zyıl Mağ� rip tasavvuf geleneğ� inin ö� nde gelen temsilcilerinden İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�’nin (ö� l. 737/1336) 
el-Medhal adlı eseri çerçevesinde, kalbin tasavvufî� dü� şü� nce içerisindeki merkezi konumunu ve manevî� işlevini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�’ye gö� re kalp, yalnızca fizyolojik bir organ değ� il; aynı zamanda insanın iç dü� nyasını 
temsil eden, ilahî� tecellilerin zuhur ettiğ� i ve manevî� hakikatlerin algılandığ� ı metafizik bir merkezdir. Kalp, niyetin doğ�du-
ğ�u, ihlâ� sın kö� kleştiğ� i, marifetin yerleştiğ� i ve nefsin arındırıldığ� ı bir sahadır. Bu nedenle kalbin ihmal edilmesi, bireysel bir 
çö� kü� şü� n yanı sıra toplumsal ahlâ�kın çö� zü� lmesine de neden olabilir. Araştırmanın temel amacı, İ�bnü� ’l-Hâ� c’ın kalp merkezli 
tasavvuf anlayışının bireysel terbiye ve toplumsal yapı ü� zerindeki etkilerini ortaya koymaktır. Kalpte ortaya çıkan riyâ� , kibir, 
ucb, gaflet ve dü� nya sevgisi gibi manevî� hastalıklar, ibadetlerin içeriğ� ini boşaltmakta ve onları yalnızca şekilsel bir ritü� ele 
dö� nü� ştü� rmektedir. Bu durum, kişinin Allah ile olan bağ� ını zayıflatırken, ahlâ�kî� yozlaşmayı da beraberinde getirir. İ�bnü� ’l-Hâ� -
c’a gö� re bu tü� r kalp afetlerine karşı en etkili çö� zü� m, murâ�kabe (sü� rekli ö� z denetim), muhâ� sebe (nefsin sorgulanması), gizli 
amel (riyasızlık) ve ihlâ� s (samimi niyet) gibi tasavvufî� pratiklerle mü� mkü� ndü� r. Bu çalışma ayrıca, literatü� rde genellikle fıkhî� 
yö� nü� yle ele alınan İ�bnü� ’l-Hâ� c’ın, sufî� dü� şü� nce mirasına yaptığ� ı katkıyı daha gö� rü� nü� r kılmayı amaçlamaktadır. Ö� zellikle kalp 
merkezli yaklaşımının, hem bireysel anlam arayışına hem de toplumsal bü� tü� nlü� ğ� e nasıl katkı sunduğ�u karşılaştırmalı bir 
şekilde değ�erlendirilmektedir. Klasik tasavvuf kaynakları ile modern mâ�nevî�yat literatü� rü�  arasında kurulan bağ� , gü� nü� mü� z 
insanının yaşadığ� ı ruhsal bunalımlara ve değ�er krizine karşı alternatif bir çö� zü� m sunmaktadır. Sonuç olarak, İ�bnü� ’l-Hâ� c’ın kalp 
tasavvuru, bireysel kemâ� liyet ile toplumsal ıslahı bü� tü� ncü� l bir bakış açısıyla ele alan ö� zgü� n ve işlevsel bir model sunmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Kalp, Marifet, Tezkiye, İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�, el-Medhal.

Mehmet Hanefi Sanır
https://orcid.org/0009-0005-7387-9671

Dr. Milli Eğitim Bakanlığı, Tasavvuf Anabilim Dalı, Bingöl, Türkiye.
https://ror.org/00jga9g46

ifanih12 @gmail.com

slami limler Dergisi
The Journal of Islamic Sciences
مجلة العلوم الإسلامية

https://doi.org/10.34082/islamiilimler.1717225
https://doi.org/10.34082/islamiilimler.1717225
mailto:dergiislamiilimler@gmail.com


Ibn al-Ḥāj al-Abdarī’s Sufi View of the Heart 
as the Core of Spiritual Cognition

Mehmet Hanefi Sanır
https://orcid.org/0009-0005-7387-9671

Dr., Ministry of National Education, Department of Sufism, Bingöl, Türkiye.
https://ror.org/00jga9g46

ifanih12 @gmail.com

Citation:
Sanır, Mehmet Hanefi. “Ibn al-Ḥāj al-Abdarī’s Sufi View of the Heart as the Core of Spiritual 
Cognition ”. İslami İlimler Dergisi 41 (November 2025), 253-274. https://doi.org/10.34082/
islamiilimler.1717225.

Article Type: Research Article

Ethical Statement:
It is declared that scientific, ethical principles have been followed while carrying out and 
writing this study, and that all the sources used have been properly cited.

Ethics committee approval: The research does not need any ethical approvals or informed consent.

Date of submission: 11 June 2025

Date of acceptance: 14 November 2025

Date of publication: 30 November 2025

Reviewers: One Internal & At Least Two External Reviewers

Review: Double-blind

Plagiarism checks: Yes - intihal.net

Conflicts of Interest: The Author(s) declare(s) that there is no conflict of interest

Grant Support: No funds, grants, or other support was received.

Complaints: dergiislamiilimler@gmail.com

License: CC BY-NC 4.0

Abstract: This study explores the central role and spiritual function of the heart in Sufi thought, focusing on Kitā�b al-Madkhal 
by Ibn al-Hā� jj al-‘Abdarī� (d. 737/1336), a leading figure of the 14th-century Maghribi Sufi tradition. According to Ibn al-Hā� jj, 
the heart is not merely a physical organ but a metaphysical center where divine manifestations appear and spiritual truths are 
unveiled. It represents the inner dimension of ahuman being, serving as the locus where intention arises, sincerity (ikhlā� s) is 
cultivated, gnosis (ma‘rifa) is attained, and the soul (nafs) undergoes purification. In this context, the heart functions as the 
source of both personal spiritual improvement and moral action. Neglecting the heart results not only in personal spiritual 
deterioration but also in the collapse of social ethical structures, as the state of the individual’s heart reflects and influences 
societyholistically. Ibn al-Hā� jj identifies several spiritual diseases—ostentation (riyā� ’), arrogance (kibr), self-admiration (‘ujb), 
heedlessness (ghafla), and attachment to worldly desires (hubb al-dunyā� )—as illnesses originating in the heart. These inner 
ailments render acts of worship hollow, reducing them to external performances devoid of spiritual substance. To counter the 
diseases in relation, Ibn al-Hā� jj emphasizes continuous self-monitoring (murā�qaba), rigorous self-examination (muhā� saba), 
performing hidden virtuous deeds to avoid public recognition, and establishing pure sincerity in one’s intentions and actions. 
Additionally, this study aims to reassess Ibn al-Hā� jj’s intellectual contribution, which has often been confined to his juridical 
role. His heart-centered Sufi approach is presented as a significant yet overlooked perspective within Sufi literature, offering 
a dual focus: the spiritual refinement of the individual and the ethical strengthening of society. By harmonizingclassical Sufi 
insights with contemporary spiritual and moral challenges, this study argues that Ibn al-Hā� jj’s understanding of the heart 
presents a holistic model addressing both personal improvementand socialreclamation.

Keywords: Sufism, Gnosis, Purification, Gnosis, Ibn al-Ḥ� ā� j al-Abdarī�, Kitā�b al-Madkhal.

https://doi.org/10.34082/islamiilimler.1717225
https://doi.org/10.34082/islamiilimler.1717225
mailto:dergiislamiilimler@gmail.com


255

Giriş

İ�slam dü� şü� ncesinde “kalp”, biyolojik bir uzuvdan ziyade niyetin, idrakin ve yö� nelişin toplandığ� ı 
mâ�nevî� merkez olarak konumlanır. Kur’â�n ve hadislerde kalbe yü� klenen anlam, tasavvuf gele-
neğ� inde derinleşerek “sırların mahfazası” ve ilahî� tecellilerin mazharı şeklinde yorumlanır; bu 
bakışla kalp, kulun Allah ile bağ� ının kurulduğ�u, şahsiyetin ise burada teşekkü� l ettiğ� i asli cevherdir.[1]

Tasavvufî� terbiyede kalbin belirleyici konumu, tasfiye (arınma) ve tezkiye (arınarak yü� celme) 
sü� reçlerinde ö� zellikle gö� rü� nü� r hâ� le gelir. Riyâ� , ucb ve kibir gibi afetler kalbin ü� zerine perde çe-
kerken; ihlâ� s, tevazu ve haşyet onu saflaştırır. Kalbin hâ� linin ibadetin ruhuna, ahlâ�kın tutarlılığ� ına 
ve edep bilincine doğ� rudan tesiri bulunduğ�u için sû� fî� literatü� rde kalp, sü� rekli murâ�kabeye konu 
edilen; içteki kü� çü� k bir sapmanın dahi dış amellere sirayet edebileceğ� i bir merkez olarak ele alınır.[2]

Kalp aynı zamanda bilginin yerleşip olgunlaştığ� ı bir mekâ�ndır. Tasavvufî� epistemoloji açısın-
dan hakikate ulaşım, salt nazarî� birikimle değ� il, kalpte kö� k salan yakî�n ve ma‘rifetle mü� mkü� ndü� r. 
Bilgi kalbe nü� fuz ederek dö� nü� şü� m ü� retmediğ� inde kemâ� le ermez; şü� phe ve gaflet kalbe hâ�kim 
olduğ�unda ise biçimsel bakımdan kusursuz gö� rü� nen amel bile içtenlikten mahrum kalabilir. Bu 
sebeple kalp, sırf duygulanımın değ� il, mâ�nevî� idrakin taşıyıcısı ve davranışı dö� nü� ştü� ren asli gü� ç 
olarak konumlandırılır.[3]

Kalbin selâ�meti, yalnızca ferdî� kemâ� li değ� il toplumsal salâ�hı da yakından ilgilendirir. Dü� nya 
sevgisi ve hevâ�  ile kararan kalpler, dindarlığ� ı şekilciliğ� e indirger; gü� ven ve adalet duygusunu zayıf-
latır. Buna mukabil dirilmiş bir kalp sö� zü�  ve ameli sahihleştirir; emanet, merhamet ve sorumluluk 
ufkunu genişleterek toplumsal ilişkilerin ahlâ�kî� zeminini kuvvetlendirir. Bu nedenle kalbin ıslâ�hı, 
kişisel terbiye meselesi olmanın ö� tesinde, kamusal ahlâ�kın inşasında kurucu bir eksen olarak 
değ�erlendirilmelidir.[4]

Bu çalışma, kalbin tasavvufî� dü� şü� ncedeki yerini İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�’nin tespitleri ü� zerinden 
sistematik biçimde tartışmayı amaçlamaktadır. Kalbin mahiyet ve işlevlerini, niyet, ma‘rifet ve amel 
ekseninde açıklığ�a kavuşturmak, bilginin kalpte ma‘rifete dö� nü� şü� mü� nü�  epistemolojik bir çerçevede 
irdelemek ve kalp ıslâ�hı ile ahlâ�k-inşa ilişkisini bireysel ve toplumsal dü� zeylerde gö� rü� nü� r kılmaktır.

Abderî� bu çerçevede, kalbin selâ�meti olmaksızın ne ibadetin ruhunun tahkim edilebileceğ� ini 
ne de ahlâ�kın tutarlılığ� ının korunabileceğ� ini vurgular. Ona gö� re kalp, tasfiye ve tezkiyenin yanı 
sıra bilginin ma‘rifete dö� nü� ştü� ğ�ü�  asli mahaldir; riyâ� , ucb ve kibre açık; ihlâ� s, tevazu ve haşyetle 
arınmaya elverişlidir. Bu yü� zden sü� rekli murâ�kabe gerektirir; zira içteki kü� çü� k bir sapma dış 
amellerde kaymaya ve kulluğ�un ö� zü� nde zedelenmeye yol açar. Abderî�’nin çizdiğ� i çerçevede zihinde 
biriktirilen bilgi, ancak yakî�ne tahavvü� l edip kalpte yer edindiğ� inde davranışı ıslah eden dö� nü� ş-
tü� rü� cü�  bir etkiye kavuşur. Son tahlilde kalbin ıslâ�hı, ferdî� kemâ� lin şartı olduğ�u kadar toplumsal 
salâ�hın da başlangıç noktasıdır ve dinî� hayatın biçimciliğ� e savrulmasına karşı kalp merkezli bir 
bilinç teklif eder.[5]

Yö� ntem olarak klasik tasavvuf literatü� rü� nü� n ana temaları etrafında Abderî�’nin analizleri ele alı-
nacak; bö� ylece kalp merkezli yaklaşımların ortak zemini ile ayırt edici tonları belirginleştirilecektir. 
Beklenen katkı, kalbi İ�slam dü� şü� ncesinin hem epistemik hem de ahlâ�kî� çekirdeğ� i olarak yeniden 
gö� rü� nü� r kılmak ve iç dü� nya bilinciyle toplumsal ahlâ�k arasında işlevsel bir kö� prü�  ö� nermektir.

[1] Abdü� lkerî�m Cî�lî�, İnsân-ı Kâmil (İ�stanbul: İ�z Yayıncılık, 2015), 287.
[2] Hü� ccetü� ’l-İ�slâ�m Ebû�  Hâ�mid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed Gazzâ� lî�, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn, trc. Abdullah 

Aydın, (İ�stanbul: Ayfa Basın, 2020), 3/153.
[3] Sü� leyman Uludağ� , “Kalp”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İ�stanbul: TDV Yayınları, 2001), 24/229-230.
[4] Ebû�  Abdillâ�h Muhammed b. Muhammed b. Muhammed el-Abderî� el-Fâ� sî� Abderî�, Kitâbu’l-Medhal (Kahire: Matbaa-i â�mire, 

ts.), 3/140.
[5] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/141.



İslâmî İlimler Dergisi256

1. Kalbin Mahiyeti

Kur’â�n-ı Kerî�m ve hadislerde sıkça vurgulanan “kalp” kavramı, İ�slam dü� şü� ncesinin en erken 
dö� nemlerinden itibaren sû� fî�lerin yoğ�un ilgisine mazhar olmuş, tasavvufî� dü� şü� ncenin temel yapı 
taşlarından biri hâ� line gelmiştir. Tasavvuf ehli, kalbi yalnızca biyolojik bir organ olarak değ� il; in-
sanın Allah ile olan bağ� ının kurulduğ�u, mâ�nevî� hâ� llerin tecellî� ettiğ� i ve hem hayrın hem de şerrin 
menşei olan merkezî� bir varlık alanı olarak değ�erlendirmiştir. Onlara gö� re kalp, ilâ�hî� nurların 
indiğ� i, mâ� rifet, ihlâ� s, takvâ�  ve muhabbet gibi yü� ce değ�erlerin yerleştiğ� i mukaddes bir mekâ�ndır. 
Bu bağ� lamda kalp, sadece bir tasavvufî� unsur değ� il, aynı zamanda içsel dö� nü� şü� mü� n mihveri ve 
seyr u sü� lû� kü� n merkezidir.[6]

Muhâ� sibî�  (ö� l. 243/857), kalbi insanın varoluş merkezi olarak konumlandırır; niyetlerin doğ� -
duğ�u, fiillerin değ�er kazandığ� ı ve ilâ�hî� tecellî�lerin kabul edildiğ� i bu latî�f mahfazanın hakikati, 
muhâ� sebe ve murâ�kabe eşliğ� inde açığ�a çıkar: riyâ� , kibir ve ucb kalbi perdelerken; tevazu, sabır 
ve haşyet onu arıtır, bö� ylece mâ� rifet nurunun yansımasına zemin hazırlar.[7] Bu iç disiplin hattı, 
İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�’nin Atâ�ullah el-İ�skenderî� çizgisinde kalbi “vü� cut ü� lkesinin hü� kü� mdarı” ve 
“Allah sevgisiyle nurlanıp dü� nya meyliyle kararan ayna” olarak tasvir eden yaklaşımıyla organik 
biçimde birleşir: Muhâ� sibî�’nin muhâ� sebe-murâ�kabe ile cilalanan kalbi,[8] Abderî�’de niyetin doğ� -
duğ�u ve amelin değ�erini tayin eden dü� zen kurucu merkeze dö� nü� şü� r; bö� ylece iç arınma yalnızca 
bireysel bir tecrü� be olarak kalmaz, niyet-amel zinciri boyunca ibadetin ruhunu ve ahlâ�kın tutar-
lılığ� ını belirleyen bir ö� lçü�  hâ� line gelir. Son kertede iki hat aynı hakikati tamamlar: kalp, tecellî�yi 
kabul edecek şekilde arındıkça mâ� rifet ışığ� ı amelî� sahaya taşar; amel sahihleştikçe kalp daha 
geniş tecellî�lere hazırlanır ve kulun Allah’la irtibatı sü� reklilik kazanır.[9]

Ebû�  Tâ� lib el-Mekkî� (ö� l. 386/996) ve İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�’nin kalp tasavvurları farklı tarihsel 
bağ� lamlarda ortaya çıkmış olsa da aynı metafizik merkeze yö� nelir. Mekkî�, Ḳūtü’l-Ḳulûb’da kalbi, 
ilâ�hî� hakikatlerin idrak edildiğ� i, niyetin kö� klendiğ� i ve amellerin değ�er kazandığ� ı asli merkez ola-
rak gö� rü� r; ona gö� re kalp, Allah’ın nazargâ�hı olup ancak ihlâ� s, takvâ�  ve zikirle saf tutulduğ�unda 
marifet ve muhabbetin doğ�masına imkâ�n tanır.[10] Abderî� ise kalbi, niyetin doğ�duğ�u ve amelin 
sahihliğ� ini tayin eden merkez olarak tanımlar. Her iki sû� fî� de kalbi, Allah sevgisiyle nurlanan, 
dü� nya meyliyle kararan bir ayna olarak konumlandırır.[11] Bu aynanın cilası Mekkî�’de hevâ�dan 
korunma, Abderî�’de ise sü� rekli zikir, tefekkü� r ve muhâ� sebe ile gerçekleşir. Bö� ylece kalbin safiyeti, 
hem Mekkî�’nin vurguladığ� ı ü� zere ibadetin ruhunu hem de Abderî�’nin ö� ne çıkardığ� ı gibi ahlâ�kî� 
tutarlılığ� ı temin eder. Son tahlilde her iki yaklaşım da, kalbi insanın manevî� yolculuğ�unun mih-
veri, ilâ�hî� tecellî�lerin mahalli ve niyet-amel bü� tü� nlü� ğ�ü� nü� n kurucu merkezi olarak konumlandırır.[12]

İ�bnü� ’l-Hâ� c’ın kalp tasavvurunda ö� ne çıkan noktalardan biri, Atâ�ullah el-İ�skenderî�’ye (ö� l. 
709/1309) atfen dile getirdiğ� i “kalp, vü� cut ü� lkesinin hü� kü� mdarıdır” benzetmesidir.[13] Bu meta-
for, Hakî�m et-Tirmizî�’nin (ö� l. 320/932) kalbi katmanlara ayıran ontolojik-metafizik yaklaşımıyla 
birebir ö� rtü� şmese de, kalbin organizmadaki merkezi işlevini kuvvetle vurgulaması bakımından 
onunla işlevsel bir paralellik taşır.[14] Tirmizî�’ye gö� re kalp, insan varlığ� ının en derin merkezini teşkil 

[6] Sü� leyman Uludağ� , “Kalp”, 24/229-230.
[7] Ebû�  Abdillâ�h el-Hâ� ris b. Esed el-Muhâ� sibî� el-Anezî� Muhâ� sibî�, e-Riâye li-Hukûkillâh, çev. Şahin Filiz, Hü� lya Kü� çü� k, (İ�stanbul: 

İ�nsan Yayınları, 1998), 90-92.
[8] Muhâ� sibî�, e-Riâye li-Hukûkillâh, 90-92.
[9] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63.
[10]	 Tâ� lib Muhammed b. Alî� b. Atıyye Mekkî�, Ḳūtü’l-Kulûb, trc. Yakup Çiçek, Dilaver Selvi (İ�stanbul: Semerkand, 2020), 1/441-450.
[11] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/65.
[12] Mekkî�, Ḳūtü’l-Kulûb, 441-450; Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63-69.
[13]İ �bn Atâ�ullah İ�skenderî�, Hikemü’l-Atâiyye, trc. ve şrh. Yahya Pakiş, (İ�stanbul: Semerkand, 2015), 258.
[14] Muhammed b. Ali el-Hakî�m et-Tirmizî�, Beyânü’l-fark beyne’s-sadr ve’l-kalb ve’l-fuad ve’l-lüb, tahk.: Ahmed Abdurrahim 

es-Sayih, (Kahire: Merkezü� ’l-Kitab li’n-Neşr, ts.), 17.



257İbnü’l-Hâc el-Abderî’nin Tasavvufî Perspektifinde Manevî İdrakin Merkezi Olarak Kalp

eden çok katmanlı bir yapıdır: sadr, kalp, fuâ�d ve lü� bb mertebelerinden oluşur. Sadr dış kabuk 
ve alanı temsil ederken kalp, onun ö� zü�  ve iman nurunun mahallidir; aralarındaki ilişki kö� k-dal 
benzetmesiyle açıklanır: bilgi, niyet ve yakî�n kalpten sadra taşarak amellere değ�er kazandırır. 
Bu hiyerarşide kalp hü� kü� mdar, nefis ise onun idaresindeki ü� lke konumundadır; kalbin salâ�hı 
ya da fesadı bü� tü� n organların hâ� lini belirler. Nitekim “Ameller niyetlere gö� redir” hadisi, niyet 
ve yö� nelişlerin merkezi olan kalbin bü� tü� n amellerin değ�erini tayin ettiğ� ini ortaya koyar. Kalbin 
merkezindeki fuâ�d, bilginin ve dü� şü� nmenin ilk kavşak noktasıdır; tecellî� ö� nce burada vuku bulur, 
ardından kalbe intikal eder. Fuâ�dın içindeki lü� bb ise en derin katman olup tevhid nurunun ve saf 
mâ� rifetin mekâ�nıdır; kandilin fitilindeki ışık yahut cevizin ö� zü� ndeki yağ�  gibi, Hakk’ı mahlû� kattan 
ayrıştıran sahih tevhid şuurunu mü� mkü� n kılar. Bu çerçevede Tirmizî�, kalbi epistemolojik, ahlâ�kî� 
ve ontolojik bir merkez olarak konumlandırır: iman sırra muhafaza, mâ� rifet Allah’tan kula bir 
ihsan, İ�slâ�m ise bu sırrın teslimiyetle hayata taşınmasıdır. Akıl hakikati kavramada sınırlı kalırken, 
teslimiyet ve kulluğ�un asıl merkezi kalptir; kalp ilâ�hî� nurla aydınlandığ� ında insan varlığ� ı anlam 
kazanır, karardığ� ında ise amellerin değ�eri sö� nü� mlenir.[15] İ�bnü� ’l-Hâ� c’ın kalbi hem amelin menşei 
hem de mâ� rifet ve yakî�nin mahalli olarak gö� rmesi, Tirmizî�’nin bu tasnifiyle bü� tü� nlü� klü�  bir bi-
çimde ö� rtü� şü� r; her iki sû� fî� de kalbi ilâ�hî� bilgiye açılan merkez ve insanın varoluşsal hakikatine 
ulaşmasında temel unsur olarak kabul eder.[16]

İ�bnü� ’l-Hâ� c’ın kalbi değ�erlendirişi, aynı zamanda Ebû�  Mansû� r İ�sfehâ�nî�’nin (ö� l. 418/1027) kalbi 
akıl ve ruhun ö� tesinde, doğ� rudan Hakk’a yö� nelmiş mü� stakil bir varlık boyutu olarak gö� rmesiyle 
de ö� rtü� şmektedir. İ�sfehâ�nî�’ye gö� re kalp, sıradan dü� şü� nsel unsurlarla sınırlanamayacak kadar 
derin bir tecellî� alanıdır; akıl onu kuşatamaz, ruh onu tam olarak temsil edemez. Bu yö� nü� yle 
İ�bnü� ’l-Hâ� c da, kalbi sadece ahlâ�kî� değ�erlerin ü� retildiğ� i bir merkez olarak değ� il, aynı zamanda 
mâ�nevî� bilginin (mâ� rifet) ve kesin imanın (yakî�n) doğ�duğ�u ilâ�hî� merkez olarak değ�erlendirir.[17] 
Kalpte yerleşen her nitelik, kulun Rabbine olan yakınlığ� ını ya da uzaklığ� ını belirler; bu ise kalbin 
mutlak anlamda bir içsel pusula olduğ�una işaret eder.[18] Bu çerçevede, İ�bnü� ’l-Hâ� c’ın kalbi “ayna” 
metaforuyla açıklaması son derece dikkat çekicidir. Kalp, dü� nya sevgisiyle kararabilen; Allah sev-
gisiyle nurlanabilen bir ayna gibidir.[19] Bu teşbih, İ�skenderî�’nin kalbi “ilâ�hî� tecellî�lerin mahalli” ve 
“marifetin doğ�uş yeri”[20] olarak tanımlayan anlayışıyla birebir ö� rtü� şmektedir. Her iki sû� fî�, kalbi 
sadece insanın içsel durumlarının yansıdığ� ı bir saha olarak değ� il, bizzat ilâ�hî� hakikatin zuhur 
ettiğ� i bir merkez olarak gö� rü� r. Dolayısıyla, kalpteki kararma yalnızca bireysel bir çö� kü� ş değ� il; 
insanın varlıkla ve Allah’la olan bağ� ının kesintiye uğ� ramasıdır. Aynı şekilde, kalpteki nurlanma, 
sadece içsel bir ferahlık değ� il; insanın ilâ�hî� hakikate yö� nelişinde mesafe kat etmesi anlamına gelir.[21]

İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�, tasavvufî� dü� şü� ncede kalbi, yalnızca duyguların mahalli yahut sembolik 
bir anlatım biçimi olarak değ� il; insanın mâ�nevî� kimliğ� inin ve tü� m davranışlarının asli belirleyicisi 
olan merkezî� bir varlık boyutu olarak konumlandırır. Kalp, onun dü� şü� nce dü� nyasında, niyetin 
doğ�duğ�u, amelin ruhunu taşıyan ve kulun Allah’a yakınlık derecesini tayin eden en temel yapı-
dır.  Bu anlayış, ö� zellikle Gazzâ� lî�’nin (ö� l. 505/1111) kalbi “latî�f bir cevher” ve “ilâ�hî� hakikatlerin 
tecelligâ�hı” olarak tanımlayan yaklaşımıyla doğ� rudan bir paralellik içerisindedir.  İ�bnü� ’l-Hâ� c’a 
gö� re, kalp temiz olduğ�u sü� rece niyet sahih olur; niyetin sahihliğ� i ise amelin salihliğ� ini garanti 
eder. Bu zincirleme bü� tü� nlü� k, onun ahlâ�kî� yapıyı kalp merkezli bir dü� zen ü� zerine kurduğ�unu 
açık biçimde gö� stermektedir.

[15] Muhammed b. Ali el-Hakî�m et-Tirmizî�, Kalbin Anlamı, çev. Ekrem Demirli, (İ�stanbul: Sufî� Kitap, 2023), 12-17.
[16] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63-69; Tirmizî�, Kalbin Anlamı, 12-17.
[17] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/39.
[18] Hü� cvî�rî�, Keşfü’l-Mahcûb, 207.
[19] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/65.
[20]İ �skenderî�, Hikemü’l-Atâiyye, 142,146,165.
[21] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/60-63.



İslâmî İlimler Dergisi258

İ�bnü� ’l-Hâ� c, kalbin arınmasının ancak sü� rekli zikir, derin tefekkü� r ve muhâ� sebe ile mü� mkü� n 
olacağ� ını vurgular.[22] Bu yö� nü� yle onun gö� rü� şleri, kalbin riyâ� zet ve murâ�kabe ile terbiye edilebi-
leceğ� ini sö� yleyen Gazzâ� lî�’yle bir başka ortak zeminde buluşur[23]. İ�bnü� ’l-Hâ� c’a gö� re kalbin parla-
ması, ilâ�hî� sırların idrakine açılan bir kapı niteliğ� indedir; kararışı ise mâ�nevî� inkıtâ�ya dö� nü� şen 
bir kapanıştır. Bu bağ� lamda kalp, bireysel bir duygu merkezi değ� il; hakikate yö� nelmiş bir seyr ü�  
sü� lû� k eksenidir. Kalbin nurlanması, sadece ferdî� bir aydınlanma değ� il; bü� tü� n varoluşsal sü� recin 
ilâ�hî� hakikate yö� nelmesi anlamına gelir. Bu yaklaşımıyla İ�bnü� ’l-Hâ� c, tasavvufî� literatü� rde kalbin 
“seyr ü�  sü� lû� kü� n mihveri” olduğ�u yö� nü� ndeki kadim ve ortak anlayışa gü� çlü�  bir katkı sunar.[24]

İ�bnü� ’l-Arabî�’ye (ö� l. 638/1240)  gö� re kalp, “mü� tekallib” yapısıyla zâ�hir ile bâ� tını, halk ile Hakk’ı 
birbirine bağ� layan bir berzahtır; hakikati, her an yenilenen ilâ�hî� tecellî�leri kabule açıklığ� ında ya-
tar. Olgunluk, tek bir sû� rette donmak değ� il; tecellî�lerin çokluğ�unu edeple taşıyacak bir genişliğ� e 
(ittisâ� ‘) ulaşmaktır. Bu bakışta kalp, yalnızca duyguların mahalli değ� il, ilâ�hî� isimlerin çok yö� nlü�  
yansımalarını alıp dö� nü� ştü� ren canlı bir mazhariyet merkezidir.[25]

İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî� ise kalbi, Atâ�ullah el-İ�skenderî� çizgisinde “vü� cut ü� lkesinin hü� kü� mdarı” 
ve “ayna” olarak konumlandırır:[26] niyetin doğ�duğ�u, amelin değ�erini belirleyen merkezdir; Allah 
sevgisiyle parlar, dü� nya meyliyle kararır. Bö� ylece iki yaklaşım aynı ontolojik odağ�a işaret eder: 
kalp hem hakikatin iniş mahalli hem de fiillerin dü� zenleyicisidir.[27] Fark, vurgudadır: İ�bnü� ’l-Arabî� 
kozmik genişlik ve tecellî�lerin çokluğ�unu (cem‘–fark dengesi) ö� ne çıkarırken,[28] Abderî� kalbin 
“hü� kü� mdarlığ� ını” niyet–amel zinciri ü� zerinden somut bir ahlâ�k dü� zenine bağ� lar.[29]

Seyr ü�  sü� lû� kta bu iki hat birbirini tamamlar. İ�bnü� ’l-Arabî�’nin sadr–kalb–fuâ�d–lü� bb katman-
larını arındırmaya yö� nelik murâ�kabe ve zikir ö� nerisi, kalbin tecellî�yi “aynü� ’l-yakî�n” dü� zeyinde 
tatmasına kapı açar;[30] Abderî�’nin ısrar ettiğ� i sü� rekli zikir, tefekkü� r ve muhâ� sebe ise bu tecellî�nin 
niyeti sahihleştirip amele istikamet vermesini sağ� lar. Sonuçta, kozmik mazhariyet perspektifi ile 
pratik ahlâ�kî� dü� zen perspektifi aynı hakikatin iki cephesini oluşturur: kalp aydınlandıkça mâ� rifet 
ahlâ�ka dö� nü� şü� r; ahlâ�k sahihleştikçe kalp daha geniş tecellî�lere hazırlanır.[31]

Hz. Mevlâ�nâ� ’nın (ö� l. 672/1273) kalp anlayışı, tasavvuf dü� şü� ncesinin genel yö� nelimiyle uyumlu 
olup hatta onu belirgin biçimde derinleştirir. Ö� zellikle Mesnevî�’de kalp, insanın bilişsel ve ahlâ�kî� 
yö� nelişlerinin merkezi olarak sü� rekli gü� ndemdedir: Mevlâ�nâ� , olayları ve davranışları kalbî� kö� -
kenleriyle irtibatlandırır; niyet, ihlâ� s, sevgi, korku ve ü� mit gibi içsel hâ� llerin eyleme yansımasını 
kalp ü� zerinden açıklar. Bu yö� nü� yle Mesnevî�, neredeyse her bö� lü� mü� nde kalbe doğ� rudan veya 
dolaylı atıflar içeren bir “kalp pedagojisi” kurar; kalbi, hem marifetin iniş mahalli hem de amelî� 
tutarlılığ� ın ö� lçü� sü�  olarak konumlandırır. Dolayısıyla Mevlâ�nâ� ’da kalp, sadece bir kavram değ� il, 
insanın varoluşunu anlamlandıran ve davranışlarını terbiye eden kurucu ilke niteliğ� indedir.[32]

Divâ�n-ı Kebî�r’deki yer alan aşağ� ıdaki beyitler, Mevlâ�nâ� ’nın kalp/gö� nü� l anlayışını yoğ�un ve 
çarpıcı bir biçimde yansıtan ö� zlü�  ifadeler niteliğ� indedir.

[22] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/56.
[23]G azzâ� lî�, İhyâu Ulûm’id-Dîn, 15.
[24] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/62.
[25] Muhyiddî�n Muhammed b. Alî� b. Muhammed İ�bnü� ’l-Arabî�, Fusûsü’l-Hikem, trc. Ahmed Avni Konuk, (İ�stanbul: Marmara 

Ü� niversitesi İ�lahiyat Fakü� ltesi Vakfı Yayınları, 2020), 2-25.
[26]İ �skenderî�, Hikemü’l-Atâiyye, 258.
[27] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/60-63.
[28]İ �bnü� ’l-Arabî�, Fusûsü’l-Hikem, 25.
[29] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63.
[30] Muhyiddî�n Muhammed b. Alî� b. Muhammed İ�bnü� ’l-Arabî�, el-Fütûḥâtü’l-Mekkiyye çev. Ekrem Demirli (İ�stanbul: Litera 

Yayıncılık, 2017), 15/26.
[31] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63.
[32] Elif Yalçın, Mesnevî’de Kalb/Gönül (Sakarya: Sakarya Ü� niversitesi, Yü� ksek Lisans Tezi, 2019), 36.



259İbnü’l-Hâc el-Abderî’nin Tasavvufî Perspektifinde Manevî İdrakin Merkezi Olarak Kalp

“Gö� nlü�  gereğ� i gibi anlamak için bir zaman, gö� nü� l mahallesine girdim, orada kaldım. Bö� ylece 
gö� nlü� n hâ� linden bir iz, bir nişan aramaya koyuldum. Bakayım gö� nlü� mü� n halleri nedir? Nasıldır? 
Diye dü� şü� ndü� m. Gö� rdü� m ki, yalnız ben değ� il, bü� tü� n dü� nyâ�  ondan şikâ�yetçi, onun yü� zü� nden fer-
yâ�da dü� şmü� ş. Her ovada, her şehirde rastladığ� ım bilginlerden, akıllı kişilerden gö� nü� le dâ� ir ne 
dü� şü� ndü� klerini, ne destanlar sö� ylediklerini sordum. Hepsi de gö� nlü� n elinden yakındı, yaka silkti, 
hepsi de feryâ�da geldi. Bu hal bana dokundu. Gö� nü� l konusu ü� zerinde bir şü� pheye zanna dü� ştü� m. 
Sonunda, bu konu ü� zerinde, aklın bir işe yaramadığ� ını anladım da aklımı bıraktım. Gö� nü� le doğ� ru 
sefere çıktım, yola dü� ştü� m, fakat onun bulunmadığ� ı hiçbir yer de gö� rmedim. Aslında şu gö� nü� l, 
â� rif ile mâ� rufun, yâ�ni bilen ile bilinen arasında tercü� manlık edip durmada. Gö� nü� lü� n ne olduğ�unu 
ancak gö� nü� l sâ�hipleri bilir. Ruhsuz kişi, gö� nlü� n değ�erini ne bilsin? Sen gö� nü� lü�  ancak Allah kapısın-
da, ilâ�hî� dergâ�hta bulabilirsin. Gö� nü� l filanda fişmanda bulunmaz. Â� lemde kırık gö� nü� lleri onaran, 
eksiklikleri tamamlayan, dilediğ� ini zorla yaptırmaya gü� cü�  yeten, her izi olanı, her izi bulunmayanı 
gereğ� i gibi gö� ren Allah’tan başkasında gö� nlü�  bulamazsın. Çü� nkü�  Allah, gö� nlü�  ev edinmiştir.”[33]

İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî� ile Hz. Mevlâ�nâ� ’nın kalp anlayışları farklı tarihî� ve ü� slû� bî� bağ� lamlarda ge-
lişmiş olsa da, ortak bir metafizik eksende buluşurlar. Abderî�, kalbi “vü� cut ü� lkesinin hü� kü� mdarı” 
ve “Allah sevgisiyle parlayan, dü� nya meyliyle kararan bir ayna” olarak tanımlar. Ona gö� re kalp, 
niyetin kaynağ� ı, amelin değ�erini belirleyen merkezdir; temiz kaldığ� ında amel sâ� lih olur, fesada 
uğ� radığ� ında ise ibadetler ö� zü� nden kopar. Bu anlayış, kalbin sü� rekli zikir, tefekkü� r ve murâ�kabe 
ile cilalanması gerektiğ� ini vurgular.[34] Mevlâ�nâ�  da Mesnevî�’de kalbi, insanın bilişsel ve ahlâ�kî� 
yö� nelişlerinin merkezinde konumlandırır; gö� nlü� , Hakk’ın sırlarının tercü� manı, davranışların 
kaynağ� ı ve varoluşun anlam kazanma noktası olarak sunar. Onun gö� nü� l dili, kalbin perdelerden 
arındırılması ve ilâ�hî� tecellî�lere açık hâ� le gelmesi yö� nü� nde bir “kalp pedagojisi” kurar.[35]

Bö� ylece her iki dü� şü� nü� r de kalbi, sıradan duyguların veya sembolik bir anlatımın ö� tesinde, 
insanın iç dü� nyasının ve manevî� kimliğ� inin asli belirleyicisi olarak gö� rü� r. Abderî�’nin norma-
tif-ahlâ�kî� çizgisi, kalbin niyet ve amel ekseninde dü� zenleyici işlevini ö� ne çıkarırken;[36] Mevlâ�nâ� , 
aynı merkezin varoluşsal derinliklerini ve kozmik yansımalarını işler. İ�kisinin bakışı birbirini 
tamamlar: Abderî� kalbi toplumsal ahlâ�k ve bireysel istikamet için disipline ederken, Mevlâ�nâ�  
gö� nlü�  insanın anlam arayışını ve tecrü� besini besleyen ilâ�hî� bir tercü� man olarak tasvir eder. 
Sonuçta kalp, hem Hakk’ın tecellî�lerinin iniş mahalli hem de insanın davranışlarını ve ahlâ�kını 
terbiye eden kurucu merkezdir.[37]

İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�, kalbi Atâ�ullah el-İ�skenderî�’ye atfen “vü� cut ü� lkesinin hü� kü� mdarı”[38] meta-
foruyla tanımlar ve bu benzetmeyle kalbin, bedenin tü� m fiillerini dü� zenleyen, niyetin sahihliğ� ini 
temin eden ve amelin değ�erini belirleyen temel bir unsur olduğ�unu vurgular. Ona gö� re kalp temiz 
olduğ�u mü� ddetçe niyet doğ� ru olur; niyetin doğ� ruluğ�u da amelin salihliğ� inin teminatıdır. Bu bü� -
tü� nlü� k, Abderî�’nin ahlâ�k ö� ğ� retisinin kalp merkezli bir yapıya dayandığ� ını açıkça gö� sterir. Kalbin 
arınması ise ancak sü� rekli zikir, tefekkü� r ve iç muhâ� sebe ile mü� mkü� ndü� r. Abderî�’ye gö� re kalp, 
Allah sevgisiyle nurlanan, dü� nya sevgisiyle kararan bir ayna gibidir. Bu ayna ne kadar cilalanırsa, 
insanın Hakk’a yakınlığ� ı o ö� lçü� de artar.[39]

Abderî�’nin kalp hakkındaki yaklaşımı sadece selef sû� fî�lerinin gö� rü� şleriyle paralellik gö� ster-
mez aynı şekilde hem kendi dö� neminde hem de sonraki dö� nemin etkili isimlerinin gö� rü� şleriyle 

[33] Can Şefik, Mevlânâ-Hayatı Şahsiyeti Fikirleri, (İ�stanbul: Ö� tü� ken Yayınları, 1995), 414.
[34] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/60-63.
[35] Şefik, Mevlânâ-Hayatı Şahsiyeti Fikirleri, 414.
[36] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63.
[37] Şefik, Mevlânâ- Hayatı Şahsiyeti Fikirleri, 414.
[38]İ �skenderî�, Hikemü’l-Atâiyye, 258.
[39] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63-73.



İslâmî İlimler Dergisi260

paralellik arz eder. Ö� rneğ� in onun kalbi “Allah sevgisiyle nurlanan, dü� nya sevgisiyle kararan bir 
ayna” şeklindeki tasviri, sû� fî� geleneğ� in kalp merkezli mâ�nevî�yat anlayışının ö� zlü�  bir ifadesidir. 
Abderî�’ye gö� re bu aynanın sü� rekli parlatılması, zikir, tefekkü� r ve murakabe ile mü� mkü� n olur; 
kalbin safiyeti ise, ilâ�hî� mâ� rifet ve yakınlığ� ın vazgeçilmez şartıdır. Bu bağ� lamda kalp, insanın 
niyet ve amellerinin kaynağ� ı olmanın ö� tesinde, İ�lâ�hî� sırların tecellî� ettiğ� i bir hakikat merkezi 
olarak konumlanır.[40]

Abderî�’nin bu yaklaşımı, kendisinden sonraki sû� fî�lerden Abdü� lkerî�m el-Cî�lî� (ö� l. 832/1428) 
tarafından daha metafizik bir dü� zlemde geliştirilmiştir. Cî�lî�, kalbi “Hakk’ın sırlarının mahfazası” 
ve “kâ� inatın ö� zü� ” olarak tanımlar; ona gö� re kalp, esmâ�  ve sıfâ� t dairesinin tam merkezinde yer alır 
ve bu yü� zden Allah’ın isim ve sıfatlarının tecellî�leri kalpte daimî� bir devinim içindedir. Cî�lî�’nin 
‘beyt’ (ev) metaforu, Abderî�’nin ayna metaforunun bir devamı gibidir:[41] Cî�lî�, kalbi dar kapılı ve 
bü� yü� k kilitli bir ev olarak betimleyerek, bu kapının ancak iman, yakin ve titiz bir iç temizlik ile 
açılabileceğ� ini belirtir. Bö� ylece kalp, akıl yü� rü� tme ile değ� il, keşif, ilham ve ilâ�hî� lü� tufla kavrana-
bilecek bir sırlar hazinesi olarak gö� rü� lü� r.[42]

Bu derin sembolizm, İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�’nin kalbi, Allah sevgisiyle nurlanan ve dü� nya sev-
gisiyle kararan bir ‘ayna’ olarak açıklayan yaklaşımıyla doğ� rudan ö� rtü� şmektedir. Abderî�, kalbin 
temizliğ� ini ilâ�hî� yakınlığ� ın ve mâ� rifetin ö� n şartı kabul ederken; Cî�lî� de kalbi Hakk’ın tecellî�lerine 
açılan bir beyt olarak konumlandırır. Her iki sû� fî�ye gö� re de kalp, sadece niyetin veya duyguların 
kaynağ� ı değ� il; varlık dü� zeninin İ�lâ�hî� sırlarının yansıdığ� ı, insanın hilâ� fet vasfını gerçekleştirdiğ� i 
mukaddes bir merkezdir. Bu bakış açısı, kalbi insanın iç â� leminin hem kö� keni hem de yü� celiş 
noktası olarak tasavvur eden sû� fî� dü� şü� ncenin en rafine ö� rneklerinden biridir.[43]

Bu anlayışa paralel şekilde, İ�mam-ı Rabbâ�nî� (ö� l. 1034/1624) de kalbi insan varoluşunun en 
latî�f cevherlerinden biri olarak tarif eder. Mektûbât adlı eserinde kalbi, “halk â� lemine yö� neldi-
ğ� inde kararan, Hakk’a yö� neldiğ� inde ise nurlanan bir latî�fe” şeklinde tanımlar. Rabbâ�nî�’ye gö� re 
kalp, bir ayna gibi, dü� nyaya meylettikçe kararıp İ�lâ�hî� nurdan uzaklaşır; bu nedenle kalp, sü� rekli 
zikir, riyâ� zet ve murakabe ile saf tutulmalı, nefsanî� arzular ve dü� nya sevgisinden arındırılmalıdır. 
Onun nazarında kalbin safiyeti, yalnızca kişisel mâ�nevî�yatın değ� il, insanın Rabbine vasıl oluşunun 
da temelidir.[44]

Abderî�’nin ayna, Cî�lî�’nin beyt ve Rabbâ�nî�’nin yine ayna eksenli temsilleri, sû� fî� dü� şü� ncede 
kalbin hem epistemolojik hem de ontolojik derinliğ� ini ortaya koyar. Her ü� ç sû� fî�ye gö� re de kalp, 
İ�lâ�hî� hakikatlerin ve mâ� rifetin zuhur ettiğ� i, insanın hilâ� fet sorumluluğ�unu en yü� ce dü� zeyde taşı-
dığ� ı mukaddes bir merkezdir. Kalp, bu yö� nü� yle sadece hissiyatın kaynağ� ı değ� il; varlık dü� zeninin 
sırrına vakıf olmanın, insanın içsel dö� nü� şü� mü� nü�  tamamlamasının ve İ�lâ�hî� iradeye en saf haliyle 
teslim olmasının da anahtarıdır. Bu bakış açısı, sû� fî� geleneğ� in kalbi insanın iç â� leminin başlangıç 
noktası ve manevî� yü� celişin zirvesi olarak telakki eden rafine yorumlarının en seçkin ö� rneklerini 
teşkil eder.

İ�brâ�him Hakkı Erzurû� mî� (ö� l. 1194/1780) ise kalbi ruh, akıl ve nefs ile birlikte insanın varoluş 
mertebesini belirleyen dö� rt temel cevherden biri olarak ele alır. Bu unsurlardan biri eksik kaldı-
ğ� ında, insan gerçek anlamda kemale eremez ve hayvan mertebesinden kurtulamaz. Hakkı’ya gö� re 
kalp, Allah’ın feyz ve inayetinin indiğ� i, iman nurunun yerleştiğ� i, kişinin Rabbine en yakın olduğ�u 

[40] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63-68.
[41] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63.
[42] Abdü� lkerî�m Cî�lî�, İnsân-ı Kâmil, çev. Abdulkadir Akçiçek, (İ�stanbul: İ�z Yayıncılık, 2015), 287-296.
[43] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/60-63.
[44] Ebü� ’l-Berekâ� t Ahmed b. Abdilehad b. Zeynilâ�bidî�n el-Fâ� rû� kī� es-Sirhindî� İ�mâ�m-ı Rabbâ�nî�, Mektûbât, trc. Hü� seyin Hilmi 

Işık, (İ�stanbul: Hakî�kat Kitâ�bevi Yayınları, 2014), 38-40, 212-215.



261İbnü’l-Hâc el-Abderî’nin Tasavvufî Perspektifinde Manevî İdrakin Merkezi Olarak Kalp

mukaddes bir latî�fedir. O da Abderî� gibi kalbi, Allah sevgisiyle parlayan, dü� nya meyliyle kararan 
bir hakikat merkezi olarak gö� rü� r; ancak Hakkı, kalbin sahip olduğ�u manevî� tasarruf kudretine 
ayrıca dikkat çeker. Melek cevherinden yaratılmış olması sebebiyle kalp, hem bedende hem de 
ruhâ�nî� â� lemde, Hakk’ın izniyle tasarruf edebilir. Bu yetkinlik, kalbin nurla dolması ve marifetle 
zenginleşmesiyle mü� mkü� ndü� r.[45]

İ�ki sû� fî�nin kalp anlayışında ortak nokta, kalbin yalnızca bir duygu mahalli olmadığ� ı, aksine in-
sanın bü� tü� n varoluşsal boyutunu şekillendiren, niyetin ve amelin ö� zü� nü�  belirleyen temel merkez 
olduğ�udur. Abderî�’nin “kalp bir ayna gibidir”[46] yaklaşımı, Hakkı’nın kalbi Beytullah’a benzeten 
tasavvuru ile ö� rtü� şü� r. Her ikisine gö� re de kalp, içsel bir mescid ya da ilâ�hî� sırların tecelligâ�hı 
niteliğ� indedir; kalbin safiyeti korundukça kulun Hakk’a yakınlığ� ı pekişir, kalp karardıkça bu bağ�  
zayıflar.[47]

Ö� te yandan İ�brahim Hakkı’nın kalbi Arş-ı Rahmâ�n’ın bir yansıması ve Allah’ın nazargâ�hı olarak 
konumlandırması, Abderî�’nin ahlâ�kî�-amelî� vurgusunu daha kozmik bir çerçeveye taşır. Hakkı, 
kalbin saflaştıkça ilâ�hî� hakikatlere daha derin bir idrakle yö� neldiğ� ini, tasarruf kudreti kazandığ� ını 
ve insanı hem dü� nyevî� sınırların ö� tesine hem de hakikatin merkezine taşıdığ� ını vurgular.[48]

Abderî� ise kalbin temizlenmesini, niyetin istikamet kazanması ve amelin samimiyetle ya-
pılabilmesi için vazgeçilmez gö� rü� r. Ona gö� re kalp temizse, niyet sahih, amel sâ� lih, davranışlar 
doğ� ru olur; bu dü� zen, insanı hem dü� nyevî� anlamda erdemli kılar hem de manevî� kemale taşır.[49] 
Hakkı’da ise bu zincir, kalbin nurla dolması, marifetle olgunlaşması ve sonunda Allah’a tam bir 
vuslatla neticelenir.[50]

Sonuç olarak Abderî� ve İ�brâ�him Hakkı Erzurû� mî�, kalbi insan varoluşunun en latî�f cevheri, manevî� 
terakki sü� recinin mihveri ve seyr ü�  sü� lû� kü� n asli merkez ü� ssü�  olarak tasavvur ederler. Her ikisi 
de kalbin kararmasını, Hakk’a yakınlığ� ın zedelenmesi; nurlanmasını ise ilâ�hî� hakikate erişimin 
mü� jdecisi olarak gö� rü� r. Farkları ise Abderî�’nin daha çok kalbi niyet ve amel ekseninde ahlâ�kî� bir 
dü� zenleyici olarak temellendirirken, İ�brâ�him Hakkı’nın onu Arş-ı Rahmâ�n’ın bir izdü� şü� mü� , bir 
ilâ�hî� tasarruf merkezi olarak derinlemesine tasavvur etmesinde kendini gö� sterir.[51]

İ�slam tasavvuf geleneğ� inin ö� nemli temsilcilerinden İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî� ile çağ�daş bir mâ�nevî� 
pratikçi olarak ö� ne çıkan Phillip Gowins, farklı tarihî� ve kü� ltü� rel bağ� lamlardan gelseler de kalbin 
mahiyetine ilişkin dü� şü� ncelerinde dikkate değ�er bir ortak zemin paylaşırlar.

İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�, kalbi, insanın niyetlerinin kaynağ� ı, amellerin ö� zü�  ve tü� m davranışların 
asli belirleyicisi olan manevî� bir merkez olarak tanımlar. Ona gö� re kalp, bir “hü� kü� mdar” gibidir; 
bedeni ve davranışları idare eder. Bu bağ� lamda kalbin temizliğ� i niyeti doğ� rultur, niyetin sahihliğ� i 
de amelin salihliğ� ini temin eder. Abderî�, kalbi sü� rekli zikrin, derin tefekkü� rü� n ve murâ�kabenin 
konusu kılarak onu dü� nya sevgisinden arındırmayı temel şart sayar. Sû� fî� geleneğ� in bu çizgisi, 
kalbi “Allah sevgisiyle nurlanan, dü� nya sevgisiyle kararan bir ayna” metaforuyla ö� zlü�  biçimde 
ifade edilir.[52]

Phillip Gowins ise kalbi, klasik sû� fî� geleneğ� iyle uyumlu biçimde, kelimelerle tanımlanamaya-
cak, doğ� rudan tecrü� be edilebilecek bir iç farkındalık ve nur merkezi olarak yorumlar. Gowins’in 

[45]İ �brahim Hakkı Erzurû� mî�, Mârifetnâme, (İ�stanbul: Â� lem Yayıncılık, 2012), 442-472.
[46] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/45.
[47] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/45; Erzurû� mî�, Mârifetnâme, 447.
[48] Erzurû� mî�, Mârifetnâme, 452.
[49] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63-65.
[50] Erzurû� mî�, Mârifetnâme, 462.
[51] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63-73; Erzurû� mî�, Mârifetnâme, 462-472.
[52] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/45-55.



İslâmî İlimler Dergisi262

anlatısında kalbin açılması, ritü� el veya dışsal gö� steriyle değ� il; inziva ve içsel çaba esnasında, zor-
lukların içinden beklenmedik bir sadelikle meydana gelir. Kalbin açılması, zihnin kavrayamayacağ� ı, 
kelimelerin anlatmakta yetersiz kaldığ� ı bir fark ediştir. Tıpkı Abderî�’nin “ayna”[53] benzetmesi 
gibi, Gowins de kalbi “altın bir portakal gibi parlayan bir gü� neş” ve “beyaz delik” metaforlarıyla 
iç varlığ� ın en aydınlık yeri olarak ifade eder.[54]

Her iki dü� şü� nü� r de kalbin, insanın varoluşsal ve mâ�nevî� boyutunu şekillendiren bir merkez 
olduğ�unu vurgular. İ�kisi de kalbin safiyetini korumayı, dü� nya meylinden arındırmayı ve sü� rekli 
içsel farkındalıkla cilalamayı ortak ilkeler arasında sayar. Abderî�, kalbin hü� kü� mdarlığ� ına[55] vurgu 
yaparken, Gowins ise kalbin açılmasının deneyimlenmeden kavranamayacağ� ına dikkat çeker; bu, 
kalbin mahiyetinin bilgi değ� il, bizzat yaşanan bir hal olduğ�una işarettir.[56]

Ö� te yandan Abderî�’nin kalp tasavvurunda belirgin olan ahlâ�kî� dü� zenleyicilik vurgusu yani 
kalbin niyeti ve ameli dü� zenleyen bir denetim merkezi olması[57] Gowins’te biraz geri plandadır. 
Gowins’in anlatısı, daha ziyade kalbin farkındalık ve nur kaynağ� ı olarak, kelimelere sığ�maz bir 
iç tecrü� be olduğ�una odaklanır. Bu yö� nü� yle Gowins, kalbin açılmasını anlatırken yaşanan sevinç, 
hayal kırıklığ� ı ve gü� nlü� k hayatla ilişkisini samimi bir dilde aktarmış, iç tecrü� beyi kelimelerin 
ö� tesine taşır.[58]

İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî� ve Robert Frager, kalbin mahiyetine dair dü� şü� ncelerinde farklı kü� ltü� rel 
ve tarihsel bağ� lamlara ait olsalar da, kalbi insan varoluşunun asli merkezi ve mâ�nevî� derinliğ� in 
kaynağ� ı olarak konumlandırmaları bakımından ö� nemli ö� lçü� de ö� rtü� şmektedir. Her iki dü� şü� nü� r 
de kalbi, salt biyolojik bir organın ö� tesinde, insanın sezgi, irfan, ahlâ�k ve içsel arınma sü� reçleri-
nin gerçekleştiğ� i bir hakikat mekâ�nı olarak tanımlar.[59] Abderî�, klasik tasavvuf çizgisinde kalbi, 
Allah’ın sırlarının mahfazası ve nefisle ruh arasındaki denge merkezi olarak değ�erlendirirken, 
kalbi sü� rekli tefekkü� r, zikir ve iç muhâ� sebe ile arındırmayı en temel manevî� vazife sayar. Bu bağ� -
lamda Abderî�’ye gö� re kalp, insanın ahlâ�kî� bü� tü� nlü� ğ�ü� nü� n, amelî� istikametin ve iç nurun en ö� nemli 
kaynağ� ıdır; kalbin karararak katılaşması ise nefisten gelen olumsuz arzulara boyun eğ�menin bir 
sonucudur ve mâ�nevî� ö� lü� m anlamına gelir.[60]

Frager ise benzer bir iç katman modelini daha modern ve fenomenolojik bir yorumla ele alır: 
Kalbi, yü� zeyde gelip geçici hislerin oluştuğ�u katmandan başlayarak, şefkat, merhamet ve vicdan 
gibi yü� ce duyguların kö� klendiğ� i derin tabakalara, oradan da insanın aşkın hakikati kavradığ� ı en 
iç merkeze kadar çok katmanlı bir yapı olarak tasvir eder. Frager, kalbin açılmasını bir iç arınma, 
sevgi, ihlâ� s ve hikmetle donanma sü� reci olarak gö� rü� rken[61], Abderî� kalbin bu dö� nü� şü� mü� nü�  zikir, 
tefekkü� r, riyazet ve nefis terbiyesiyle ilişkilendirir. Her iki isim de kalbin açıldıkça insanı benlik 
kibrinden, dü� nyevi arzulardan ve yü� zeysellikten kurtararak Rabbine ve varlığ� ın ö� z hakikatine 
yaklaştıracağ� ını vurgular. Bununla birlikte, aralarındaki temel farklardan biri, Abderî�’nin kalp 
modelini klasik İ�slam tasavvufunun terimleriyle ve daha çok mâ�nevî� seyr ü�  sü� lû� k bağ� lamında 
detaylandırmasıdır. Ona gö� re kalp amel nurundan başlayarak tevhid ve ehadiyet nuruna kadar 
yü� kselen bir bilinç katmanlaşmasını ifade eder.[62] Frager ise bu yapıyı Batı psikolojisindeki 

[53] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/45.
[54] Phillip Gowins, The Sovereign Soul (New York: New Paradigm Books, 2006), 65-67.
[55] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/46.
[56]G owins, The Sovereign Soul, 66.
[57] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/46.
[58]G owins, The Sovereign Soul, 67.
[59] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/47; Robert Frager, Sû� fî� Psikolojisinde Gelişim, Denge ve Uyum (Kalp, Nefs ve Ruh) çev. İ�brahim 

Kapalıkaya, (İ�stanbul: Gelenek Yayıncılık, 2003), 45-68.
[60] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/47-63.
[61] Frager, Sûfî Psikolojisinde Gelişim, Denge ve Uyum, 45-68.
[62] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/47-63.



263İbnü’l-Hâc el-Abderî’nin Tasavvufî Perspektifinde Manevî İdrakin Merkezi Olarak Kalp

rasyonalist akıl vurgusuna bir eleştiri geliştirerek sunar ve kalbin akıl ve nefisle dinamik ilişki-
sinin altını çizer. Frager’a gö� re akıl, kalp tarafından yö� nlendirildiğ� inde kuru rasyonaliteyi aşarak 
gerçek hikmete erişir;[63] Abderî� ise aklın, kalbin bir hizmetkâ� rı olduğ�unu ima eder ve kalbin 
temizlenmesinin nefis terbiyesinin başarısıyla mü� mkü� n olacağ� ını belirtir.[64]

Ortak bir zeminde buluştukları en ö� nemli nokta, her iki dü� şü� nü� rde de kalbin insanın mâ�nevî� 
olgunluğ�unun, etik sorumluluğ�unun ve hakikate erişim yetisinin yegâ�ne kaynağ� ı olmasıdır. Her 
ikisi de kalbi, Rabbine açılan bir kapı, İ�lahi sırların tecelli mahalli ve insana aşkın idrak kapıla-
rını aralayan bir iç merkez olarak tanımlar. Farklılıkları ise bu modelin ifade biçimi ve kuramsal 
ayrıntılarında belirginleşir:[65] Abderî�, kalbin katılaşmasının mâ�nevî� ö� lü� mle eşdeğ�er olduğ�unu 
vurgularken[66], Frager daha fenomenolojik bir yaklaşımla kalbi duyguların, sezgilerin ve ahlaki 
olgunluğ�un taşıyıcısı olarak gö� rü� r ve onu modern insanın iç dü� nyasını yeniden inşa edecek asli 
gü� ç olarak ö� ne çıkarır.[67]

Sonuç olarak, Abderî� ve Frager’ın kalp anlayışları, birbirinden farklı geleneğ�e ait olsalar da, 
kalbi insanın en derin varlık katmanı, ahlaki sorumluluk bilincinin kaynağ� ı ve aşkın hakikatin 
idrak kapısı olarak tarif etmeleri bakımından ortak bir mâ�nevî� psikoloji dili sunar. Bu ortak payda, 
gü� nü� mü� z insanına hem klasik tasavvuf irfanını hem de modern içsel farkındalık arayışını birleş-
tiren bü� tü� ncü� l bir perspektif kazandırmaktadır. Bö� ylelikle kalp, her iki dü� şü� nü� rde de, insanın 
hem kendisini hem de Rabbini tanımasının vazgeçilmez mekâ�nı ve yoludur.

2. Kalbin Kirlenmesi

İ�nsan, geçici arzulara ve dü� nyevî� menfaatlere karşı direnç gö� steremediğ� inde, kalbi ilâ�hî� haki-
kate kapanmaya başlar. Bö� yle bir teslimiyet, zihni ve kalbi şeytanî� telkinlere açık hâ� le getirir; bu 
da zamanla zihnin karmaşıklaşmasına, kalbin ise manevî� anlamda kararmasına ve hakikati idrak 
etme yetisinin kö� relmesine neden olur. Tevazu, ihlâ� s ve sorumluluk gibi temel ahlâ�kî� değ�erler terk 
edildiğ� inde, nefis ö� ne çıkar ve birey, riyâ�  ve kibir gibi içsel kirlenmelerin etkisine girer. Bu hâ� l, 
kişiyi hem Allah ile olan bağ� ından koparır hem de hakikati gö� rme basiretinden mahrum bırakır.[68]

Kur’â�n-ı Kerî�m, kalplerin kirlenmesine dair uyarıda bulunur: “Hayır! Bilakis onların işledik-
leri günahlar kalplerini paslandırmıştır. Hayır! Şüphesiz onlar Rablerini kıyamet günü görmeye-
ceklerdir. Sonra onlar elbette cehenneme gireceklerdir”.[69] Bu ilâ�hî� beyan, gü� nahların yalnızca 
dışsal davranışlar olmadığ� ını; kalpte derin bir iz bıraktığ� ını ve bu kirlenmenin, ilâ�hî� yakınlıktan 
uzaklaştıran bir perde hâ� line geldiğ� ini ortaya koyar. Eğ�er kişi inkâ� rcı bir duruş içerisindeyse, 
bu manevî� kararma daha da tehlikeli bir boyut kazanır. Zira Allah, hakikate karşı kö� rleşen ve bu 
durumu ısrarla sü� rdü� ren kimseleri arındırmaya yö� nelik bir inayet tecellî� ettirmez: “Onlar, Allah’ın 
kalplerini temizlemeyi murat etmediği kimselerdir”[70] Bu, ilâ�hî� himayeden çıkarılmış olmanın ve 
kişinin kendi sapkınlığ� ıyla baş başa bırakılmasının açık bir gö� stergesidir.

Kalplerinde hastalık bulunan ve katılaşmış kimselerin, şeytanın vesveselerine karşı daha sa-
vunmasız olduğ�u Kur’â�n’da şö� yle açıklanır: “Allah, bu vesveseyi kalplerinde hastalık bulunanlar ve 

[63]  Frager, Sûfî Psikolojisinde Gelişim, Denge ve Uyum, 45-68.
[64] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/48.
[65] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/47-63; Frager, Sûfî Psikolojisinde Gelişim, Denge ve Uyum, 45-68.
[66] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/48.
[67] Frager, Sûfî Psikolojisinde Gelişim, Denge ve Uyum, 56.
[68] Halil İ�brahim Şi̇̇mşek, “Tasavvufta Kalbin Kirlenmesi ve Temizlenmesi Konusu”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 14/28 (2015), 40.
[69] el-Mutaffifî�n, Diyanet İşleri Başkanlığı Meali, (Erişim: 6 Mayıs 2025), 83/14–16.
[70] el-Mâ� ide, Diyanet İşleri Başkanlığı Meali, (Erişim: 7 Mayıs 2025), 5/41.



İslâmî İlimler Dergisi264

kalpleri katı olanlar için bir imtihan vesilesi kılar. Şüphesiz zalimler derin bir ayrılık içindedirler”[71] 
Burada bahsi geçen hastalık, yalnızca fiziksel bir rahatsızlık değ� il; manevî� şuurun zayıflığ� ı, hakikate 
karşı duyarsızlık ve ilâ�hî� mesajlara karşı kapalılık anlamında bir içsel bozulmadır.

Kur’â�n-ı Kerî�m, inançta samimiyet gö� stermeyip iç-dış tutarlılığ� ı bozan mü� nafıkların hâ� lini 
“kalplerinde bir hastalık”[72] bulunduğ�unu ve bu hastalığ� ın yalana meyil sebebiyle ağ� ır bir ilâ�hî� 
yaptırımı gerektirdiğ� ini bildiren ifadelerle tasvir eder; bö� ylece kalbin niyet dü� zeyindeki bozul-
masının salt ahlâ�kî� bir kusur değ� il, itikadî� bir suç olduğ�unu vurgular. Buna karşılık mü� minlere, 
kalplerini dü� nyevî� arzuların lekesinden koruma sorumluluğ�u hatırlatılır: İ�lâ�hî� imtihanlar yalnız 
dış sonuçlar doğ�urmaz; “gö� ğ�ü� slerde olanı açığ�a çıkarmak ve kalpleri arıtmak””[73] ü� zere içsel bir 
tezkiye fırsatı sunar. Davranış ve niyetlerde şeffaflık ile nezâ�ket bu arınmanın temel şartlarıdır; 
nitekim “bu tavır, hem sizin kalpleriniz hem de onların kalpleri için daha temizdir” meâ� lindeki 
uyarı, edebin kalbî� temizlikle doğ� rudan irtibatını ortaya koyar.[74] Bu bağ� lamda Allah, davranış-
larda ve niyetlerde şeffaflık ve nezâ�ketin kalplerin saf kalması açısından elzem olduğ�unu şö� yle 
bildirir: “Bu davranış hem sizin kalpleriniz hem de onların kalpleri için daha temizdir”[75]. Ö� zellikle 
Hz. Peygamber’in huzurunda sesin alçaltılmasını emreden â�yet, dıştan gö� rü� nen bu edep fiilini 
“Allah’ın gö� nü� llerini takvâ�  ile imtihan ettiğ� i” kimselerin alâ�meti sayarak içsel takvâ�nın haricî� te-
zahü� rü� nü�  temellendirir. Ö� zellikle Hz. Peygamber’in huzurunda sesin alçaltılmasını emreden â�yet, 
dıştan gö� rü� nen bu edep fiilini “Allah’ın gö� nü� llerini takvâ�  ile imtihan ettiğ� i”[76] kimselerin alâ�meti 
sayarak içsel takvâ�nın haricî� tezahü� rü� nü�  temellendirir. Bü� tü� n bu çerçeve, Hz. Peygamber’in “be-
dende bir et parçası vardır; o ıslah olursa bedenin tamamı ıslah olur, bozulursa tamamı bozulur o 
da kalptir”[77] meâ� lindeki hadisinde ö� zlü�  biçimde ö� zetlenir: Kalp sahih niyet, doğ� ru sö� z ve edeple 
arındıkça amellerin bü� tü� nü� ne istikamet kazandırır; iç ile dış arasındaki sü� reklilik bozulduğ�unda 
ise ahlâ�kî� çü� rü� me yalnız bireysel dü� zeyde kalmaz, inanç ve toplumsal ilişkilere de sirayet eder. 
Bu nedenle Kur’â�nî� ö� ğ� reti ve Sü� nnet, kalbin safiyeti ile davranışın edebini aynı bü� tü� nü� n iki yü� zü�  
olarak ele alır; samimiyet (ihlâ� s), takvâ�  ve nezâ�ket bu bü� tü� nlü� ğ�ü� n hem ö� lçü� sü�  hem de sonucudur.

Ö� te yandan, İ�slâ�m ahlâ�k geleneğ� inde yer alan Abdullah b. Hubeyk’in (ö� l. ?) tespiti de dikkat 
çekicidir. Ona gö� re insanı felakete sü� rü� kleyen dö� rt temel unsur vardır: gö� z, dil, kalp ve hevâ� . Mü� s-
lü� man birey, harama yö� nelmemek için gö� zü� nü� , gerçeğ�e aykırı sö� z sö� ylememek için dilini, kin ve 
kibirden uzak durmak için kalbini ve nefsin isteklerine esir olmamak için hevâ� sını kontrol altında 
tutmalıdır.[78] Bu dö� rt unsur, kalbî� arınmanın hem ö� nü� ndeki engeller hem de onun korunmasında 
temel stratejiler olarak gö� rü� lmelidir.[79]

Tasavvuf dü� şü� ncesi, insanın mâ�nevî� tekâ�mü� lü� nü�  kalp merkezli bir perspektifle değ�erlendirmiştir. 
Bu yaklaşımda kalp, sadece duyguların mekâ�nı ya da ahlâ�kî� bir yö� nelim noktası değ� il; aynı zamanda 
hakikate ulaşmanın, ilâ�hî� marifete ermenin ve kulluk bilincini kemale erdirmenin asli merkezi 
olarak konumlandırılmıştır. Bu çerçevede Abderî�, Ebû�  Abdillah el-Hâ� ris el-Muhâ� sibî�, Abdü� lkâ�dir 
Geylâ�nî� (ö� l. 561/1166) ve Gazzâ� lî� gibi sû� fî� dü� şü� ncenin ö� nde gelen temsilcileri, kalbin mahiyetini, 
işlevlerini ve karşı karşıya olduğ�u mâ�nevî� tehditleri ayrıntılı şekilde ele almışlardır. Onların ortaya 
koyduğ�u bu derinlikli yaklaşımlar, kalbin arınma sü� recine dair temel ilkeleri gü� n yü� zü� ne çıkarır.

[71] el-Hac, Diyanet İşleri Başkanlığı Meali, (Erişim: 7 Mayıs 2025), 22/53.
[72] el-Bakara, Diyanet İşleri Başkanlığı Meali, (Erişim: 8 Mayıs 2025), 2/10.
[73]Â � l-i İ�mrâ�n, Diyanet İşleri Başkanlığı Meali, (Erişim: 8 Mayıs 2025), 3/154.
[74]G azzâ� lî�, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn, 1/2/242.
[75] el-Ahzâ�b, Diyanet İşleri Başkanlığı Meali, (Erişim: 9 Mayıs 2025), 33/53.
[76] el-Hucurâ� t, Diyanet İşleri Başkanlığı Meali, (Erişim: 10 Mayıs 2025), 49/3.
[77] Buhâ� rî�, el-Câmiʿu’s-saḥîḥ, Î�mâ�n, 39.
[78] Ebü� ’l-Kā� sım Zeynü� lislâ�m Abdü� lkerî�m b. Hevâ� zin b. Abdilmelik Kuşeyrî�, er-Risâle haz. Süleyman Uludağ (İ�stanbul: Dergâ�h 

Yayınları, 2016), 215.
[79] Şi̇mşek, “Tasavvufta Kalbin Kirlenmesi Ve Temizlenmesi Konusu”, 40-42.



265İbnü’l-Hâc el-Abderî’nin Tasavvufî Perspektifinde Manevî İdrakin Merkezi Olarak Kalp

Abderî�’ye gö� re kalp, insanın bâ� tınî� varoluşunun ö� zü� nü�  teşkil eder. O, kalbi yalnızca niyetin 
doğ�duğ�u bir merkez değ� il; aynı zamanda davranışların kö� k saldığ� ı ve ibadetlerin mâ�nevî� cev-
herinin şekillendiğ� i bir alan olarak tanımlar.[80] Bu yö� nü� yle kalp, hem zâ�hirî� eylemlerin anlam 
kazanmasında hem de bâ� tınî� yö� nelişlerin Allah’a tahsis edilmesinde belirleyici rol oynar. Ancak 
bu işlev, kalbin saflığ� ını ve ihlâ� sını korumasına bağ� lıdır. Zira riyâ� , kibir, ucb (kendini beğ�enme) 
ve gö� steriş gibi afetler, kalbi kirletir; bu da salih gö� rü� nen amellerin içsel değ�erini kaybetmesine 
yol açar.[81] Bu durum, sû� fî� literatü� rde “amelin içinin boşalması” şeklinde tarif edilen bir mâ�nevî� 
tehlikeyi beraberinde getirir. Bu yaklaşım, Muhâ� sibî�’nin kalp merkezli tasavvuf anlayışıyla ö� nemli 
ö� lçü� de ö� rtü� şmektedir. Muhâ� sibî�, kalbi ilâ�hî� hakikatlerin tecellî�gâ�hı olarak tanımlar ve onu sıradan 
bir duyu merkezi değ� il, hakikatin aydınlığ� ına açılan bir iç kapı olarak gö� rü� r. Ona gö� re kalbin kir-
lenmesi, sadece ahlâ�kî� bir dü� şü� şü�  değ� il; aynı zamanda kulluk şuurunun ve murâ�kabe bilincinin 
zaafa uğ� ramasını ifade eder. Bu nedenle Muhâ� sibî�, kalbin arınmasının sü� rekli bir muhâ� sebe ve 
murâ�kabe disipliniyle gerçekleşeceğ� ini vurgular. Kalp, Allah’ın sü� rekli gö� zetimi altında bulundu-
ğ�u bilinciyle kontrol altında tutulmadıkça, şeytanın ve nefsin yö� nlendirmelerine açık hâ� le gelir.[82]

İ�bnü� ’l-Hâ� c’ın dikkat çektiğ� i bir başka temel mesele de, kalbin dü� nya sevgisiyle perdelenmesidir. 
Ona gö� re, kalp Allah sevgisiyle dolmadığ� ı sü� rece, dü� nyevî� arzular kalpte yer etmeye devam eder. 
Bu durum, gerçek tö� vbenin gerçekleşmesini engelleyen en ö� nemli unsurlardan biridir.[83] Bu bakış, 
Abdü� lkâ�dir Geylâ�nî�’nin tasavvuf anlayışında da temel bir ilkeye tekabü� l eder. Geylâ�nî�, kalbin Allah’ın 
nazarına mazhar olabilmesi için, içinde Allah’tan başka hiçbir şeye yer bırakılmaması gerektiğ� ini 
ifade eder. Gaflet, onun dü� şü� ncesinde kalbin kararmasına ve mâ�nevî� hayattan kopmasına sebep 
olur. Bu nedenle zikir, Geylâ�nî�’ye gö� re kalbin hem gıdası hem de en gü� çlü�  koruyucusudur; zikirle 
canlı tutulan bir kalp, şeytanın vesveselerine karşı muhkem bir kale hü� kmü� ndedir.[84]

Gazzâ� lî� ise kalbi “latî�f bir cevher” olarak tanımlar. O, kalbi mâ�nevî� hastalıklardan arındırılma-
dıkça hakikatle buluşamayan bir ayna gibi değ�erlendirir. Gazzâ� lî�’ye gö� re her gü� nah kalpte siyah 
bir iz bırakır; gaflet ve dü� nya sevgisi ise bu izlerin çoğ�almasına ve kalbin karararak hakikati 
algılayamaz hâ� le gelmesine neden olur.[85] Onun şu ifadesi, İ�bnü� ’l-Hâ� c’ın dü� nya sevgisine dair 
uyarılarını tamamlayıcı niteliktedir:[86] “Kalp, Allah ile dolmadığ� ı zaman mutlaka başka bir şeyle 
dolar”[87]. Bu tespitten hareketle, kalbin boş bırakılmaması ve sü� rekli murâ�kabe, zikir ve ibadetle 
beslenmesi gerektiğ� i fikri hem Gazzâ� lî�’nin hem de İ�bnü� ’l-Hâ� c’ın ortak kanaatidir.

İ�bnü� ’l-Hâ� c, ayrıca kalpteki riyâ� , tanınma arzusu ve halkın ö� vgü� sü� nden haz alma gibi eğ� ilimleri 
de kalbin mâ�nevî� ö� lü� mü� ne yol açan tehlikeler arasında sayar. Ona gö� re geçmişteki ibadetlerle 
gururlanmak veya halkın nazarında değ�er kazanma arzusu, kişinin içtenliğ� ini zedeler ve bâ� tınî� 
hayatını ifsâ�d eder.[88] Bu yaklaşım, Muhâ� sibî�’nin riyâ�yı kalbi kirleten en tehlikeli afetlerden biri 
olarak gö� rmesiyle doğ� rudan ö� rtü� şü� r.[89] Geylâ�nî� de zikirden uzak bir kalbin, şeytanın oyun alanına 
dö� ndü� ğ�ü� nü�  vurgularken;[90] İ�bnü� ’l-Hâ� c ise şekilci ibadetlerin içtenlikten uzaklaştığ� ında bâ� tının 

[80] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/41, 45.
[81] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/57, 138.
[82] Ebû�  Abdillâ�h el-Hâ� ris b. Esed el-Muhâ� sibî� el-Anezî� Muhâ� sibî�, e-Riâye li-Hukûkillâh çev. Şahin Filiz, Hü� lya Kü� çü� k, (İ�stanbul: 

İ�nsan Yayınları, 1998), 90-92.
[83] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/37, 138, 145.
[84] Muhyiddin Ebu Muhammed Abdulkâ�dir Geylâ�nî�, Fethu’r Rabbânî, çev. Osman Gü� man, (İ�stanbul: Gelenek Yayıncılık, 

2019), 168.
[85]G azzâ� lî�, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn, 3/152.
[86] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63.
[87]G azzâ� lî�, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn, 3/153.
[88] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/41, 43.
[89] Muhâ� sibî�, e-Riâye li-Hukûkillâh, 90-92.
[90] Muhyiddin Ebu Muhammed Abdulkâ�dir Geylâ�nî�, Günyet’üd Tâlibin, trc. Abdulkadir Akçiçek, (İ�stanbul: Sağ� lam Yayınevi, 

1997), 285.



İslâmî İlimler Dergisi266

zâ�hire feda edildiğ� ini ve ihlâ� sın kaybolduğ�unu belirtir. Bö� ylece kalp, sadece amelî� değ� il; niyet 
merkezli bir varlık alanı olarak sû� fî� dü� şü� ncede merkezi bir konuma yerleştirilir.[91]

İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�, İ�slam ahlâ�k ve tasavvuf dü� şü� ncesinde kalbi, yalnızca biyolojik bir organ 
değ� il; insanın imanının, ahlâ�kının ve eylemlerinin merkezi olarak tanımlar. Ona gö� re kalp, bedenin 
sultanıdır: Bü� tü� n azalar ve dil, kalbin hâ� line tabi olur. Dolayısıyla kalp doğ� ru yolda ise, bedenin 
diğ� er organları ve dil de doğ� ruluk ü� zere olur; kalp bozulduğ�unda ise, tü� m ameller ve toplumsal 
ilişkiler bu bozulmadan nasibini alır. Bu temel ilke, Abderî�’nin toplumsal çö� zü� lmeye dair teşhi-
sinde de ana ekseni oluşturur. Abderî�, kalbin doğ� ru olması ile dü� şü� nce, anlayış, ilim ve niyetin 
de sahih olacağ� ını ifade eder. Bir kalp safiyetini yitirdiğ� inde, ferde ait tü� m niyet ve dü� şü� nceler 
bulanıklaşır; bu bulanıklık, yalan, hile, nifak ve riyâ�  gibi ahlâ�kî� bozukluklara yol açar. Kalpteki 
bu yozlaşma, yalnızca bireyin manevî� hayatını değ� il, bireyler arası gü� veni, adaleti ve toplumsal 
dayanışmayı da aşındırır. Bu bağ� lamda Abderî�, kalbin yozlaşmasını toplumsal ahlâ�kın kö� kü� nden 
çü� rü� mesi olarak yorumlar.

Abderî�’nin bu yaklaşımı, yü� zeyde dinin ve ibadetlerin gö� rü� nü� rde artmasına rağ�men, ö� zü� n 
zayıflaması problemine de işaret eder. Ona gö� re şekilcilik ve riyâ� , kalbin fesadıyla doğ� rudan 
ilişkilidir. Bireyler arınmamış kalplerle ibadet ettiklerinde, bu ameller topluma hakikî� bir ahlâ�k 
ve adalet kazandırmak yerine, aksine toplumda ikiyü� zlü� lü� ğ�ü� n, istismarın ve sahte dindarlığ� ın 
yayılmasına zemin hazırlar. Bö� yle bir ortamda ise toplumsal kurumlar işlemez hâ� le gelir, adalet 
yozlaşır ve bireyler arası bağ�  zayıflar.

Abderî�’ye gö� re, kalbin fesadını ö� nlemenin yolu, ö� ncelikle kalbi riyâ�dan, dü� nyevî� hırslardan ve 
menfaat kaygılarından arındırmak; ardından kalbi sü� rekli murakabe, zikir ve iç muhâ� sebe ile 
canlı tutmaktır. O, kalbi tezkiye etmeden toplumda kalıcı bir ıslah ve dü� zenin tesis edilemeyece-
ğ� ini vurgular. Bu nedenle Abderî�, toplumsal ıslahın yü� zeysel dü� zenlemelerle değ� il, bireylerin iç 
dü� nyasındaki dö� nü� şü� mle başlayacağ� ını savunur.

Bu bü� tü� nlü� kçü�  yaklaşım, Abderî�’nin dü� şü� nce dü� nyasında kalbin toplumsal dü� zenin hem kay-
nağ� ı hem de teminatı olduğ�unu gö� sterir. Ona gö� re kalbin sağ� lığ� ı, yalnızca bireyin değ� il, aileden 
mahalleye, mahalleden devlete kadar uzanan tü� m sosyal yapının selâ�meti için belirleyici bir rol 
oynar. Kalpler fesada uğ� radığ� ında, toplumun en sağ� lam kurumları bile yozlaşmaya ve işlevsizliğ� e 
sü� rü� klenir. Bu yü� zden Abderî�’nin ifadesiyle, toplumların gerçek kurtuluşu ve dirilişi, kalplerin 
arınmasıyla başlar.

Sonuç olarak, İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�, kalbi ferdî� bir mesele olmaktan çıkararak toplumsal bo-
zulmanın anahtar değ� işkeni olarak konumlandırır.[92]

Bu yaklaşım, yalnızca Abderî�’nin yaşadığ� ı dö� nemin toplumsal yapısını anlamakla sınırlı kal-
maz; gü� nü� mü� z toplumları için de gü� ncelliğ� ini ve geçerliliğ� ini korumaktadır. Bireysel ahlâ�kın 
bozulmasının, toplumsal dü� zeni zayıflatan en temel etkenlerden biri olduğ�u gerçeğ� ini gü� çlü�  bir 
şekilde hatırlatan Abderî�, kalp merkezli bir dö� nü� şü� mü� n, modern çağ� ın karmaşık sosyo-kü� ltü� rel 
sorunlarına karşı da sahih bir çö� zü� m zemini sunduğ�unu ortaya koyar.

Kalbin tezkiyesine dayalı bu yaklaşım, sadece bireysel bir ahlâ�k telkini değ� il; aynı zamanda 
adalet, gü� ven, dayanışma ve toplumsal barışın yeniden tesisi için kö� klü�  bir manevî� programdır. 
Nitekim gü� nü� mü� zde de biçimsel dindarlığ� ın ö� ne çıktığ� ı, ancak samimiyet, merhamet ve adalet 
gibi temel değ�erlerin giderek zayıfladığ� ı toplumsal yapılarda, Abderî�’nin kalpten başlatılması 
gereken bir ıslah fikri son derece anlamlı ve ufuk açıcıdır.

[91] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/123.
[92] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63-76.



267İbnü’l-Hâc el-Abderî’nin Tasavvufî Perspektifinde Manevî İdrakin Merkezi Olarak Kalp

Dolayısıyla Abderî�’nin “kalpten topluma” şeklinde ö� zetlenebilecek bu bü� tü� ncü� l dü� şü� ncesi, 
sadece tarihsel bir ö� ğ� reti değ� il, çağ� ımız insanı için de ahlâ�kî� yenilenme, sosyal adalet ve iç huzur 
arayışında rehber niteliğ� i taşımaktadır. Bu bakımdan Abderî�’nin fikir dü� nyası, dü� n olduğ�u gibi 
bugü� n de toplumsal dü� zenin gerçek ve kalıcı bir temele oturtulması için ö� nemli bir teorik ve 
pratik kaynak olarak varlığ� ını sü� rdü� rmektedir.

İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî� ve Frager, farklı çağ�  ve coğ� rafyalarda yaşamış olmalarına rağ�men, kalbin 
kirlenmesi meselesini insanın mâ�nevî� sağ� lığ� ı açısından en temel tehditlerden biri olarak değ�er-
lendirirler. Her iki dü� şü� nü� r de kalbi, insanın en derin hakikatini barındıran ilahi bir merkez olarak 
gö� rdü� klerinden, kalbin safiyetinin korunmasını kişisel ve toplumsal erdemin ö� n şartı kabul ederler.

Abderî�’ye gö� re kalbin kirlenmesi, esasen nefsin bencil arzularına boyun eğ�mekten ve dü� nya 
sevgisine meyletmekten kaynaklanır. Nefis, kalbe arzular, kıskançlık, kibir ve tamah gibi mâ�nevî� 
kirler taşır; bu kirler zamanla kalbi karartır, onun nurunu sö� ndü� rü� r ve insanı hakikatten kopararak 
gaflete sü� rü� kler. Abderî�, kalbin bu şekilde katılaşmasının mâ�nevî� bir ö� lü� m anlamına geldiğ� ini, 
bö� yle bir kalbin artık ilahi nurdan ve hikmetten nasipsiz kalacağ� ını vurgular. Bu yü� zden, onun 
anlayışında kalbin korunması ancak sü� rekli tefekkü� r, zikir, nefis muhâ� sebesi ve iç arınmayla 
mü� mkü� ndü� r.[93]

Frager ise kalbin kirlenmesini daha modern bir dile taşır; kalbin kararması, modern insanın 
aşırı akılcılık, maddiyatçılık ve yü� zeysel arzular peşinde koşması sonucu iç dü� nyasında oluşan 
duygusal donukluk ve mâ�nevî� kopuklukla ilişkilendirilir. Ona gö� re kalp, bencil çıkar, kin, nefret 
ve samimiyetsizlik gibi olumsuz eğ� ilimlerle kirlenir; bu kirlenme, kalbi rehberlikten uzaklaştırır 
ve insanı mekanik bir akıl hapishanesine hapseder. Kalbi kirlenen birey, başkalarına karşı duyar-
sızlaşır, kendine karşı yabancılaşır ve varoluşun derin anlamını yitirir.[94] Her iki dü� şü� nü� r, kalbin 
kirlenmesine karşı benzer bir çare sunar: Arınma. Abderî�, bunu nefis terbiyesi, riyazet, zikir ve 
tefekkü� rle somutlaştırırken[95], Frager sevgiyi, içtenliğ� i, mâ�nevî� disiplinleri ve içsel farkındalığ� ı 
ö� n plana çıkarır. Her ikisine gö� re de kalp, kö� tü�  sö� z ve davranışlardan doğ� rudan etkilenir; nezaket, 
şefkat ve sevgi kalbi yumuşatıp saflaştırırken, ö� fke, hırs ve bencillik kalbi katılaştırır ve karartır.[96]

Ö� zetle, Frager ve Abderî�’nin kalbin kirlenmesine dair dü� şü� nceleri, bir yandan insanın nefsi 
zaaflarının kalbe sirayet ederek mâ�nevî� kö� rlü� k ve donukluk oluşturduğ�unu, diğ� er yandan kal-
bin safiyetini korumanın kişisel erdem, içsel huzur ve hakikate yaklaşım için zorunlu olduğ�unu 
gü� çlü�  bir şekilde ortaya koyar. Bu bağ� lamda, her iki dü� şü� nü� rü� n mirası, çağ�daş insan için kalbin 
daima arındırılması gereken canlı bir mâ�nevî� merkez olduğ�unu hatırlatır; kalbi korumak, insanı 
korumaktır.[97]

Ezcü� mle Abderî�’nin kalp merkezli dü� şü� ncesi, Muhâ� sibî�, Abdü� lkâ�dir Geylâ�nî� ve Gazzâ� lî� gibi 
sû� fî� geleneğ� in ö� nde gelen temsilcileriyle derin bir kavramsal bü� tü� nlü� k arz eder. Muhâ� sibî� kalbi 
ilâ�hî� hakikatlerin tecellî�gâ�hı olarak tanımlar ve sü� rekli murâ�kabe ve muhâ� sebe ile arındırılması 
gerektiğ� ini vurgular. Geylâ�nî�, kalbin Allah’tan başka sevgilere kapalı tutulmasını ve gafletin zikirle 
bertaraf edilmesini ö� ğ�ü� tler. Gazzâ� lî� ise kalbi “latî�f bir cevher” olarak niteler; her gü� nahın kalpte 
siyah bir iz bıraktığ� ını ve gafletin bu izleri çoğ�altarak kalbi kararttığ� ını ifade eder.

Bu bağ� lamda Abderî�, riyâ� , kibir, ucb ve dü� nya sevgisinin kalbi kirleterek amellerin içini bo-
şaltacağ� ını belirtir. Ona gö� re kalbin safiyeti korunmadıkça zâ�hirî� ibadetlerin hakikatle bağ� ının 

[93] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/58.
[94] Frager, Sûfî Psikolojisinde Gelişim, Denge ve Uyum,, 45-68.
[95] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/55.
[96] Frager, Sûfî Psikolojisinde Gelişim, Denge ve Uyum, 45-68.
[97] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/47-63; Frager, Sûfî Psikolojisinde Gelişim, Denge ve Uyum, 45-68.



İslâmî İlimler Dergisi268

kalmayacağ� ı açıktır. Frager gibi çağ�daş mâ�nevî�yat araştırmacıları da kalbin kirlenmesini, modern 
bireyin aşırı akılcılık ve maddiyatçılıkla duygusal donukluğ�a sü� rü� klenmesi olarak yorumlayarak 
benzer bir perspektif sunar.

Sonuç olarak Abderî�, Muhâ� sibî�, Geylâ�nî�, Gazzâ� lî� ve Frager’in ortak tespitleri, kalbin korun-
masının kişisel erdem, iç huzur ve toplumsal dü� zen için vazgeçilmez olduğ�unu gö� sterir. Kalbi 
korumak, insanı korumaktır; insanı korumak ise toplumun mâ�nevî� varlığ� ını muhafaza etmektir.

3. Kalbin Temizlenmesi

Tasavvufî� dü� şü� ncede kalbi temizlemek, insanın içsel terbiyesinin ve mâ�nevî� yü� kselişinin ilk ve 
en zaruri adımıdır. Kur’â�n-ı Kerî�m’de “O gün, ne mal fayda verir ne de evlat. Ancak Allah’a selîm 
bir kalple gelen müstesna”[98] buyrularak, kalbin saf ve selî�m olması â�hiret saadetinin anahtarı 
olarak sunulur. Bu ilâ�hî� beyan, tasavvufî� bakışta kalbin sadece duygusal bir merkez değ� il; niyetin 
şekillendiğ� i, iradenin beslendiğ� i ve hakikatin yansıdığ� ı mâ�nevî� bir mihver olduğ�unu teyit eder. 
Zira Peygamber Efendimiz (s.a.v) de kalbin insan davranışlarının merkezî� belirleyicisi olduğ�unu 
şu hadisiyle açıkça ortaya koymuştur: “Dikkat edin! Vücutta bir et parçası vardır. O iyi olursa bütün 
beden iyi olur; o bozulursa bütün beden bozulur. İşte o, kalptir”[99] Bu bağ� lamda kalbin kirlenmesi, 
sadece bireyin ahlâ�kî� zaaflarını değ� il; aynı zamanda onun Allah ile kurduğ�u irtibatı zedeler. Kalpte 
biriken kin, kibir, riya ve benlik tutkusu; Kur’â�n’ın “Hayır! Bilakis onların kalpleri, kazandıkları 
(günahlar) ile paslanmıştır”[100] â�yetiyle işaret ettiğ� i ü� zere, mâ�nevî� paslanmalara yol açar. Bu kir-
lenme hali, sû� fî�lere gö� re sadece dışsal ibadetleri etkisiz kılmakla kalmaz, aynı zamanda kulluğ�un 
ö� zü� nü�  ve ihlâ� sını da gö� rü� nmez kılar. Çü� nkü�  tasavvufta ihlâ� s, yalnızca Allah için yapılan ve kalpteki 
her tü� rlü�  dü� nyevî� beklentiden arındırılmış bir hâ� l olarak tanımlanır.

Dolayısıyla kalbi temizlemek, yü� zeysel bir duygu arınmasından ibaret değ� ildir. Bu sü� reç; nefsi 
murakabe altında tutmayı, niyeti sü� rekli kontrol etmeyi ve kalpteki mâ�nevî� hastalıkları tespit 
ederek onları bertaraf etmeyi gerektiren derinlikli bir seyr u sü� lû� k sü� recidir. Nitekim Hz. Pey-
gamber (s.a.v), “İyi bilin ki Allah sizin suretlerinize ve mallarınıza bakmaz; fakat kalplerinize ve 
amellerinize bakar”[101] buyurarak, ilâ�hî� nazarın yö� neldiğ� i yerin kalp olduğ�unu vurgular.

Temizlenmiş bir kalp, yalnızca ilâ�hî� feyze ve rahmete açık hâ� le gelmekle kalmaz; aynı zamanda 
insanın varoluşunu daha tutarlı, daha içten ve daha sahih bir zemine oturtur. Bu, tasavvufun temel 
gayelerinden biri olan “nefsin tezkiyesi” ile birebir ö� rtü� şü� r. Zira Allah Teâ� lâ�  “Nefsini temizleyen 
kurtuluşa ermiştir”[102] buyurmakta; kurtuluşun, kalp ve nefsin arınmasına bağ� lı olduğ�unu bildir-
mektedir. Sonuç olarak, kalbi temizlemek sû� fî� dü� şü� ncede yalnızca bir arınma değ� il, aynı zamanda 
ilâ�hî� hakikate yö� nelişin ö� n şartı ve hakikî� insan olmanın asli kapısıdır.

Tasavvufî� gelenekte kalbin temizlenmesi (tasfiyetü� ’l-kalb), sâ� likin mâ�nevî� yolculuğ�unun 
başlangıcı değ� il; aynı zamanda nihai gayesi olarak da kabul edilir. Abderî� bu bağ� lamda kalbin 
tasfiyesini, yalnızca bir ahlâ�kî� temizlik değ� il; kulun Allah’a yö� nelişinde kö� klü�  bir dö� nü� şü� m sü� reci 
olarak ele alır. Ona gö� re kalp, dü� nya ile ilişkisini kestiğ� inde, gerçek anlamda Allah’a yö� nelmiş 
olur ve bu yö� neliş marifet ile kemâ� le erer.[103] Bu yaklaşım, Ebû�  Saî�d el-Harrâ� z’ın (ö� l. 268/881) 
“hakikî� yakınlık, kalbin Allah’tan başkasıyla meşguliyetini terk etmesidir”[104] ilkesine paralel bir 

[98] eş-Şuarâ� , Diyanet İşleri Başkanlığı Meali, (Erişim: 10 Mayıs 2025), 26/88–89.
[99] Ebû�  Abdillah Muhammed b. İ�smâ� il Buhâ� rî�, el-Câmiʿu’s-saḥîḥ, (İ�stanbul: Çağ� rı Yayınları, 1992), Î�mâ�n, 39.
[100] el-Mutaffifî�n, 83/14.
[101] Ebü� ’l-Hü� seyn Mü� slim b. el-Haccâ� c b. Mü� slim, el-Câmiʿu’s- Saḥîḥ (Kahire: Dâ� ru Suâ�du’s-sabah, 1955 ), Birr, 33.
[102] eş-Şems, Diyanet İşleri Başkanlığı Meali, (Erişim: 11 Mayıs 2025), 91/9.
[103] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/39.
[104] Ebû�  Hâ�mid Ferî�dü� ddî�n Muhammed b. Ebî� Bekr İ�brâ�hî�m-i Nî�sâ�bû� rî� Attâ� r, Tezkiretü’l-Evliya, trc. Sü� leyman Uludağ� , 

(İ�stanbul: Kabalcı Yayınları, 2008), 482.



269İbnü’l-Hâc el-Abderî’nin Tasavvufî Perspektifinde Manevî İdrakin Merkezi Olarak Kalp

çizgide yer alır. Harrâ� z gibi Abderî� de kalbi, Allah’a vuslatın anahtarı olarak gö� rü� r ve bu yolculuğ�un 
ö� nü� ndeki en bü� yü� k engelin dü� nya sevgisi olduğ�unu vurgular.[105]

İ�bnü� ’l-Hâ� c’ın dü� şü� ncesinde niyet, kalp tasfiyesinin merkezinde yer alır. Eğ�er niyet ihlâ� stan 
uzaksa, kalp riyâ� , kibir ve ucb gibi mâ�nevî� afetlerin etkisi altına girer.[106] Bu bakış, Gazzâ� lî�’nin kalbî� 
hastalıkların mahiyetine dair analizleriyle birebir ö� rtü� şü� r. Gazzâ� lî�, kalpte kö� k salan kö� tü�  huyların 
zamanla fark edilemez hâ� le geldiğ� ini ve kişinin bu hastalıklarla yaşamayı olağ�anlaştırdığ� ını ifade 
eder. Abderî� ise bu sü� recin daha da derin bir boyutuna işaret ederek, içten bozulmuş bir kalbin, 
zâ�hirdeki amelleri dahi şekilcilikten ö� teye geçiremeyeceğ� ini savunur. Bu yaklaşım, hem bireysel 
ihsâ�n bilincini hem de içsel tutarlılığ� ı esas alan bir tezkiye anlayışını temellendirir.[107]

Mevlâ�nâ� ’nın gö� nü� l tasavvuruyla da benzerlik arz eden bu yaklaşımda, kalbin arınması sadece 
kö� tü�  huyların terkini değ� il, aynı zamanda hakikatin tecellisine hazır hâ� le gelmesini ifade eder. 
Mevlâ�nâ� ’ya gö� re kalp, hakikatin yansıdığ� ı bir aynadır; ancak bu ayna, ancak pasından temizlenirse 
yansıtma yetisini kazanır.[108] İ�bnü� ’l-Hâ� c, bu aynanın parlatılmasını zikir ve halvet ile mü� mkü� n gö� -
rü� r. Ona gö� re zikir, kalbi nefsin baskısından kurtaran bir nefes gibidir. Zikirle sü� kû� net bulan kalp, 
Allah’ın huzuruna daha layık bir vasfa kavuşur.[109] Bu yö� nü� yle Abderî�’nin zikre yü� klediğ� i anlam, 
Hü� cvî�rî�’nin “zâ�hirî� temizlik yetmez, bâ� tın da mâ� sivâ�dan temizlenmelidir”[110] anlayışıyla da ö� rtü� şü� r.

İ�bn Arabî�’nin metafizik dü� şü� ncesinde yer alan “dü� nya bir ayna, insan da onun yansımasıdır” 
anlayışı, tasavvufî� epistemolojinin merkezinde yer alır. Ona gö� re insanın kendine ö� zgü�  aynası ise 
kalbidir. Nasıl ki bir aynanın ü� zerindeki pas, gö� rü� ntü� yü�  bozarak yansıtma kabiliyetini zayıflatıyor-
sa; kalp de mâ�nevî� kirlerden arınmadığ� ı sü� rece hakikati sağ� lıklı biçimde yansıtamaz. Bu noktada 
İ�bn Arabî�’nin dü� şü� ncesiyle şekillenen sû� fî� gelenek, kalbin mâ� sivâ�dan (yani Allah’tan başka her 
şeyden) arınmasını, ilâ�hî� tecellî�lere açık bir hâ� le gelmesinin zorunlu şartı olarak gö� rü� r. Kalbin 
tezkiyesi, yalnızca bireysel ahlâ�kî� bir arınma değ� il; aynı zamanda Hakk’ın hakikatlerinin tecellî� 
edebileceğ� i saf bir zemin oluşturma çabasıdır.[111]  Bu yaklaşım, İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�’nin kalp tas-
fiyesi konusundaki vurgularıyla doğ� rudan ö� rtü� şü� r. Abderî�, kalbi arındırmadan yapılan tö� vbenin, 
yalnızca şekilsel ve yü� zeysel bir eylem olacağ� ını; hakiki bir dö� nü� şü� mü� n ise ancak kalpte başlayan 
bir arınma sü� reciyle mü� mkü� n olabileceğ� ini savunur. Ona gö� re tö� vbe, dilde değ� il; kalpte başlayarak 
tü� m benliğ� i kapsayan içsel bir dö� nü� şü� me yol açmalıdır.[112] İ�bn Arabî�’nin tecellî� ve yansıma metaforu 
ile Abderî�’nin kalp tezkiyesine verdiğ� i bu ö� nem birlikte değ�erlendirildiğ� inde, kalbin “ilâ�hî� feyzin 
yansıma zemini” olduğ�u fikri ortaya çıkar. Dolayısıyla tasavvufî� eğ� itimde kalbin saflaştırılması, 
mâ�nevî� idrakin ve marifetullahın gerçekleşmesi için vazgeçilmez bir ö� n koşul olarak kabul edilir.[113]

İ�bnü� ’l-Hâ� c’ın kalbi temizleme tasavvurunda dikkate değ�er bir başka unsur ise halvet pratiğ� idir. 
Halvet, dü� nyevî� meşguliyetlerden sıyrılarak kalbin saflaşmasına imkâ�n tanıyan bir arınma orta-
mıdır. Ancak bu ortam, nefsin oyunlarına da açık bir alandır. Bu nedenle Abderî�, halvetin kalbi 
yumuşatacak ve huşû�  verecek bir zemine dö� nü� şmesi gerektiğ� ini; aksi takdirde bunun dahi riya 
aracı olabileceğ� ini belirtir.[114] Bu gö� rü� ş, İ�skenderî�’nin “kalbin selâ�meti, nefsin ona tabi kılınmasıyla 

[105] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63.
[106] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63.
[107]Gazzâ� lî�, İhyâu Ulûm’id-Dîn, 152-153.
[108] Kerim Kara, “Mevlâ�nâ� ’nın Mesnevî�’sinde Kalp-Gö� nü� l”, Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 6/14 (2005), 8.
[109] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/45-63.
[110] Hü� cvî�rî�, Keşfü’l-Mahcûb, 354; Şi̇̇mşek, “Tasavvufta Kalbin Kirlenmesi ve Temizlenmesi Konusu”, 11.
[111] Muhyiddî�n Muhammed b. Alî� b. Muhammed İ�bnü� ’l-Arabî�, Fusûsü’l-Hikem, trc. Ahmed Avni Konuk, (İ�stanbul: Marmara 

Ü� niversitesi İ�lahiyat Fakü� ltesi Vakfı Yayınları, 2020), 271; Lamia Levent Abul, “İ�bn Atâ�ullah El-İ�skenderî�’nin Hikem-i 
Atâ� iyye Adlı Eserinde Kalbin Dö� nü� şü� mü� ”, Diyanet İlmi Dergisi, 59/3 (2023), 10.

[112] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/79.
[113] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/56-57.
[114] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/79-81.



İslâmî İlimler Dergisi270

mü� mkü� ndü� r” anlayışıyla birleşir. İ�skenderî�’ye gö� re kalbi nefse teslim etmek, mâ�nevî� bir felakettir; 
kalbin gerçek anlamda murakabe kazanabilmesi için nefsin onun kontrolü� ne alınması gerekir.[115] 
İ�bnü� ’l-Hâ� c da bu doğ� rultuda, kalbin marifet ve ihlâ� sla yü� celtilmesinin ancak nefsi disipline et-
mekle mü� mkü� n olduğ�unu vurgular.[116]

İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî� ve Roger, kalbin temizlenmesine dair yaklaşımlarında farklı dü� şü� nce 
geleneklerinden beslenmekle birlikte, insanın mâ�nevî� dirilişi için kalbin safiyetini temel şart 
olarak gö� rmeleri bakımından dikkate değ�er bir paralellik sergilerler. Her iki dü� şü� nü� r, kalbi insan 
varoluşunun yalnızca fizyolojik bir parçası değ� il, hakikate ulaşmanın, içsel aydınlanmanın ve 
ahlaki bü� tü� nlü� ğ�ü� n merkezi olarak konumlandırır.[117]

Abderî�, kalbin temizlenmesini, klasik tasavvuf mirasında kö� kleşmiş bir yö� ntemler bü� tü� nlü� ğ�ü�  
içinde ele alır. Ona gö� re kalp, nefisten taşan bencil arzular, dü� nya sevgisi ve kö� tü�  huylarla kirlenir; 
bu mâ�nevî� kirlenme, kalbin hakikati yansıtan ayna işlevini bozarak onu karartır ve katılaştırır. 
Bu sebeple Abderî�, kalbin safiyetini korumayı sü� rekli zikir, murakabe, nefis muhâ� sebesi ve ahla-
ki arınma pratikleriyle ilişkilendirir. Kalbin temizlenmesi, bö� ylece yalnızca bireysel bir mâ�nevî� 
temizlik değ� il, aynı zamanda Allah’a yakınlaşmanın ve kulluğ�un asli unsuru haline gelir.[118]

Roger ise bu anlayışı modern bir bağ� lama taşır. O, kalbin kirlenmesini modern insanın aşırı 
akılcılık, mekanik dü� şü� nce ve yü� zeysel çıkarcılık eğ� ilimleriyle ilişkilendirir. Roger’a gö� re, kalp 
sevgisizlik, empati yoksunluğ�u, samimiyetsizlik ve bencillikle kirlenir; bu durum, bireyin iç 
dü� nyasında duygusal donukluğ�a, mâ�nevî� kö� ksü� zlü� ğ� e ve varoluşsal boşluğ�a yol açar. Bu nedenle 
Roger, kalbin temizlenmesini çağ�daş insan için bir içsel terapi ve mâ�nevî� uyanış sü� reci olarak 
tanımlar; sevgi, içtenlik, sadelik ve şefkat bu sü� recin ana unsurlarıdır.[119]

Her iki dü� şü� nü� r de kalbin arınmasının hem bireysel hem de toplumsal barış ve erdem için 
vazgeçilmez olduğ�u konusunda mutabıktır. Her ikisi de kö� tü�  sö� z ve davranışların kalbi doğ� rudan 
katılaştıracağ� ını, buna karşın sevgi, nezaket ve zikir gibi mâ�nevî� pratiklerin kalbi yumuşatarak 
saflaştıracağ� ını vurgular. Abderî�’nin vurgusu daha çok nefis terbiyesi ve tasavvufî� seyr ü�  sü� lû� k 
geleneğ� ine dayanırken, Roger bu sü� reci modern psikolojik ihtiyaçlara uygun bir içsel dö� nü� şü� m 
ve bilinçlenme faaliyeti olarak ele alır.[120]

Ö� zetle, Abderî�’nin kö� klü�  tasavvuf geleneğ� iyle şekillenen katmanlı kalp tasavvuru ve zikir 
merkezli temizlik anlayışı ile Roger’ın aklı aşarak sevgi, samimiyet ve empati yoluyla iç dü� nyayı 
arındırmayı hedefleyen yaklaşımı, kalbin safiyetini korumanın zamandan ve mekâ�ndan bağ� ımsız 
bir insani gereklilik olduğ�unu ortaya koyar. Her iki bakış, çağ� lar arası bir mâ�nevî� kö� prü�  işlevi 
gö� rerek, kalbin temizlenmesini insanın hem dü� nyevi hem aşkın boyutunu inşa eden vazgeçilmez 
bir iç disiplin olarak sunar.[121]

Ezcü� mle, İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�’nin kalbin temizlenmesine dair gö� rü� şleri, tasavvufî� mirasta 
yer alan bü� yü� k sû� fî�lerin dü� şü� nceleriyle gü� çlü�  bir iç tutarlılık sergiler. Onun kalp anlayışı, hem 
Mevlâ�nâ� ’nın ayna metaforuyla, hem Gazzâ� lî�’nin ahlâ�kî� arınma kuramıyla, hem de İ�bn Arabî� ve 
İ�skenderî�’nin derinlikli mâ� rifet perspektifleriyle kesişir. Abderî�’nin bu çok boyutlu yaklaşımı, 
kalp tasfiyesini sadece bireysel bir arınma değ� il; hakikate yö� nelişin ve kulluğ�un ö� zü�  olarak ko-
numlandıran bir irfan çizgisinin temsilidir.

[115] Levent Abul, “İ�bn Atâ�ullah El-İ�skenderî�’nin Hikem-i Atâ� iyye Adlı Eserinde Kalbin Dö� nü� şü� mü� ”, 13.
[116] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/145, 149.
[117] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/57; Frager, Sûfî Psikolojisinde Gelişim, Denge ve Uyum, 45-68.
[118] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/48, 71, 95, 164 .
[119] Frager, Sûfî Psikolojisinde Gelişim, Denge ve Uyum, 45-68.
[120] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/60-63; Frager, Sûfî Psikolojisinde Gelişim, Denge ve Uyum, 45-68.
[121] Abderî�, Kitâbu’l-Medhal, 3/63-93; Frager, Sûfî Psikolojisinde Gelişim, Denge ve Uyum, 45-68.



271İbnü’l-Hâc el-Abderî’nin Tasavvufî Perspektifinde Manevî İdrakin Merkezi Olarak Kalp

Sonuç

1. Bu çalışma, İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�’nin kalp tasavvurunu, sırf bireysel tezkiye programı olarak 
değ� il, toplumsal ahlâ�kın ve sosyal dü� zenin yeniden inşasında kurucu bir eksen olarak konumlan-
dırdığ� ını ortaya koymaktadır. Karşılaştırmalı literatü� r incelemesi, kalp merkezli yaklaşımların 
ö� nemli bir kısmında toplumsal boyutun ya zımnen bırakıldığ� ını ya da tali bir dü� zlemde ele alın-
dığ� ını gö� stermektedir; bu bulgu, Abderî�’nin teklifini belirgin biçimde ayrıştırır. Ona gö� re kalp, 
niyetin, ibadetin ve ahlâ�kî� fiilin varoluşsal merkezidir; bu merkezin tasfiyesi, ibadetlerin ruhunu 
muhafaza eder, ahlâ�kî� tutarlılığ� ı temin eder ve kamusal alanda gü� ven, adalet ve sorumluluk gibi 
değ�erlerin tahkimini mü� mkü� n kılar.

Abderî�’nin yaklaşımında din, yalnızca bireysel tecrü� beye indirgenmeyen; kurumsal ve toplumsal 
katmanları bulunan bü� tü� ncü� l bir yapıdır. Bu nedenle bireyin kalbine yaptığ� ı her yatırım, kaçınıl-
maz olarak toplumsal dü� zleme yansır ve değ�erler iklimini normatif açıdan gü� çlendirir. Kalbin 
fesada uğ� raması ise etkisini yalnızca bireyde gö� stermez; aileden mahalleye, oradan siyasî�-idâ� rî� 
yapılara kadar tü� m sosyal ö� rgü� tlenmeler bu yozlaşmadan payını alır. Başka bir deyişle, kalpte 
başlayan çö� zü� lme, birey-toplum ilişkisinde bir ahlâ�kî� kırılma ü� retir; bu kırılma, sosyal adaletin 
zedelenmesi ve karşılıklı gü� venin aşınması şeklinde somutlaşır. Bu çerçevede kalbin ıslahı, Abderî� 
nazarında, bireysel bir tasavvufî� yö� ntem olmanın ö� tesine geçerek toplumsal istikrarın asli şartına 
dö� nü� şü� r. İ�çsel arınma ile kamusal dü� zen arasındaki bu nedensel bağ� , hem ahlâ�kın tutarlılığ� ını 
hem de kurumların işleyişini teminat altına alır. Bö� ylece Abderî�, kalp eksenli bir ahlâ�k teorisini, 
toplumsal dü� zenin etik altyapısını inşa eden bir çerçeveye yü� kseltir; çalışmanın temel tezi de bu 
kurucu ilişkiselliğ� in tespiti ve sistematikleştirilmesidir.

2.  Kalbin kirlenmesi ise İ�bnü� ’l-Hâ� c’a gö� re sadece bireysel bir mâ�nevî� çö� kü� şe değ� il; aynı za-
manda toplumsal çö� zü� lmeye yol açmaktadır. Dü� nya sevgisi, riyâ� , kibir, ucb ve gaflet gibi mâ�nevî� 
hastalıklar bireyin kalbini kararttığ� ında, bu durum sosyal hayata ikiyü� zlü� lü� k, gö� steriş ve ahlâ�kî� 
erozyon olarak yansır. Toplumda samimiyetin yerini şekilcilik aldığ� ında, bireyler arasındaki gü� ven 
duygusu zedelenir ve sosyal yapının temel değ�erleri aşınır. Bu açıdan kalbin fesadı, toplumsal 
bozulmanın anahtarı olarak değ�erlendirilmiştir.

3. Çalışmada ulaşılan bir diğ� er sonuç, İ�bnü� ’l-Hâ� c’ın kalbi sadece ahlâ�kî� değ�erlerin ü� retildiğ� i bir 
merkez olarak değ� il; aynı zamanda marifet (mâ�nevî� bilgi), yakî�n (kesin inanç) ve ilahî� tecellî�lerin 
mahalli olan metafizik bir merkez olarak tanımladığ� ıdır. Kalp, hakikatin algılandığ� ı, ilahî� sırların 
zuhur ettiğ� i ve kulun Rabbi ile irtibat kurduğ�u varlık alanıdır. Bu yaklaşım, tasavvufun epistemo-
lojik temelini de kalp merkezli bir yapıda yeniden inşa ettiğ� ini gö� stermektedir.

4. Araştırmanın sonucuna gö� re, İ�bnü� ’l-Hâ� c’ın ö� nerdiğ� i kalp terbiyesi yö� ntemleri (murakabe, 
muhâ� sebe, halvet, zikir, ihlâ� s) yalnızca bireysel nefis terbiyesi için değ� il; toplumsal ahlâ�kın 
korunması için de işlevsel bir model sunmaktadır. Kalp terbiyesiyle başlayan içsel dö� nü� şü� m, bi-
reyin davranışlarına, ilişkilerine ve toplumun genel ahlâ�kına yansımakta; bö� ylece bireysel ıslah 
toplumsal dü� zeyde bir ahlâ�kî� inşaya dö� nü� şmektedir.

5. İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�’nin kalp tasavvuru, sû� fî� geleneğ� in ortak çizgisi içinde yer alır ve çağ�daş 
mâ�nevî� krizlere karşı etkili bir imkâ�n sunar. Akılcılık ve yü� zeyselliğ� in derinleştirdiğ� i mâ�nevî� 
boşluk karşısında ö� nerdiğ� i kalp-merkezli arınma yaklaşımı, bireyin içsel farkındalığ� ını canlandı-
rarak mâ�nevî� bü� tü� nlü� ğ�ü� nü�  yeniden kurmasına yardımcı olur. Bu yö� nü� yle Abderî�’nin dü� şü� ncesi, 
klasik tasavvuf mirasıyla uyumlu biçimde, modern bireyin ihtiyaçlarına da hitap eden evrensel 
bir yö� neliş olarak değ�erlendirilebilir.

6. İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�, Kur’â�n’ın işaret ettiğ� i ve klasik tasavvuf literatü� rü� nde geniş kabul 
gö� ren ilkeye dayanarak “kalpten topluma” diye kavramsallaştırılabilecek bü� tü� ncü� l bir dö� nü� şü� m 



İslâmî İlimler Dergisi272

paradigması ortaya koyar. Kalbin tasfiyesiyle niyet sahihleşir, amel ihlâ� sla icra edilir ve birey 
Rabbine yö� nelen içsel istikametini toplumsal hayatta gü� venilirlik, fazilet ve adalet olarak gö� rü� nü� r 
kılar; bö� ylece kalp, yalnızca ferdî� kemâ� lin değ� il, toplumsal ihyâ�nın da kilit mertebesi hâ� line gelir. 
Bu çerçevede kalp-merkezli tasavvuf anlayışı, modern mâ�nevî� buhranlara karşı sırf bireysel bir 
terapi değ� il, kamusal dü� zlemde ahlâ�kî� tutarlılığ� ı ve toplumsal gü� veni tahkim eden onarıcı bir 
“sosyal rehabilitasyon” sü� reci olarak değ�erlendirilmelidir.

7. Genel olarak değ�erlendirildiğ� inde, bu çalışma, İ�bnü� ’l-Hâ� c el-Abderî�’de kalbin yalnızca birey-
sel irfanla sınırlı gö� rü� lmediğ� ini; bilgi, ahlâ�k ve toplumsal dü� zenle ilişkili çok katmanlı bir eksen 
olarak ele alındığ� ını ortaya koymaktadır. Kalbin hem bilginin tahakkuku hem de ahlâ�kî� yö� nelimin 
oluşumu bakımından merkezî� bir konuma yerleştirilmesi, bireysel arınma ile toplumsal iyileşme 
arasındaki ilişkinin kalp terbiyesi ü� zerinden kurulabileceğ� ine işaret eder. Bu çerçevede, Abderî�’nin 
yaklaşımı klasik sû� fî� literatü� rle sü� reklilik arz eden ve gü� ncel mâ�nevî� ilgilerle temas kurulmasına 
imkâ�n tanıyan bir yorum olarak değ�erlendirilebilir.



273İbnü’l-Hâc el-Abderî’nin Tasavvufî Perspektifinde Manevî İdrakin Merkezi Olarak Kalp

Kaynakça

Abderî�, Ebû�  Abdillâ�h Muhammed b. Muhammed b. Muhammed el-Abderî� el-Fâ� sî�. Kitâbu’l-Medhal. 
Kahire: Matbaa-i â�mire, ts.

Attâ� r, Ebû�  Hâ�mid Ferî�dü� ddî�n Muhammed b. Ebî� Bekr İ�brâ�hî�m-i Nî�sâ�bû� rî�. Tezkiretü’l-Evliya trc. 
Süleyman Uludağ. İ�stanbul: Kabalcı Yayınları, 2008.

Buhâ� rî�, Ebû�  Abdillah Muhammed b. İ�smâ� il. el-Câmiʿu’s-saḥîḥ. İ�stanbul: Çağ� rı Yayınları, 1992.

Cî�lî�, Abdü� lkerî�m. İnsân-ı Kâmil. İ�stanbul: İ�z Yayıncılık, 2015.

Erzurû� mî�, İ�brahim Hakkı. Mârifetnâme. İ�stanbul: Â� lem Yayıncılık, 2012.

Frager, Robert. Sûfî Psikolojisinde Gelişim, Denge ve Uyum (Kalp, Nefs ve Ruh) çev. İbrahim Kapalıkaya. 
İ�stanbul: Gelenek Yayıncılık, 2003.

Gazzâ� lî�, Hü� ccetü� ’l-İ�slâ�m Ebû�  Hâ�mid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed. İhyâ-u 
Ulûm’id-Dîn, trc. Abdullah Aydın. İ�stanbul: Ayfa Basın, 2020.

Geylâ�nî�, Muhyiddin Ebu Muhammed Abdulkâ�dir. Fethu’r Rabbânî Çev. Osman Güman. İ�stanbul: 
Gelenek Yayıncılık, 2019.

Geylâ�nî�, Muhyiddin Ebu Muhammed Abdulkâ�dir. Günyet’üd Tâlibin (Hakkı Arayanların Kitabı) Trc. 
Abdulkadir Akçiçek. İ�stanbul: Sağ� lam Yayınevi, 1997.

Gowins, Phillip. The Sovereign Soul. New York: New Paradigm Books, 2006.

Hü� cvî�rî�, Ebü� ’l-Hasen Alî� b. Osmâ�n b. Ebî� Alî� el-Cü� llâ�bî�. Keşfü’l-Mahcûb haz. Süleyman Uludağ. İ�stan-
bul: Dergâ�h Yayınları, 4. Basım, 2014.

İ�bnü� ’l-Arabî�, Muhyiddî�n Muhammed b. Alî� b. Muhammed. el-Fütûḥâtü’l-Mekkiyye çev. Ekrem Demirli. 
İ�stanbul: Litera Yayıncılık, 2017.

İ�bnü� ’l-Arabî�, Muhyiddî�n Muhammed b. Alî� b. Muhammed. Fusûsü’l-Hikem, Trc. Ahmed Avni Konuk. 
4 Cilt. İ�stanbul: Marmara Ü� niversitesi İ�lahiyat Fakü� ltesi Vakfı Yayınları, 8. Basım, 2020.

İ�mâ�m-ı Rabbâ�nî�, Ebü� ’l-Berekâ� t Ahmed b. Abdilehad b. Zeynilâ�bidî�n el-Fâ� rû� kī� es-Sirhindî�. Mektûbât 
trc. Hüseyin Hilmi Işık. İ�stanbul: Hakî�kat Kitâ�bevi Yayınları, 2014.

İ�skenderî�, İ�bn Atâ�ullah. Hikemü’l-Atâiyye Trc. ve Şrh. Yahya Pakiş. İ�stanbul: Semerkand, 2015.

Kara, Kerim. “Mevlâ�nâ� ’nın Mesnevî�’sinde Kalp-Gö� nü� l”. Tasavvuf İlmî ve  Akademik Araştırma Dergisi 
6/14 (2005).

Kuşeyrî�, Ebü� ’l-Kā� sım Zeynü� lislâ�m Abdü� lkerî�m b. Hevâ� zin b. Abdilmelik. er-Risâle haz. Süleyman 
Uludağ. İ�stanbul: Dergâ�h Yayınları, 8. Basım, 2016.

Levent Abul, Lamia. “İ�bn Atâ�ullah El-İ�skenderî�’nin Hikem-İ� Atâ� iyye Adlı Eserinde Kalbin Dö� nü� şü� mü� ”. 
Diyanet İlmi Dergisi 59/3 (2023).

Mekkî�, Tâ� lib Muhammed b. Alî� b. Atıyye. Ḳūtü’l-Kulûb, (Kalplerin Azığı), Trc. Yakup Çiçek, Dilaver 
Selvi. 4 Cilt. İ�stanbul: Semerkand, 9. Basım, 2020.

Muhâ� sibî�, Ebû�  Abdillâ�h el-Hâ� ris b. Esed el-Muhâ� sibî� el-Anezî�. e-Riâye li-Hukûkillâh çev. Şahin Filiz, 
Hülya Küçük. İ�stanbul: İ�nsan Yayınları, 1998.

Mü� slim, Ebü� ’l-Hü� seyn Mü� slim b. el-Haccâ� c b. el-Câmiʿu’s- Saḥîḥ. Kahire: Dâ� ru Suâ�du’s-sabah, 1955.

Şefik, Can. Mevlânâ- Hayatı Şahsiyeti Fikirleri. İ�stanbul: Ö� tü� ken Yayınları, 1995.

Şi̇̇mşek, Halil İ�brahim. “Tasavvufta Kalbin Kirlenmesi Ve Temizlenmesi Konusu”. Hitit Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 14/28 (2015).



İslâmî İlimler Dergisi274

Tirmizî�, Muhammed b. Ali el-Hakî�m et-. Beyânü’l-fark beyne’s-sadr ve’l-kalb ve’l-fuad ve’l-lüb, tahk.: 
Ahmed Abdurrahim es-Sayih. Kahire: Merkezü� ’l-Kitab li’n-Neşr, ts.

Tirmizî�, Muhammed b. Ali el-Hakî�m et-. Kalbin Anlamı çev. Ekrem Demirli. İ�stanbul: Sufî� Kitap, 2023.

Uludağ� , Sü� leyman. “Kalp”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. C. 24. istanbul: TDV Yayınları, 
2001.

Yalçın, Elif. Mesnevî’de Kalb/Gönül. Sakarya: Sakarya Ü� niversitesi, Yü� ksek Lisans Tezi, 2019.


