
Arap Edebiyatı Tarihinde Engel Tanımayan Bir Dostluk Modeli 
“el-Aʿmâ ve’l-Basîr” İbn Câbir el-Endelüsî ve Ebû Caʿfer er-Ruaynî

Atıf Bilgisi:
Tokmak, Zehra Gülay. “Arap Edebiyatı Tarihinde Engel Tanımayan Bir Dostluk Modeli “el-A‘mâ 
ve’l-Basîr” İbn Câbir el-Endelüsî ve Ebû Ca‘fer er-Ruaynî”. İslami İlimler Dergisi 41 (Kasım 2025), 
297-313. https://doi.org/10.34082/islamiilimler.1720703.

Makale Türü: Araştırma Makalesi

Etik Beyan:
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalış-
maların kaynakçada belirtildiği beyan olunur.

Etik Kurul İzni: Araştırma için herhangi bir etik onay veya bilgilendirilmiş onam gerekmemektedir.

Geliş Tarihi: 16 Haziran 2025

Kabul Tarihi: 14 Kasım 2025

Yayım Tarihi: 30 Kasım 2025

Hakem Sayısı: Bir İç Hakem – En Az İki Dış Hakem

Değerlendirme: Çift Taraflı Kör Hakemlik

Benzerlik Taraması: Yapıldı - intihal.net

Çıkar Çatışması: Çıkar çatışması beyan edilmemiştir.

Finansman: Herhangi bir fon, hibe veya başka bir destek alınmamıştır.

Etik Bildirim: dergiislamiilimler@gmail.com

Lisans: CC BY-NC 4.0

Öz: Modern dö� nemde gü� çsü� z olanın hayatta kalamayacağ� ına inanan bir toplum inşa edilmiştir. Oysaki geleneksel dü� şü� ncede 
farklılıklar, hayatın doğ�al bir parçası olarak kabul edilmekte, normalin içinde anormallik, aklın içinde delilik, toplum içinde 
toplum dışılık ve çokluk içinde teklik gö� rü� lebilmektedir. Engellilik sosyal bir kurgu olup topluma ve kü� ltü� re gö� re değ� işmektedir. 
Geleneksel anlayışa gö� re, gö� rme duyusu okuma ve yazmada kullanılan bir yetidir. Kö� rlü� k, bilgi edinme, bu bilgiyi aktarma, 
yorumlama ve hikmet sahibi olmaya engel değ� ildir. Edebiyatın, okur ya da yazar rolü�  bağ� lamında bireyleri toplum içerisinde 
“ö� tekileştirilmiş” kimliklerden sıyırarak kendini anlayan ve ifade eden kişiler olmalarını sağ� lamada ö� nemli bir rolü�  vardır. 
Arap edebiyatı, klasik İ�slam kü� ltü� rü� nden modern edebiyata kadar eserleriyle engellerini aşmış edebiyatçılarla doludur. 
Bunun en gü� zel ö� rneğ� i Endü� lü� s Arap edebiyatının meşhur isimlerinden gö� rme engelli İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî� ile onun gö� ren 
gö� zü�  ve yazan kalemi olan Ebû�  Caʿfer er-Ruaynî�’nin dostluk hikâ�yesidir. “el-Aʿmâ�  ve’l-basî�r” (kö� r ve gö� ren) olarak anılan bu 
iki şahsiyet, birlikte çıktıkları ilim yolculukları, ü� rettikleri eserler ve yetiştirdikleri talebelerle Arap edebiyatı tarihinde çok 
ö� zel bir yere sahiptir. Bu çalışma, fiziksel engellerin toplumsal bü� tü� nleşme ve iş birliğ� iyle nasıl aşılabildiğ� ini, bu iki â� limin 
hayatları ö� rnekliğ� inde sunarak ortaya koymaktadır. Bö� ylelikle, engelliliğ� in bireysel bir kusur değ� il, toplumun değ�erleriyle 
şekillenen bir olgu olduğ�unu vurgulayarak modern engellilik anlayışına alternatif bir bakış açısı sunmaktadır.  Literatü� rde 
engelliliğ� in modern edebiyattaki yansımaları ü� zerine araştırmalar bulunsa da klasik dö� nem Arap edebiyatında engelliliğ� e 
dair araştırmalar oldukça sınırlıdır. Bu açıdan makale, biri gö� rme engelli iki ö� nemli Arap edibin dostluğ�unu ortaya koymakla 
kalmayıp, geleneksel kü� ltü� rde engelliliğ� in algılanış biçimine dair yeni bir bakış açısı kazandırarak alana ö� zgü� n ve değ�erli 
bir katkı yapmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Arap Edebiyatı, Endü� lü� s, Engellilik, İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, Ebû�  Caʿfer er-Ruaynî�.

Zehra Gülay Tokmak
https://orcid.org/0000-0002-7454-1366

Dr., Düzce Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü, 
Arap Dili ve Belagatı Anabilim dalı, Düzce, Türkiye

https://ror.org/04175wc52
zehragulaysahan@duzce.edu.tr

slami limler Dergisi
The Journal of Islamic Sciences
مجلة العلوم الإسلامية

https://doi.org/10.34082/islamiilimler.1720703
mailto:dergiislamiilimler@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7454-1366
https://ror.org/04175wc52
mailto:zehragulaysahan@duzce.edu.tr


A Friendship Model Beyond Disability in the History of Arabic Literature: 
“al-Aʿmā wa’l-Baṣīr” Ibn Jābir al-Andalusī and Abū Jaʿfar al-Ruʿaynī

Zehra Gulay Tokmak
https://orcid.org/0000-0002-7454-1366

Dr., Düzce University, Faculty of Theology, Department of Basic Islamic Sciences, 
Department of Arabic Language and Rhetoric, Düzce, Türkiye

https://ror.org/04175wc52
zehragulaysahan@duzce.edu.tr

Citation:
Tokmak, Zehra Gulay, “A Friendship Model Beyond Disability in the History of Arabic Lite-
rature: “al-A‘mā wa’l-Baṣīr”  Ibn Jābir al-Andalusī and Abū Ja‘far al-Ru‘aynī”. İslami İlimler 

Dergisi 41 (November 2025), 297-313. https://doi.org/10.34082/islamiilimler.1720703.

Article Type: Research Article

Ethical Statement:
It is declared that scientific, ethical principles have been followed while carrying out and 
writing this study, and that all the sources used have been properly cited.

Ethics committee approval: The research does not need any ethical approvals or informed consent.

Date of submission: 16 June 2025

Date of acceptance: 14 November 2025

Date of publication: 30 November 2025

Reviewers: One Internal & At Least Two External Reviewers

Review: Double-blind

Plagiarism checks: Yes - intihal.net

Conflicts of Interest: The Author(s) declare(s) that there is no conflict of interest

Grant Support: No funds, grants, or other support was received.

Complaints: dergiislamiilimler@gmail.com

License: CC BY-NC 4.0

Abstract: Modern society is often built on the belief that the weak cannot survive. In contrast, traditional thought regards 
differences as a natural part of life, recognizing abnormality within normality and madness within reason, marginality 
within society, and unity within multiplicity. Disability, in this sense, is a social construct that varies according to cultural 
and societal contexts. From a traditional perspective, sight is merely a faculty used in reading and writing; thus, blindness 
does not impede the acquisition of knowledge, its transmission, interpretation, or the attainment of wisdom. Literature, in 
its capacity to shape both readers and writers, plays a crucial role in enabling individuals to transcend “marginalized” iden-
tities and becomes agents capable of self-understanding and expression. Arabic literature, from classical Islamic culture to 
modern works, abounds with authors who overcame their disabilities. One of the most remarkable examples is the friendship 
between Ibn Jā�bir al-Andalusī�, a renowned blind poet of Andalusian Arabic literature, and his companion and scribe Abū�  
Jaʿfar al-Ruaynī�. Known together as “al-Aʿmā�  wa’l-Baṣ� ī�r” (the Blind and the Seeing), these two figures occupy a unique po-
sition in Arabic literary history through their shared scholarly journeys, literary output, and the students they trained. This 
study employs the lives of these two scholars as an illustrative case to explore how physical disabilities may be transcended 
through social integration and cooperation,. In doing so, it argues that disability is not an individual defect but a phenomenon 
shaped by societal values, thereby offering an alternative perspective to modern conceptions of disability. While disability 
in modern Arabic literatü� re has been studied, research on disability within the classical period remains markedly limited. 
In this regard, the article not only illuminates the extraordinary friendship between two eminent Arab men of letters, one of 
whom was visually impaired, but also offers an original and valuable perspective to the field by reassessing how disability 
was understood within traditional Islamic culture.

Keywords: Arabic Literature, Andalusia, Disability, Disability in Islam, Ibn Jā�bir al-Andalusī�, Abū�  Jaʿfar al-Ruaynī�.

https://orcid.org/0000-0002-7454-1366
https://ror.org/04175wc52
mailto:zehragulaysahan@duzce.edu.tr
https://doi.org/10.34082/islamiilimler.1720703
mailto:dergiislamiilimler@gmail.com


299

Giriş

Engellilik, bireyin yaşam aktivitelerini sınırlayıcı, kısıtlayıcı zihinsel-fiziksel bozukluklar ile 
bireyin yeteneklerindeki ve gü� cü� ndeki sınırlılık-eksiklik durumudur.[1] Bir başka tanıma gö� re 
ise bedensel, ruhsal ya da sü� reğ�en hastalıklarla oluşan kişisel ihtiyaçları karşılamayı ve sosyal 
yaşamı sü� rdü� rmeyi zorlaştıran yeti kaybıdır. Sağ� lıklı her insan potansiyel bir engelli adayıdır.[2]

Modern toplumu oluşturan bireylerin engellileri kabul etmekte ve onlarla uyum sağ� lamada 
yetersiz olduğ�u gö� rü� lmektedir.[3] Engellilere karşı empati kurma, onlara fırsatlar tanıma ve on-
lardan faydalanma konusunda eksiklikleri olduğ�unu, engellilerin uyum sağ� layamamasının asıl 
sorumlusunun kendisi olduğ�unu fark ettiğ� inde, engelli bireylere yö� nelik bakış açısı tamamen 
değ� işecektir.[4]

Teknolojik gelişmelere paralel olarak edebiyatın farklı tü� rlerinde engelliler tarafından yazınsal 
ü� retim faaliyetleri hız kazanmıştır. Bu ü� retim, engelli yazarların sosyal ve psikolojik açıdan kendini 
gerçekleştirme sü� reçlerine ö� nemli bir katkı sağ� lamış aynı zamanda ciddi bir birikim oluşturarak 
edebiyatta ö� nemli bir saha yaratmıştır.[5]

Bu çalışmada genel olarak engellilik, engelli bireylerle ilgili kü� ltü� rel tanımlamalar, Endü� lü� s 
edebiyatının tanınmış ediplerinden gö� rme engelli İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî� ile ona kırk yıl boyunca 
eşlik edip destek olan Ebû�  Caʿfer er-Ruaynî�’nin hayatı, eserleri ve onların dostlukları ü� zerinden 
engelliliğ� e bakışın yeniden şekillenmesi gerektiğ� i ele alınacaktır. Bu nedenle hazırlanan çalışma, 
sö� z konusu iki şahsiyetin dostluk ilişkisini ve engellilik olgusunu ele alması bakımından ö� zgü� nlü� k 
arz etmektedir. Bö� ylelikle araştırma, literatü� rdeki mevcut boşluğ�u doldurmakta ve engellilik 
konusundaki tartışmalara ö� nemli bir katkı sunmaktadır.

1. Engellilik

Dü� nya Sağ� lık Ö� rgü� tü�  (WHO) engelliliğ� i, “kişiden ya da bir bü� tü� n olarak vü� cuttan beklenilen 
davranışlar, yetenekler ve gö� revler olarak ifade edilen normal aktivitelerin yerine getirilmesindeki 
eksiklik ya da sınırlılık” olarak tanımlamaktadır.[6] Dü� nya Sağ� lık Ö� rgü� tü� ’nü� n uzantısı olan ICIDH 
(International Classification of Impairments, Disabilities and Handicaps) tarafından genişletilmiş 
tanıma gö� re ise engellilik, sakatlık sonucu bir insanın normal kabul edilenleri yapabilmesinde 
ve belli bir tavırda beklenilen aktivitelerini sergilemesinde gerekli olan performansını gö� ster-
me yeteneğ� indeki yoksunluk ve/veya sınırlılıktır.[7] Bu durumda olan kişileri engelli veya ö� zel 
gereksinimli birey olarak tanımlamak cinsiyete, yaş grubuna, engel durumuna ve ü� lkeye gö� re 
değ� işiklik arz etmektedir.[8]

[1] Diane Coleman, “Assisted Suicide and Disability”, Human Rights: Journal of the Section of Individual Rights and Respon-
sibilities 27/1 (2000), 2.

[2] Dilek Toy- Bilal Uysal, “Engelli Birey Algısında Çocuk Edebiyatının Ö� nemi- İ�çimdeki Mü� zik Ö� rneğ� i”, Disiplinler Arası Dil 
Araştırmaları Dergisi 5 (2022), 43.

[3] Robyn Hunt, Birleşmiş Milletler Engelli Hakları Sözleşmesi Uygulama Kılavuzu (Ankara: Engelliler Konfederasyonu, 
2018), 28-31.

[4] Zehra Gü� lay Tokmak, “Modern Arap Edebiyatında Engelli Bireylerin Temsili: İ�brahim Nasrallah ve Kilimanjaro’nun 
Ruhları Romanı Ö� rneğ� i”, Düzce İlahiyat Dergisi 9/1 (2025), 73-76.

[5] Koray Ü� stü� n, “Engelleri Edebiyatla Aşmak: Engelli Yazarların Tü� rk Edebiyatı Tarihine Katkıları”, Avrasya Uluslararası 
Araştırmalar Dergisi 8/21 (2020), 103-104; İ�lyas Akyü� zoğ� lu, “İ�slam Medeniyetine Katkıları Açısından Engelliler”, Bi-
limname 2020/41 (15 Mayıs 2020), 94-95.

[6] WHO, International Classification Of İmpairments, Disabilities And Handicaps (Cenova: World Health Organisation, 1980), 
28.

[7] Esra Burcu, “Tü� rkiye’deki Engelli Bireylere İ�lişkin Kü� ltü� rel Tanımlamalar: Ankara Ö� rneğ� i”, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi Dergisi 28/1 (2011), 38.

[8] Ather Sharif vd., “Should I Say ‘Disabled People’ or ‘People with Disabilities’? Language Preferences of Disabled People 
Between Identity- and Person-First Language” (ASSETS ’22: The 24th International ACM SIGACCESS Conference on 
Computers and Accessibility, Yunanistan: ASSETS ’22, 2022), 23.



İslâmî İlimler Dergisi300

Engellilik çalışmaları 1980’lerde Kuzey Amerika ve İ�ngiltere’den başlayarak zaman içinde dü� nya 
geneline yayılan engelli hakları hareketi doğ� rultusunda gelişen bir alandır. Bu konuda yapılan 
araştırmalar, engellilik kavramının sosyal bir kurgu olup kü� ltü� re ve topluma gö� re değ� iştiğ� ini 
ortaya koymaktadır.[9] Geleneksel bireyci tıbbi model olarak da adlandırılan medikal model, ö� zel 
gereksinimli bireyi hasta ya da anatomik olarak dü� zeltilmesi gereken bir insan olarak gö� rmektedir. 
Tarihin en sistematik ırk iyileştirmesi olarak adlandırılan Hitler dö� nemi Almanya’sında ö� jenismus 
çalışmaları buna ö� rnektir. 1939-1945 yılları arasında 180 bin psikiyatrik hastanın psikiyatristlerin 
gö� zetiminde ö� ldü� rü� ldü� ğ�ü�  ifade edilmektedir.[10] Bu yaklaşıma gö� re ö� zel gereksinimli bireyin bu 
trajediden ya da anormallikten kurtulması bireysel bir sorundur. Sosyal bir varlık olan insanın 
bu tek başına bırakılmışlık ve çaresizlik hissinin yanı sıra hasta, eksik, sakat ve anormal gibi ad-
landırmalarla toplumdan dışlanması, kendini derin bir izolasyon içinde bulmasına yol açmıştır.[11]

Medikal modelin eleştirilmesi ise ancak 1960’lı yıllardan itibaren mü� mkü� n olmuştur. Vietnam 
Savaşı’ndan evine dö� nen engelli gaziler ve bu dö� nemdeki toplumsal hareketlerin de etkisiyle 
engellilik hareketi doğ�muştur. Bu hareketin en bü� yü� k eleştirisi medikal modele yö� neliktir. Ö� zel 
gereksinimli bireylerin toplumsal hayattan dışlanmaları ve toplumsal hiyerarşide engelli kabul 
edildikleri için dezavantajlı bir konuma itildikleri dü� şü� ncesi, engelliliğ� in sosyal modelini doğ�ur-
muştur. Sosyal model, bireyin yaşadığ� ı sıkıntıların kaynağ� ını, bireyin sahip olduğ�u fiziksel ya da 
zihinsel farklılıkta değ� il, bizzat toplumun kendinde arar. Bireysel farklılıkları gö� z ardı eden, insan 
onurunu hiçe sayan, bireyleri ö� nyargı ve kö� tü�  adlandırmalar ile dışlayan toplumu, değ� işmesi 
gereken tarafın bizzat kendisi olarak kabul eder.[12]

Gerçekte engelliliğ� in içe ve dışa dö� nü� k iki farklı yö� nü�  vardır. İ�çsel engellilik, sağ� lık durumu ne 
olursa olsun bireyin, hayatın zorluklarına karşı direnme iradesinin olmamasıdır. Dışsal engellilik 
ise toplumun engelli kabul ettiğ� i ö� zel gereksinimli bireylerin ö� nü� ne koyduğ�u maddi ve manevi 
engellerdir. Oysaki engellilik, bazı bireylerin fiziksel ve zihinsel yeteneklerinin sınırlı olması değ� il 
toplumsal bir ö� n kabul ve yargıdan ibarettir.[13]

2. Özel Gereksinimli Bireylere İlişkin Kültürel Tanımlamalar

Engellilik kavramı kü� ltü� rel bir tanımlamadır. Toplumsal hayatta ö� zel gereksinimli bireylere 
yö� nelik tutum ve davranışlar kü� ltü� r ile şekillenmektedir. Bireyin çeşitli nedenlerden dolayı bir-
likte yaşamak zorunda kaldığ� ı engeli, sosyal ve kü� ltü� rel çevresi tarafından belirlenir. Bireyler o 
kü� ltü� r tarafından belirlenmiş olan bazı rol ve sorumlulukları yerine getiremediklerinde çevreleri 
tarafından engelli kabul edilir. Bunun neticesinde toplumda “itibar gö� rmeyen”, “ö� nemsenmeyen” 
ve “ikinci plana itilen” bu bireyler bir takım kü� ltü� rel tanımlamalara maruz kalırlar.[14]

Ö� te yandan insan hayatının her anında sö� z sahibi olan kü� ltü� rü� n temel faktö� rlerinden bir diğ� eri 
edebiyattır. Edebiyatta ö� zel gereksinimli bireylerin “şeytan”, “uğ�ursuz” veya “Tanrı tarafından 
cezalandırılan” şeklinde olumsuz resmedilmeleri bu kişileri toplumdan uzaklaştıran ve bunun 
devamlılığ� ını sağ� layan kü� ltü� rel tanımlamalar arasındadır.[15]

[9] A. Resa Aydın vd., Engellilik Tarihi Yazıları (İ�stanbul: İ�stanbul Ü� niversitesi Yayınevi, 2020), 5-9.
[10] Ayşegü� l Bilge- Olcay Çam, “Ruhsal Hastalığ�a Yö� nelik Damgalama ile Mü� cadele”, TAF Preventive Medicine Bulletin 9/1 

(2010), 72.
[11]Ö � zgü� l Reis, “Kemal Tahir’in Kö� yü� n Kamburu Romanına Engelliliğ� in Sosyal Modelinden Bakmak”, Karamanoğlu Mehmetbey 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 3/2 (2020), 161-162.
[12] N. Zeynep Yelçe, “Engellilik Tarihi Araştırmalarına Genel Bir Bakış”, Engellilik Tarihi Yazıları (İ�stanbul: İ�stanbul Ü� niver-

sitesi Yayınevi, 2020), 5-9; Yağ�mur Kızılay, “H.G. Wells’in Kö� rler Ü� lkesi Ö� ykü� sü� nde Algısal Kö� rlü� k”, Kültür Araştırmaları 
Dergisi 18 (2023), 50-51.

[13] Bilge- Çam, “Ruhsal Hastalığ�a Yö� nelik Damgalama ile Mü� cadele”.
[14] Mehpare Tuba Acar, XX. Yüzyıl Türk Romanında Engelli Karakterlerin “Küçük Ağa” Ve “Köyün Kamburu” Romanları Çer-

çevesinde Değerlendirilmesi (Fatih Sultan Mehmet Vakıf Ü� niversitesi, Yü� ksek Lisans Tezi, 2015), 25-33.
[15] Reis, “Kemal Tahir’in Kö� yü� n Kamburu Romanına Engelliliğ� in Sosyal Modelinden Bakmak”, 164.



301Arap Edebiyatı Tarihinde Engel Tanımayan Bir Dostluk Modeli 
“el-Aʿmâ ve’l-Basîr” İbn Câbir el-Endelüsî ve Ebû Caʿfer er-Ruaynî

Toplumun ö� zel gereksinimli bireylere ilişkin cehalet, merak ve acıma içeren olumsuz tanımlamaları, 
zaten dezavantajlı olan bu grubun ü� retme ve sosyal hayata katılımına engel olmaktadır. Genellikle 
sosyo-kü� ltü� rel yapı içinde engelli kabul edilen bireylerin toplumdaki diğ�er ü�yelerin yapabildiğ� i her 
şeyi yapabilecek bireyler olarak algılanmamaları ve “yarım/eksik insan” muamelesi gö� rmeleri on-
lara yö� nelik ayrımcılık ve baskıyı arttırmaktadır. Oysaki engellilik, toplumun çoğ�unluğ�u tarafından 
zihinsel ya da fiziksel olarak diğ�erlerinden farklı gö� rü� len bireylerin engellenmişliğ� inin ifadesidir.[16]

3. Arap Edebiyatında Engellilik

Arapça’da engellilik, عاقََة �kö ع-و-ق .kelimesiyle ifade edilmiştir ا�لإ kü� nden gelen ََعأ�اق  fiilinin mastarı 
olan bu kelime, “engelleme”, “geciktirme” ve “zorlaştırma” anlamlarına gelmektedir.[17] Geçmişte 
ö� zel gereksinimli bireylere genellikle “امُُلقْْعِِنود” (ö� zü� rlü�  bireyler) denilmekteydi. Bu grup insanlar 
daha sonra “ذََوُُو اعلاهات” ve “امُُلعاقون” (engelli bireyler) olarak adlandırılmıştır. Modern zamanlarda 
�ö) ”ذََوُُو الاحْْتِِياجات اخلاةص“ zel gereksinimli bireyler) terimi tercih edilmeye başlanmıştır. 2006 yılına 
gelindiğ� inde ise Birleşmiş Milletler Engelli Hakları Sö� zleşmesi ile “عاقََة -te (engelli bireyler) ”ذََوُُو ا�لإ
rimi yaygınlık kazanmaya başlamış; ancak son yıllarda “ذََوُُو اةمهل” (himmet sahibi, azimli ve kararlı 
bireyler) ifadesi ö� zellikle sosyal medyada ve edebiyatta engelli bireylerin gü� çlü�  iradelerini vur-
gulayan bir terim olarak yaygınlaşmıştır. Bu kullanım, ö� zel gereksinimli bireylerin sadece fiziksel 
zorluklar değ� il, aynı zamanda ruhsal ve zihinsel engellerle de mü� cadele ederken gö� sterdikleri 
yü� ksek irade ve çabayı takdir etmek amacıyla popü� ler olmuştur.[18]

Edebiyat, okur ya da yazar rolü�  yö� nü� nden bireyleri toplum içerisinde “ö� tekileştirilmiş” kimlik-
lerden sıyırarak kendini ifade eden, anlayan, anlatan ve tasarlayıp kurgulayan kişiler olmalarını 
sağ� lamakta ö� nemli bir rol ü� stlenmektedir.[19]Arap kü� ltü� rü� nde, ö� zel gereksinimli bireyler tarih 
boyunca bü� yü� k bir ö� neme sahip olmuştur. Bu konuda yazılmış birçok eser mevcuttur.[20] Bu 
eserlerde ö� zel gereksinimli bireylerin yaşamlarındaki her tü� rlü�  zorluğ�a rağ�men elde ettikleri 
başarılar ele alınmıştır. Arap edebiyatı, engelliliğ� i sadece fiziki ya da psikolojik bir durum olarak 
ele almakla kalmamış, aynı zamanda ö� zel gereksinimli bireylerin hayata bakışlarını, toplumla 
ilişkilerini, duygusal hallerini de derinlemesine incelemiştir.[21]

Klasik Arap edebiyatının şaheserlerini ortaya koyan Ebû�  Osmâ�n Amr b. Bahr el-Câ�hiz (ö� l. 
255/869), el-Bursân ve’l-ʿurcân ve’l-ʿumyân ve’l-hûlân adlı ü� nlü�  eserinde ö� zel gereksinimli bireyleri 
anlatmış ve onların toplumdaki yerini vurgulamıştır. Bu eser Arap edebiyatında ö� zel gereksinimli 
bireyler ile ilgili en kapsamlı eser olarak kabul edilmektedir.[22]

Benzer şekilde Ebû�  Muhammed Abdullah b. Mü� slim b. Kuteybe ed-Dî�neverî� (ö� l. 276/889) de 
el-Maʿârif adlı eserin on yedinci bö� lü� mü� nde ö� zel gereksinimli meşhur şahsiyetleri ele almıştır.[23] 
Yine çok yö� nlü�  bir â� lim olan İ�bn Habî�b en-Nî�sâ�bû� rî� (Neysâ�bû� rî�) (ö� l. 406/1016), Ukalâü’l- mecânîn 

[16] Burcu, “Tü� rkiye’deki Engelli Bireylere İ�lişkin Kü� ltü� rel Tanımlamalar: Ankara Ö� rneğ� i”, 40-42.
[17] Ahmed Muhtâ� r Ö� mer, Muʿcemül’l-lugati’l-ʿArabiyyeti’l-muʿâsira (Â� lemü� ’l-Kü� tü� b, 2008), “avk”, 2/3497; Serdar Mutçalı, 

el-Muʿcemü’l-ʿArabiyyi’l-hadîs Arapça-Türkçe Sözlük (İ�stanbul: Dağ�arcık, 2012), “iʿâ�ka”, 611.
[18] Abdü� rrezzak Hü� seyin, el-İʿâka fi’l-edebi’l-ʿArabî (Şarika: Menşû� râ� tü�  Medî�neti’ş-Şâ� rika li’l-Hidemâ� ti’l-İ�nsâ�niyye, 1992).
[19]Ü � stü� n, “Engelleri Edebiyatla Aşmak: Engelli Yazarların Tü� rk Edebiyatı Tarihine Katkıları”, 93-96.
[20] Musa Turşak, “Kur’an’da Bedensel Engellilikle İ�lgili İ�fadelerin Tahlili”, Bitlis İslamiyat Dergisi 3/1 (2021), 218-229; 

Mustafa Kırgız, “‘Hakikat ve Mecaz Bağ� lamında Kur’an’da “Engellilik” İ�fade Eden Sö� zcü� klerin Linguistik Analizi’”, Fırat 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12/1 (2007), 103-117.

[21] Yunus Bucuka, “Kö� rlü� k ve Bilgelik”, Uluslararası Anadolu Sosyal Bilimler Dergisi 7/1 (2023), 95-110; Şü� krü�  Dinçer, “Klasik 
Arap Kü� ltü� rü� nde Fiziksel Bir Engel Olarak Kö� rlü� k ve Kö� rler Etrafında Şekillenen Mizah Edebiyatı”, Eskişehir Osmangazi 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/1 (2023), 256-276.

[22] Ramazan Şeşen, “Câ�hiz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İ�stanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/20-24.
[23] Hü� seyin Yazıcı, “İ�bn Kuteybe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İ�stanbul: TDV Yayınları, 1999), 20/145-149; 

Zü� lfikar Tü� ccar, “el-Maâ� rif”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 27/271.



İslâmî İlimler Dergisi302

adlı eserinde toplumda zihinsel engelli kabul edilen kişilerin akıllıca hallerini kaleme almıştır.[24] 
Ebü� ’l-Ferec Abdurrahmâ�n b. Alî� b. Muhammed İ�bnü� ’l-Cevzî� (ö� l. 597/1201) ise Ahbâru’l-hamkâ 
ve’l-muğaffelîn adlı eserinde yine bu bireylerden bahsetmiştir.[25] Ayrıca Ebü� ’s-Safâ�  Halî�l b. Aybeg 
es-Safedî� de (ö� l. 764/1363) Nektü’l-himyân fî nüketi’l-ʿumyân ve eş-Şuʿûr bi’l-ʿûr adlı eserlerinde 
â�mâ�  ya da bir gö� zü�  gö� rmeyen ü� nlü�  kişilerin biyografi ve başarı hikâ�yelerini anlatmıştır.[26]

Bu hikâ�yelerin en gü� zellerinden birisi de â�mâ�  olmasına rağ�men Endü� lü� s’te başlayıp gü� nü� mü� zde 
Şanlıurf a iline bağ� lı Birecik ilçesinde son bulacak bir ilim yolculuğ�unun kahramanları ilk bedî�iyye 
yazarlarından İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî� (ö� l. 780/1378) ve onun can yoldaşı Ebû�  Caʿfer er-Ruaynî�’nin 
(ö� l. 779/1377) hikâ�yesidir.

4. İbn Câbir el-Endelüsî’nin Hayatı ve Eserleri

Asıl adı Muhammed b. Ahmed b. Ali b. Câ�bir el-Endelü� sî� el-Hevvâ� rî� el-Mâ� likî�’dir. İ�bn Câ�bir 
el-Endelü� sî� adıyla meşhur olmuştur. Mağ� rib kö� kenli Hevvâ� ra kabilesinden olduğ�u için el-Hevvâ� rî� 
nisbesini almıştır.[27] Beş yaşlarında geçirdiğ� i çiçek hastalığ� ı nedeniyle gö� rme engelli olmuştur. Bu 
nedenle el-ʿAmâ� , ed-Darî�r ve el-Kefî�f lakapları verilmiştir. İ�limdeki ü� stü� nlü� ğ�ü� nden dolayı “Şem-
sü� ddî�n”, “Şihâ�bü� ddî�n” ve “en-Nahvî�”, Malikî� mezhebine bağ� lı olduğ�undan “el-Mâ� likî�”, Endü� lü� s’ü� n 
el-Meriyye’ye[28] şehrinde doğ�duğ�undan “el-Endelü� sî�” ve “el-Meriyyî�” nisbeleri ile anılmıştır.[29]

698/1299 yılında dü� nyaya gelen İ�bn Câ�bir’in ailesi hakkında kaynaklarda herhangi bir bilgiye 
rastlanmamaktadır.[30] İ�bn Câ�bir’in Sü� meysâ� t (Samsat) yakınlarındaki el-Bî�re’de[31] ö� mrü� nü� n 
sonlarına doğ� ru evlendiğ� i ve Fırat nehrine nazır bir evinin olduğ�u bilinmektedir.[32] Kü� nyesi Ebû�  
Abdullah olsa da kaynaklarda çocuğ�u olup olmadığ� ına dair bir bilgi bulunmamaktadır.[33]

[24] Mehmet Ali Sarı, “İ�bn Habî�b en-Nî�sâ�bû� rî�”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İ�stanbul: TDV Yayınları, 1999), 
19/510.

[25] Yusuf Şevki Yavuz - Casim Avcı, “İ�bnü� ’l-Cevzî�, Ebü� ’l-Ferec”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İ�stanbul: TDV 
Yayınları, 1999), 20/543-549.

[26]İ �smail Durmuş, “Safedî�”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İ�stanbul: TDV Yayınları, 2008), 35/447-450.
[27] Muhammed b. Abdullah b. Abdü� lmü� nʿim el-Himyerî�, er-Ravdü’l-miʿtâr fî haberi’l-ahtâr, nşr. İ�hsâ�n Abbâ� s (Beyrut: Mü� -

essesetü�  Nâ� sır li’s-Sekâ� fe, 1400/1980), 537.
[28] Almeria “Denizin aynası” anlamında olup Arapça امََلرِِيََّة kelimesinden İ�spanyolca’ya geçmiştir. Gü� ney İ�spanya’nın Endü� lü� s 

bö� lgesinde bir şehir olan Almeria, 955 yılında Akdeniz’deki savunmayı gerçekleştirmek için kurulmuştur. Şehirdeki 
Alcazaba kalesi, Elhamra Sarayı’ndan sonra Mü� slü� manların hâ�kimiyetinde en uzun sü� re kalan kaledir. bk. Şihâ�bü� ddî�n 
Ebû�  AbdillahYakû� t el-Hamevî�, Mu‘cemü’l-büldân (Mısır: Matba‘atü� ’s-Se‘â�de, 1906), 8/42-43.

[29] Selâ�m Ali Hamâ�dî� el-Fellâ�hî�, el-Binâü’l-fennî fî şi‘ri İbn Câbir el-Endelüsî (Amman: Dâ� ru Ğ� aydâ�  li’n-Neşr ve’t-Tevzî�‘, 2013), 
15; Carl Brockelmann, Târîhü’l-edebi’l-‘Arabî (Mısır: el-Heyetü� ’l-Mısriyyetü� ’l-‘Â� mme li’l-Kitâ�b, 1995), 6/30; Cemâ� lü� ddî�n 
Yû� suf b. Tağ� rî�berdî� el-Atâ�bekî�, en-Nücûmü’z-zâhire fî mülûki Mısr ve’l-Kâhira (Vizâ� ratü� ’s-Sekâ� fe ve’l-İ�rşâ�di’l-Kavmî�, 
ts.), 11/192; Ahmed b. Muhammed el-Makkarî�, Nefhu’t-tîb min ğusni’l-Endelüsi’r-ratîb ve zikru vezîrihâ Lisâni’d-dîn 
İbni’l-Hatîb, nşr. İ�hsan Abbâ� s (Beyrut: Dâ� ru Sâ�dır, 1388/1968), 2/675-676, 679; Ahmed b. Muhammed el-Makkarî�, 
Nefhu’t-tîb min gusni’l-Endelüsi’r-ratîb ve zikru vezîrihâ Lisâni’d-dîn İbni’l-Hatîb, nşr. İ�hsan Abbâ� s (Beyrut: Dâ� ru Sâ�dır, 
1388/1968), 7/305; Ahmed b. Muhammed es-Sâ� lihî� İ�bnü� ’l-İ�mâ�d, Şezerâtü’z-zeheb fî ahbâri men zeheb, nşr. Mahmû� d 
el-Arnaû� t (Beyrut: Dâ� rü�  İ�bni Kesî�r, 1413/1992), 8/462; Salâ�huddî�n Halî�l b. İ�zziddî�n Aybeg b. Abdullâ�h es-Safedî�, el-Vâfî 
bi’l-vefeyât, nşr. Ahmed el-Arnaû� t, Tü� rkî� Mustafâ�  (Beyrut: Dâ� rü�  İ�hyâ� i’t-Tü� râ� si’l-Arabî�, 1420/2000), 2/110; Muhammed 
Râ�gıb et-Tabbâ�h, İʿlâmü’n-nübelâʾ bi-târîhi Halebi’ş-şehbâʾ (Halep, 1925), 5/77.

[30]	 Bağ�datlı İ�smâ� il Paşa Babanzâ�de, Hediyyetü’l-ʿârifîn, esmâʾü’l-müʾellifîn ve âsârü’l-musannifîn (İ�stanbul: Matbaatü�  Vekâ� le-
ti’l-Meâ�rifi’l-Celî�le, 1951), 1/170; Ahmed b. Muhammed el-Makkarî�, Nefhu’t-tîb min gusni’l-Endelüsi’r-ratîb ve zikru vezîrihâ 
Lisâni’d-dîn İbni’l-Hatîb, nşr. İ�hsan Abbâ�s (Beyrut: Dâ�ru Sâ�dır, 1388/1968), 1/162-163; Ö� mer Rızâ�  Kehhâ� le, Muʿcemü’l-müʾel-
lifîn: Terâcimü musannifi’l-kütübi’l-ʿArabiyye (Beyrut: Mü� essetü� ’r-Risâ� le, 1993), 3/83; es-Safedî�, el-Vâfî bi’l-vefeyât, 2/157; 
Şihâ�bü� ddî�n Ebû�  AbdillahYakû� t el-Hamevî�, Mu‘cemü’l-büldân (Beyrut: Dâ�ru Sâ�dır, 1397/1977), 5/119-120.

[31] el-Bî�re eskiden Halep’in bir nahiyesi iken gü� nü� mü� zde Şanlıurfa ili sınırları içindeki Birecik şehridir. bk. Hulusi Kılıç, 
“İ�bn Câ�bir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İ�stanbul: TDV Yayınları, 1999), 19/384-385; Şihâ�bü� ddî�n Ebû�  
AbdillahYakû� t el-Hamevî�, Mu‘cemü’l-büldân (Beyrut: Dâ� ru Sâ�dır, 1397/1977), 1/516.

[32] Ebü� ’l-Vefâ�  Burhâ�nü� ddî�n İ�brâ�hî�m b. Muhammed Sıbt İ�bnü� ’l-Acemî�, Künûzü’z-zeheb fî târîhi Haleb, nşr. Şevkî� Şa‘s, Fâ� lih 
el-Bekkû� r (Halep: Dâ� rü� ’l-Kalemi’l-‘Arabî�, 1417/1996), 1/467.

[33] Fellâ�hî�, el-Binâü’l-fennî fî şi‘ri İbn Câbir el-Endelüsî, 20; Hayrü� ddî�n b. Mahmû� d b. Muhammed b. Alî� b. Fâ� ris ez-Ziriklî�, 
el-Aʿlâm (Beyrut: Dâ� rü� ’l-ʿİ�lm li’l-Melâ�yî�n, 1992), 5/328; Şihâ�bü� ddî�n Ahmed b. Alî� b. Muhammed İ�bn Hacer el-Askalâ�nî�, 
ed-Dürerü’l-kâmine fî aʿyâni’l-miʾeti’s-sâmine, nşr. Sâ� lim Fritz Krenkow (Beyrut: Dâ� rü� ’l-Cî�l, 1993), 3/340; Celâ� leddin 
es-Sü� yû� tî�, Buğyetü’l-vuʿât fî tabakâti’l-luğaviyyîn ve’n-nühât, nşr. Muhammed Ebü� ’l-Fadl İ�brâ�him (Beyrut: Dâ� rü� ’l-Fikr, 
1399/1979), 1/34; Kılıç, “İ�bn Câ�bir”, 19/384-385.



303Arap Edebiyatı Tarihinde Engel Tanımayan Bir Dostluk Modeli 
“el-Aʿmâ ve’l-Basîr” İbn Câbir el-Endelüsî ve Ebû Caʿfer er-Ruaynî

İ�bn Câ�bir ilk tahsilini doğ�duğ�u şehir el-Meriyye’de tamamlamıştır. Kur’â�n-ı Kerî�m’i ezberledikten 
sonra tefsir ve nahiv ilmini Ebü� ’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Ebu’l-Ayş’tan (Yaî�ş) (ö� l. 560/1165), 
hadis ilmini Ebû�  Abdullah Muhammed ez-Zevâ�vî�’den (ö� l. 732/1332), Mâ� likî� fıkhını Ebû�  Abdul-
lah Muhammed b. Saî�d er-Rundî�’den [?] ö� ğ� renmiştir. Ali b. Ö� mer el-Kaycâ� tî� (ö� l. 730/1330) ile 
Muhammed b. Ali b. Ahmed el-Havlâ�nî�’nin (ö� l.754/1353) kıraat, hadis, dil, edebiyat ve fıkıh 
derslerine devam etmiştir.[34]

İ�bn Câ�bir’in on beşi manzum diğ� er ikisi ise mensur olmak ü� zere toplam 17 eseri bulunmakta-
dır. Bü� tü� n eserlerini dostu ve yoldaşı Ebû�  Caʿfer er-Ruaynî� kaleme almıştır. İ�bn Câ�bir’in kitapları 
bedî�iyye ve kaside tü� rü� nde divanlar, gramer, kıraat ve lü� gat konulu manzumeler şeklindedir.[35]

İ�bn Câ�bir’in Bedîʿiyyetü’l-ʿumyân ve el-Bedîʿiyye fî medhi hayri’l-beriyye adlı kasidesi en meş-
hur eserlerinin başında gelmektedir. Hz. Peygamber’in (s.a.v.) methi için yazılmış yü� ksek edebî� 
sanatlarla ö� rü� lü�  olup bedî�iyye tü� rü�  kasidelerin ilklerinden kabul edilir.[36] Basit bahrinde yazılan 
ve revî� harfi kesralı mî�m olan bu bedî�iyye İ�mam Bû� sî�rî�’nin (ö� l. 695/1296[?]) Kasîdetü’l-Bürde’si 
minvalinde yazılmıştır.[37] 177 beyitten oluşan kasidenin ilk 152 beytinde 44 farklı bedî�ʿ  sanat 
kullanılmıştır. Kalan 25 beyit ise İ�bn Câ�bir’in coşkun duygularının tetimmesi olarak yazılmış olup 
ö� ncekilerden farklı bir bedî�ʿ  sanat kullanılmamıştır. İ�bn Câ�bir bedî�iyyesini Hatî�b el-Kazvî�ni’nin 
(ö� l. 739/1338) Telhîsü’l-Miftâh’ında geçen bedî�ʿ  sanatlara hasretmiştir. Bunları da lafzî� ve manevî� 
sanatlar olarak ikiye ayırıp, Kazvî�nî�’den farklı olarak hü� sn-ü�  matlaʿdan sonra lafzî� sanatlarla 
başlamıştır.[38] Bu yö� nü� yle İ�bn Câ�bir diğ� er bedî�iyye yazarlarından ayrılmaktadır.

Bu bedî�iyye ilk olarak 1928 yılında Bedîʿiyyetü’l-ʿumyân adıyla Abdullah Muhlis tarafından 
daha sonra 1985 yılında Ali Ebû�  Zeyd tarafından el-Hulletü’s-siyerâ fî medhi hayri’l-verâ adıyla 
tahkik edilmiştir.[39] İ�bn Câ�bir bedî�iyyesine kısa bir şerh yazdırmışsa da bunu yeterli gö� rmeyen 
Ruaynî� Tırâzü’l-hülle ve şifâʾü’l-ğulle adıyla başka bir şerh kaleme almıştır. Bu şerh, Muzaffer b. 
Muhammed ed-Dımaşkî� [?] tarafından el-Müntekâ adıyla ihtisar edilmiştir.[40] Tırâzü’l-hulle’nin 
Recâ�  es-Seyyid el-Cevherî� tarafından 1990 yılında yapılan bir tahkiki bulunmaktadır.[41] el-Hulle-
tü’s-siyerâ’ya Erî�c Muhammed Tayyib Hattâ�b tarafından 2022 yılında Tırâzü’l-hulle ve şifâʾü’l-ğulle 
li’r-Ruaynî el-Ğırnâtî adında başka bir tahkik daha yapılmıştır. Mü� ellifin yaşadığ� ı dö� neme uzanan 
en eski nü� shayı esas alması bakımından bu tahkik ö� nemlidir.[42]

[34] Sü� yû� tî�, Buğyetü’l-vuʿât fî tabakâti’l-luğaviyyîn ve’n-nühât, 1399/1979, 1/14; Celâ� leddin es-Sü� yû� tî�, Buğyetü’l-vuʿât fî ta-
bakâti’l-luğaviyyîn ve’n-nühât, nşr. Muhammed Ebü� ’l-Fadl İ�brâ�him (Beyrut: Dâ� rü� ’l-Fikr, 1399/1979), 2/180; es-Safedî�, 
el-Vâfî bi’l-vefeyât, 2/110; Lisâ�nü� ddî�n İ�bnü� ’l-Hatî�b, el-İhâta fî ahbâri Gırnâta, nşr. Yû� suf Ali Tavî�l (Beyrut: Dâ� rü� ’l-Kü� tü� -
bi’l-İ�lmiyye, 1424/2003), 1/241-242; Lisâ�nü� ddî�n İ�bnü� ’l-Hatî�b, el-İhâta fî ahbâri Gırnâta, nşr. Yû� suf Ali Tavî�l (Beyrut: 
Dâ� rü� ’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 1424/2003), 3/35; İ�bn Hacer el-Askalâ�nî�, ed-Dürerü’l-kâmine fî aʿyâni’l-miʾeti’s-sâmine, 1993, 
3/339; Ahmed b. Mustafâ�  Taşkö� prizâ�de, Miftâhu’s-saʿâde ve misbâhu’s-siyâde fî mevzûʿâti’l-ʿulûm, nşr. Kâ�mil Bekrî�, 
Abdü� lvehhâ�b Ebü� ’n-Nû� r (Kahire: Dâ� rü� ’l-Kü� tü� bi’l-Hadî�se, 1388/1968), 1/157.

[35] Kılıç, “İ�bn Câ�bir”, 19/384-385; Yakup Akyü� rek, Siyer Edebiyatı Endülüs (İ�stanbul: Siyer Akademi, 2023), 336-337.
[36] Muhammed b. Ahmed İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, el-Hulletü’s-siyerâ fî medhi hayri’l-verâ, nşr. Ali Ebû�  Zeyd (Beyrut: Â� le-

mü� ’l-Kü� tü� b, 1405/1985); Muhammed b. Ahmed İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, Bedîʿiyyetü’l-ʿumyân, nşr. Abdullah Muhlis (Kahire: 
el-Matbaʿatü� ’s-Selefiyye, 1347/1928); İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, el-Hulletü’s-siyerâ fî medhi hayri’l-verâ, 20-21.

[37] Arap nazmına mahsus bu bahir olup, Halî�l b. Ahmed el-Ferâ�hî�dî�’nin (ö� l. 175/791) sisteminde ü� çü� ncü�  bahirdir ve ilk 
dairede yer almaktadır. Ayrıntılı bilgi için bk. Nihad M. Çetin, “Basî�t”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İ�stanbul: 
TDV Yayınları, 1992), 5/106.

[38] Mahmut Ü� stü� n’ü� n makalesinde geçen “el-Hillî�, lafzî� sanatları kasidesinin ilk kısımlarında kullanırken İ�bn Câ�bir, daha çok 
son bö� lü� mlerde kullanmıştır.” şeklindeki bilgi kaynaklarda ulaşılandan farklıdır. Ayrıntılı bilgi için bk. Mahmut Ü� stü� n, 
“Bedî�ʿ iyyâ� t Şiirlerinin İ�ki Ö� nemli İ�smi: Safiyyü� ddin el-Hillî� ve İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�”, Nüsha 21/53 (2021), 210.

[39]İ �bn Câ�bir el-Endelü� sî�, el-Hulletü’s-siyerâ fî medhi hayri’l-verâ; İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, Bedîʿiyyetü’l-ʿumyân.
[40] Ebû�  Ca‘fer er-Ruaynî�, Tırâzü’l-Hulle ve şifâʾül-ğulle, nşr. Recâ�  es-Seyyid el-Cevherî� (İ�skenderiye: Mü� essesetü� ’s-Sekâ� -

feti’-Câ�miiyye, 1410/1990); A. Yaşar Koçak, “er-Ru‘aynî� ve Eserleri”, Nüsha 1/2 (2001), 50; İ�smail Durmuş, “Ruaynî�”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İ�stanbul: TDV Yayınları, 2008), 35/175-176.

[41] Ruaynî�, Tırâzü’l-Hulle ve şifâʾül-ğulle; Koçak, “er-Ru‘aynî� ve Eserleri”, 50; Durmuş, “Ruaynî�”, 2008, 35/175-176.
[42] Ebû�  Câ� ʿfer er-Ruaynî�, Tırâzü’l-hulle ve şifâʾü’l-ğulle li’r-Ruaynî el-Ğırnâtî, nşr. Erî�c Muhammed Tayyib Hattâ�b (Kahire: 

Dâ� rü� ’l-Kü� tü� b ve’l-Vesâ� iki’l-Kavmiyye, 1443/2022).



İslâmî İlimler Dergisi304

İ�bn Câ�bir’in Kasîde fî esmâi süveri’l-Kur’ân adlı kasidesi ise Kâ�dî� İ�yâ� z’ın (ö� l. 544/1149) sû� relerin 
isimlerinden tevriye yoluyla sö� z ettiğ� i bir hutbesinden esinlenilerek nazmedilmiştir. Makkarî�, 
“el-Hulletü’s-siyerâ ve Kasîde fî suveri’l-Kurân’dan başka methiyesi olmasa, İ�bn Câ�bir’e bu ikisi 
yeterdi.” diye bu iki eserden ö� vgü� yle bahsetmektedir.[43]

Kitâbü’l-ğayn fî medhi seyyidi’l-kevneyn adıyla da bilinen Nazmü’l-‘akdeyn fî medhi seyyidi’l-kev-
neyn hece harflerine gö� re dü� zenlenmiş bir methiye koleksiyonudur. Bu eser Ahmed Fevzî� el-Hî�b 
tarafından 2005 yılında tahkik edilmiştir.[44]

İ�bn Câ�bir’in bir diğ� er ö� nemli eseri ise Şerhu Elfiyyeti İbn Mâlik’tir. İ�bn Mâ� lik et-Tâ� î�’nin (ö� l. 
672/1274) Arap gramerine dair kaleme aldığ� ı didaktik manzum eseri el-Hulâsatü’l-elfiyye ve 
el-Hulâsa olarak da bilinen el-Elfiyye’ye yaptığ� ı şerhtir. Tâ�mir Abdurraû� f Muhammed el-Azb’in 
bu esere dair hazırladığ� ı Şerhu İbn Câbir el-Hevvârî ‘alâ Elfiyyeti İbn Mâlik adlı yü� ksek lisans tezi 
Gazze İ�slam Ü� niversitesi tarafından 2013 yılında yayımlanmıştır.[45]

el-Maksadü’s-sâlih fî medhi’l-Meliki’s-Sâlih adlı divanında İ�bn Câ�bir, cö� mertliğ� i ve iyi yö� netimiyle 
bilinen Artukluların Diyarbakır sultanı el-Melikü� ’s-Sâ� lih’i (712-766/1312-1364), â� limleri himaye 
etmesi ve yoksullara sahip çıkmasından dolayı ö� vmektedir. Ahmed Fevzî� el-Hî�b tarafından 2008 
yılında tahkiki yapılan bu eserin dü� nyada bilinen tek nü� shası Bursa İ�nebey Yazma Eser Kü� tü� p-
hanesi’nde bulunmaktadır.[46]

5. Ebû Ca‘fer er-Ruaynî’nin Hayatı ve Eserleri

Asıl adı Şihâ�bü� ddî�n Ahmed b. Yû� suf b. Mâ� lik b. İ�smâ� î�l er-Ruaynî� el-Gırnâ� tî� el-Bî�rî�’dir. 708/1308 
yılında Gırnâ� ta’da dü� nyaya gelmiştir. Ruaynî� nisbesini aslen Yemenli olup Amr b. As (ö� l. 65/684-85) 
tarafından Mısır’a yerleştirilen Zû� -ruayn kabilesine mensubiyetinden dolayı almıştır. Fırat nehri 
kıyısındaki Bî�re’de (Birecik) otuz yıldan fazla yaşadığ� ı için kendisine el-Bî�rî� nisbesi de verilmiştir.

İ�lk tahsilini Gırnata’da yapan Ruaynî�, Ali b. Ö� mer el-Kaycâ� tî� (ö� l. 730/1329), Muhammed b. İ�brâ� -
him el-Beyyâ�nî� (ö� l. 753/1352) ve Muhammed b. Ali İ�bnü� ’l-Fahhâ� r’dan (ö� l. 754/1353), Mâ� leka’da 
(Malaga) Muhammed b. Ubeydullah b. Manzû� r’dan kıraat, hadis, fıkıh, dil ve edebiyat dersleri aldı.[47]

Ö� mrü� nü�  ilim ö� ğ� renmek, ö� ğ� retmek ve dostu İ�bn Câ�bir’in eserlerini kaleme almakla geçiren 
Ruaynî�’nin kaynaklarda yedi eseri olduğ�u gö� rü� lmektedir. Bunlardan en meşhur olanı İ�bn Câ�bir’in 
bedî�iyyesine yazdığ� ı Tırâzü’l-hülle ve şifâʾü’l-ğulle adlı şerhidir.

İktitâfü’l-ezâhir ve iltikâtü’l-cevâhir adlı kitabı Kuran, hadis ve atasö� zlerinden ö� rneklerle lü� gat 
ve sarfa dair ö� nemli bilgilerin verildiğ� i bir eserdir.

Ruaynî�’nin yakın dostlukları nedeniyle İ�bn Câ�bir’e sehven nispet edildiğ� ini dü� şü� ndü� ğ�ü� mü� z 
ü� ç eseri bulunmaktadır. Bunlardan Tuhfetü’l-akrân fîmâ kuriʾe bi’t-teslîs min hurûfi’l-Kurʾân adlı 
eserde Kurâ�n-ı Kerî�m’de geçip mü� tevâ� tir olan ve olmayan kıraatlere gö� re bir harfinin harekesi 
ü� ç tü� rlü�  okunabilen seksen sekiz kelimeden bahsedilmektedir.[48] İ�bnü� ’l-Cezerî�’nin et-Tevhîd adlı 

[43] Şevkî� Dayf, Târîhu’l-edebi’l-ʿArabî, ʿ Asrü’d-düvel ve’l-imârât: el-Endelüs (Mısır: Dâ� rü� ’l-Meʿâ� rif, 2007), 8/376-377; Makkarî�, 
Nefhu’t-tîb min ğusni’l-Endelüsi’r-ratîb ve zikru vezîrihâ Lisâni’d-dîn İbni’l-Hatîb, 2/683-684.

[44] Muhammed b. Ahmed İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, Nazmü’l-ʿakdeyn fî medhi seyyidi’l-kevneyn, nşr. Ahmed Fevzî� el-Hî�b (Dımaşk: 
Dâ� ru Saʿdü� ddî�n li’t-Tibâ� ʿa ve’n-Neşr, 1426/2005).

[45] Abdü� lbaki Turan, “İ�bn Mâ� lik et-Tâ� î�”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İ�stanbul: TDV Yayınları, 1999), 20/169-
171; Bâ� sim Abdurrahmâ�n Sâ� lih el-Bâ�blî�, Meâhizü şurrâhi Elfiyyeti İbn Mâlik ‘ale’l-Elfiyye (Beyrut: Dâ� rü� ’l-Kü� tü� bi’l-‘İ�lmiyye, 
1971); Muhammed b. Ahmed İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, Şerhu Elfiyyeti İbn Mâlik, nşr. Abdü� lhamid es-Seyyid Muhammed 
Abdü� lhamid (Kahire: el-Mektebetü� ’l-Ezheriyye li’t-Tü� râ� s, 1421/2000).

[46] Ziriklî�, el-Aʿlâm, 5/328; Kılıç, “İ�bn Câ�bir”, 19/384-385; Muhammed b. Ahmed İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, Dîvânü’l-Maksa-
di’s-sâlih fî medhi’l-Meliki’s-Sâlih, nşr. Ahmed Fevzî� el-Hî�b (Dımaşk: Dâ� ru Saʿdü� ddî�n li’t-Tibâ� ʿa ve’n-Neşr, 1429/2008).

[47]İ �smail Durmuş, “Ruaynî�”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İ�stanbul: Tü� rkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2008), 
35/175-176.

[48] Durmuş, “Ruaynî�”, 2008, 35/175-176.



305Arap Edebiyatı Tarihinde Engel Tanımayan Bir Dostluk Modeli 
“el-Aʿmâ ve’l-Basîr” İbn Câbir el-Endelüsî ve Ebû Caʿfer er-Ruaynî

eserinde İ�bn Câ�bir’e atfettiğ� i Refʿul-hicâb ‘an tenbîhi’l-küttâb adlı eser ise İ�bn Câ�bir’in Kasîde mî-
miyye fi’z-zâʾ ve’d-dâd adlı kitabının Ruaynî� tarafından şerhidir. Yine İ�bn Muʿtî�’nin (ö� l. 628/1231) 
ed-Dürretü’l-elfiyye fî ʿ ilmi’l-ʿArabiyye (el-Urcûzetü’l-Elfiyye) adlı elfiyyesine yazılan Şerhu Elfiyyeti 
İbn Muʿtî adlı şerh İ�bn Câ�bir’e değ� il Ruaynî�’ye aittir.[49]

6. İbn Câbir ile Ruaynî’nin İlim Yolculukları

Endü� lü� s’ten başlayıp Mağ� rip, Kahire, İ�skenderiye, Hicaz, Dımaşk, Baʿlebek ve Halep’e doğ� ru 
devam edecek ve el-Bî�re’de son bulacak ilim yolculuğ�unda İ�bn Câ�bir ve Ruaynî�’yi birbirlerinden 
ayrı dü� şü� nmek mü� mkü� n değ� ildir.[50]

İ�bn Câ�bir, Gırnata Ulucami’ndeki ders halkalarında Ruaynî� ile tanışmış ve dostluk kurmuştur. 
Her zaman birlikte olmaları nedeniyle kendilerine “gö� rme engelli kişi ve onun gö� ren gö� zü� ” an-
lamında “el-aʿmâ�  ve’l-basî�r” ve “el-aʿmeyeyn” lakapları verildi.[51]

Hacca gitmek ü� zere 738/1338 yılında Kuzey Afrika’ya geçen Ruaynî� ile İ�bn Câ�bir, pek çok â� li-
min ders halkalarına katıldılar. Hac dö� nü� şü�  Kahire’ye gelen bu iki dost, dil ve edebiyat alanındaki 
derin bilgisinden dolayı “emî�rü� ’l-mü� ’minî�n fi’n-nahv” ve “lisâ�nü� ’l-Arab” lakaplarıyla tanınan Ebû�  
Hayyâ�n el-Endelü� sî�’den (ö� l. 745/1344) dil ve edebiyat dersleri aldılar.[52]

741/1341 yılında Dımaşk’a gidip Eşrefiye’deki Dâ� rü� lhadî�s Medresesi’ne yerleştiler. Burada 
hadis hâ� fızı Yû� suf b. Abdurrahman el-Mizzî� (ö� l. 742/1342), Târîhu’l-Cezerî olarak da bilinen 
Havâdisü’z-zamân adlı eseriyle meşhur tarihçi Muhammed b. İ�brâ�him el-Cezerî� (ö� l. 739/1339), 
Zeynü� ddin b. Kâ�miyâ� r (ö� l. 743/1342), Muhammed b. Ebû�  Bekir b. Abdü� ddâ� im (ö� l. 743/1342) 
ve Şemseddin İ�bn Abdü� lhâ�dî� (ö� l. 744/1343) gibi â� limlerin hadis derslerine katıldılar.[53] Burada 
Sahîh-i Buhâri’yi rivayet edip pek çok ders verdiler.[54]

Aynı yılın sonunda Halep’e gitmek ü� zere Dımaşk’tan ayrılan ikili Baʿlebek’e uğ� radılar. Burada 
Fâ� tıma bint Mû� sâ�  b. Muhammed el-Yû� nî�nî�’den (ö� l. 730/1329) kıraate dair eş-Şâtıbiyye adlı eseri 
okudular.[55] Oradan Halep’e geçen İ�bn Câ�bir ve Ruaynî� burada İ�brâ�him b. Mahmû� d el-Halebî�’nin 
ders halkalarına katıldılar. Bâ�b-u Kınnisrî�n mahallesindeki Tuğ� rul camisinin mü� davimlerinden 
oldular. Sonrasında Arap dili ve edebiyatına dair verdikleri derslerden dolayı ikisine nispetle bu 
cami, Mescidü’n-nühât olarak anılmıştır.[56]

İ�bn Câ�bir ile Ruaynî� 755-756/1354-1355 ve 765-766/1364-1365 yıllarında yeniden hacca 
giderek Medine’de kaldılar. Burada Burhâ�neddin İ�bn Ferhû� n (ö� l. 769/1368) ve Muhammed b. 
Ahmed el-Hazrecî�’nin [?] hadis derslerine devam ettiler.[57]

[49] Durmuş, “Ruaynî�”, 2008, 35/175-176.
[50] Lisâ�nü� ddî�n İ�bnü� ’l-Hatî�b, el-İhâta fî ahbâri Gırnâta, nşr. Muhammed Abdullah ʿ İ�nâ�n (Kahire: Mektebetu’l-Hâ�ncî�, 1393/1973), 

2/330.
[51] Ahmed b. Muhammed b. Muhammed el-Miknâ� sî� İ�bnü� ’l-Kâ�dî�, Dürretü’l-hicâl fî esmâi’r-ricâl, nşr. Muhammed b. Ahmedî� 

Ebu’n-Nû� r (Kahire: Dâ� rü� ’t-Tü� râ� s, 1391/1971), 2/246; Durmuş, “Ruaynî�”, 2008, 35/175-176.
[52] Mahmut Kafes, “Ebû�  Hayyâ�n el-Endelü� sî�”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İ�stanbul: TDV Yayınları, 1994), 

10/152-153; Muhammed b. Alî� b. Yû� suf el-Cezerî�, Ğâyetü’n-nihâye fî tabakati’l-kurrâʾ, nşr. Gotthelf Bergstraaesser 
(Beyrut: Dâ� rü� ’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 1427/2006), 2/285.

[53] Sü� yû� tî�, Buğyetü’l-vuʿât fî tabakâti’l-luğaviyyîn ve’n-nühât, 1399/1979, 1/34; İ�bn Hacer el-Askalâ�nî�, ed-Dürerü’l-kâmine 
fî aʿyâni’l-miʾeti’s-sâmine, 1993, 3/145, 340, 403.

[54] Taşkö� prizâ�de, Miftâhu’s-saʿâde ve misbâhu’s-siyâde fî mevzûʿâti’l-ʿulûm, 1/195.
[55] Kılıç, “İ�bn Câ�bir”, 19/384; Fellâ�hî�, el-Binâü’l-fennî fî şi‘ri İbn Câbir el-Endelüsî, 18; Cezerî�, Ğâyetü’n-nihâye fî tabakati’l-kur-

râʾ, 2/60; Şihâ�bü� ddî�n Ahmed b. Alî� b. Muhammed İ�bn Hacer el-Askalâ�nî�, ed-Dürerü’l-kâmine fî aʿyâni’l-miʾeti’s-sâmine, 
nşr. Sâ� lim Fritz Krenkow (Beyrut: Dâ� rü� ’l-Cî�l, 1993), 4/264.

[56]	 Arap dili ve edebiyatına dair pek çok dersin verildiğ� i bu cami sonrasında Mescidü� ’n-nü� hâ� t olarak anılmıştır. Bk. Fellâ�hî�, el-
Binâü’l-fennî fî şi‘ri İbn Câbir el-Endelüsî, 19; İ�bn Hacer el-Askalâ�nî�, ed-Dürerü’l-kâmine fî aʿyâni’l-miʾeti’s-sâmine, 1993, 3/339.

[57] Muhammed b. Ahmed İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî� - Ebû�  Ca‘fer Ruʿaynî�, Risâletâni fi’s-sîreti’n-nebeviyye ve’l-mevlidi’ş-şerîf, nşr. 
Mustafâ�  b. Mü� bâ� rek ʿAklî� (Ribat: Dâ� ru Ebî� Rakrâ�k li’t-Tıbâ� ʿa ve’n-Neşr, 1432/2011), 20-25; A. Yaşar Koçak, “er-Ruʿaynî� 
ve Eserleri”, Nüsha 1/2 (2001), 39-54.



İslâmî İlimler Dergisi306

749/1348 yılında Artuklular yö� netimindeki Halep’in bir kazası olan el-Bî�re’ye yerleşen İ�bn 
Câ�bir ile dostu Ruaynî� bu şehirde otuz yıl yaşadılar. Halkın sevgisi ve Artukoğ�ulları sultanlarının 
takdir ve yakınlığ� ını kazandılar.[58]

7. İki Edibin Arap Edebiyatındaki Yeri

Kaynaklar İ�bn Câ�bir ve Ruaynî�’nin bulundukları şehirlerde ilim taliplerinin kıblesi olduklarını 
ve pek çok talebe yetiştirdiklerini aktarmaktadır. İ�brâ�him b. Mahmû� d el-Halebî�’nin derslerine 
katılan İ�bn Câ�bir ve Ruaynî�, Sahîh-i Buhâri’yi rivayet ettiler. Arap dili ve edebiyatı alanında pek 
çok ders vererek çeşitli eserler okuttular.[59]

Tarihçi, edip ve şair Salâ�huddî�n Halî�l b. Aybeg es-Safedî� (ö� l. 764/1363) ile Halep’te 742/1341’de 
gö� rü� şü� p kendisinden icâ� zet almışlardır.[60] Safedî�, el-Vâ� fî� adlı eserinde İ�bn Câ�bir’den gü� çlü�  bir şair 
olarak bahsetmekte olup kendisiyle mektuplaştığ� ını ve kasidelerini nakletmek için İ�bn Câ�bir’den 
izin talep ettiğ� ini ifade eder.[61] İ�bn Câ�bir, Orta Çağ� ’ın en bü� yü� k Mü� slü� man seyyahı İ�bn Battû� ta (ö� l. 
770/1368-69) ile Mardin’de gö� rü� şmü� ştü� r.[62]

Kıraat ve hadis â� limi İ�bnü� ’l-Cezerî� adıyla meşhur Ebü� ’l-Hayr Muhammed b. Ali b. Yusuf (ö� l. 
833/1429) ve Sıbt İ�bnü� ’l-Acemî� lakabı verilen “emî�rü� ’l-mü� ’minî�n fi’l-hadî�s” unvanı ile meşhur 
hadis hâ� fızı Burhâ�neddin el-Halebî� (ö� l. 841/1438) İ�bn Câ�bir’in en meşhur talebelerindendir.[63] 
İ�bnü� ’l-Cezerî� Ğâyetü’n-nihâye fî tabakâti’l-kurrâʾ adlı eserinde İ�bn Câ�bir’den “hocamız” diye 
bahsetmektedir.[64]

Fakih ve edip Ö� mer b. Abdullah b. el-Muhâ� cir el-Halebî� eş-Şâ� fiî� (ö� l. 778/1376), İ�bn Ebu’l-Mekâ� -
rim adıyla meşhur Nasrü� ddî�n Muhammed b. Ali b. Muhammed (ö� l. 779/1387), Alâ�ü� ddî�n el-Halebî� 
(ö� l. 794/1392), Ebû�  Bekir Hatî�b Sermî�n (ö� l. 801/1399) ve Ebü� ’l-Berekâ� t Mû� sâ�  b. Muhammed 
el-Ensâ� rî� (ö� l. 803/401) İ�bn Câ�bir’den ders almış pek çok talebeden birkaçıdır.[65] Ö� mer b. Mah-
mud el-Kerakî� (ö� l. 794/1391) ve Muhammed b. Ali İ�bn Ebi’l-Aşâ� ir (ö� l.789/1387) ise Ruaynî�’den 
istifade eden â� limlerdendir.[66]

Hem çağ�daşları hem de ardından yetişen pek çok â� lim İ�bn Câ�bir’in ilmini ve şiir nazmındaki 
ustalığ� ını takdir etmektedir. Endü� lü� slü�  tarihçi ve edip Lisâ�nü� ddî�n İ�bnü� ’l-Hatî�b (ö� l. 776/1374-75) 
onu â�mâ�  olmakla beraber şiirleriyle ö� ne çıkmış ü� stü� n yetenekli bir şahsiyet olarak tanıtmaktadır.[67] 
Sü� yû� tî� (ö� l. 911/1505) pek çok ilim talebesinin kendisinden icâ� zet aldığ� ını haber vermektedir.[68] 
Şevkî� Dayf (ö� l. 2005) ise kendisinin hiç durmadan akan coşkun bir kaynaktan beslendiğ� ini ifade 
eder.[69]

[58] Ziriklî�, el-Aʿlâm, 5/328; Kılıç, “İ�bn Câ�bir”, 19/384-385; İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, Dîvânü’l-Maksadi’s-sâlih fî medhi’l-Meli-
ki’s-Sâlih.

[59] Taşkö� prizâ�de, Miftâhu’s-saʿâde ve misbâhu’s-siyâde fî mevzûʿâti’l-ʿulûm, 1/195; İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî� - Ruʿaynî�, Risâletâni 
fi’s-sîreti’n-nebeviyye ve’l-mevlidi’ş-şerîf, 24-28.

[60] Salâ�huddî�n Halî�l b. İ�zziddî�n Aybeg b. Abdillâ�h es-Safedî�, Nektü’l-himyân fî nüketi’l-ʿumyân, nşr. Ahmed Zeki Bey (Kahire: 
Matbaatü� ’l-Cemâ� liyye, 1329/1911), 244-245; İ�bnü� ’l-İ�mâ�d, Şezerâtü’z-zeheb fî ahbâri men zeheb, 1413/1992, 8/293; 
Durmuş, “Safedî�”, 35/447-450.

[61] es-Safedî�, el-Vâfî bi’l-vefeyât, 2/110.
[62] Brockelmann, Târîhü’l-edebi’l-‘Arabî, 6/30; Dayf, Târîhu’l-edebi’l-ʿArabî, ʿ Asrü’d-düvel ve’l-imârât: el-Endelüs, 8/376-377.
[63] Tayyar Altıkulaç, “İ�bnü� ’l-Cezerî�”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İ�stanbul: TDV Yayınları, 1999), 20/551-557.
[64] Kılıç, “İ�bn Câ�bir”, 19/384; Taşkö� prizâ�de, Miftâhu’s-saʿâde ve misbâhu’s-siyâde fî mevzûʿâti’l-ʿulûm, 1/195. Cezerî�, Ğâye-

tü’n-nihâye fî tabakati’l-kurrâʾ, 2/55-56.
[65]İ �bn Hacer el-Askalâ�nî�, ed-Dürerü’l-kâmine fî aʿyâni’l-miʾeti’s-sâmine, 1993, 3/75-76; Ahmed b. Muhammed es-Sâ� lihî� 

İ�bnü� ’l-İ�mâ�d, Şezerâtü’z-zeheb fî ahbâri men zeheb, nşr. Mahmû� d el-Arnaû� t (Beyrut: Dâ� rü�  İ�bni Kesî�r, 1413/1992), 7/10.
[66]	İ �brahim Hatipoğ� lu, “Sıbt İ�bnü� ’l-Acemî�”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İ�stanbul: TDV Yayınları, 2009), 37/85-87.
[67]İ �bnü� ’l-Hatî�b, el-İhâta fî ahbâri Gırnâta, 1393/1973, 2/330.
[68] Sü� yû� tî�, Buğyetü’l-vuʿât fî tabakâti’l-luğaviyyîn ve’n-nühât, 1399/1979, 1/35.
[69] Fellâ�hî�, el-Binâü’l-fennî fî şi‘ri İbn Câbir el-Endelüsî, 19; Dayf, Târîhu’l-edebi’l-ʿArabî, ʿ Asrü’d-düvel ve’l-imârât: el-Endelüs, 

8/377.



307Arap Edebiyatı Tarihinde Engel Tanımayan Bir Dostluk Modeli 
“el-Aʿmâ ve’l-Basîr” İbn Câbir el-Endelüsî ve Ebû Caʿfer er-Ruaynî

8. Bir Bedende İki Ruh ve Engelliliğin Yeniden Yorumu

İ�bn Câ�bir ile Ruaynî� arasında hayranlık uyandıran bir dostluk olduğ�u gö� rü� lmektedir. Ö� ğ� rencileri 
İ�bnü� ’l-Cezerî� aralarında şaşırtıcı bir uzlaşma olduğ�undan bahseder.[70] Lisâ�nü� ddî�n İ�bnü� ’l-Hatî�b 
onları bir bedende iki ruha benzetir.[71] Yine İ�mam Sehâ�vî� (ö� l. 902/1497) Bedreddin İ�bn Ferhû� n’dan 
(ö� l. 769/1367) naklederek onların dostluklarını şö� yle anlatır: “Bu iki â� limin kardeşliğ� i ile ahlâ�k, 
sö� z ve davranışlarındaki uyumun bir benzeri gö� rü� lmemiştir. Yedikleri, içtikleri ve giydikleri 
birdi. Ö� yle ki aynı gü� n aynı sebeple hastalanırlar ve yine aynı gü� n iyileşirlerdi. Ayrılmamak için 
hiç evlenmemişlerdi. Çok zaruri bir durum olmadıkça yanlarındaki hizmetçiden yardım talep 
etmezlerdi.”[72] Bu iki dostun yaklaşık kırk yıl devam eden birliktelikleri İ�bn Câ�bir’in 779/1377 
yılında evlenmesi ü� zerine sona erdi. Halep’e giden Ruaynî� belki de ilk defa dostundan ayrı kalma-
nın hü� znü� yle aynı yıl Ramazan ayında 70 yaşında vefat etti.[73] İ�bn Câ�bir, Ruaynî�’yi kaybetmenin 
acısıyla ona olan sevgi, ö� zlem ve minnetini dile getiren bir mersiye kaleme aldı.[74] Kendisi de bir 
yıl sonra 780/1378 ‘te 79 yaşında el-Bî�re’de vefat etti bö� ylece yeniden dostuna kavuştu.[75]

Benzeri gö� rü� lmemiş bu dostlukta Ruaynî�’nin tü� m hayatını gö� rme engelli İ�bn Câ�bir’e adama-
sı, bir nevi vakfetmesinin ardındaki sâ� ikler merak uyandırıcıdır. İ�slâ�mî� ö� ğ� retilerin Mü� slü� man 
toplumlarda bir yaşam tarzı ve bakış açısı olarak hayat bulduğ�u gö� rü� lmektedir. Pek çok inanç 
sistemi ve kü� ltü� rde engellilik ahlâ�kî� bir sapmanın veya gü� nahın işareti ve sonucu olarak kabul 
edilirken İ�slâ�m, engelli bireyleri ilâ�hî� olarak cezalandırılmış, noksan veya kusurlu kişiler olarak 
gö� rmemiş, onlara aşağ� ılayıcı ve kınayıcı lakaplar takılmasını yasaklamıştır.[76]

Kur’â�n-ı Kerim ilahî� hakikatlere karşı kö� r, sağ� ır ve dilsiz kalınmasını eleştirir. Yine yeryü� zü� nde 
gezip ibret almayanların kalplerinin kö� r olduğ�undan bahseder.[77] Bir kudsî� hadiste “Allah-u Teâlâ: 
“Kulumu iki gözünü kör etmekle imtihan ettiğim zaman sabrederse, gözlerine karşılık olarak cenneti 
veririm.” buyurmaktadır. Kişinin içinde bulunduğ�u durumu anlama, anlamlandırma, kabullenme 
ve karşılaştığ� ı gü� çlü� kleri aşmada “imtihan” inancı karşımıza çıkar. Bu hayatta insanların bir kısmı 
varlıkla diğ� er bir kısmı ise yoklukla imtihan olmaktadır.[78] Bu noktada kadere teslimiyet, şer gö� rü� -
nende hayır olabileceğ� ine inanmak, sabırlı olmak ve ahirette mü� kâ� fatını ummak insana gü� ç verir.[79]

İ�nanç ile mutluluk arasında pozitif bir ilişki olduğ�unu ortaya koyan pek çok araştırma bulun-
maktadır.[80] Doğ� ru ve sağ� lam bir inanç, engelli bireyin kendini tanıma ve gerçekleştirmesinde çok 
ö� nemlidir. Aynı değ�erlere sahip insanlarla birlikte olmak engelli bireye â� idiyet ve gü� ven duygusu 
verir, onu sosyal dışlanmadan korur.[81]

Peygamber Efendimiz’in (s.a.v.) engelli sahabelere çok kıymet verdiğ� i gö� rü� lmektedir. İ�lk 
Mü� slü� man olanlardan gö� rme engelli Abdullah b. Ü� mmü�  Mektû� m, Mekke’de Resû� llullah’a (s.a.v.) 

[70] Cezerî�, Ğâyetü’n-nihâye fî tabakati’l-kurrâʾ, 2/60.
[71]İ �bnü� ’l-Hatî�b, el-İhâta fî ahbâri Gırnâta, 1393/1973, 2/330.
[72] Şemsü� ddî�n Muhammed b. Abdirrahmâ�n es-Sehâ�vî�, et-Tuhfetü’l-latîfe fî târîhi’l-Medîneti’ş-şerîfe (Beyrut: Dâ� rü� ’l-Kü� tü� -

bi’l-‘İ�lmiyye, 1993), 3/482-483.
[73]İ �bn Hacer el-Askalâ�nî�, ed-Dürerü’l-kâmine fî aʿyâni’l-miʾeti’s-sâmine, 1993, 3/340; Makkarî�, Nefhu’t-tîb min gusni’l-En-

delüsi’r-ratîb ve zikru vezîrihâ Lisâni’d-dîn İbni’l-Hatîb, 1388/1968, 7/302.
[74] Ahmed Fevzî� el-Hî�b, Şiʿru İbni Câbir el-Endelûsî (Şam: Dâ� ru Saʿdü� ddî�n li’t-Tibâ� ʿa ve’n-Neşr, 2007), 18.
[75] Durmuş, “Ruaynî�”, 2008, 35/175.
[76] Halil Altuntaş-Muzaffer Şahin, Kurân-ı Kerim Meali (Ankara: Diyanet İ�şleri Başkanlığ� ı, 2011), el-Hucurâ� t 49/11.
[77] Halil Altuntaş-Muzaffer Şahin, Kurân-ı Kerim Meali (Ankara: Diyanet İ�şleri , 2011), el-Hac 22/46.Turşak, “Kur’an’da 

Bedensel Engellilikle İ�lgili İ�fadelerin Tahlili”, 219-227.
[78] Halil Altuntaş-Muzaffer Şahin, Kurân-ı Kerim Meali (Ankara: Diyanet İ�şleri Başkanlığ� ı, 2011), el-Bakara 2/155.
[79] Ebû�  Abdillâ�h Muhammed b. İ�smail el-Buhâ� rî�, Sahîhü’l-Buhârî (Beyrut: Dâ� ru İ�bn-i Kesî�r, 1423/2002), el-Merdâ� , 7.
[80] Jeff Levin, God, Faith and Health; Exploring the Spirituality-Healing Connection (Kanada: John Wiley & Sons, Inc, 2001), 

125.
[81] Hakkı Şimşek - Perihan Şimşek, “Geçmişten Gü� nü� mü� ze Sosyal ve Kü� ltü� rel Açıdan Engellilik ve İ�slam Dininin Engelliliğ� e 

Bakış Açısı”, Uluslararası Çin’den Adriyatik’e Sosyal Bilimler Kongresi, (2016), 111-112.



İslâmî İlimler Dergisi308

mü� ezzinlik yapmıştır. Yine Medine’ye ilk hicret edenlerden olup Musʿab b. Umeyr ile halka İ�slâ�m’ı 
ö� ğ� retmekle gö� revlendirilmiştir. Peygamber Efendimiz (s.a.v.) Muâ�z b. Cebel’i (r.a.) ayağ� ındaki 
sakatlığ�a rağ�men Yemen’e vali olarak atamıştır. Dış gö� rü� nü� şü� nden dolayı itici bulunduğ�u için 
toplumdan uzaklaşıp çö� lü�  kendine yurt edinen Zâ�hir b. Harâ�m’a (r.a.) Medine’de bir pazar yeri 
açmış, elde ettiğ� i ü� rü� nlerin satılmasına yardımcı olarak onu topluma yeniden kazandırmıştır. 
Gö� rü� ntü� sü�  beğ�enilmeyen Cü� leybî�b (r.a.) isimli sahabesini ise bizzat evlendirmiştir.[82]

Hz. Peygamber engelli bireyleri engellilik durumlarına gö� re ayrı ayrı dikkate almıştır. Bir ha-
dis-i şerifte: “Aʿmâya rehberlik etmen, sağır ve dilsize anlayacakları bir şekilde anlatman, ihtiyacı 
olanın ihtiyacını gidermesi için ona yol göstermen, derman arayan dertliye yardım için koşuştur-
man, koluna girip güçsüze yardım etmen, konuşmakta güçlük çekenin meramını ifade edivermen 
sadakadır.” buyrulmaktadır.[83] Peygamber Efendimiz (s.a.v.) Osman b. Ebü� ’l-Â� s’ı (r.a.) Tâ� if emiri 
olarak gö� revlendirdiğ� inde ona “Ya Osman! Namazı hızlı kıldırma. Namazı, cemaat içerisinde en 
güçsüz olanına göre kıldır.” şeklinde tavsiyede bulunmuştur.[84]

Hz. Muhammed (s.a.v.) engelli bireylerin sosyal, psikolojik ve duygusal rehabilitasyonlarıyla 
bizzat ilgilenmiştir. Onların bireysel ve sosyal yaşamlarını kolaylaştırmak, topluma katılımlarını 
arttırmak için emir ve tavsiyelerde bulunmuştur. Peygamberimiz’in (s.a.v.) vefatından sonra 
o’nun engelli bireylere ö� rnek yaklaşımının izdü� şü� mlerini ashabının hayatında da gö� rmekteyiz.[85] 
Mü� slü� manlar inanç ayrımı yapmaksızın ihtiyaç sahibi engelli bireyleri tespit etmiş, gereken 
ekonomik yardım ve desteğ� i, devlet hazinesinden veya bireysel bağ� ışlarla (sadaka) sunmuş, 
engellerine bakılmaksızın eğ� itim ve yeteneklerine gö� re ö� nemli gö� revlerde bu insanları istihdam 
etmişlerdir.[86] İ�slam, engelli bireyi toplumun bir parçası olarak gö� rmü� ş ve dezavantajlı durumunu 
dikkate alarak kendisine şartları eşitleyici birtakım kolaylık ve istisnalar sunmuştur. Engelleri 
aşmada yalnız bırakmamış toplumu da ona karşı sorumlu tutmuştur. [87]

Modern toplum, kendine benzeyeni “normal” benzemeyeni ise “anormal” olarak ayırıp ö� te-
kileştirmektedir. Oysaki İ�slâ�m ahlâ�kıyla şekillenmiş toplumlarda bazı kişilerde bugü� n kusur ve 
noksanlık gibi gö� rü� len farklılıklara itibar edilmemiş bu kişilerin yetenekleri desteklenip geliş-
tirilmiştir. Hatta â�mâ�  ve topal gibi lakaplar aşağ� ılayıcı bir sıfat değ� il ayırt edici bir ö� zellik olarak 
kişilere verilmiştir.  Bö� ylece “el-ʿÂ� mâ�  ve’l-Basî�r” (Kö� r ve Gö� ren) İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî� ve Ebû�  Caʿfer 
er-Ruaynî� Arap edebiyatı tarihinin en seçkin isimleri olarak karşımıza çıkmayı başarabilmiştir.

Sonuç

Engellilik, bazı bireylerin fiziksel ve zihinsel yeteneklerinin sınırlı olması değ� il toplumsal bir 
ö� n kabul ve yargıdan ibarettir. Arap edebiyatı tarihi, kö� rlü� k gibi engellerini bir felaket değ� il, 
yaratım sü� reçlerinin bir parçası olarak gö� ren, kendisiyle barışık pek çok yazar ve insan hikâ�ye-
siyle doludur. Onların hayatları ve eserleri sadece edebi geleneğ� i zenginleştirmekle kalmamış, 
engellilikle ilgili modern toplum normlarını sorgulatmış, engellerin toplumsal bü� tü� nleşme ve 
ö� zveriyle aşılabildiğ� ini gö� stermiştir.

[82] Ayrıntılı bilgi için bkz. Ebû�  Abdillâ�h Muhammed b. Ö� mer Vâ�kıdî�, Kitâbü’l-Meğâzî, çev. Musa Kazım Yılmaz (İ�stanbul: İ�lk 
Harf Yayınevi, 2014); Ebû�  Abdillâ�h Muhammed İ�bn Saʿd, Kitâbü’t-Tabakâti’l-kebîr, çev. Adnan Demircan (İ�stanbul: Siyer 
Yayınları, 2015).

[83] Ebû�  Abdillâ�h Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybâ�nî� Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, nşr. Şuayb el-Arnavû� t (Beyrut: 
Mü� essesetü� ’r-Risâ� le, 1421/2001), 36/V, 152.

[84] Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 36/IV, 21.
[85] Mustafa Fayda, Hulefa-yı Raşidin Devri Dört Halife Dönemi (İ�stanbul: Kubbealtı Neşriyat, 2014), 175.
[86] Mithat Eser, “İ�slam Tarihinde Engellilik”, Özel Eğitimde Din Eğitimi El Kitabı, (2018), 48-50.
[87] et-Tevbe 9/91-92; el-Feth 48/17; en-Nur 24/61.



309Arap Edebiyatı Tarihinde Engel Tanımayan Bir Dostluk Modeli 
“el-Aʿmâ ve’l-Basîr” İbn Câbir el-Endelüsî ve Ebû Caʿfer er-Ruaynî

Gö� rme engelli İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî� bü� yü� k bir edip olarak şair kimliğ� inin yanında pek çok ilme 
hâ� iz seçkin bir â� limdir. Dostu Ebû�  Caʿfer er-Ruaynî� ile Endü� lü� s’ten Mısır’a oradan da Şam’a uzanan 
on bir yıllık ilim yolculuklarında bü� yü� k â� limlerle tanışmış ve onlardan ders almışlardır. Doğ�u ve 
Batı’nın ilmî� ve edebî� zenginliklerini derlemiş ayrıca fıkıh, hadis, kıraat ve dil sahalarında birçok 
talebe yetiştirmişlerdir. Şiir sanatını, ilmi mevzuların anlatımında bir vasıta olarak kullanmış ve 
Arap edebiyatına çok sayıda kıymetli eser kazandırmışlardır.

İ�bn Câ�bir, ilimdeki ü� stü� nlü� ğ�ü� nden dolayı kendisine verilen Şemsü� ddî�n ve Şihâ�bü� ddî�n gibi 
lakapları kendisinin gö� ren gö� zü�  ve yazan eli olan Ruaynî�’ye borçludur. Ruaynî� hayatını evlenme-
mek ü� zere sö� z vererek İ�bn Câ�bir’e adamıştır. Bu yö� nü� yle tam olarak vefalı bir insandır. Onlar bir 
bedende yaşayan iki ruh gibidir. Sü� rekli birlikte olmaları nedeniyle kendilerine “Kö� r ve gö� ren” 
anlamında “el-Aʿmâ�  ve’l-basî�r” lakapları verilmiştir.

Ruaynî�’nin, gö� rme engelli İ�bn Câ�bir’in ilmî� ve edebî� ü� retimini desteklemesi sadece duygusal 
bir bağ� lılık değ� il, aynı zamanda dö� nemin İ�slâ�m toplumlarında engelliliğ� e dair kö� klü�  bir sosyal 
bilinç ve değ�erler sistemine işaret etmektedir. Bu ilişki, engelliliğ� i bireysel eksiklik olarak değ� il, 
toplumsal dayanışma ve kolektif sorumlulukla telafi edilen bir durum olarak gö� ren geleneksel 
anlayışın canlı bir yansımasıdır. İ�slâ�m, ö� zel gereksinimli bireyi toplumun bir parçası olarak gö� rmü� ş 
ve ö� zel durumunu dikkate alarak kendisine birtakım kolaylık ve istisnalar sunmuştur. Bununla 
da kalmamış devlet hazinesinden desteklerle bu bireylerin ekonomik durumlarını iyileştirmiş, 
engellerine bakmaksızın eğ� itim ve yeteneklerine gö� re ö� nemli gö� revlerde istihdam etmiştir. 
Sosyal olarak dışlanma, aşağ� ılanma ve kısıtlanmalarına izin vermemiş, toplumu hem madden 
hem de mâ�nen bu bireylere destek olmaya teşvik etmiştir. Gü� nü� mü� zde dezavantajlı kabul edilip 
ö� telenen ö� zel gereksinimli bireyler, yaptıkları başarılı hizmetler ve sundukları kıymetli eserlerle 
İ�slâ�m tarihine adlarını yazdırmışlardır. İ�bn Câ�bir ile Ruaynî� arasındaki sarsılmaz dostluk, yal-
nızca bireysel bir sadakat ö� rneğ� i değ� il, aynı zamanda engelli bireylerin toplumsal hayata dâ�hil 
edilmesinde tarihî� bir model olarak dikkat çekmektedir. Bu iki alimin ilim yolunda kurdukları 
iş birliğ� i, modern engellilik yaklaşımlarının temelini oluşturan katılımcılık, destek ve toplumsal 
sorumluluk ilkelerinin klasik İ�slâ�m kü� ltü� rü� ndeki gü� çlü�  izdü� şü� mü� nü�  temsil etmektedir.



İslâmî İlimler Dergisi310

Kaynakça

Acar, Mehpare Tuba. XX. Yüzyıl Türk Romanında Engelli Karakterlerin “Küçük Ağa” Ve “Köyün 
Kamburu” Romanları Çerçevesinde Değerlendirilmesi. Fatih Sultan Mehmet Vakıf Ü� niversitesi, 
Yü� ksek Lisans Tezi, 2015.

Ahmed b. Hanbel, Ebû�  Abdillâ�h Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybâ�nî�. el-Müsned. nşr. Şuayb 
el-Arnavû� t. Beyrut: Mü� essesetü� ’r-Risâ� le, 1421/2001.

Akyü� rek, Yakup. Siyer Edebiyatı Endülüs. İ�stanbul: Siyer Akademi, 2023.

Akyü� zoğ� lu, İ�lyas. “İ�slam Medeniyetine Katkıları Açısından Engelliler”. Bilimname 2020/41 (15 
Mayıs 2020), 67-95. https://doi.org/10.28949/bilimname.542932

Altıkulaç, Tayyar. “İ�bnü� ’l-Cezerî�”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 20. İ�stanbul: TDV 
Yayınları, 1999.

Atâ�bekî�, Cemâ� lü� ddî�n Yû� suf b. Tağ� rî�berdî�. en-Nücûmü’z-zâhire fî mülûki Mısr ve’l-Kâhira. Vizâ� ra-
tü� ’s-Sekâ� fe ve’l-İ�rşâ�di’l-Kavmî�, Mısır., ts.

Aydın, A. Resa vd. Engellilik Tarihi Yazıları. İ�stanbul: İ�stanbul Ü� niversitesi Yayınevi, 2020. https://
doi.org/10.26650/B/AA09.2020.007

Babanzâ�de, Bağ�datlı İ�smâ� il Paşa. Hediyyetü’l-ʿârifîn, esmâʾü’l-müʾellifîn ve âsârü’l-musannifîn. İ�s-
tanbul: Matbaatü�  Vekâ� leti’l-Meâ� rifi’l-Celî�le, 1951.

Bâ�blî�, Bâ� sim Abdurrahmâ�n Sâ� lih. Meâhizü şurrâhi Elfiyyeti İbn Mâlik ‘ale’l-Elfiyye. Beyrut: Dâ� rü� ’l-Kü� -
tü� bi’l-‘İ�lmiyye, 1971.

Bilge, Ayşegü� l - Çam, Olcay. “Ruhsal Hastalığ�a Yö� nelik Damgalama ile Mü� cadele”. TAF Preventive 
Medicine Bulletin 9/1 (2010), 71-78.

Brockelmann, Carl. Târîhü’l-edebi’l-‘Arabî. Mısır: el-Heyetü� ’l-Mısriyyetü� ’l-‘Â� mme li’l-Kitâ�b, 1995.

Bucuka, Yunus. “Kö� rlü� k ve Bilgelik”. Uluslararası Anadolu Sosyal Bilimler Dergisi 7/1 (2023), 95-
110. https://doi.org/10.47525/ulasbid.1238217

el-Buhâ� rî�, Ebû�  Abdillâ�h Muhammed b. İ�smail. Sahîhü’l-Buhârî. Beyrut: Dâ� ru İ�bn-i Kesî�r, 1423/2002.

Burcu, Esra. “Tü� rkiye’deki Engelli Bireylere İ�lişkin Kü� ltü� rel Tanımlamalar: Ankara Ö� rneğ� i”. Hacettepe 
Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 28/1 (2011), 37-54.

el-Cezerî�, Muhammed b. Alî� b. Yû� suf. Ğâyetü’n-nihâye fî tabakati’l-kurrâʾ. nşr. Gotthelf Bergstraaesser. 
Beyrut: Dâ� rü� ’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 1427/2006.

Coleman, Diane. “Assisted Suicide and Disability”. Human Rights: Journal of the Section of Individual 
Rights and Responsibilities 27/1 (2000), 1-11.

Çetin, Nihad M. “Basî�t”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 5. İ�stanbul: TDV Yayınları, 1992.

Dayf, Şevkî�. Târîhu’l-edebi’l-ʿArabî, ʿ Asrü’d-düvel ve’l-imârât: el-Endelüs. Mısır: Dâ� rü� ’l-Meʿâ� rif, 2007.

Dinçer, Şü� krü� . “Klasik Arap Kü� ltü� rü� nde Fiziksel Bir Engel Olarak Kö� rlü� k ve Kö� rler Etrafında Şekille-
nen Mizah Edebiyatı”. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/1 (2023), 
256-276. https://doi.org/10.51702/esoguifd.1212378

Durmuş, İ�smail. “Ruaynî�”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 35. İ�stanbul: TDV Yayınları, 
2008.

Durmuş, İ�smail. “Safedî�”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 35. İ�stanbul: TDV Yayınları, 
2008.

Eser, Mithat. “İ�slam Tarihinde Engellilik”. Özel Eğitimde Din Eğitimi El Kitabı, 43-59.



311Arap Edebiyatı Tarihinde Engel Tanımayan Bir Dostluk Modeli 
“el-Aʿmâ ve’l-Basîr” İbn Câbir el-Endelüsî ve Ebû Caʿfer er-Ruaynî

Fayda, Mustafa. Hulefa-yı Raşidin Devri Dört Halife Dönemi. İ�stanbul: Kubbealtı Neşriyat, 2014.

el-Fellâ�hî�, Selâ�m Ali Hamâ�dî�. el-Binâü’l-fennî fî şi‘ri İbn Câbir el-Endelüsî. Amman: Dâ� ru Ğ� aydâ�  li’n-
Neşr ve’t-Tevzî�‘, 2013.

el-Hamevî�, Şihâ�bü� ddî�n Ebû�  AbdillahYakû� t. Mu‘cemü’l-büldân. Beyrut: Dâ� ru Sâ�dır, 1397/1977.

Hatipoğ� lu, İ�brahim. “Sıbt İ�bnü� ’l-Acemî�”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 37. İ�stanbul: 
TDV Yayınları, 2009.

el-Hî�b, Ahmed Fevzî�. Şiʿru İbni Câbir el-Endelûsî. Şam: Dâ� ru Saʿdü� ddî�n li’t-Tibâ� ʿa ve’n-Neşr, 2007.

el-Himyerî�, Muhammed b. Abdullah b. Abdü� lmü� nʿim. er-Ravdü’l-miʿtâr fî haberi’l-ahtâr. nşr. İ�hsâ�n 
Abbâ� s. Beyrut: Mü� essesetü�  Nâ� sır li’s-Sekâ� fe, 1400/1980.

Hunt, Robyn. Birleşmiş Milletler Engelli Hakları Sözleşmesi Uygulama Kılavuzu. Ankara: Engelliler 
Konfederasyonu, 2018.

Hü� seyin, Abdü� rrezzak. el-İʿâka fi’l-edebi’l-ʿArabî. Şarika: Menşû� râ� tü�  Medî�neti’ş-Şâ� rika li’l-Hi-
demâ� ti’l-İ�nsâ�niyye, 1992.

İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, Muhammed b. Ahmed. Bedîʿiyyetü’l-ʿumyân. nşr. Abdullah Muhlis. Kahire: 
el-Matbaʿatü� ’s-Selefiyye, 1347/1928.

İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, Muhammed b. Ahmed. Dîvânü’l-Maksadi’s-sâlih fî medhi’l-Meliki’s-Sâlih. nşr. 
Ahmed Fevzî� el-Hî�b. Dımaşk: Dâ� ru Saʿdü� ddî�n li’t-Tibâ� ʿa ve’n-Neşr, 1429/2008.

İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, Muhammed b. Ahmed. el-Hulletü’s-siyerâ fî medhi hayri’l-verâ. nşr. Ali Ebû�  
Zeyd. Beyrut: Â� lemü� ’l-Kü� tü� b, 1405/1985.

İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, Muhammed b. Ahmed. Nazmü’l-ʿakdeyn fî medhi seyyidi’l-kevneyn. nşr. Ahmed 
Fevzî� el-Hî�b. Dımaşk: Dâ� ru Saʿdü� ddî�n li’t-Tibâ� ʿa ve’n-Neşr, 1426/2005.

İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, Muhammed b. Ahmed. Şerhu Elfiyyeti İbn Mâlik. nşr. Abdü� lhamid es-Seyyid 
Muhammed Abdü� lhamid. 2 Cilt. Kahire: el-Mektebetü� ’l-Ezheriyye li’t-Tü� râ� s, 1421/2000.

İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�, Muhammed b. Ahmed - Ruʿaynî�, Ebû�  Ca‘fer. Risâletâni fi’s-sîreti’n-nebeviyye 
ve’l-mevlidi’ş-şerîf. nşr. Mustafâ�  b. Mü� bâ� rek ʿAklî�. Ribat: Dâ� ru Ebî� Rakrâ�k li’t-Tıbâ� ʿa ve’n-Neşr, 
1432/2011.

İ�bn Hacer el-Askalâ�nî�, Şihâ�bü� ddî�n Ahmed b. Alî� b. Muhammed. ed-Dürerü’l-kâmine fî aʿyâni’l-miʾe-
ti’s-sâmine. nşr. Sâ� lim Fritz Krenkow. Beyrut: Dâ� rü� ’l-Cî�l, 1993.

İ�bn Saʿd, Ebû�  Abdillâ�h Muhammed. Kitâbü’t-Tabakâti’l-kebîr. çev. Adnan Demircan. İ�stanbul: Siyer 
Yayınları, 2015.

İ�bnü� ’l-Hatî�b, Lisâ�nü� ddî�n. el-İhâta fî ahbâri Gırnâta. nşr. Yû� suf Ali Tavî�l. Beyrut: Dâ� rü� ’l-Kü� tü� bi’l-İ�l-
miyye, 1424/2003.

İ�bnü� ’l-İ�mâ�d, Ahmed b. Muhammed es-Sâ� lihî�. Şezerâtü’z-zeheb fî ahbâri men zeheb. nşr. Mahmû� d 
el-Arnaû� t. Beyrut: Dâ� rü�  İ�bni Kesî�r, 1413/1992.

İ�bnü� ’l-Kâ�dî�, Ahmed b. Muhammed b. Muhammed el-Miknâ� sî�. Dürretü’l-hicâl fî esmâi’r-ricâl. nşr. 
Muhammed b. Ahmedî� Ebu’n-Nû� r. Kahire: Dâ� rü� ’t-Tü� râ� s, 1391/1971.

Kafes, Mahmut. “Ebû�  Hayyâ�n el-Endelü� sî�”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 10. İ�stanbul: 
TDV Yayınları, 1994.

el-Kehhâ� le, Ö� mer Rızâ� . Muʿcemü’l-müʾellifîn: Terâcimü musannifi’l-kütübi’l-ʿArabiyye. Beyrut: Mü� -
essetü� ’r-Risâ� le, 1993.

Kılıç, Hulusi. “İ�bn Câ�bir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 19. İ�stanbul: TDV Yayınları, 1999.



İslâmî İlimler Dergisi312

Kırgız, Mustafa. “‘Hakikat ve Mecaz Bağ� lamında Kur’an’da “Engellilik” İ�fade Eden Sö� zcü� klerin Lin-
guistik Analizi’”. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12/1 (2007), 103-117.

Kızılay, Yağ�mur. “H.G. Wells’in Kö� rler Ü� lkesi Ö� ykü� sü� nde Algısal Kö� rlü� k”. Kültür Araştırmaları Dergisi 
18 (2023), 49-64. https://doi.org/10.46250/kulturder.1312987

Koçak, A. Yaşar. “er-Ruʿaynî� ve Eserleri”. Nüsha 1/2 (2001), 39-54.

Levin, Jeff. God, Faith and Health; Exploring the Spirituality-Healing Connection. Kanada: John Wiley 
& Sons, Inc, 2001.

el-Makkarî�, Ahmed b. Muhammed. Nefhu’t-tîb min gusni’l-Endelüsi’r-ratîb ve zikru vezîrihâ Lisâ-
ni’d-dîn İbni’l-Hatîb. nşr. İ�hsan Abbâ� s. Beyrut: Dâ� ru Sâ�dır, 1388/1968.

Mutçalı, Serdar. el-Muʿcemü’l-ʿArabiyyi’l-hadîs Arapça-Türkçe Sözlük. İ�stanbul: Dağ�arcık, 2012.

Ö� mer, Ahmed Muhtâ� r. Muʿcemül’l-lugati’l-ʿArabiyyeti’l-muʿâsira. Â� lemü� ’l-Kü� tü� b, 2008.

Reis, Ö� zgü� l. “Kemal Tahir’in Kö� yü� n Kamburu Romanına Engelliliğ� in Sosyal Modelinden Bakmak”. 
Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 3/2 (2020), 160-173. https://
doi.org/10.47948/efad.788474

er-Ruaynî�, Ebû�  Ca‘fer. Tırâzü’l-Hulle ve şifâʾül-ğulle. nşr. Recâ�  es-Seyyid el-Cevherî�. İ�skenderiye: 
Mü� essesetü� ’s-Sekâ� feti’-Câ�miiyye, 1410/1990.

er-Ruaynî�, Ebû�  Câ� ʿfer. Tırâzü’l-hulle ve şifâʾü’l-ğulle li’r-Ruaynî el-Ğırnâtî. nşr. Erî�c Muhammed Tayyib 
Hattâ�b. Kahire: Dâ� rü� ’l-Kü� tü� b ve’l-Vesâ� iki’l-Kavmiyye, 1443/2022.

es-Safedî�, Salâ�huddî�n Halî�l b. İ�zziddî�n Aybeg b. Abdillâ�h. el-Vâfî bi’l-vefeyât. nşr. Ahmed el-Arnaû� t, 
Tü� rkî� Mustafâ� . Beyrut: Dâ� rü�  İ�hyâ� i’t-Tü� râ� si’l-Arabî�, 1420/2000.

es-Safedî�, Salâ�huddî�n Halî�l b. İ�zziddî�n Aybeg b. Abdillâ�h. Nektü’l-himyân fî nüketi’l-ʿumyân. nşr. 
Ahmed Zeki Bey. Kahire: Matbaatü� ’l-Cemâ� liyye, 1329/1911.

Sarı, Mehmet Ali. “İ�bn Habî�b en-Nî�sâ�bû� rî�”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 19. İ�stanbul: 
TDV Yayınları, 1999.

es-Sehâ�vî�, Şemsü� ddî�n Muhammed b. Abdirrahmâ�n. et-Tuhfetü’l-latîfe fî târîhi’l-Medîneti’ş-şerîfe. 6 
Cilt. Beyrut: Dâ� rü� ’l-Kü� tü� bi’l-‘İ�lmiyye, 1993.

Sharif, Ather vd. “Should I Say ‘Disabled People’ or ‘People with Disabilities’? Language Preferences 
of Disabled People Between Identity- and Person-First Language”. 23-26. Yunanistan: ASSETS 
’22, 2022. https://doi.org/10.1145/3517428.3544813

Sıbt İ�bnü� ’l-Acemî�, Ebü� ’l-Vefâ�  Burhâ�nü� ddî�n İ�brâ�hî�m b. Muhammed. Künûzü’z-zeheb fî târîhi Haleb. 
nşr. Şevkî� Şa‘s, Fâ� lih el-Bekkû� r. Halep: Dâ� rü� ’l-Kalemi’l-‘Arabî�, 1417/1996.

es-Sü� yû� tî�, Celâ� leddin. Buğyetü’l-vuʿât fî tabakâti’l-luğaviyyîn ve’n-nühât. nşr. Muhammed Ebü� ’l-Fadl 
İ�brâ�him. Beyrut: Dâ� rü� ’l-Fikr, 1399/1979.

Şeşen, Ramazan. “Câ�hiz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 7. İ�stanbul: TDV Yayınları, 1993.

Şimşek, Hakkı - Şimşek, Perihan. “Geçmişten Gü� nü� mü� ze Sosyal ve Kü� ltü� rel Açıdan Engellilik ve 
İ�slam Dininin Engelliliğ� e Bakış Açısı”. Uluslararası Çin’den Adriyatik’e Sosyal Bilimler Kongresi, 
110-116.

et-Tabbâ�h, Muhammed Râ�gıb. İʿlâmü’n-nübelâʾ bi-târîhi Halebi’ş-şehbâʾ. Halep, El-Matbaatü� ’l-İ�l-
miyye., 1925.

Taşkö� prizâ�de, Ahmed b. Mustafâ� . Miftâhu’s-saʿâde ve misbâhu’s-siyâde fî mevzûʿâti’l-ʿulûm. nşr. Kâ�mil 
Bekrî�, Abdü� lvehhâ�b Ebü� ’n-Nû� r. Kahire: Dâ� rü� ’l-Kü� tü� bi’l-Hadî�se, 1388/1968.



313Arap Edebiyatı Tarihinde Engel Tanımayan Bir Dostluk Modeli 
“el-Aʿmâ ve’l-Basîr” İbn Câbir el-Endelüsî ve Ebû Caʿfer er-Ruaynî

Tokmak, Zehra Gü� lay. “Modern Arap Edebiyatında Engelli Bireylerin Temsili: İ�brahim Nasrallah ve 
Kilimanjaro’nun Ruhları Romanı Ö� rneğ� i”. Düzce İlahiyat Dergisi 9/1 (2025), 66-84. https://
doi.org/10.61272/duid.1632271

Toy, Dilek - Uysal, Bilal. “Engelli Birey Algısında Çocuk Edebiyatının Ö� nemi - İ�çimdeki Mü� zik Ö� rneğ� i”. 
Disiplinler Arası Dil Araştırmaları Dergisi 5 (2022), 43-59.

Turan, Abdü� lbaki. “İ�bn Mâ� lik et-Tâ� î�”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 20. İ�stanbul: TDV 
Yayınları, 1999.

Turşak, Musa. “Kur’an’da Bedensel Engellilikle İ�lgili İ�fadelerin Tahlili”. Bitlis İslamiyat Dergisi 3/1 
(2021), 218-229. https://doi.org/10.53442/bider.vi.987913

Tü� ccar, Zü� lfikar. “el-Maâ� rif”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 27. Ankara: TDV Yayınları, 
2003.

Ü� stü� n, Koray. “Engelleri Edebiyatla Aşmak: Engelli Yazarların Tü� rk Edebiyatı Tarihine Katkıları”. 
Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi 8/21 (2020), 93-104. https://doi.org/10.33692/
avrasyad.702914

Ü� stü� n, Mahmut. “Bedî�ʿ iyyâ� t Şiirlerinin İ�ki Ö� nemli İ�smi: Safiyyü� ddin el-Hillî� ve İ�bn Câ�bir el-Endelü� sî�”. 
Nüsha 21/53 (2021), 187-212. https://doi.org/10.32330/nusha.998083

el-Vâ�kıdî�, Ebû�  Abdillâ�h Muhammed b. Ö� mer. Kitâbü’l-Meğâzî. çev. Musa Kazım Yılmaz. İ�stanbul: İ�lk 
Harf Yayınevi, 2014.

WHO. International Classification Of İmpairments, Disabilities And Handicaps. Cenova: World Health 
Organisation, 1980.

Yavuz, Yusuf Şevki - Avcı, Casim. “İ�bnü� ’l-Cevzî�, Ebü� ’l-Ferec”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 
C. 20. İ�stanbul: TDV Yayınları, 1999.

Yazıcı, Hü� seyin. “İ�bn Kuteybe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 20. İ�stanbul: TDV Ya-
yınları, 1999.

Yelçe, N. Zeynep. “Engellilik Tarihi Araştırmalarına Genel Bir Bakış”. Engellilik Tarihi Yazıları. İ�s-
tanbul: İ�stanbul Ü� niversitesi Yayınevi, 2020. https://doi.org/10.26650/B/AA09.2020.007.01

ez-Ziriklî�, Hayrü� ddî�n b. Mahmû� d b. Muhammed b. Alî� b. Fâ� ris. el-Aʿlâm. Beyrut: Dâ� rü� ’l-ʿİ�lm li’l-
Melâ�yî�n, 1992.


