
Atıf Bilgisi:
Sürücü, Muhammed Salih. “Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: Karîne ve Alâka”. İslami 

İlimler Dergisi 41 (Kasım 2025), 351-378. https://doi.org/10.34082/islamiilimler.1723478.

Makale Türü: Araştırma Makalesi

Etik Beyan:

Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalış-
maların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. Bu makale Doç. Dr. Ali Benli danışmanlığında 2023 
tarihinde tamamladığımız “Arap Dil Düşüncesinde İstiâre Kavramı ve Belâgat Geleneğinde İstiâre-i 
Mekniyye Tartışmaları” başlıklı doktora tezinden yararlanılarak hazırlanmıştır.

Etik Kurul İzni: Araştırma için herhangi bir etik onay veya bilgilendirilmiş onam gerekmemektedir.

Geliş Tarihi: 20 Haziran 2025

Kabul Tarihi: 26 Eylül 2025

Yayım Tarihi: 30 Kasım 2025

Hakem Sayısı: Bir İç Hakem – En Az İki Dış Hakem

Değerlendirme: Çift Taraflı Kör Hakemlik

Benzerlik Taraması: Yapıldı - in tihal.net

Çıkar Çatışması: Çıkar çatışması beyan edilmemiştir.

Finansman: Herhangi bir fon, hibe veya başka bir destek alınmamıştır.

Etik Bildirim: dergiislamiilimler@gmail.com

Lisans: CC BY-NC 4.0

Öz: Bu makale, mecâ� z, istiâ� re ve kinâ�ye gibi dolaylamalı anlatımların vaz‘ı (belirlenimi) ve delâ� letinin ilkesi olarak gö� rdü� -
ğ�ü� mü� z karî�ne ve alâ�ka kavramlarını ontolojik bir zeminde ele almaktadır. Çalışmanın temel problemi, mecâ� zî� ifadelerde 
anlamın nasıl ortaya çıktığ� ını, lafzın hakikî� anlamından başka bir manaya taşınmasında hangi dilsel ve bağ� lamsal unsurların 
rol oynadığ� ını açıklamaktır. Makalenin amacı, karî�ne ve alâ�ka kavramlarını kavramsal ve işlevsel yö� nleriyle inceleyerek, bu 
unsurların mecâ� zî� kullanımın hem ortaya çıkışında hem de anlamının tayininde nasıl birer kurucu unsur olarak işlev gö� rdü� -
ğ�ü� nü� , diğ� er deyişle dolaylamalı anlatımların dilsel belirlenimleri (vaz‘) ve manaya delâ� letlerinin ilkesi konumunda oldukla-
rını ortaya koymaktır. Çalışma, mecâ� zın sadece estetik bir ifade biçimi değ� il, aynı zamanda anlamın inşasında sistematik bir 
araç olduğ�unu da gö� stermeyi hedeflemektedir. Literatü� rde, karî�nenin mecâ� zın tanımına dâ�hil edilip edilmemesi meselesi 
uzun sü� redir tartışılmakta; belâ� gat ve fıkıh usû� lü�  disiplinleri arasında bu konuda ciddi gö� rü� ş ayrılıkları bulunmaktadır. Bu 
bağ� lamda çalışma, sö� z konusu teorik boşluğ�un giderilmesine ve mecâ� zın mahiyetinin daha net kavramsallaştırılmasına katkı 
sunmaktadır. Nitel bir yö� ntem benimsenen çalışmada klasik belâ� gat ve usul metinleri taranarak, karî�ne ve alâ�kanın tü� rleri, 
işlevleri ve mecâ� zla ilişkileri analitik bir şekilde incelenmiştir. Kavramlar, ö� rnek metinler ü� zerinden somutlaştırılarak açık-
lanmıştır. Elde edilen bulgular, karî�ne-i mâ�ni’anın yalnızca mecâ� zın hakikî� anlamdan ayrışmasını sağ� layan bir unsur değ� il, 
aynı zamanda anlamı tayin eden bir unsur olduğ�unu ortaya koymaktadır. Alâ�ka ise, lafzın mecâ� zî� manada kullanılmasını 
mü� mkü� n kılan mantıksal ve bağ� lamsal bağ� lantıyı temsil etmektedir. Sonuç olarak, karî�ne ve alâ�ka, mecâ� zın hem teorik hem 
de pratik dü� zeyde anlaşılmasında aslî� belirleyicilerdir.

Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Belâ� gatı, Dolaylamalı anlatım, Mecâ� z, Kinâ�ye, Vaz‘, Delâ� let, Karî�ne, Alâ�ka.

Muhammed Salih Sürücü
https://orcid.org/0000-0001-7193-1951

Dr. Öğr. Üyesi, Amasya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri 
Bölümü, Arap Dili ve Belagatı Anabilim Dalı, Amasya, Türkiye

https://ror.org/00sbx0y13
muhammed.surucu@amasya.edu.tr

slami limler Dergisi
The Journal of Islamic Sciences
مجلة العلوم الإسلامية

Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: Karîne ve Alâka

https://doi.org/10.34082/islamiilimler.1723478
mailto:dergiislamiilimler@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7193-1951
https://ror.org/00sbx0y13
mailto:muhammed.surucu@amasya.edu.tr


The Ontological Basis of Periphrastic Expression: Contextual 
Inference (Qarîna) and Semantic Relation (‘Alâqa)

Muhammed Salih Sürücü
https://orcid.org/0000-0001-7193-1951

Ass. Prof., Amasya University, Faculty of Theology, Department of Basic İslamic 
Sciences, Division of Arabic Language and Rhetoric, Amasya, Türkiye

https://ror.org/00sbx0y13
muhammed.surucu@amasya.edu.tr

Citation:
Sürücü, Muhammed Salih. “The Ontological Basis of Periphrastic Expression: Contextual 
Inference (Qarîna) and Semantic Relation (‘Alâqa)”. İslami İlimler Dergisi 41 (November 
2025), 351-378. https://doi.org/10.34082/islamiilimler.1723478.

Article Type: Research Article

Ethical Statement:

It is declared that scientific, ethical principles have been followed while carrying out and 
writing this study, and that all the sources used have been properly cited. This article is 
based on the doctoral dissertation titled “The Concept of Istiʻārah in Arabic Linguistic Thought 

and Debates on Istiʻārah al-Makniyyah in the Rhetorical Tradition,” completed in 2023 under 
the supervision of Assoc. Prof. Dr. Ali Benli.

Ethics committee approval: The research does not need any ethical approvals or informed consent.

Date of submission: 20 June 2025

Date of acceptance: 26 September 2025

Date of publication: 30 November 2025

Reviewers: One Internal & At Least Two External Reviewers

Review: Double-blind

Plagiarism checks: Yes- intihal.net

Conflicts of Interest: The Author(s) declare(s) that there is no conflict of interest

Grant Support: No funds, grants, or other support was received.

Complaints: dergiislamiilimler@gmail.com

License: CC BY-NC 4.0

Abstract: This article addresses the concepts of qarīnah (contextual indication) and ʿalāqa (semantic relation) within an 
ontological framework. These are fundamental principles for the determination (wadʿ) and signification (dalālah) of indirect 
expressions such as trope (majāz), metaphor (istiʿāra), and metonymy (kināya). The study’s primary problem is to elucidate 
how meaning emerges in figurative expressions and which linguistic and contextual elements transfer a lexeme beyond its 
literal (ḥ� aqī�qī�) meaning. The article aims to examine karīna and ʿalāqah conceptually and functionally, demonstrating how 
these elements serve as constitutive factors in both the emergence of figurative usage and the determination of its meaning. 
In other words, it explores how they function as the linguistic determinants (wadʿ) and principles of signification (dalālah) 
for indirect expressions. The study also seeks to show that figurative language (majâz) is not merely an aesthetic form of 
expression but a systematic tool in the construction of meaning. The inclusion of qarīnah in the definition of majāz has been a 
subject of longstanding debate in the literature, with significant disagreements between the disciplines of rhetoric (balāgha) 
and Islamic legal theory (fiqh uṣūl). Within this context, the article helps fill this theoretical gap by offering a clearer conceptu-
alization of the nature of majāz. Employing a qualitative methodology, this study analytically examines classical rhetorical and 
uṣ�ū� l texts to investigate the types, functions, and relationships of qarīnah and ʿalāqah with figurative language. The concepts 
are clarified through illustrative textual examples. The findings reveal that qarīnah is not only an element that allows an ex-
pression to depart from its literal meaning but is also a determinant of the meaning itself. Meanwhile, ʿalāqah represents the 
logical and contextual connection that makes the figurative use of the lexeme possible. In conclusion, qarīnah and ʿalāqah are 
fundamental determinants for understanding majāz both theoretically and practically.

Keywords: Arabic Language and Rhetoric, Indirect Expression, Trope (Majāz), Metonymy (Kināya), Determination (Wadʿ), 
Signification (Dalālah), Contextual Inference (Qarīnah), Semantic Relation (ʿAlāqah).

https://orcid.org/0000-0001-7193-1951
https://ror.org/00sbx0y13
mailto:muhammed.surucu@amasya.edu.tr
https://doi.org/10.34082/islamiilimler.1723478
mailto:dergiislamiilimler@gmail.com


353

Giriş

Bu çalışma, klasik belâ� gat dü� şü� ncesi bağ� lamında şekillenen ve hem kuramsal dü� zeyde hem 
de tartışmalı mahiyetiyle dikkat çeken bir kavram alanını ele almaktadır. Ö� zü� nde bir kavram 
incelemesi olan bu araştırma, hakikî� ve mecâ� zî� kullanımlar etrafında gelişen dilsel temsiliyetin, 
ö� zellikle dolaylamalı anlatım biçimlerinin (mecâ� z, istiâ� re, kinâ�ye) dayandığ� ı ontolojik zemini ve 
dü� şü� nsel arka planı felsefî� bir bakışla değ�erlendirmeyi hedeflemektedir.

Klasik dil teorilerinde, doğ� rudan anlatıma tekabü� l eden hakikî� kullanımın delâ� leti, oldukça 
ayrıntılı biçimde ele alınmış; kelimelerin, vaz’ (ilk anlam tayini) sü� reçlerinden delâ� let şekil-
lerine kadar olan boyutları gramer ve mantık ekseninde teorize edilmiştir. Bu çerçevede dilin 
temel unsurları olan isim, fiil ve harflerin anlam yü� kleme biçimleri, gö� steren (dâ� l) ile gö� sterilen 
(medlû� l) arasındaki ilişki açısından sistematik şekilde ortaya konmuştur. Ancak dilin yalnızca 
yapısal değ� il, aynı zamanda bağ� lamsal ve niyet merkezli yö� nü� nü�  de hesaba katan daha derinlikli 
bir anlam katmanının varlığ� ı, tartışmaları başka bir dü� zleme taşımıştır.

Bu noktada, Abdü� lkā�hir el-Cü� rcâ�nî�’nin (ö� l. 471/1078-1079) “maʿnā� ’l-maʿnā�” (anlamın anlamı) 
olarak kavramlaştırdığ� ı,[1] dilin literal sınırlarının ö� tesine geçen ve bağ� lamla şekillenen ikincil 
anlamlar sahası ö� ne çıkmaktadır. Gramerin dar sınırlarının dışında kalan bu mecâ� zî� alan, ö� zellikle 
Sa’duddî�n et-Teftâ� zâ�nî� (ö� l. 792/1390) ile Seyyid Şerî�f el-Cü� rcâ�nî� (ö� l. 816/1413) arasında cereyan 
eden ve dilin mahiyetine dair felsefî� kabullerin açıkça ortaya konduğ�u tartışmalara zemin hazırla-
mıştır.[2] Her ne kadar bu tartışmaların tamamına değ� inmek çalışmamızın kapsamı dışında kalsa 
da, bu nazarî� mü� zakerelerden çıkarılacak temel sonuç, dolaylamalı anlatımların delâ� let ilkelerinin 
sabit ve evrensel değ� il, kullanıma, bağ� lama ve kü� ltü� rel kodlara gö� re değ� işkenlik gö� sterdiğ� idir.

Bu bağ� lamda, mecâ� z ve kinâ�ye gibi dolaylamalı anlatım tü� rlerinde “vaz‘” ve “delâ� let”in neye 
gö� re belirleneceğ� i sorusu, dilin yalnızca mantıksal bir yapı değ� il, aynı zamanda toplumsal bir 
uzlaşı, bir niyet bildirimi ve hatta bir dü� nya gö� rü� şü�  taşıyıcısı olduğ�u fikriyle birlikte ele alınma-
lıdır. Bu bağ� lamda çalışmamız, Teftâ� zâ�nî�’nin yaklaşımına yakın bir çizgide durarak, dolaylamalı 
anlatımları keyfî�liğ� in ö� tesinde belirli bir ilkeye bağ� lamayı ö� nermektedir. Bu ilke, bir yandan dilin 
kullanım merkezli doğ�asını, diğ� er yandan ise anlamın oluşumunda belirleyici rol oynayan bağ� lam, 
ö� rf, niyet ve zihinsel çağ� rışım gibi unsurları hesaba katmakla mü� mkü� n olacaktır. Dolayısıyla bu 
çalışma, dolaylamalı anlatımları yalnızca estetik bir sü� sleme değ� il, dilin anlam ü� retme potansiye-
linin temel gö� stergelerinden biri olarak ele almakta; onların dil felsefesi açısından kurucu nitelik 
taşıyan yö� nlerini açığ�a çıkarmayı hedeflemektedir.

Klasik Arap belâ� gat dü� şü� ncesinde dolaylamalı anlatımlar her zaman merkezi bir araştırma 
alanı olmuştur. Bu tü� r ifadelerin hem anlamın inşasındaki rolü�  hem de sö� zü� n estetik ve etkile-
yici biçimde sunulmasına katkısı, mecâ� zın hem dil felsefesi hem de edebiyat teorisi açısından 
vazgeçilmez bir unsur olmasına neden olmuştur. Ancak mecâ� zın anlaşılabilir ve geçerli bir ifade 
biçimi haline gelmesini sağ� layan temel unsurların neler olduğ�u konusu, tarihsel sü� reçte farklı 
disiplinlerce farklı şekillerde ele alınmıştır. Bu çerçevede ö� zellikle karî�ne ve alâ�ka kavramları, 
mecâ� zın oluşumu ve anlamlandırılması bağ� lamında teorik olarak oldukça ö� nemli bir yere sahiptir.

Bu makalenin temel problemi, mecâ� zî� ifadenin hangi esaslara gö� re kurulabildiğ� i, hakikî� 
anlamdan mecâ� zî� anlama geçişin hangi zihinsel, dilsel ve bağ� lamsal mekanizmalarla mü� mkü� n 
kılındığ� ı sorusudur. Bu bağ� lamda, karîne ve alâka kavramları, sadece anlamı tayin eden yardımcı 
unsurlar değ� il, mecâ� zın kurucu ve belirleyici ö� geleri olarak ele alınmaktadır. Sö� z konusu geçişin 

[1] Abdü� lkâ�hî�r Cü� rcâ�nî�, Delâilü’l-i‘câz, thk. Mahmud Muhammed Şâ�kir (Kâ�hire-Cidde: Matbaatü� ’l-Medenî�-Dâ� ru’l-Medenî�, 
1992), 262, 263.

[2] Klasik belâ� gat dü� şü� ncesinde mecâ� zın vaz‘î�liğ� ine dair yaklaşımların toplu bir dö� kü� mü�  için bk. Abdullah Yıldırım, “Vaz 
İ�lmi”, İslam Medeniyetinde Dil İlimleri Tarih ve Problemler, ed. İ�smail Gü� ler (İ�stanbul: İ�sam Yayınları, 2015), 494-501.



İslâmî İlimler Dergisi354

sadece bağ� lamın sağ� ladığ� ı pragmatik imkâ�nlarla değ� il, dilin iç sistematiğ� ine bağ� lı olarak işlediğ� i 
ve belirli kurallara dayandığ� ı iddiası, bu çalışmanın temel savlarından birini oluşturmaktadır.

Klasik kaynaklarda, ö� zellikle belâ� gat ve fıkıh usû� lü�  literatü� rlerinde karîne ve alâka kavramla-
rının tanımı, kapsamı ve işlevi bakımından farklı bakış açıları bulunmaktadır. Ö� rneğ� in Fahreddî�n 
Râ� zî� (ö� l. 606/1210)[3] ve Teftâ� zâ�nî�[4] gibi mü� ellifler, karîne-i mâni’ayı mecâ� zın tanımı içerisinde 
yer alan aslî� bir unsur olarak değ�erlendirirken; birçok fıkıh usulcü� sü�  karî�neyi mecâ� zın sadece 
anlaşılmasını sağ� layan hâ� ricî� bir şart olarak kabul eder.[5] Benzer şekilde alâka da mecâ� zın hakikî� 
anlamdan farklı bir manada kullanılabilmesini sağ� layan semantik ve zihinsel bir bağ�  olarak ta-
nımlanır[6]; ancak bu bağ� ın mahiyeti, kaynağ� ı ve delâ� let gü� cü�  ü� zerinde uzlaşı bulunmamaktadır.

Bu çalışmanın amacı, yukarıda ö� zetlenen teorik çerçevede karîne ve alâka kavramlarını hem 
kavramsal hem de işlevsel boyutlarıyla ele almak ve bu kavramların mecâ� zî� anlatımın ortaya 
çıkışındaki kurucu rollerini ortaya koymaktır. Bu bağ� lamda, mecâ� zın yalnızca edebî� bir sü� sleme 
unsuru değ� il, aynı zamanda anlamın ü� retildiğ� i sistematik bir dilsel yapı olduğ�unu ortaya koymak 
hedeflenmektedir.

Makale, klasik belâ� gat ve usul metinleri ü� zerinden yü� rü� tü� len nitel bir analizle, ilgili kavramların 
tü� rlerini, fonksiyonlarını ve birbirleriyle olan ilişkilerini ö� rneklerle birlikte incelemekte; bö� ylece 
mecâ� zın hem teorik zeminini hem de uygulama biçimlerini daha net biçimde kavramsallaştırmayı 
amaçlamaktadır.

Bu çalışmanın kuramsal çerçevesi, klasik Arap belâ� gatı ve fıkıh usû� lü�  literatü� rü� nde mecâ� zın 
oluşumunu açıklayan teoriler ü� zerine inşa edilmiştir. Mecâ� z, lafzın hakikî� anlamından başka 
bir anlama alâka aracılığ� ıyla geçmesi ve bu geçişin karîne-i mâni’a vasıtasıyla hakikî� anlamdan 
ayrıştırılması ile mü� mkü� ndü� r. Bu bağ� lamda, karîne ve alâka, mecâ� zın dilsel olarak mü� mkü� n 
kılınmasının temel şartlarıdır.

Ebû�  Ya‘kû� b es-Sekkâ�kî� (ö� l. 626/1229), Hatî�b el-Kazvî�nî� (ö� l. 739/1338) ve Teftâ� zâ�nî� gibi belâ� -
gat â� limleri, mecâ� zı vaz‘ kavramı çerçevesinde değ�erlendirerek karîneyi mecâ� zın mahiyetine 
dâ�hil ederken; fıkıh usulcü� leri, ö� zellikle de Hanefî� geleneğ�e mensup â� limler, karî�neyi mecâ� zın 
anlaşılmasında etkili olan dışsal bir unsur olarak kabul etmişlerdir. Bu ayrım, yalnızca teorik 
bir farklılık olmayıp, mecâ� zın dilsel statü� sü� , delâ� let tü� rü�  ve anlamın tayin sü� reci açısından ciddi 
sonuçlar doğ�urmaktadır. Ayrıca alâka, lafzın yeni bir anlamda kullanılmasını sağ� layan, mecâ� zın 
“meşruiyet illeti” olarak işlev gö� ren bir ö� lçü� t olarak kabul edilmektedir. Sebep-sonuç, parça-bü� tü� n 
ve mü� şâ�behet gibi mantıksal ve semantik ilişkiler ü� zerine kurulan alâ�kalar, mecâ� zın sınıflandı-
rılmasında da belirleyici olmaktadır. Bu yö� nü� yle çalışmada, belâ� gat teorisinin kurucu ilkeleri 
olan vaz‘, delâlet, karîne ve alâka kavramları arasındaki ilişkiler ontolojik bir zeminde yeniden 
ele alınmaktadır.

Karî�ne ve alâ�ka kavramları ü� zerine yapılan çalışmalar genellikle belâ� gat, mantık ve fıkıh usu-
lü�  disiplinleri çerçevesinde şekillenmiştir. Fahreddî�n Râ� zî� ve Sekkâ�kî�, karî�neyi mecâ� zın tanımı 
içinde ele alırken, ö� zellikle Teftâ� zâ�nî�, karî�neyi nev‘î� vaz‘ kapsamında değ�erlendirerek mecâ� zın 
dil içi meşruiyetini bu kaideye dayandırmıştır. Kazvî�nî�, mecâ� zın tü� rlerini alâ�ka esasına gö� re 
sınıflandırmış; mü� şabehet ile kurulan mecâ� zları istiâ� re, diğ� er ilişkilerle kurulanları ise mecâ� z-ı 
mü� rsel olarak adlandırmıştır.

[3] Fahreddin er-Râ� zî�, el-Mahsûl, thk. Taha Cabir Feyyâ� z (b.y.: Mü� essesetü� ’r-Risâ� le, 1997), 1/328-332; Râ� zî�, Nihâyetü’l-i‘câz 
fî dirâyeti’l-i‘câz. thk. Nasrullah Hacımü� ftü� oğ� lu (Beyrut: Dâ� ru Sâ�dır, 2004), 87-88.

[4] Sa‘dü� ddî�n et-Teftâ� zâ�nî�, Şerhu’t-Telvîh ale’t-Tavdîh (Mısır: Mektebet-ü�  Subeyh, ts.), 1/79-80.
[5] Şehabeddî�n el-Karâ� fî�, Nefâ� isü� ’l-usû� l fî� şerhi’l-Mahsû� l, thk. Adil Ahmed Abdü� lmevcû� d-Ali Muhammed Muavviz (b.y.: 

Mektebet-ü�  Nizâ� r, 1995) 2/919; Bedreddî�n ez-Zerkeşî�, el-Bahrü� ’l-muhî�t (Amman: Dâ� ru’l-Kü� tü� bî�, 1994), 3/59-60.
[6] Abdü� lkâ�hî�r Cü� rcâ�nî�, Esrârü’l-belâga, thk. Mahmud Muhammed Şakir (Kahire-Cidde: Matbaatü� ’l-Medenî�-Dâ� ru’l-Medenî�, 

ts.), 395, 397, 402.; Râ� zî�, el-Mahsûl, 1/328.



355Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: Karîne ve Alâka

Ö� te yandan fıkıh usû� lü�  literatü� rü� nde, karî�ne-i mâ�ni’a genellikle lafzın hakikî� anlamdan me-
câ� zî� manaya yö� nelmesini sağ� layan bağ� lamsal bir unsur olarak değ�erlendirilmiştir.[7] Bu disiplin, 
karî�neyi anlamın sabitliğ� i ve delil oluşu açısından daha temkinli bir şekilde ele almakta, mecâ� zın 
delâ� let gü� cü� nü�  sınırlandırıcı yaklaşımlar sergilemektedir.

Bu araştırma, nitel bir yö� ntemle yü� rü� tü� lmü� ş olup, klasik Arap belâ� gatı ve usû� l-i fıkıh metin-
lerinin kavramsal analizi esas alınmıştır. Metin odaklı çö� zü� mlemede ö� zellikle Fahreddî�n Râ� zî�, 
Sekkâ�kî�, Kazvî�nî�, Teftâ� zâ�nî�, Seyyid Şerî�f Cü� rcâ�nî� ve Mahmû� d el-Antâ�kî� (ö� l. 1160/1747) gibi klasik 
otoritelerin gö� rü� şleri incelenmiş; karîne ve alâka kavramlarına dair tarif, tasnif ve tartışmalar 
karşılaştırmalı olarak analiz edilmiştir.

Ayrıca ö� rnek cü� mleler ü� zerinden kavramların işlevselliğ� i açıklanarak, teori ile uygulama ara-
sında kö� prü�  kurulmuştur. Bu yö� ntemle çalışmanın hem kuramsal zeminini gü� çlendirmek hem 
de kavramsal belirsizlikleri gidermek hedeflenmiştir. Analitik yaklaşım çerçevesinde, mecâ� zın 
oluşum sü� recine dair kavramların birbiriyle olan ilişkileri açık biçimde ortaya konulmuş; kav-
ramların sınırları ve geçişlilikleri sorgulanmıştır.

1. Karîne

1.1. Disiplinler arası bir kavram olarak karîne
Karîne, nahiv, belâ� gat, fıkıh usulü� , tefsir, arû� z, mantık ve vaz‘ gibi birçok ilim tarafından kullanılan 

disiplinler arası bir kavramdır. En genel manasıyla karî�ne, kastedilen manaya (maksû� d) ulaşmada 
işlev gö� ren delil, bir varlığ� ı/nesneyi/manayı gö� steren ipucu (emâ� re) ve manayı belirleyip tayin 
eden ö� lçü� t (kıstâ� s) manalarına gelir. Ö� zel anlamıyla ise; a) irabın manayı tayinde yetersiz kaldığ� ı 
durumlarda fail ile mefulü�  birbirinden ayıran bir kıstas;[8] b) fâ� sılalarla biten cü� mlede bir seci‘ 
tü� rü� ;[9] c) iki ö� ncü� lden birinin diğ� eriyle icab-selb ve kü� llî�lik-cü� zî�lik açısından ilintilendirildiğ� i bir 
kıyas;[10] d) mü� phem lafızları belirleyen bir tayin edici;[11] e) muhtemel anlamlar arasında kaste-
dilen manayı zabteden bir unsur ve f) duruma kesinlik kazandıran, mü� phem bir manayı açık hale 
getiren (isbâ� t) ve mü� tekellimin maksadını açığ�a çıkarmak için kullanılan bir delildir.[12] Tü� m bu 
farklı kullanımlara rağ�men karî�ne lafzı zikredildiğ� inde ilk olarak belâ� gat ilmindeki kullanımıyla; 
lafzî� ve mâ�nevî� (hâ� lî�/aklî�) olmak ü� zere kastedilen manaya gö� tü� ren ya da sö� zü� n kullanıldığ� ı ma-
nanın dışındaki bir manaya delâ� let ettiğ� ini gö� steren bir ipucu akla gelmektedir.[13]

Mü� şahede edildiğ� i ü� zere karî�ne kavramı pek çok ilmî� disiplin içerisinde, ö� zellikle de anlamın 
tayininde, belirleyici bir işlev ü� stlenmektedir. Sö� z konusu ilimler içerisinde bilhassa fıkıh usulü� nde 
karî�ne olgusu kapsamlı şekilde incelenmiş ve çeşitli açılardan lafzî�, hâ� lî�, şerî�, ö� rfî�, aklî�, sem‘î�, katî� 
ve zannî� gibi kısımlara ayrılmıştır.[14] Ancak karî�nenin mecâ� z ile, dolayısıyla belâ� gat ilmi ile olan 
irtibatı diğ� er disiplinlerle kıyaslandığ� ında çok daha gü� çlü�  ve yapısal bir mahiyet arz eder. Nitekim 
ileride ayrıntılı biçimde ele alınacağ� ı ü� zere, karî�ne temelde mecâ� zî� anlamın varlık şartı ve lafzın 
hakikî� anlamından mecâ� zî� anlama geçişin semantik zemini olarak değ�erlendirilmiştir.

[7] Karâ� fî�, Nefâisü’l-usûl, 2/919.
[8]İ �bn Ya‘î�ş, Şerhu’l-Mufassal, thk. Emî�l Bedî� Ya‘kû� b (Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 2001), 1/197.
[9] Tehâ�nevî�, Keşşâf-ı ıstılahâti’l-fünûn ve’l-ulûm, thk. Ali Dehruc (Beyrut: Mektebet-u Lü� bnan Nâ� şirû� n,1996) 2/1315.
[10] Tehâ�nevî�, Keşşâf, 2/1315.
[11] Eğ� inli Muhammed Rahmi, Vaz‘ İlminin Temel Meseleleri: el-Ucâletür’-Rahmiyye fî Şerhi’r-Risâleti’l-Vaz’iyye, çev. Muham-

med Salih Sü� rü� cü�  (İ�stanbul: Tü� rkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığ� ı Yayınları, 2024), 193-195.
[12]İ �bn Â� bidî�n, Reddü’l-muhtâr ale’d-Dürri’l-muhtâr (Mısır: Matbaatu Mustafa el-Bâ�bî� el-Halebî�, 1966), 5/354.
[13] Seyyid Şerî�f Cü� rcâ�nî�, et-Ta‘rîfât, thk. Heyet (Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 1983), 174; Tehâ�nevî�, Keşşâf, 2/1315.
[14] Râ� zî�, el-Mahsûl, 6/22; eKarâ� fî�, Nefâisü’l-usûl fî şerhi’l-Mahsûl, 9/3803, 3828; Safiyyü� ddî�n el-Urmevî�, Nihâyetü’l-vusûl fî 

dirâyeti’l-usûl, thk. Salih b. Sü� leyman el-Yû� suf- Sa‘d b. Sâ� lim es-Suveyh (Mekke: el-Mektebetü� ’t-Ricâ� riyye, 1996), 8/3826.



İslâmî İlimler Dergisi356

1.2. Dil ilimlerinde karîne
Dilde, mü� şterek ve mecâ� z tü� rü�  lafızların manalarına tayini için başvurulan iki temel karî�ne 

tü� rü� nden sö� z edilir: Karî�ne-i mu‘ayyine ve karî�ne-i mâ�ni‘a (sâ� rife/muhassıla). Bu iki tü� rden 
ilki, lafzın taşıdığ� ı muhtemel anlamlar arasında birini tayin eden; ikincisi ise lafzı zâ�hirî� veya 
aslî� anlamından başka bir anlama yö� nlendiren karî�neleri ifade eder.[15] Bununla birlikte, mâ-
ni‘a ve mu‘ayyine ayrımı gö� z ardı edilerek daha genel bir kullanım benimsenirse, karî�ne kavramı 
dilde iki temel anlamda dikkate alınır:

Karî�ne-i muayyine; vaz‘dan bağ� ımsız biçimde kastedilen manayı açıklayan, yani dilsel belirle-
me aracılığ� ı olmadan aklî� bir delâ� letle kastedilen mananın kendisini gö� steren şeydir.[16]  Karî�ne-i 
mâ�nia ise; lafzın vaz‘ yoluyla yü� klendiğ� i hakikî� (asıl) anlamı kastetmeye mâ�ni olan, muhatabı bu 
anlamdan uzaklaştırıp mecâ� zî� manaya yö� nlendiren bağ� lamsal unsurdur. Bu tü� r karî�ne, bir yan-
dan aslî� anlamın kullanımını engelleyen (mâ�ni‘a), diğ� er yandan mecâ� zî� anlamın tercihine zemin 
hazırlayan yö� nlendirici(sâ� rife) bir delildir.

Karî�ne kavramının birinci anlamı, hem mü� şterek hem de mecâ� z lafızlar için geçerli olan ge-
nel bir işaret veya belirleyici unsur niteliğ� indedir. Buna karşılık ikinci anlamı, yalnızca mecâ� z 
lafızlara ö� zgü� dü� r. Daha açık ifadeyle karî�ne, dilde mutlak biçimde kullanıldığ� ında bu iki anlamı 
da içerebilir; ancak “mu‘ayyine” veya “mâ�ni‘a” gibi niteleyici ifadelerle birlikte kullanıldığ� ında 
durum farklılaşır: “Mu‘ayyine” ya da “mâ�ni‘a” olarak nitelendirilen karî�nelerin ilki (mu‘ayyine), 
mü� şterek, mü� phem ve mecâ� z lafızlarda geçerli olabilirken; ikincisi (mâ�ni‘a) sadece mecâ� z lafız-
lara ö� zgü� dü� r.[17] Bu iki tü� r karî�nenin her biri, bulundukları bağ� lama gö� re ikiye ayrılır: Eğ�er karî�ne 
doğ� rudan sö� z içerisinde (lafız dü� zeyinde) yer alıyorsa “lafzî�”, sö� z dışı bağ� lamdan (mesela durum 
veya halden) anlaşılıyorsa “mâ�nevî�” olarak nitelendirilir.

Mecâ� z lafızların anlam kazanımı esasen karî�ne-i mâ�ni‘a sayesinde gerçekleştiğ� inden, inceleme-
mizin merkezine bu karî�ne tü� rü� nü�  yerleştireceğ� iz. Bununla birlikte, ikinci tü� r karî�nenin de mecâ� z 
anlamın oluşumuna katkı sağ� ladığ� ını dü� şü� ndü� ğ�ü� mü� zden, karî�ne-i mâ�ni’a ile karî�ne-i mu‘ayyine 
arasındaki farkları ve bunların çeşitli tü� rlerini birlikte ele alacağ� ız. Bu yaklaşımın, mü� şterek ve 
mecâ� z lafız tü� rlerinin daha iyi anlaşılmasına katkı sağ� layacağ� ı kanaatindeyiz. Devamında, mecâ� z 
lafzın anlamını belirleme sü� recinde karî�ne-i mâ�ni’anın ü� stlendiğ� i işlevleri inceleyecek; ö� zellikle 
mecâ� zî� anlamı belirleyen bu karî�nenin, dilsel delâ� letin temel ilkesi olan vaz‘ kavramıyla ilişkisini 
açıklığ�a kavuşturacağ� ız. Ardından, anlamın tayininde karî�nenin mecâ� zla olan ilişkisini ele alarak, 
karî�nenin mecâ� zın bir şartı mı yoksa ayrılmaz bir parçası mı olduğ�u sorusuna değ� ineceğ� iz. Son 
olarak da çeşitli karî�ne ö� rneklerine yer vererek konuyu tamamlayacağ� ız.

1.1.1. Karîne-i mu‘ayyine
Ö� ncelikle, mü� şterek ve mü� phem[18] lafızların anlamlarının belirlenmesinde etkili olan karî�ne-i 

mu‘ayyine ü� zerinde durmak yerinde olacaktır. Mü� şterek lafız, tek bir kelimenin aynı anda birden 
fazla hakikî� anlama delâ� let etmesidir.[19] Bu tü� rden lafızların çok anlamlılığ� ı, mecâ� z veya menkû� l 
lafızlardakinden farklı bir gerekçeye dayanır. Zira mü� şterek lafızlarda yer alan her bir anlam, 
lafzın ilk vaz‘ında doğ� rudan tayin edilen, yani aslen o lafza ait olan hakikî� anlamlardır.

[15]İ �sâ�mü� ddî�n el-İ�sferâ�yî�nî�, Şerhu’l-İsâm li’r-Risâleti’s-Semerkandî fi’l-isti’ârat, thk. Adnan Ö� mer el-Hatî�b (Dımaşk: Dâ� ru’t-Tak-
vâ� , 2006), 57; Eğ� î�nî�, el-Ucâletü’r-Rahmiyye, 141-143; Ebü� ’l-Bekâ�  el-Kefevî�, el-Külliyyât, thk. Adnan Derviş-Muhammed 
el-Mısrî� (Beyrut: Mü� essesetü� ’r-Risâ� le, ts.) 734.

[16]İ �sâ�mü� ddî�n, Şerhu’l-İsâm li’r-Risâleti’s-Semerkandî fi’l-isti’ârat, 57; Eğ� î�nî�, el-Ucâletü’r-Rahmiyye, 141-143.
[17] Eğ� î�nî�, el-Ucâletü’r-Rahmiyye, 229-231.
[18] Manalarına karî�ne ile delâ� lette mü� şterek ile mü� phem lafızlar birleşse de aralarındaki fark mü� phemin icmâ� len mü� lahaza 

edilen cü� zî� anlamların her biri karşısında tek seferde ve husû� sî� olarak vaz‘edilmesidir. Bk. Tehâ�nevî�, Keşşâf, 2/1547.
[19] Tehâ�nevî�, Keşşâf, 2/1547.



357Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: Karîne ve Alâka

Mü� şterek lafızlar çeşitli şekillerde ortaya çıkabilir: Bir vâ� zı‘ (isim koyucu), aynı lafzı farklı 
zamanlarda iki ayrı anlam için belirlemiş olabilir; yahut aynı lafız, farklı toplumlarda farklı 
anlamlarla kullanılmak ü� zere tayin edilmiş olabilir. Bu gibi sebeplerle ortaya çıkan mü� şterek 
lafızlar, dilde oldukça yaygındır. Bu tü� r bir lafız bir cü� mlede yer aldığ� ında, mü� tekellimden, lafzın 
işaret ettiğ� i muhtemel anlamlardan hangisini kastettiğ� ini tayin etmesi beklenir. Ö� rneğ� in, “el-
‘ayn” kelimesi; gö� z, pınar, casus ve kıymetli maden gibi birbirinden farklı anlamlarda kullanılır. 
Bu anlamların her biri, lafzın hakikî� delâ� let sahasına dâ�hildir. Ancak bu anlamlardan hangisinin 
kastedildiğ� inin anlaşılabilmesi için, her biriyle birlikte ayrı bir karî�nenin bulunması gerekir. 
Çü� nkü�  her ne kadar lafzın anlam tayini başlangıçta vaz‘ yoluyla gerçekleşmiş olsa da, lafız tek 
bir anlama delâ� let etmediğ� i sü� rece, anlamın anlaşılması kendiliğ� inden gerçekleşmez; muhatabın 
zihni, lafızdan doğ� rudan doğ� ruya belirli bir anlama ulaşamaz. Diğ� er bir deyişle ilgili lafzın sö� z 
konusu anlamlardan her birine delâ� leti eşittir. Bu eşitliğ� in bozulup mü� tekellimin kastettiğ� i ma-
nanın anlaşılması ancak karî�ne ile gerçekleşir. Bu nedenle, ö� rneğ� in “el-‘ayn” lafzının yer aldığ� ı bir 
cü� mlede, mü� tekellimin hangi anlamı kastettiğ� ini belirleyebilmesi için, ya doğ� rudan lafzın içinde 
bulunan bir lafzî� karî�ne, ya da bağ� lamdan veya durumdan anlaşılan mâ�nevî� (aklî� ya da hâ� lî�) bir 
karî�nenin bulunması zorunludur.

Mü� phem lafızlara gelince; bunlarla, anlamları vaz‘ itibarıyla genel olmakla birlikte kullanım 
anında ö� zel bir varlığ� ı ifade eden, yani şahsî� vaz‘ın alt kategorilerinden “genel vaz‘ ö� zel mevzû� ‘un 
leh” ile vaz‘a konu olan zamir, işaret ismi, ilgi zamiri ve harf gibi lafız tü� rleri kastedilir.[20]  Bu tü� r 
lafızların vaz‘ı, sö� z konusu lafzın kapsamına giren her bir cü� z’î�yi, o lafzın temsil ettiğ� i kü� llî� bir 
mefhum aracılığ� ıyla icmâ� lî� (toplu) biçimde tasavvur etmek ve ardından her bir cü� z’î� karşısında 
bu lafzı hususî� biçimde tek tek tayin etmek suretiyle gerçekleşir. Ö� rneğ� in, “ben” zamirinin kap-
samına giren her bir birey, “mü� tekellim” (konuşan) anlamındaki kü� llî� bir kavram çerçevesinde 
dü� şü� nü� lü� r ve bu zamir, ilgili konuşma bağ� lamında o kü� llî� kavrama dahil herhangi bir bireyi işaret 
etmek ü� zere ö� zel olarak tayin edilir. Bu tü� rden lafızlar, dış dü� nyada birden fazla varlığ�a yü� klene-
bilir. Mesela “bu” anlamındaki işaret ismi, “kendisine işaret edilen varlık veya nesne” (mü� şâ� run 
ileyh) için kullanılabilir. Ancak bu lafız bir cü� mlede yer aldığ� ında, onun hangi varlığ� ı kastettiğ� ini 
tespit edebilmek için mutlaka bir karî�nenin bulunması gerekir. Her bir mü� phem lafız tü� rü� , ken-
disine ö� zgü�  bir karî�ne-i mu‘ayyineye sahiptir. Ö� rneğ� in “ben” ve “sen” zamirleriyle kastedilen kişi, 
konuşma esnasında mü� tekellim ve muhatap konumunda bulunan şahıslar ü� zerinden belirlenir. 
İ�şaret isimleri genellikle elle gö� sterme gibi duyusal (hissî�) bir karî�ne aracılığ� ıyla anlam kaza-
nırken; ilgi zamirleri ise cü� mledeki bağ� lamdan hareketle, yani aklî� bir karî�ne yoluyla delâ� lette 
bulunurlar.[21] Bu tü� r karî�nelerin her biri, kullanıldığ� ı bağ� lamda hangi anlamın kastedildiğ� ini tayin 
ettiğ� i için karî�ne-i mu‘ayyine olarak adlandırılır.

Sonuç olarak, karî�ne-i mu‘ayyine, birden fazla anlama vaz‘edilmiş (mü� şterek) ya da genel bir 
vaz‘ ile icmâ� lî� olarak birçok tikele (cü� z’î�ye) tayin edilen lafızlardan (mü� phem), kullanım anın-
da hangisinin kastedildiğ� ini belirleyen unsurdur. Bu yö� nü� yle karî�ne-i mu‘ayyine, karî�ne-i mâ�ni‘a-
dan farklıdır; çü� nkü�  o, lafzın vaz‘ neticesinde kazandığ� ı delâ� letin gerçekleşmesini sağ� layan bir 
unsur olarak işlev gö� rü� r. Başka bir ifadeyle, bir lafzın tayin edildiğ� i anlamı ifade edebilmesi -yani 
o anlama delâ� let etmesi- karî�ne-i mu‘ayyinenin varlığ� ına bağ� lıdır (ِِلِدََّللََالََةِِ امُُلفِِيدََة).[22] Karî�ne-i mu‘ay-
yine, yalnızca mü� şterek ve mü� phem lafızlarda değ� il; aynı zamanda lâ�mu’l-ahdiyye ile marifelik 

[20] Konu hakkında detaylı bilgi için bk. Yıldırım, “Vaz İ�lmi”, 449-460; Eğ� î�nî�, el-Ucâletür’-Rahmiyye, 176-206; Fahrettin Arı, 
Müphem Lafızların Vaz‘ı Bağlamında Dil ve Gerçeklik İlişkileri (İ�stanbul: 29 Mayıs Ü� niversitesi, İ�slami İ�limler Fakü� ltesi, 
Lisans Tezi, 2020).

[21] Adudü� ddî�n el-Î�cî�, er-Risâletü’l-vaz‘iyye (İ�stanbul: Safa ve Enver Matbaası, 1311), 79.
[22] Alâ�ü� ddî�n el-Merdâ�vî�, et-Tahbîr şerhu’t-Tahrîr, thk. Abdurrahman el-Cibrî�n-Ivaz el-Karnî�-Ahmed es-Serrâ�h (Riyad: Mek-

tebetü� ’r-Rü� şd, 2000), 6/2884.



İslâmî İlimler Dergisi358

kazanmış isimlerde, fiillerde ve umum-husus anlamı taşıyan lafızlarda da anlamın tayininde be-
lirleyici rol oynar. Lâ�mu’l-ahdiyye ile belirli hâ� le gelen isimlerde karî�ne, ya sö� z konusu cü� mleden 
ö� nce geçen bir kelimeye (sebku’l-ma‘hû� d) işaret eder, ya da muhatabın zihninde o ifadeye dair 
ö� nceden mevcut olan bilgiye (karî�ne-i hâ� riciyye) dayanır. Fiillerde ise anlamın belirlenmesinde 
karî�ne işlevi gö� ren unsur, fiilin muayyen failidir.[23]

1.1.2. Kârine-i mâni’a
Karî�ne-i mâ�ni’a dışındaki karî�neler, birden fazla lafız tü� rü�  için geçerlidir. Mü� şterek ve mü� phem 

lafızlarda olduğ�u gibi karî�ne-i mu‘ayyine, iki ya da daha fazla anlamın, mü� tekellimin kastettiğ� i 
manaya nispetin eşit olduğ�u durumlarda sö� z konusudur.[24] Buna karşılık, karî�ne-i mâ�ni‘a yal-
nızca mecâ� z lafızlar için geçerlidir. Zira bu tü� r karî�ne, alâ�ka ile birlikte mecâ� zın temel rü� kü� n-
lerinden birini teşkil eder. Belâ� gat ilminde, karî�ne terimiyle genellikle bu ö� zel tü� r olan karî�ne-i 
mâ�ni‘a kastedilir.

Karî�ne-i mâ�ni‘a, lafzın vaz‘edildiğ� i hakikî� anlamın kastedilmesine mâ�ni olan ve muhatabı, sö� z 
konusu lafzın mevzû� ‘un lehi dışında bir anlama yö� nlendiren bir işaret, yani emaredir. Bu karî�-
ne, lafzî� (mekâ� liyye/dil içi) olabileceğ� i gibi manevî� (hâ� liyye/dil dışı) de olabilir; birincisi dil içi 
unsurlardan, ikincisi ise bağ� lamsal veya dışsal unsurlardan kaynaklanır. Başka bir ifadeyle, karî�ne, 
muhatabı mü� tekellimin mecâ� zî� anlamı kastettiğ� ine gö� tü� ren bir ipucu[25]  ya da zihni, lafzın vaz‘î� 
(lugat) anlamından mecâ� zî� (isti‘mal) olana yö� nlendiren unsurdur. Bu işleviyle karî�ne, mecâ� zın 
klasik tanımında da yer almaktadır: “ِِّاوََلضْْعِِي امََلعْْنََى  مِِنْْ  مََانِعََِةٍٍ  قََرِِينََةٍٍ  مََعََ  لِعََِلََاقََةٍٍ  لََهُُ  وُُضِِعََ  مََا  غََيْْرِِ  امُُلسْْتََمََلََةُُ فِِي   ُ  ”اكََللِِمََ�ةَُ
(Bir kelimenin, vaz‘edildiğ� i anlam dışında bir anlamda, bir alâ�ka ile ve vaz‘î� anlamı kastetmeyi 
engelleyen bir karî�ne eşliğ� inde kullanılmasıdır.) [26] Tanımda da açıkça gö� rü� ldü� ğ�ü�  ü� zere, karî�ne 
sadece hakikî� anlamın kastını engellemekle kalmaz; aynı zamanda kinâ�ye sanatını mecâ� z tanımı 
dışında tutan bir ayırt edici kayıt gö� revi de gö� rü� r. Zira kinâ�yede, her ne kadar lafzın mecâ� zî� anla-
mı kastedilse de hakikî� anlam da murat edilebilir; bu durumda karî�ne-i mâ�ni‘a mevcut değ� ildir. 
Bu durum kinâ�ye ü� slubunda karî�ne olmadığ� ı anlamına gelmez. Zira ifade edildiğ� i gibi lafzın aslî� 
anlamının dışında kullanılan her bir lafız tü� rü�  bir karî�neye ihtiyaç duyar. Bu durumda lafzın 
kinâ� î� anlamının kastedildiğ� ini gö� steren, diğ� er deyişle lafzı kinâ� î� anlama tayin eden bir karî�ne 
olmalıdır. Bu karî�ne ise karî�ne-i mâ�ni’a dışındaki başka bir şeydir. Bu da yukarıda mü� şterek ve 
mü� phem lafızlarda açıklandığ� ı gibi ancak karî�ne-i mu‘ayyine olacaktır. Zira nasıl ki birden fazla 
anlama delâ� leti içeren mü� şterek lafız ile tü� mel bir başlık altında tasavvur edilip kapsamındaki 
her biri tikele delâ� let eden mü� phem lafızlarda tek bir anlamın teayyü� nü�  için manayı tayin edici 
bir karî�neye (karî�ne-i mu‘ayyine) ihtiyaç varsa benzer şekilde sö� zgelimi “Onun eli açıktır” sö� -
zü� nde eli açık olma durumundan kastın gerçek anlam değ� il de cö� mertlik olduğ�unu belirleyen 
bir karî�neye de gerek duyulur.

Karî�ne-i mâ�ni‘anın tü� rlerine geçmeden ö� nce şu ö� nemli noktaya da değ� inmek gerekir: Belâ� gat 
â� limlerinin çoğ�unluğ�u tarafından mecâ� zın mahiyetinin bir parçası kabul edilen karî�ne kavramı, ilk 
defa Fahreddî�n Râ� zî� ve Sekkâ�kî� tarafından mecâ� z tanımının ayrılmaz bir unsuru olarak sistematik 
biçimde tanıma dahil edilmiştir.[27]

[23] Halil Fevzî� el-Filibevî�, el-Hâşiyetü’l-cedîde alâ İsâmi’l-ferîde (İ�stanbul: Matbayı Â� mire, 1289), 2/136.
[24] Molla Fenâ� rî�, Fusûlü’l-bedâî‘fî usûli’ş-şerâî‘, thk. Muhammed Hü� seyin Muhammed Hasan İ�smail (Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� -

bi’l-İ�lmiyye, 2006), 1/112.
[25] Karâ� fî�, Nefâisü’l-usûl, 2/875.
[26] Bk. İ�sâ�mü� ddî�n el-İ�sferâ�yî�nî�, el-Atvel şerhu telhîsi miftâhi’l-ulûm, thk. Abdü� lhamid Hindâ�vî� (Beyrut Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 

ts.), 2/243.
[27] Râ� zî�, el-Mahsûl, 1/254-256; Ebû�  Ya‘kû� b es-Sekkâ�kî�, Miftâhu’l-ulûm, thk. Naim Zarzur (Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 

1987), 359.



359Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: Karîne ve Alâka

Karî�ne-i mâ�ni’a, “Elinde kılıç olan bir arslan gö� rdü� m” (ٌٌرََأََيْْتُُ أََسََدًًا فِِي يََدِِهِِ سََيْْف) cü� mlesindeki “elinde 
kılıç olan” ifadesinde olduğ�u gibi lafzî� (makâ� liyye), ya da “Şimdi bir arslan gö� rdü� m” (نََآ�ل  (رََأََيْْتُُ أََسََدًًا ا
cü� mlesinde olduğ�u gibi, konuşma anında gerçek bir arslanın ortamda bulunmamasıyla ortaya 
çıkan mâ�nevî� (hâ� liyye) olabilir. Belâ� gat ilminde, karî�nenin cü� mlede açıkça yer alıp almamasına 
gö� re lafzî� ve manevî� şeklinde genel bir ayrım yapılmaktadır. Buna karşılık fıkıh usulü� nde karî�-
nenin tasnifi, belâ� gattakinden farklı bir zemine oturtulmuş ve daha kapsamlı bir sistematik ge-
liştirilmiştir. Bu bağ� lamda, usuldeki bu ayrımın temellendirilmesinde lafzî� ve manevî� şeklindeki 
geleneksel ayrım yerine, lafız ve anlam esasına dayalı bir tasnif yapmak daha yerinde olacaktır. 
Nitekim ileride değ� inileceğ� i ü� zere, usulde hâ� liyye olarak tanımlanan karî�nenin ö� tesinde, ilave 
bir karî�ne tü� rü� ne daha yer verilmiştir.

Bu çerçevede karî�ne,[28] ilk aşamada iki ana kategoriye ayrılmıştır: (1) Mü� tekellimden kaynak-
lanan anlam (ma‘nen mine’l-mü� tekellim) ve (2) mü� tekellimden kaynaklanmayan anlam (hâ� ricun 
mine’l-mü� tekellim). Mü� tekellimden kaynaklanmayan anlam ise kendi içinde ikiye ayrılmaktadır: 
(2-a) Sö� z cinsinden olan ve (2-b) sö� z cinsinden olmayan. Sö� z cinsinden olan, ayrıca (2-a.a) karî�-
nenin doğ� rudan sö� zü� n içinde yer aldığ� ı —ki bu durumda karî�ne ya tü� m cü� mle ya da cü� mlenin 
bir parçası olabilir— ve (2-a.b) karî�nenin cü� mlede yer almadığ� ı şeklinde ikiye ayrılmaktadır. 
Karî�nenin cü� mle içerisinde yer aldığ� ı alt kategori (2-a.a) de ayrıca (2-a.a.1) tahsise tabi tutulmuş 
olan ve (2-a.a.2) tahsise uğ� ramamış şeklinde ikili bir ayrıma tâ�bidir. Bu hiyerarşik tasnife gö� re, 
belâ� gat ilminde ö� ne çıkan lafzî� ve manevî� karî�ne ayrımı, esasen (2) numaralı ana kategori altında 
yer almaktadır. Burada (2-a) lafzî� karî�neye; (2-b) ise mâ�nevî� karî�neye, yani karî�ne-i hâ� liyyeye 
tekabü� l etmektedir. Bu sistematik içinde (1) numaralı başlık altında tanımlanan karî�ne, belâ� gat 
literatü� rü� nde ele alınmayan ve usul ilminde mü� stakil bir tü� r olarak belirlenen yeni bir karî�ne 
çeşidini ifade etmektedir.[29]

Karî�nenin lafızla yahut anlamla ilgili oluşu ya da cü� mlede yer alıp almaması esas alınarak yapılan 
bu taksime ilaveten, mâ�ni‘anın tü� rü�  dikkate alınarak da karî�ne farklı kategorilere ayrılmıştır. Bu 
çerçevede karî�neler, aklî�, hissî�, ö� rfî� (â�deten)ve şer‘î� olmak ü� zere dö� rt grupta sınıflandırılmıştır. 
Buradaki esas, hakikî� anlamın kastına neyin engel olduğ�udur. Başka bir ifadeyle, muhatabın 
zihninin lafzın aslî� (hakikî�) anlamına yö� nelmesini engelleyen ve onu mecâ� zî� bir anlamı tercih 
etmeye sevk eden etkenin mahiyetine gö� re karî�nenin tü� rü�  belirlenmektedir. Eğ�er lafzın hakikî� 
anlamını kastetmeye aklen imkâ�n bulunmuyorsa, yani o anlamın gerçekleşmesi aklî� açıdan muhal 
ise, bu durumda sö� z konusu karî�ne aklî�dir. Eğ�er bu engelleyici unsur insanın duyularına, yani 
beşerî� tecrü� besiyle algılanabilir olana dayanıyorsa, karî�ne hissî� olarak değ�erlendirilir. Karî�ne, 
toplumsal ö� rf ve â�detler çerçevesinde hem sö� zlü�  hem fiilî� davranış biçimlerinden kaynaklanıyorsa, 

[28] Burada, Teftâ� zâ�nî�’nin Telvîh adlı eserinde yaptığ� ı taksim dikkate alınmıştır. Bu taksim mü� ellif Sadrü� ’ş-Şerî�‘a’nın karî�ne 
taksiminden biraz daha farklıdır. Aklî� taksime yakın olması sebebiyle Teftâ� zâ�nî�’ninkini dikkate aldık. Bk. Sa‘dü� ddî�n et-
Teftâ� zâ�nî�, Şerhu’t-Telvîh ale’t-Tavdîh (Mısır: Mektebet-ü�  Subeyh, ts.), 1/174-179.

[29] Buradaki karî�ne taksimini ö� rnekler ile açıklamak gerekirse (1) numaralı karî�nenin misali şö� yledir: ََِواسْْتََفْْزِِزْْ مََنْْ اسْْتََطََعْْتََ مِِنْْهُُمْْ بِصََِوْْتِك 
“Onlardan gücünün yettiğinin ayağını (şerre) çağırmakla kaydır.” â�yetinde hakikî� anlamı itibariyle Allah Teâ� lâ�  mü� minleri 
doğ� ru yoldan saptırmaya ve masiyete çağ� ırması için şeytana emirde bulunuyor. Ancak bö� yle bir emirin Allah Teâ� lâ� ’dan 
sadır olması muhaldir. Bu sebeple burada mü� tekellimin zâ� tı â�yetin hakikî� anlama yorulmasına manî� bir karî�ne olmakta-
dır. Buna gö� re â�yette kastedilen mecâ� zî� anlam; şeytana insanları masiyete sü� rü� kleme ve ayaklarını kaydırma imkanının 
verildiğ� idir. (2-a.a.1) numaralı karî�nenin ö� rneğ� i ise şudur: “Sahibi olduğ�um her kö� le(memlû� k) hü� rdü� r.” ifadesindeki 
“memlû� k” lafzı, hü� rriyeti için sahibiyle bir bedel karşılığ� ında anlaşma yapan mü� kâ� teb kö� leleri kapsamamaktadır. Buna 
gö� re gö� re ilgili kelime, memlû� k lafzının fertlerinden bazısına tahsis edilmiş olup mü� kâ� teb dışındaki kö� leler manasına 
delâ� let etmektedir. (2-a.a.2) numaralı karî�ne ise lafzın, delâ� let ettiğ� i mananın fertlerinden bazısına tahsis edilmediğ� i 
tü� rdü� r. (2-a.b) numaralı karî�nenin ö� rneğ� i de şö� yledir: ْْفََلْْيََكْْفُُر شََاءََ  وََمََنْْ  لْْفيُُؤْْمٍٍنْْ  شََاءََ   ”.Dileyen iman etsin dileyen inkar etsin“  فََمََنْْ 
â�yetinin hakikî� anlamı iman ve inkarın bir tercih olarak sunulmasıdır. Ancak â�yetin devamındaki �نََارًًأ أََعْْتََدْْنََا لِظََلالِمِِِينََ   Biz“ �إِنَِّاَ 
zâlimlere öyle bir ateş hazırladık ki…” sö� zü�  gerçek anlamda bir tercihin anlaşılmasına mâ�ni olan bir karî�nedir. Bu karî�-
ne de tercih ifadesinin geçtiğ� i sö� zü� n dışındadır. (2-b) numaralı hal karî�nesinin ö� rneğ� i ise şö� yledir: Yanından ayrılmak 
isteyen karısına kocasının “Eğ�er çıkarsan boşsun” sö� zü� ndeki “çıkmak” lafzı hakikî� anlamında mutlak çıkmaya delâ� let 
etmez. Zira ö� rfte bu tü� r sö� zleri anlık yemin (yemî�nü� ’l-fevr) kabilinden kabul edilir, buna gö� re lafzın gerçek anlamı olan 
mutlak çıkmak manası hâ� l (ö� rf) karî�nesiyle engellenmiştir. Bk. et-Teftâ� zâ�nî�, Şerhu’t-Telvîh ale’t-Tavdîh, 1/174-179.



İslâmî İlimler Dergisi360

bu durumda ö� rfî� (â�deten) nitelik kazanır. Nihayet, karî�ne dinî� hü� kü� m, ilke ve naslara dayalı bir 
gerekçe ü� zerine bina edilmişse, bu takdirde şer‘î� olarak isimlendirilir.[30]

1.1.2.1. Karîne-i mâni’anın mecâzdaki işlevi
Mecâ�zî� anlamın belirlenmesi bağ� lamında karî�ne-i mâ�ni‘a, hakikî� anlamı ifade eden lafızların 

belirlenmesinde esas alınan vaz‘ işlemine benzer bir fonksiyon icra etmektedir. Bu benzerlik, 
karî�nenin, lafzın mecâ� zî� anlama yö� neltilmesinde oynadığ� ı belirleyici role dayanmaktadır. Ne 
var ki burada dikkatle gö� z ö� nü� nde bulundurulması gereken ö� nemli bir husus vardır: Karî�nenin 
mecâ� zın teşekkü� lü� ndeki rolü� , vaz‘ın hakî�kat lafzını belirlemede sahip olduğ�u kurucu ve ilkeler 
dü� zeyindeki işlevle aynı derecede değ� ildir. Yani karî�ne, mecâ� zın ortaya çıkışında vaz‘ kadar aslî� 
ve ilkesel bir kaynak olarak değ�erlendirilemez. Çü� nkü�  karî�ne vasıtasıyla mecâ� zî� manaya delâ� let 
eden lafzın, ilk olarak (ibtidâ�en) karî�ne gibi bir aracı olmadan doğ� rudan (bizâ� tihî�) bir manaya 
vaz‘edilmiş olması gerekir. Dolayısıyla bir lafzın hakikî� ya da mecâ� zî� olsun bir anlamı gö� sterme-
si ö� ncelikle ilgili lafzın bir manaya tayin edilmesini ve ilk olarak tayin edildiğ� i bu aslî� anlamda 
kullanılmasına bağ� lıdır. Zira mecâ� zda karî�ne ortadan kalktığ� ında lafız mecâ� z manasını kaybedip 
aslî� anlamına dö� nmektedir. Hasılı mecâ� zî� manadaki vaz‘ ve tayin işlemi hakikî� anlamın vaz‘ından 
farklı ve ikincil seviyededir.

Karî�ne-i mâ�ni‘anın mecâ� zın tayinindeki işlevine ve hakikat lafızdaki vaz‘la ilişkisine işsaret 
edildikten sonra, karî�nenin hem “mâ�ni‘a” hem de “mu‘ayyine” tü� rlerinin mecâ� zî� anlamdaki işlev-
lerine, ayrıca mecâ� zî� mananın tayini ile delâ� leti arasındaki farklara temas etmek yerinde olacaktır. 
Zira anlamın belirlenmesi açısından bu iki karî�ne tü� rü�  arasında benzerlik bulunsa da, karî�ne-i 
mu‘ayyine, yalnızca lafızların anlamlarına vaz‘edilmesinden sonra işlev kazanır. Nitekim, mü� şte-
rek lafızlarda kelime, birden çok anlam için vaz‘edilir; ancak bu durumda kelime, bu anlamlardan 
herhangi birine doğ� rudan delâ� let etmez. Sö� z konusu delâ� let, ancak maksû� d anlamı belirleyen 
bir karî�ne-i mu‘ayyine sayesinde gerçekleşebilir. Daha ö� nce de değ� inildiğ� i ü� zere hem mü� şterek 
hem de mü� phem lafızlarda anlamın tayini ve delâ� leti, bu şekilde karî�nenin devreye girmesiyle 
mü� mkü� n olur. Buna karşılık, mecâ� z tü� rü�  lafızlarda işlev gö� ren karî�ne-i mâ�ni‘a, lafzın “mevzû� ‘un 
leh”, yani vaz‘olunan aslî� anlam dışındaki bir anlama yö� nelmesini sağ� lar; dahası, sadece bu anlamı 
tayin etmekle kalmaz, lafzın o mecâ� zî� anlama delâ� letini de temin eder. Buna gö� re anlaşılmaktadır 
ki mecâ� zî� kullanımlarda karî�ne-i mâ�ni‘a hem lafzın mecâ� zî� anlamda kullanılmasına zemin hazırlar 
(tayin), hem de lafzın bu mecâ� zî� anlama delâ� letini mü� mkü� n kılar.

Bu iki karî�ne tü� rü�  arasındaki bir diğ� er ö� nemli fark ise delâ� letin mahiyetiyle ilgilidir: Mü� şterek 
lafızlarda, anlamlardan birine delâ� let her ne kadar karî�neyle gerçekleşse de, bu delâ� let vaz‘î� delâ� -
let kategorisine girer. Çü� nkü�  lafzın bu anlamlara vaz‘ı zaten ö� nceden gerçekleştirilmiştir. Karî�ne 
sadece hangi mananın maksû� d olduğ�unu gö� sterir. Dolayısıyla bu durumda karî�neye ihtiyaç duyulsa 
da, delâ� letin kendisi vaz‘a dayalıdır. Oysa mecâ� zî� kullanımda, anlamın karî�neyle belirlenmesi, 
lafzın mecâ� zî� manaya vaz‘edilmemiş olması nedeniyle, delâ� leti aklî� delâ� let kapsamına sokar. Yani 
mecâ� zda karî�ne, lafzı aslında vaz‘olunmadığ� ı bir anlama yö� nlendirir ve bu yö� nlendirme aklî� bir 
çıkarıma dayanır; bu sebeple mecâ� zda delâ� let, vaz‘î� değ� il aklî�dir.[31]

Mecâ� zî� ifadelerde karî�ne-i mâ�ni‘a ile birlikte karî�ne-i mu‘ayyinenin de bulunup bulunmaması 
meselesi, klasik belâ� gat ve beyâ�n literatü� rü� nde tartışmalı konulardan biridir. Bu bağ� lamda, bazı 
â� limler her iki karî�nenin bir arada bulunmasının zorunlu olduğ�unu savunurken, bazıları ise mâ� -
ni’a ve mu‘ayyine karî�nelerini birbirinden kesin biçimde ayırmak gerektiğ� ini ileri sü� rmü� şlerdir.[32]

[30] Teftâ� zâ�nî�, Telvîh, 1/174-179; Muhammed b. Ali eş-Şevkâ�nî�, İrşâdü’l-fuhûl ilâ tahkîki’l-hakki min ilmi’l-usûl, thk. Eş-Şeyh 
Ahmed Azv İ�nâ�ye (Dımaşk: Dâ� rü� ’l-Kü� tü� bi’l-Arabî�, 1999), 1/71.

[31] Teftâ� zâ�nî�, el-Mutavvel fi’l-meânî ve’l-beyân, thk. Abdü� lhamî�d Hindâ�vî� (Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 2013), 512.
[32] Molla Fenâ� rî�, Fusûlu’l-bedâyî‘, 1/112.



361Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: Karîne ve Alâka

Ö� rneğ� in Teftâ� zâ�nî�, konuşma esnasında sadece karî�ne-i mâ�ni‘anın anlamı tayin için yeterli oldu-
ğ�unu, ancak tanım yapma (ta‘rî�f) gibi bağ� lamlarda karî�ne-i mu‘ayyinenin de mutlaka bulunması 
gerektiğ� ini savunmuştur.[33]  Teftâ� zâ�nî�’nin bu yaklaşımı, belâ� gat kitaplarında yer alan karî�ne-i 
mâ�ni‘anın “kat‘iyye” ve “muhtemele” şeklindeki tasnifiyle de desteklenmektedir. Bu ayrıma 
gö� re karî�ne, lafzın yalnızca tek bir anlama delâ� let etmesi durumunda kat‘î�; birden fazla anlam 
ihtimaline açık olduğ�u durumda ise muhtemele olarak nitelendirilir.[34] Bu çerçevede, karî�ne-i 
mu‘ayyinenin mecâ� z tü� rü�  lafızlarda bulunması, karî�ne-i mâ�ni‘a kadar aslî� ve ö� ncelikli değ� ildir. 
Nitekim belâ� gat â� limlerinin genel kanaatine gö� re, mecâ� zdan sö� z edildiğ� inde “karî�ne” ile kaste-
dilen genellikle mâ�ni’a tü� rü� dü� r. Çü� nkü�  belâ� gatçılara gö� re karî�ne-i mâ�ni‘a, mecâ� zın şartı değ� il, 
doğ� rudan rü� knü�  (temel unsuru) kabul edilir. Buna karşılık karî�ne-i mu‘ayyine, mecâ� zın şartı olup 
onun mahiyetinin aslî� bir parçası değ� ildir.[35] Bu farklılık nedeniyle karî�ne-i mu‘ayyine, yalnızca 
mecâ� zda değ� il, kinâ�ye gibi başka ü� slup tü� rlerinde de yer alabilirken; karî�ne-i mâ�ni‘a, yalnızca me-
câ� za ö� zgü�  bir unsur olarak değ�erlendirilmiştir.

Bununla birlikte, belâ� gat â� limleri, mecâ� zî� ifadelerde karî�ne-i mâ�ni‘anın yanında karî�ne-i mu‘ay-
yinenin de yer almasını tercih ettiklerini, bu ikincil karî�nenin sebepsiz şekilde terk edilmesini 
uygun gö� rmediklerini belirtmişlerdir.[36] Ancak şu ö� nemli hususu da vurgulamak gerekir: Mü� te-
kellim, muhatabın içinde bulunduğ�u bağ� lamdan (makam) hareketle çeşitli mecâ� zî� anlamlardan 
dilediğ� ini anlayabilmesini ve bu anlamlar arasında bir tercih yapmasını arzu ettiğ� inde, karî�ne-i 
mu‘ayyineyi ö� zellikle zikretmemek, yani onu terk etmek daha isabetli olabilir.

Kanaatimize gö� re, en azından bazı ö� rneklerde bir karî�nenin hem mâ�ni‘a hem de mu‘ayyine 
işlevi gö� rebilmesi mü� mkü� ndü� r. Şö� yle ki; mecâ� zî� kullanımlarda karî�ne, sadece lafzın hakikî� anla-
mını engellemekle kalmaz, aynı zamanda lafzın hangi anlamda kullanıldığ� ını belirleme gö� revini 
de ü� stlenebilir. Bu durumda aynı karî�ne, hem mâ�ni‘a hem de mu‘ayyine vasfını birlikte taşıyabilir. 
Ö� rneğ� in, “Bir arslan gö� rdü� m” ifadesinde, muhatap “arslan” lafzıyla gerçek anlamda yırtıcı bir hay-
vanın mı, yoksa cesur bir insanın mı kastedildiğ� i hususunda tereddü� t yaşayabilir. Bu belirsizlik 
(iltibâ� s), lafızla birlikte gelen ya da hâ� l ortamından kaynaklanan bir karî�ne aracılığ� ıyla giderilir. 
Bö� ylece sö� z konusu karî�ne, lafzın mecâ� zî� anlamına delâ� let etmesini sağ� layarak, hem mâ�ni’alık 
gö� revini yerine getirir hem de mü� tekellimin murad ettiğ� i anlamı tayin ederek mu‘ayyine işlevi 
kazanır. Nitekim klasik belâ� gat â� limlerinin, karî�nenin gö� revini “cü� mledeki anlam kapalılığ� ını 
(iltibâ� s) gidermek” şeklinde tanımlamaları da bu gö� rü� şü�  desteklemektedir. Bu açıklamalar, 
karî�nenin sadece mecâ� zın gerçekleşmesini mü� mkü� n kılmakla kalmadığ� ını, aynı zamanda anlamı 
tayin ederek muhatabın muradı kavramasını sağ� ladığ� ını da gö� stermektedir.[37]

Mecâ� zda lafızların anlamlarına delâ� letinin, hakikî� lafızların aksine, doğ� rudan vaz‘ yoluyla değ� il 
de karî�ne aracılığ� ıyla gerçekleştiğ� i hususu şu ö� rnekle daha iyi anlaşılabilir: Bir vaz‘ ediciden, ö� r-
neğ� in “Ok atan bir arslan gö� rdü� m” ifadesindeki “arslan” kelimesini mecâ� zî� anlamda (cesur adam) 
kullandığ� ı doğ� rudan işitilmese bile, lafzın bu mecâ� zî� manaya delâ� leti gerçekleşmektedir. Bu durum, 
klasik dö� nem vaz-mecâ� z ilişkisi tartışmaları bağ� lamında mecâ� z kullanımının bir prensip olarak 
şu ilkeye dayandığ� ını gö� sterir: Hakikî� anlamın kastedilmesini engelleyen bir karî�nenin mevcut 
olduğ�u her durumda, lafız mecâ� zî� manaya delâ� let eder. Mecâ� zın, nev‘î� vaz‘ın ikinci tü� rü� yle iliş-
kilendirilmesi de bu ilkeyle ilgilidir. Seyyid Şerî�f Cü� rcâ�nî�’nin aksine, Teftâ� zâ�nî�, mecâ� zî� lafızlarda 

[33] Hü� seyin b. Mustafa Karatepeli, Şerhu Risâleti’l-istiâre (İ�stanbul: Matbaa-yı Â� mire, 1260), 11.
[34] Filibevî�, el-Hâşiyetü’l-cedîde, 1/326.
[35] Filibevî�, el-Hâşiyetü’l-cedîde, 1/319.
[36] Abdü� lmuttalip Gö� kbunar, Müneccimbaşı Ahmed Dede’nin “Gâyetü’l-beyân fî dekâiki ilmi’l-beyân” İsimli Eserinin Tahkiki 

(Yalova: Yalova Ü� niversitesi, Sosyal Bilimler Enstitü� sü� , Yü� ksek Lisans Tezi, 2019), 69.
[37] Ebü� ’l-Hü� seyin el-Basrî�, el-Mu‘temed fî usûli’l-fıkh, thk. Halî�l el-Meys (Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 1982/1403), 1/25; 

Râ� zî�, el-Mahsûl, 1/334.



İslâmî İlimler Dergisi362

da bir tü� r vaz‘ın bulunduğ�unu savunur.[38] Ona gö� re mecâ� z lafızlar, nev‘î� vaz[39] kapsamındadır. 
Bu gö� rü� şe gö� re lafız, belli bir mecâ� zî� manaya delâ� let etmesi amacıyla değ� il, o anlamın kapsadığ� ı 
tü� m ö� rneklerin (fertlerin) zihinde genel olarak tasavvur edilmesiyle mecâ� zî� manaya tü� r olarak 
vaz‘edilmiş olur. Teftâ� zâ�nî�, nev‘î� vaz‘ı iki kısma ayırır: Birincisi; vâ� zı‘nın, “Falanca sıfatı taşıyan 
her lafız, şu manaya doğ� rudan (bizzâ� t) delâ� let etmek ü� zere tayin edilmiştir.” şeklindeki kü� llî� 
hü� kmü�  esas almasıdır. Bu tü� r vaz‘, ism-i fâ� il, ism-i mef‘û� l, ism-i zaman gibi hakî�kat lafızlarında 
geçerlidir. İ�kincisi; “Bir manaya bizzat delâ� let etmesi için tayin edilen her lafız karî�ne-i mâ�ni’anın 
bulunduğ�u durumda mecâ� zî� manaya delâ� let eder” biçimindeki vaz‘ şeklidir. Bu, mecâ� zî� ifadeler-
de geçerli olan vaz‘ tü� rü� dü� r. Bu durumda mecâ� zî� anlam, nev‘î� vaz‘ın “genel vaz‘ ö� zel mevzû� ‘un 
leh” formuna dahil olmaktadır. Vaz‘ın genelliğ� i, her bir tikel mecâ� z ö� rneğ� ini içeren yukarıdaki 
kaide sayesinde tek tek her mecâ� zın tasavvur edilmesini; mevzû� ‘un lehin ö� zel oluşu da bu genel 
kaide vasıtasıyla lafzın tek tek her bir mecâ� z ö� rneğ� i için vaz‘edilmesini ifade eder.[40] Buradan şu 
neticeye ulaşılır: Hakikî� anlamın kastını engelleyen karî�ne, yalnızca lafzın mecâ� zî� manaya delâ� le-
tini sağ� lamakla kalmaz, aynı zamanda lafzın mecâ� zî� manaya tayinini de gerçekleştirir. Yani lafız, 
ö� ncelikle hakikî� anlamına vaz‘edilmiş; daha sonra, ikinci bir vaz‘ işlemiyle –ki bu karî�ne yoluyla 
olur– mecâ� zî� manaya da tayin edilmiştir. Sonuç olarak Teftazâ�nî� için karî�ne, ikinci bir vaz‘ işlevi 
gö� rü� r; mecâ� zî� anlam bu şekilde tayin edilir. Seyyid Şerif için ise vaz‘ işlemi olmadan delâ� let olmaz; 
karî�ne ise bunu gerçekleştiremez. Yani dikkat edileceğ� i ü� zere Teftazâ�nî�’nin yapmaya çalıştığ� ı şey, 
tıpkı hakikat lafızlarda olduğ�u gibi mecâ� zî� ifadelerin de bir ilkeye bağ� lanması ve doğ� rudan vaz‘ 
yoluyla tayin edildiğ� ini ortaya koymaktır. Zira o “manaya karî�neyle delâ� let eden her lafız” şek-
linde icmâ� lî� bir hü� kü� m belirleyip mecâ� z tü� rü� nden ifadeleri vaz‘ın nevî� tü� rü�  altına dahil etmeye 
çalışmıştır. Ona gö� re karî�ne yalnızca anlamın oluşmasına zemin hazırlamaz; bizzat lafzın mecâ� zî� 
manaya vaz‘edilmişçesine delâ� letini de sağ� lar. Bu gö� rü� ş, mecâ� zda karî�nenin sadece yardımcı değ� il, 
aynı zamanda vaz‘ın ikamesi olduğ�u fikrine dayanır. Bö� ylece mecâ� z, nev‘î� vaz‘ın bir tü� rü�  sayılır.

Burada kâ� rinenin anlamı belirleme ve tayin etme fonksiyonu dışında başka bir işlevine de 
temas etmek gerekir. Zira karî�ne, mecâ� z tü� rü�  lafızları yalan sö� z, batıl iddia ve galat içeren ifade-
lerden ayıran bir ö� lçü� t olma rolü� nü�  de ü� stlenir. İ�leride geleceğ� i ü� zere mecâ� z, esas itibariyle hakikî� 
anlamdan bir sapma olduğ�undan karî�ne ve alâ�ka olmadığ� ı durumda vakıaya ya da muhatabın 
kabullerine aykırı bir sö� z olacaktır. Karî�ne lafızdan hakikî� anlamın kastedilmemesini sağ� larken 
alâ�ka, lafzın mecâ� zî� manaya hamledilmesine yarayan, iki anlamı birbirine bağ� layan ve bö� ylelik-
le mecâ� zî� ifadeyi hakî�katin zıddı olan diğ� er ifadelerden uzak tutan bir ö� lçü� ttü� r.[41] Dahası ifade 
edildiğ� i ü� zere karî�ne, beyâ�n ilminin diğ� er bir tü� rü�  olan kinâ�ye ü� slubunun mecâ� zdan ayrışması 
için bir kayıt olarak da tanımlarda zikredilir. Sonuç olarak karî�ne-i mâ�ni’a; lafzın manaya tayini, 
delâ� leti ve kullanımı yanında mecâ� zın kizb, batıl iddia ve galat gibi sö� zlerden ve kinâ�ye ü� slubun-
dan ayrışması için de son derece ö� nemli bir unsurdur. Bu bağ� lamda, karî�ne-i mâ�ni‘a ile mecâ� z 
arasındaki bu sıkı ilişkiyi daha da belirginleştirmek ü� zere, karî�nenin mecâ� zî� delâ� letin şartı mı 
yoksa ayrılmaz bir parçası mı olduğ�una dair tartışmaya yö� nelmek yerinde olacaktır.

Karî�nenin mecâ� zdaki işlevi konusunda belâ� gat ve usul â� limleri arasında ortaya çıkan yakla-
şım farkı dikkate değ�er bir mesele teşkil eder. Nitekim klasik metinlerde de gö� rü� ldü� ğ�ü�  ü� zere, 
belâ� gat â� limleri karî�neyi mecâ� zın mahiyetine dahil ederken; usul â� limleri onu mecâ� zın gerçek-
leşmesi için gerekli bir şart olarak ele alırlar. Bu iki yaklaşım arasındaki ayrım, ö� zellikle fıkıh 
usû� lü�  mü� elliflerinin teorik kabulleri ü� zerinden şekillenmektedir. Genel eğ� ilim, usul â� limlerinin 

[38] Vaz‘-mecâ� z ilişkisine dair iki â� lim arasında cereyan eden tartışların detayı için bk. Yıldırım, “Vaz İ�lmi”, 494-501.
[39] Nevî� vaz‘ın tanımı, alt kategorileri, bu kapsamda vaz‘a konu olan lafız tü� rleri ve mecâ� zın bu vaz‘da tahakkuku vb. hu-

suslarda detaylı bilgi için bk. Eğ� inli, el-Ucâletür’-Rahmiyye, 218-290.
[40] Eğ� î�nî�, el-Ucâletü’r-Rahmiyye, 48-50.
[41] Râ� zî�, el-Mahsûl, 1/332; Râ� zî�, Nihâyetü’l-i‘câz, 87-88; Sekkâ�kî�, Miftâhu’l-ulûm, 373.



363Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: Karîne ve Alâka

karî�neyi mecâ� zın zorunlu bir şartı olarak gö� rmeleridir. Ö� te yandan, karî�neyi doğ� rudan mecâ� zın 
tanımı içinde mü� talaa eden beyâ�n â� limlerinden[42]  kimlerin kastedildiğ� i ise metin bağ� lamından 
açıkça anlaşılmaktadır. Zira daha ö� nce de ifade edildiğ� i ü� zere, Teftâ� zâ�nî�, mecâ� zı vaz‘ çerçevesin-
de değ�erlendirmiş ve bu gö� rü� şü� nü� , karî�nenin “hakikî� anlama engel teşkil ettiğ� i” ilkesi ü� zerine 
temellendirmiştir. Usul â� limleri açısından ise bir lafzın mecâ� zî� anlama hamledilmesi, “karî�ne-i 
mâ�ni’a”nın varlığ� ına bağ� lıdır.[43] Başka bir ifadeyle, karî�ne lafzın mecâ� zî� manada kullanılmasını 
değ� il, o kullanımın muhatap tarafından doğ� ru biçimde anlaşılmasını mü� mkü� n kılar. Bu yaklaşı-
ma gö� re, karî�ne mevcut değ� ilse lafzın mecâ� zî� anlamı kastetmiş olması muhtemeldir; ancak bu 
durumda muhatap, murad edilen anlamı idrak edemeyecektir. Bu da gö� sterir ki karî�ne, mecâ� zın 
dilde varlık bulması ve kullanılması için değ� il, kast olunan anlamın gü� ndelik dilde muhataba 
ulaşması için gereklidir.[44] Diğ� er bir deyişle, karî�ne mecâ� zın tanımının bir unsuru değ� il, anlamın 
intikalinde etkili olan haricî� bir unsurdur. Çü� nkü�  karî�ne olmadığ� ında, lafız mecâ� zî� anlamda kul-
lanılsa dahi, bu kullanım muhatapta doğ� ru bir anlam karşılığ� ı bulmaz ve bö� ylece mü� tekellimin 
maksadı anlaşılmaz hale gelir.

Yukarıda aktarılan değ�erlendirmeler doğ� rultusunda, usul â� limlerinin bakış açısından karî�nenin 
esasen muhatabı ilgilendiren bir unsur olduğ�u anlaşılmaktadır. Bu durumda, karî�nenin mecâ� zın 
mahiyetine dâ�hil edilmemesinin anlamı şudur: Karî�ne, vaz‘ sü� recinde hakikî� anlamın lafızla 
kurduğ�u asli ilişki gibi, lafzın mecâ� zî� anlama tayininde belirleyici bir fonksiyona sahip değ� ildir. 
Karî�nenin rolü� , lafzın hakikî� anlamından mecâ� zî� anlama intikalini sağ� lamaktır; yani, doğ� rudan 
anlam tayin eden bir unsur olmaktan ziyade, muhatabın kast olunan mecâ� zî� manayı doğ� ru şe-
kilde kavramasına (haml) katkı sunar. Bu bağ� lamda karî�ne, mecâ� zın kurucu bir unsuru (rü� knü� ) 
değ� il, mecâ� zî� anlamın iletişim dü� zeyinde geçerliliğ� ini sağ� layan bir sıhhat şartı konumundadır.[45] 
Ö� te yandan, karî�nenin mecâ� zın mefhumuna dâ�hil edilmesi yaklaşımı, Teftâ� zâ�nî�’nin mecâ� zı nev‘î� 
vaz‘ın ikinci tü� rü�  kapsamında değ�erlendirdiğ� i gö� rü� şü� yle açıklık kazanmaktadır. Teftâ� zâ�nî�, dildeki 
mecâ� z kullanımının yaygınlığ� ına dikkat çekerek bu tü� r kullanımların da vaz‘ ilkesiyle ilişkilen-
dirilmesi gerektiğ� ini savunur. Bu bağ� lamda her bir tikel mecâ� zî� kullanımı kapsayacak şekilde, 
“hakikî� anlamı engelleyen bir karî�ne vasıtasıyla başka bir anlama delâ� let eden lafız” biçiminde 
kü� llî� bir kaide ortaya koymuştur. Bu kü� llî� kavram çerçevesinde mecâ� z, vaz‘a bağ� lı bir dilsel olgu 
olarak temellendirilmiş; buna bağ� lı olarak da karî�ne, mecâ� zın mahiyetine dâ�hil edilerek onun 
dilsel varlığ� ının zorunlu koşulu olarak konumlandırılmıştır.

Karî�nenin mecâ� zî� anlatımda oynadığ� ı merkezi rolü�  ve onun hem mâ�ni’a hem de mu‘ayyine 
işlevlerini açık biçimde gö� stermek adına somut bir ö� rnek vermek yerinde olacaktır. Bu ö� rneğ� i, 
dilde sıkça başvurulan ve belâ� gat açısından istiâ� re tü� rleri içinde en yü� ksek mertebeye yerleşti-
rilen istiâ� re-i mekniyyeden seçmek isabetlidir. “وََ�إِذََِا امََلنِِيََّةُُ أَنَْْشََبََتْْ أََظْْفََارََهََا” (ö� lü� m pençelerini geçirdiğ� in-
de) ifadesinde “ö� lü� m”, ö� nü� ne çıkan her şeyi yok eden gü� cü� yle yırtıcı bir hayvana benzetilmiştir. 
Bu benzetmeye dayanarak, yırtıcı hayvan anlamı, ö� lü� m kavramına istiâ� re yoluyla aktarılmıştır. 
Sö� z konusu ö� rnekte, mü� şebbeh (ö� lü� m) açıkça zikredilmiş, mü� şebbehü� n bih (yırtıcı hayvan) 
ise cü� mleden hazfedilmiştir. Bu iki ö� ge arasındaki benzerlik bağ� ı, yalnızca yırtıcı hayvana ö� zgü�  
olan “pençe” unsurunun ö� lü� me isnad edilmesiyle sezilebilmektedir. Dolayısıyla bu isnat, istiâ� reyi 
mü� mkü� n kılan ve aynı zamanda onu anlamamıza olanak sağ� layan karî�neyi teşkil eder. Buna karşılık, 
mü� şebbehü� n bihin cü� mlede zikredildiğ� i istiâ� re-i musarraha ö� rneklerinde karî�nenin belirleyici 
rolü�  ikinci plandadır. Ö� rneğ� in, “ِِلََقِِيتُُ أََسََدًًا يََرْْمِِي بِاِسِِللََاح” (Ok atan bir arslana rastladım) cü� mlesinde 
teşbih ve buna bağ� lı olarak istiâ� re açıkça anlaşılmakta, “ok atan” ifadesi cesarete işaret eden 

[42] Mü� neccimbaşı, “Gâ�yetü� ’l-beyâ�n fî� dekâ� iki ilmi’l-beyâ�n”, 69.
[43] Râ� zî�, el-Mahsûl, 1/339; Teftâ� zâ�nî�, Telvîh, 1/174; Zerkeşî�, el-Bahrü’l-Muhît, 3/59.
[44] Karâ� fî�, Nefâisü’l-usûl, 2/919.
[45] Zerkeşî�, el-Bahrü’l-Muhît, 3/60.



İslâmî İlimler Dergisi364

bir lafzî� karî�ne olarak işlev gö� rmektedir. Hatta bu karî�ne cü� mleden çıkarıldığ� ında bile mecâ� zî� 
anlamın (cesur adam) zihinde canlanması mü� mkü� ndü� r. Ancak mü� şebbehü� n bih’in cü� mlede yer 
almadığ� ı istiâ� re-i mekniyye tü� rlerinde, hem kastedilen anlamın sezilmesi hem de bir mecâ� zın 
veya istiâ� renin sö� z konusu olduğ�unun fark edilmesi tamamen karî�nenin mevcudiyetine bağ� lıdır. 
Bu durumda, istiâ� re-i tahyî�liyye olarak adlandırılan bu karî�ne yalnızca mecâ� zî� anlamı destekle-
mekle kalmaz, aynı zamanda kastedilen anlamı tayin eden aslî� bir unsur hâ� line gelir. Bu karî�ne 
bulunmadığ� ında mü� şebbeh ile mü� şebbehü� n bih arasındaki ilişki kurulamayacağ� ından dolayı, 
cü� mlenin maksadı da anlaşılamaz hâ� le gelir. Bu bağ� lamda, “ö� lü� mü� n pençeleri” gibi ifadelerde 
karî�ne, istiâ� re-i mekniyyenin ayrılmaz bir parçası konumundadır. Nitekim başta Kazvî�nî� olmak 
ü� zere pek çok beyâ�n â� limi, istiâ� re-i mekniyye ile istiâ� re-i tahyî�liyye arasında bir mü� lâ� zemet ilişkisi 
bulunduğ�u kanaatindedir.[46] O hâ� lde, istiâ� re-i mekniyye ö� rneklerinde karî�ne, bir yandan lafzın 
hakikî� manaya yorumlanmasına engel olurken, diğ� er yandan mecâ� zî� anlamı belirleme işlevini 
de ü� stlenmektedir. Başka bir ifadeyle, mü� şebbehü� n bihin hazfedildiğ� i istiâ� re-i mekniyye ancak 
istiâ� re-i tahyî�liyye niteliğ� indeki bir karî�ne vasıtasıyla mü� mkü� n kılınmaktadır.

2. Alâka
Sö� zlü� kte ilgi, bağ�  ve birliktelik[47] gibi anlamlara gelen alâka, karîne gibi birden fazla ilim dalı 

tarafından kullanılan mü� şterek bir kavramdır. Genel anlamda iki şey arasındaki ilişkiyi ifade 
eden alâka, mantık ilminde “illiyet” ve “tezâ�yü� f” bağ� lamında ele alınır ve bu kapsamda, iki şey-
den birinin diğ� erinin varlığ� ını gerektirecek şekilde birlikte bulunmasını zorunlu kılan şey olarak 
tanımlanır.[48] Usul ve dil ilimleri açısından bakıldığ� ında ise alâka, biri menkûl, diğ� eri mecâz olmak 
ü� zere iki temel kullanım alanına sahiptir. Nakil gerçekleşen lafızlar, bu naklin bir alâkaya dayanıp 
dayanmadığ� ına gö� re menkûl ve mürtecel olmak ü� zere ikiye ayrılır. Şayet lafzın ilk anlamından 
(menkû� lü� n anh) yeni anlamına (menkû� lü� n ileyh) geçiş bir mü� nasebete dayanıyorsa bu tü� r na-
killere menkûl, bö� yle bir ilişki sö� z konusu değ� ilse mürtecel denir. Her ne kadar nakil bağ� lamında 
bazı yaklaşım farklılıkları bulunsa da, genel kanaate gö� re alâka menkû� l lafızlarda da dikkate 
alınan bir unsurdur.

Alâ�kanın dilde kullanım alanlarından biri de belâ� gat ilminde ö� nemli bir yer tutan mecâ� z ko-
nusudur. Karî�ne başlığ� ı altında da belirtildiğ� i ü� zere, alâ�ka karî�ne-i mâ�ni’ayla birlikte mecâ� zın 
aslî� unsurlarından biridir. Bu yö� nü� yle alâ�ka, belâ� gat ilmi açısından bü� yü� k bir ö� neme sahiptir. 
Sö� z konusu ö� neminden dolayı alâ�ka kavramı belâ� gat geleneğ� i içerisinde ayrıntılı biçimde ele 
alınmış; çeşitli tasniflere tabi tutularak tü� rleri belirlenmeye çalışılmış ve mecâ� zî� alâ�kaların 
incelendiğ� i mü� stakil eserler kaleme alınmıştır. Bu çerçevede çalışmamızda ö� ncelikle alâ�kanın 
tanımını, alâ�kada lü� zû� mun mahiyetini, alâ�kayı tayin eden ö� lçü� tü� n ne olduğ�unu, alâ�ka tü� rlerini ve 
bu tü� rler arasındaki hiyerarşik yapıyı ele alacağ� ız. Ardından, alâ�kanın mecâ� z açısından taşıdığ� ı 
anlam, mecâ� zî� anlatımdaki işlevi ve mecâ� zın kurucu unsurlarından biri olarak karî�neyle ilişkisi 
ü� zerinde duracağ� ız.

Mecâ� zı mü� mkü� n kılan temel unsurlardan biri olarak alâ�kayı ilk kez sistemli biçimde ele alan 
ve onu mecâ� zın bir şartı olarak değ�erlendiren isim Abdü� lkâ�hir el-Cü� rcâ�nî�’dir. Cü� rcâ�nî�, alâ�kayı, 
lafzın hakikî anlamından başka bir manaya intikal etmesini sağlayan bir unsur ve menkûl (taşınan) 
ile menkûlün anh (taşınılan) arasında var olan sebep şeklinde tasvir eder. Her ne kadar “alâ�ka” 
terimini doğ� rudan kullanmasa da, Cü� rcâ�nî� asıl anlam ile mecâ� zî� anlam arasındaki bağ� ı açıkla-
mak ü� zere mülâhaza, mülâbeset, ittisâl, teevvül ve esbâb gibi kavramlara başvurur.[49] Cü� rcâ�nî� 

[46] Kazvî�nî�, Telhîsü’l-Miftâh, 187; Teftâ� zâ�nî�, el-Mutavvel, 620-625.
[47]İ �bn Manzû� r, Lisânu’l-arab (Beyrut: Dâ� ru Sâ�dır, 1414) , “alk”, 10/265.
[48] Seyyid Şerî�f Cü� rcâ�nî�, et-Ta‘rîfât, 157.
[49] Cü� rcâ�nî�, Esrârü’l-belâga, 395, 397, 402.



365Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: Karîne ve Alâka

bu ilişkiyi somutlaştırmak amacıyla “el” lafzını ö� rnek verir. Ona gö� re, el lafzının nimet (ihsan) 
ve kudret (gü� ç) anlamlarında mecâ� zen kullanılmasının nedeni, elin hem ihsanın veriliş aracı 
olması hem de gü� ç ve kudretin etkilerinin –vurmak, savmak, ele geçirmek gibi– fiilen el yoluyla 
gerçekleşmesidir. Bö� ylelikle el, hem nimetle hem de kudretle kurulan anlam ilişkisi çerçevesinde 
mecâ� zî� kullanıma imkâ�n tanıyan bir alâ�kanın ö� rneğ� i olarak değ�erlendirilir. Burada sö� z konusu 
alâ�kanın temelinde, sebep-mü� sebbeb ilişkisi yer alır; zira sebep olarak “el” ifadesi zikredilerek, 
mü� sebbeb olan “nimet” ve “gü� ç” kastedilmektedir. Abdü� lkâ�hir el-Cü� rcâ�nî� ö� zellikle mecâ� z-ı mü� rsel 
tü� rü� ndeki alâ�kalara odaklanmış, istiâ� renin alâ�kası olan teşbihe de değ� inmiş olmakla birlikte, alâ� -
kanın tü� rleri—ö� rneğ� in sebebiyyet-mü� sebbebiyyet ya da kü� lliyyet-cü� ziyyet gibi—ü� zerine ayrıntılı 
bir açıklamada bulunmamıştır. Buna karşın, mecâ� zda asıl anlam ile menkû� l anlam arasındaki 
alâ�kaların, gü� çlü� lü� k-zayıflık ve açıklık-kapalılık gibi boyutlar bakımından farklılık arz ettiğ� ini 
belirtmiştir. [50] Alâ�ka kavramı bağ� lamında Abdü� lkâ�hir el-Cü� rcâ�nî�’nin esas ö� nemi, onu mecâ� zın 
mahiyetine dâ�hil etmesi ve istiâ� re ile mecâ� z-ı mü� rsel arasındaki ayrımı belirginleştirecek şekilde, 
istiâ� renin tanımında mü� şabehet alâ�kasına işaret etmesidir.

Fahreddî�n Râ� zî�’ye gelindiğ� inde ise, o da alâ�ka terimini mecâ� zın temel unsurlarından biri olarak 
zikretmiş ve alâ�kayı, aslî anlamla ferî anlam arasındaki geçişin (nakl) kendisi sayesinde gerçekleş-
tiği şey olarak tanımlamıştır. [51]  Râ� zî�, alâ�ka terimini doğ� rudan ve terimsel formda kullanmakla 
birlikte, bazen bunun yerine münâsebet, mülâhaza, mülâbese, müşâbehet, tealluk ve ittisâl gibi 
kavramlara da başvurmuştur. [52]

Genel çerçevede belâ� gat literatü� rü� nde alâ�ka, lafzın mevzû� ‘un lehi (lafzın vaz‘edildiğ� i mana) ile 
mü� sta‘melun fî�hi (lafzın kullanıldığ� ı mana) arasında kurulan ilişki (mü� nâ� sebet) ve bağ�  (ittisâ� l) 
olarak tanımlanmıştır.[53] Burada “mevzû� ‘un leh” ifadesi, lafzın ilk olarak vaz‘edildiğ� i hakikî� 
anlamı belirtirken; “mü� sta‘melun fî�h” terimi, lafzın kullanımda delâ� let ettiğ� i anlamı—bu anlam 
ister hakikî�, ister mecâ� zî�, isterse kinâ� î� olsun—ifade eder. Mecâ� zî� bir kullanımda ise mü� sta‘melun 
fî�h, lafzın hakikî� anlamı dışındaki, yani mecâ� zî� bir anlamda isti’mâ� l edildiğ� i durumu gö� sterir. Bu 
yö� nü� yle alâ�ka, lafzın ilk anlamına vaz‘ından sonra, onun ikinci bir anlamda kullanımını mü� m-
kü� n kılan ilişkiyi ifade eder. Daha açık bir ifadeyle, lafız ile anlam arasındaki bağ� , ö� nce lafzın 
bir manaya tahsis edildiğ� i vaz‘ aşamasıyla başlar; ardından lafzın bu anlamda kullanımını ifade 
eden isti‘mâl safhası gelir ve son olarak, muhatabın bu kullanım ü� zerinden kast edilen manayı 
yorumlamasıyla haml tamamlanır. Alâ�ka ise vaz‘-isti‘mal-haml şeklindeki bu ü� çlü�  sü� recin ikinci 
aşamasında, yani isti‘mal merhalesinde devreye girer. İ�leride karî�ne ile alâ�ka karşılaştırılmasında 
gö� rü� leceğ� i ü� zere alâ�ka, lafzın kullanımına (isti‘mal) ilişkin bir unsurken; karî�ne, lafzın muhatap 
tarafından anlaşılmasını sağ� layan yö� nü� yle haml safhasına tekabü� l eder.

Belâ� gat eserlerinde alâ�ka için, mecâ� zî� mananın gerçekleşmesini mü� mkü� n kılan illet (ʿilletun 
muṣ�aḥ� ḥ� iḥ� atun) ve bu kullanımı meşrû�  kılan/sağ� layan unsur (muṣ�aḥ� ḥ� iḥ� un li’l-istiʿmā� l) ifadeleri 
kullanılır.[54] Bu ifadelerle kastedilen, bir lafzın mecâ� zî� anlamda kullanılmasının geçerliliğ� inin alâ� -
kaya bağ� lı olduğ�udur. Başka bir ifadeyle, bir lafzın, vaz‘edildiğ� i aslî� anlamı (mevzû� ‘un leh) dışında 
bir anlamda kullanılabilmesi, bu iki anlam arasında bir alâ�ka kurulabilmesiyle mü� mkü� ndü� r. 
Bu yö� nü� yle alâ�ka, zihnin lafzın hakikî� anlamından mecâ� zî� anlamına intikalini sağ� layan zihnî� 
kö� prü� dü� r. Nitekim mecâ� zın tarifinde alâ�kanın “ٍٍلِعََِلََاقََة” şeklindeki sebebiyet edatıyla (lâ�mu’t-ta‘lî�l) 
birlikte anılması, onun lafzın gayr-ı hakikî� anlamda kullanılmasının gerekçesi olduğ�unu açıkça 

[50] Cü� rcâ�nî�, Esrârü’l-belâga, 397-398.
[51] Râ� zî�, el-Mahsûl, 1/328.
[52] Râ� zî�, el-Mahsûl, 1/286, 328, 355, 359; a.mlf., Nihâyetü’l-i‘câz, 88.
[53] Mahmud b. Abdullah el-Antâ�kî�, Metnü’l-alâka (İ�stanbul: Matbaa-i Amire, 1274), 123.
[54] Filibevî�, el-Hâşiyetü’l-cedîde, 1/308.



İslâmî İlimler Dergisi366

ortaya koyar. Bu çerçevede alâ�ka, her mecâ� zî� kullanımda bulunması gereken ve mecâ� zı geçerli 
kılan aslî� bir şart olarak değ�erlendirilir.

Mecâ� zdaki her bir alâ�ka tü� rü� nü� n dayandığ� ı ilişki biçimlerini açıklığ�a kavuşturmak gerekir. 
Bunlar; mevzû� ‘un leh ile mü� sta‘melun fî�h arasındaki sebebiyet, kü� lliyet, lü� zû� miyet ve mü� şâ�be-
het gibi ilişki tü� rleridir. Bu bağ� lamda, belâ� gat â� limlerinin “melzû� mdan lâ� zıma, lâ� zımdan melzû� -
ma” formü� lasyonuyla mecâ� zî� kullanımı kü� llî� ve genel-geçer bir ilkeye bağ� lama gayretleri dikkate 
alındığ� ında, ö� zellikle lü� zû� m ilkesi, bu ilişkilerin teorik temelini teşkil eden ö� nemli bir mesele 
olarak karşımıza çıkar.

2.1. Alâkada mevzû‘un leh- müsta‘melun fîh ilişkisi (Luzûm)
Daha ö� nce de belirtildiğ� i ü� zere, mecâ� zda alâ�kanın varlığ� ı, mevzû� ‘un leh olan anlam ile mü� s-

ta‘melun fî�h arasında bir ilişki[55] tesis eder ve zihnin bu iki anlam arasında intikalini[56] mü� mkü� n 
kılar. Bu zihnî� intikalin temelinde ise, sö� z konusu iki anlam arasında mevcut olan lü� zû� m (telâ� zü� m/
mü� lâ� zemet) ilişkisi yer alır. Ancak burada geçen lü� zû� m kavramından neyin kastedildiğ� inin açık-
lığ�a kavuşturulması gerekir. Zira lü� zû� m, bir terim olarak, bir şeyin başka bir şeyden hiçbir surette 
ayrılmaması anlamına gelir (ََاِمِْْتِِنََاعُُ ااِِلنْْفِِكََاك). Başka bir deyişle, ister haricî� gerçeklikte ister zihinsel 
tasavvurlarda olsun, iki şeyden biri mevcut ya da dü� şü� nü� ldü� ğ�ü� nde, diğ� erinin de zorunlu olarak 
mevcut olması veya tasavvur edilmesi gerekir. Ne var ki, literatü� rde sayısı yirmi beşi bulan mecâ� z 
alâ�kalarının bü� yü� k bir kısmı bu anlamda bir lü� zû� m ilişkisini barındırmaz. Bu bağ� lamda, mecâ� zî� 
anlama intikali mü� mkü� n kılan ve alâ�kanın esasını teşkil eden lü� zû� mu, bir kavram olarak klasik 
mantık ilmindeki lü� zû� mdan ayırarak değ�erlendirmek gerekir. Başka bir ifadeyle, mantıktaki 
lü� zû� m terimi ile beyâ�n ilminde aklî� delâ� lete dayalı olarak kullanılan lü� zû� m kavramı birbirinden 
ayrıştırılmalıdır. Zira mantıktaki lü� zû� m, iki ö� nerme veya kavram arasında zorunlu bir bağ�a işaret 
eder. Ö� rneğ� in, “dö� rdü� n iki eşit sayıya bö� lü� nebilmesi” ya da “bir ü� çgenin iç açılarının toplamının iki 
dik açıya eşit olması” gibi ö� rneklerde, iki durum arasında ayrılmaz ve kesin bir lü� zû� miyet ilişkisi 
sö� z konusudur. Buna karşılık mecâ� zda bö� yle bir zorunlu bağ�  çoğ�u zaman bulunmaz. Mesela “ِّإِيّن� 
�Rü) ”أََعْْصِِرُُ خََمْْرًًا yamda şarap sıktığ� ımı gö� rdü� m) [57] ifadesinde, “ü� zü� m” ile “şarap” arasında mantıkî� 
anlamda zorunlu bir lü� zû� miyet mevcut değ� ildir. Bu durum, mecâ� z ve kinâ�ye tü� rlerinde sö� z konusu 
olan lü� zû� m ilişkisinin, mantıkî� zorunluluğ�a değ� il, tâ�bî�lik ve bitişiklik anlamına gelen tabiî� lü� zû� ma 
dayandığ� ını gö� stermektedir.[58] Yani burada kastedilen lü� zû� m, iki anlam arasında bir dereceye 
kadar sü� rekli ve alışılmış bir bağ� lantının bulunmasıdır. Dolayısıyla, beyâ�n ilminde ve mecâ� zın 
tü� m alâ�kalarında esas olan bu lü� zû� m tü� rü� , zihnin mevzû� ‘un leh olan hakikî� anlamdan mü� sta‘me-
lun fî�h olan mecâ� zî� anlama veya kinâ�yede olduğ�u gibi ters yö� nde bir intikale imkâ�n tanıyan bir 
unsurdur. Bu itibarla, beyâ�n ilmindeki lü� zû� m, zihnî� intikalin gerçekleşmesini sağ� layan (ح  ّحّصم
temel bir ilkedir.[59] (للاقتنال

[55]İ �stiâ� reye dair yazılan bazı belâ� gat eserlerinde alâ�kanın mevzû� ‘un leh tarafından mı yoksa mü� sta’melun fî�h tarafından 
mı itibara alındığ� ı sorgulanmış; onun mevzû� ‘un leh tarafından itibara alındığ� ı sonucuna ulaşılmıştır. Kanaatimize 
gö� re bununla kastedilen şudur: Alâ�kası mü� şahebet olan istiâ� rede vech-i şebehin kendisinde daha baskın olduğ�u taraf 
mü� şebbehü� n bihtir. Dolayısıyla istiâ� rede esas unsur mü� şebbehü� n bih, yani mecâ� za konu olan lafzın hakikî� anlamıdır. 
Dolayısıyla teşbih alâ�kasıyla bir araya gelen mü� şebbehü� n bih ve mü� şebbeh arasında alâ�ka, esas itibariyle mü� şebbehü� n 
bih olan mevzû� ‘un leh tarafında itibara alınır. Mecâ� z-ı mü� rselde ise ö� rneğ� in “ََاغََليْْث �cü ”رََعََيْْنََا  mlesinde yağ�mur zikredilip 
kendisinden bitki ve yeşillikler kastedilmiştir. Buradaki mecâ� zın alâ�kası da yağ�murun otun yeşermesine sebep olması 
sebebiyle sebebiyyet olarak belirlenmiştir. Buna gö� re alâ�kanın belirlenmesinde itibara alınan cihet mevzû� ‘un leh ol-
muştur. Bk. Harputlu Hoca İ�shak Efendi, Sual-i istiâre (İ�stanbul: y.y., 1277), 171.

[56] Sekkâ�kî�’ye gö� re mecâ� zda delâ� let ilişkisi melzû� mdan lâ� zıma, kinâ�yede ise lâ� zımdan melzû� ma intikal şeklindedir. Buna 
gö� re mecâ� zda manadaki intikal mevzû� ‘un lehten mü� sta’melun fihe yö� nelik iken kinâ�yede tam tersidir. Ancak konumuz 
mecâ� zın alâ�kaları olduğ�u için ilk intikali dikkate aldık.

[57] Yû� suf 12/36.
[58] Yü� ksel Çelik, es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî’nin el-Misbâh fî şerhi’l-Miftâh Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili (Edisyon Kritik) 

(İ�stanbul: Marmara Ü� niversitesi, Sosyal Bilimler Enstitü� sü� , Doktora Tezi, 2009), 498; Kefevî�, Külliyyât, 795-796.
[59] Seyyid Hafız Efendi, Şerhu’l-alâka (İ�stanbul: Sahafiye-i Osmaniye Matbaası, 1319), 33.



367Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: Karîne ve Alâka

Bu mesele, esasen Sekkâ�kî�’nin Miftâh adlı eserinde lü� zû� mu, beyâ�n ilminin temel kaynağ� ı olarak 
tanımlamasıyla başlamış; buna karşılık Seyyid Şerî�f Cü� rcâ�nî� ise Sekkâ�kî�’nin bu yaklaşımının aksine 
lü� zû� mu ıstılâ�hî� bir kavram olarak değ�erlendirme yö� nü� nde eğ� ilim[60] gö� stermiştir. Bu tartışma, 
Teftâ� zâ�nî�’nin Mutavvel adlı eserinde, bu konuda ileri sü� rdü� ğ�ü�  farazî� itirazlarla daha da derinleş-
miştir. Aslında konu, Teftâ� zâ�nî� tarafından gü� ndeme getirilmiş ve Mutavvel hâ� şiyeleriyle birlikte 
Antâ�kî�’nin alâ�ka risalesi ile onun şerh-hâ� şiye tarzındaki yorumlarıyla çö� zü� m aranmıştır. Problemi 
netleştirmek gerekirse, Teftâ� zâ�nî�, alâ�kadaki lü� zû� mun ne anlama geldiğ� ini açıklığ�a kavuşturmak 
amacıyla farazî� bir itiraz ortaya koymuştur. Bunun temel sebebi, â� limin beyâ�n konusunun girişinde 
ifade ettikleriyle mecâ� z-ı mü� rselin alâ�kalarındaki lü� zû� ma dair gö� rü� şlerinin çelişkili gö� rü� nmesi-
dir. Teftâ� zâ�nî�, mukaddimede vaz‘î� ve aklî� delâ� leti açıklarken, aklî� delâ� lete dayalı olarak manayı 
gö� steren mecâ� z ve kinâ�yenin lâ� zım-melzû� m ilişkisine bağ� lı olduğ�unu belirtmiş; Kazvî�nî�’nin karşı 
çıkmasına rağ�men Sekkâ�kî�’yi takip ederek, mecâ� zın melzû� mdan lâ� zıma, kinâ�yenin ise lâ� zımdan 
melzû� ma intikal ettiğ� ini ifade etmiştir. Burada, mevzû� ‘un lehin haricindeki anlamının (mecâ� zî� ya 
da kinâ� î� mana) mevzû� ‘un lehi olan anlamının lâ� zımı olduğ�u delâ� let-i iltizâ�miyyeyi izah ederken, 
mecâ� z veya kinâ�yedeki lü� zû� mun zihnî� lü� zû� m olduğ�unu, yani mecâ� zî� mananın, mevzû� ‘un leh olan 
manasının zihinde ortaya çıkmasından dolayı onun da zihinde ya doğ� rudan ya da karî�nelerle 
kendiliğ� inden doğ�masının zorunlu olduğ�unu belirtmiştir. [61] Buna gö� re, mevzû� ‘un leh olan mana 
ile mü� sta‘melun fî�h olan mana arasındaki ilişki, zihinde ayrılması mü� mkü� n olmayan zorunlu 
(lü� zû� mî�) bir ilişkidir. Oysa mecâ� zdaki alâ�kaların çoğ�unda bö� yle bir ilişki mevcut değ� ildir. Peki, 
bu durumda bu tü� r alâ�kalar nasıl olur da aklî� bir delâ� lete dayanarak manayı gö� steren ve delâ� leti 
iltizam yoluyla gerçekleşen mecâ� zın alâ�kası olabilir?

Teftâ� zâ�nî�’ye gö� re, mevzû� ‘un leh ile mü� sta‘melun fî�h arasındaki lü� zû� m, iki şey arasında zihinde 
veya dış dü� nyada ayrılığ� ın mü� mkü� n olmadığ� ı anlamına gelen hakikî� lü� zû� m değ� ildir. Mecâ� zda iki 
anlam arasındaki lü� zû� m, bunlardan birinin diğ� erine herhangi bir biçimde (filcü� mle) bağ� lı olması-
dır. İ�ki anlam arasında herhangi bir şekilde var olan ilişki, zihnin bir anlamdan diğ� erine geçişinde 
yeterlidir. Ö� rneğ� in, istiâ� rede “vech-i şebeh” mü� şebbehü� n bihin en belirgin ö� zelliğ� i olduğ�undan 
zihin, arslan kelimesinden, ö� nce cesaret ve atılganlık manasına, oradan da mü� şebbehe, yani cesur 
kişiye intikal eder. Ayrıca mecâ� z-ı mü� rselde, hakikî� anlam ile mecâ� zî� anlamdan birinin diğ� erinin 
parçası olması (kü� ll-cü� z ilişkisi) ya da iki anlamdan birinin diğ� erine geçmiş ya da gelecek zamanda 
muttasıf olması (mâ�  kâ�ne aleyh-mâ�  ye‘û� lu ileyh) gibi durumlarda mevzû� ‘un leh ile mü� sta‘melun 
fî�h arasında bir tü� r bağ�  ve irtibat bulunur. Mecâ� zın alâ�kalarından lâ� zımiyyet-melzû� miyyet ile 
mü� şâ�behet, lü� zû� mun diğ� er alâ�kalara kıyasla daha belirgin olduğ�u alâ�ka tü� rleridir. Zira “،أََدََّبْْتُُ زََيْْدًًا 
�Zeyd’i [dö“) ”أََيْْ ضََرََبْْتُُهُُ vmekle] terbiye ettim.”) ö� rneğ� inde olduğ�u gibi, melzû� mun adının lâ� zıma ya 
da lâ� zımın adının melzû� ma verildiğ� i cü� mlelerdeki lü� zû� mun, yukarıda belirtilen hakikî� lü� zû� ma 
yakın olduğ�u ileri sü� rü� lmü� ştü� r. [62] Teşbihte ise vech-i şebeh, mü� şebbehü� n bihin’in en ö� zgü� n ni-
teliğ� i olduğ�undan, mü� şebbehü� n bihin ile mü� şebbeh arasındaki ilişki ve lü� zû� m kolaylıkla tespit 
edilebilmektedir.[63]

Sonuç olarak, iki anlam arasında birinin diğ� erini zorunlu kıldığ� ı bir ilişki değ� il, sebep-sonuç, 
kü� ll-cü� z, hal-mahâ� l veya mutlak-mukayyed gibi birinin diğ� erine herhangi bir şekilde bağ� lı oldu-
ğ�u anlamındaki lü� zû� m, mecâ� zın bü� tü� n alâ�kalarında mevcuttur. Dolayısıyla, Teftâ� zâ�nî�’nin beyâ�n 
ilminin girişinde mecâ� z ve kinâ�ye tü� rü�  ifadelerin delâ� leti hususunda vurguladığ� ı nokta, bu tü� r 

[60] Seyyid Şerî�f Cü� rcâ�nî�, “el-Misbâ�h fî� şerhi’l-Miftâ�h”, 498.
�bk. Teftâ ”وََلِذكََِ أََنََّ امُُلعْْتََبََرََ فِِي دََلََالََةِِ ااِِللْْتِِزََامِِ هُُنََا هُُوََ أََنْْ يََكُُونََ امََلعْْنََی اخََلارِِجََ بِحََِيْْثُُ يََلْْزََمُُ مِِنْْ حُُصُُولِِ امُُلسََمََّی فِِي اذِِّلهْْنِِ حُُصُُولُهُُُ فِِيهِِ“ [61] zâ�nî�, Mutavvel, 512.
[62] Mecâ� zın bu alâ�kasının kavramsal lü� zû� ma en yakın tü� r olduğ�u; filcü� mle lü� zû� mun ü� stü� nde ancak ademü� ’l-infikâ�k ma-

nasındaki lü� zû� mun da altında olduğ�u ifade edilmiştir. Bk. Karatepeli, Şerhu Risâleti’l-istiâre, 22; Seyyid Hafız Efendi, 
Şerhu’l-alâka, 33-34, 53.

[63] Teftâ� zâ�nî�, Mutavvel, 577-578.



İslâmî İlimler Dergisi368

lafızların zorunlu bir lü� zû� m ilişkisine dayandığ� ını ortaya koymak değ� ildir. Bilakis, vaz‘î� delâ� le-
tin karşısında, manaya aklî� delâ� let yoluyla işaret eden lafızların delâ� let yö� nü� nü�  tespit etmektir. 
Buna gö� re, ilgili lafız tü� rlerinin delâ� leti, iltizâ�m yoluyla manayı gö� sterirken, aynı zamanda hakikî� 
anlamdan mecâ� zî� anlama ya da mecâ� zî� anlamdan hakikî� anlama geçişler de aralarındaki lü� zû� ma 
dayanarak gerçekleşir. Bu tü� r bir lü� zû� m, kavramsal lü� zû� ma yakınlığ� ı ve uzaklığ� ı bakımından farklı 
derecelerde bulunmakla birlikte, mecâ� zın her bir alâ�kasında mevcuttur.

Mecâ� zın alâ�kalarına dair mü� stakil bir risale kaleme alan Mahmud b. Abdullah el-Antâ�kî� (ö� l. 
1160/1747) de, alâ�kada sö� z konusu olan lü� zû� m meselesi ü� zerinde durarak konuyu Teftâ� zâ�nî�’nin 
açıklamaları doğ� rultusunda izah etmeye çalışmıştır. Antâ�kî�, alâ�kadaki lü� zû� mun mahiyetini ortaya 
koymak ve bu konudaki kavramsal karmaşayı gidermek amacıyla alâ�kayı “kü� llî�” ve “cü� z’î�” olmak 
ü� zere ikiye ayırmış; kü� llî� alâ�kayı mecâ� zın tanımına, cü� z’î� alâ�kayı ise mecâ� zın alâ�kası açısından 
yapılan tasnifine tahsis etmiştir.[64] Mecâ� zın tanımında esas alınan kü� llî� alâ�ka, mü� sta‘melun fî�h 
olan mananın mevzû� ‘un leh olan manaya bağ� lılığ� ını ve bu iki anlam arasındaki ilişkiyi ifade eden 
bir lü� zû� mdur. Bu tü� r lü� zû� m, mecâ� z ve kinâ�ye tü� rlerindeki tü� m alâ�kaları kapsamakta ve bir an-
lamdan diğ� erine geçişi mü� mkü� n kılan temel ilke olmaktadır. Buna karşılık cü� z’î� alâ�ka, istiâ� redeki 
mü� şâ�behet gibi ya da mecâ� z-ı mü� rselde ö� rneğ� in kü� lliyyet-cü� ziyyet ilişkisi gibi belirli alâ�ka tü� rlerini 
ifade eder. Tartışmanın merkezinde ise kü� llî� alâ�ka yer alır. Nitekim kü� llî� alâ�kanın lü� zû� m esasına 
dayandığ� ı belirtilmiştir. Bu lü� zû� m ise iki şekilde gerçekleşir: Birincisi ademü’l-infikâk (zihinde ya 
da dış dü� nyada ayrılığ� ı imkâ�nsız kılan zorunlu ilişki), ikincisi ise filcümle (herhangi bir şekilde 
ilişki kurulabilirlik) anlamında genel ve kapsayıcı bir bağ� lantıdır. Mecâ� zın alâ�kasında esas alınan 
lü� zû� m, ikinci tü� r olan “filcümle” lü� zû� mdur. Bu tü� r lü� zû� m, bir anlamdan diğ� erine geçişi mü� mkü� n 
kılan ve iki anlam arasında herhangi bir cihetten kurulan bağ� lantıyı ifade eder. Ancak kavramsal 
lü� zû� mda olduğ�u gibi iki anlamın birbirini zorunlu olarak gerektirdiğ� i bir ilişki sö� z konusu olma-
dığ� ından, bu tü� r bir mü� nasebetin mutlaka bir kaynağ�a dayanması gerekir. Bu kaynak; toplumsal 
teamü� ller, belirli bir uzmanlık çevresi, dinî� otorite veya muhatabın dilsel ve kü� ltü� rel kabulleri gibi 
dil dışı unsurlar olabileceğ� i gibi, sö� z içerisinde bulunan lafzî� veya manevî� karî�neler de olabilir. 
Bu durumda, hakikî� anlamdan mecâ� zî� anlama geçişi sağ� layan alâ�kadaki lü� zû� m, yukarıda ö� rneğ� i 
verilen lâ� zım-melzû� m ilişkisinde olduğ�u gibi iki anlam arasında zorunlu ve nesnel bir ilişkiye 
(nefsü’l-emr) dayanabileceğ� i gibi; genel ö� rf (örf-i ‘âm), ö� zel ö� rf (örf-i hâss), şer‘î� kabuller, muha-
tabın zihnî� arka planı ve karî�neler gibi çeşitli kanallar aracılığ� ıyla da kurulabilir.[65]

Abdü� lkâ�hir Cü� rcâ�nî�, alâ�kayı mecâ� zın zorunlu şartı olarak açıkladıktan hemen sonra, dilsel 
kullanımların (ُُالُّلغََُوِِيََّة �toplumun genel yapısına, mü (ااِِلعْْتِِبََارََاتُُ  şterek kabullere ve insan tabiatının 
gerektirdiğ� i şeylere bağ� lı olduğ�unu ifade etmiştir.[66] Kanaatimizce Cü� rcâ�nî� burada ö� zellikle, bir 
lafzın mevzû� ‘un leh (ilk anlamı) dışındaki bir anlamda kullanılmasının dayandığ� ı kaynağ�a ve 
mevzû� ‘un leh ile mü� staʿmelun fî�h arasındaki ilişkiyi kuran ilkeye dikkat çekmektedir. Yukarıda 
izah edilen filcümle lü� zû� mun anlamı da tam olarak budur. Ancak şu noktanın altı ö� zellikle çizil-
melidir: Aralarında herhangi bir lü� zû� m veya ilişki bulunan her anlam hakkında mecâ� zî�lik hü� kmü�  
verilemez. Diğ� er bir ifadeyle, bir kullanıma mecâ� z denilebilmesi için, aradaki alâ�kanın yalnızca 
bir lü� zû� m ilişkisine dayanması yeterli değ� ildir; aynı zamanda bu alâ�kanın dilde kullanım sıklığ� ı, 
toplumsal kabul gö� rmü� şlü� ğ�ü�  ve bilinirlik derecesi gibi şartları da taşıması gerekir. Bu bağ� lamda 
bir lafız, yalnızca iki anlam arasında bir lü� zû� m ilişkisi bulunmasına dayanarak mecâ� z olarak 
nitelendirilemez. Ö� rneğ� in her ne kadar lâzımiyyet-melzûmiyyet ilişkisi mevcut olsa da, “semâ�” 
�lafzının “yeryü (السََمََاءُُ) zü� �anlamında kullanılması mecâ (اأَلرَْْضُُ) ” z sayılmaz. Bu tü� r durumlarda, iki 

[64] Antâ�kî�, Metnü’l-alâka, 123; Karatepeli, Şerhu Risâleti’l-istiâre, 14.
[65] Karatepeli, Şerhu Risâleti’l-istiâre, 14-15; Muhammed b. Osman el-Adapazarî�, Hâşiye cedide ala Karatepelî ale’l-alâka 

(İ�stanbul: Matbaa-i Amire, 1273), 141.
[66] Abdü� lkâ�hî�r Cü� rcâ�nî�, Esrârü’l-belâga, 395.



369Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: Karîne ve Alâka

anlam arasındaki lü� zû� mun ö� zel bir tahsisle belirlenmiş olması ve bu kullanımın dilde yerleşik, 
yaygın ve bilinir hâ� le gelmiş bulunması gerekir.[67]

2.2. Alâkanın subûtu: cinsin nakli mi yoksa tikel kullanımın nakli mi?
Mecâ�zdaki alâ�kanın temelinin lüzûm olduğ�u ve bu lü� zû� mun da iki şey arasındaki zorunlu ve 

ayrılmaz bir bağ�  değ� il, belli bir cihetten kurulan bir ilişki olduğ�u tespitine binaen; bu tü� r bir 
lü� zû� mu tayin eden ö� lçü� t ve kaynağ� ın genel ö� rf, ö� zel ö� rf, dinî� otorite, muhatabın zihnî� kabulleri 
ve karî�neler olduğ�u sonucu ortaya çıkmaktadır. Bu durumda, sö� z konusu kaynaklar aracılığ� ıyla 
belirlenen alâ�kanın, mecâ� zî� kullanımlara zemin hazırlayacak biçimde dilde nasıl bir karşılık bul-
duğ�u ve bir alâ�ka tü� rü�  olarak nasıl tayin edildiğ� i meselesi ö� nem arz etmektedir. Diğ� er bir ifadeyle, 
sayısı otuzu aşan alâ�ka tü� rlerinin dilde sü� bû� t keyfiyeti —yani bu tü� rlerin semâ� î� (nakle dayalı) mi 
yoksa kıyâ� sî� (aklî� çıkarıma dayalı) mi olduğ�u— cevaplanması gereken bir mesele olarak karşımız-
da durmaktadır. Â� limlerin genel kabulü� ne gö� re, alâ�kanın sü� bû� tu nakle dayanmakta, dolayısıyla 
semâ� î� olmaktadır. Yani mecâ� z alâ�kalarının tü� rleri, dil otoritelerinden semâ�  yoluyla alınmakta ve 
bu şekilde sabit kabul edilmektedir. Ancak burada bir ihtilaf sö� z konusudur: Bu naklin, alâ�kanın 
tü� rü� ne (جِِنْْسُُهََا) mi yoksa her bir tekil kullanımına (شََخْْصُُهََا) mı ilişkin olduğ�u konusunda gö� rü� ş 
ayrılığ� ı bulunmaktadır. Ulemâ�nın çoğ�unluğ�u, tekil mecâ� z kullanımlarının naklini değ� il, Arap 
toplumunun ü� zerinde uzlaştığ� ı (ıstılâ�h) ve onlar tarafından kabul gö� rmü� ş alâ�ka tü� rlerinin naklini 
esas almıştır.[68] Bu bağ� lamda, ö� rneğ� in Kur’an’daki “ِِوََّصَّلاعِِق  Yıldırımlardan) ”يََجْْعََلُوُنََ أَصَََابِعََِهُُمْْ فِِي ذََآ�انِهِِِم مِِنََ ا
dolayı parmaklarını kulaklarına tıkarlar)[69] ayetinde gö� rü� len cüziyyet veya “ََرََعََيْْنََا اغََليْْث” (yağ�muru 
otlattık) ifadesindeki sebebiyyet gibi mecâ� zî� kullanımların tek tek nakledilmiş olması gerekmez. 
Asıl olan, bu tü� r kullanımları mü� mkü� n kılan alâ�ka kategorilerinin —ö� rneğ� in “sebebin adının 
mü� sebbeb için kullanılması” gibi— Araplar tarafından kabul edildiğ� inin bilinmesidir. Dolayısıyla 
cumhura gö� re, mecâ� zî� alâ�kanın tü� rü�  (cins) semâ� î�; bu tü� r kapsamında yer alan ö� zel kullanımlar 
(şahs) ise kıyâ� sî�dir.[70]

Arapların dikkate aldıkları alâ�ka tü� rlerinin cins (ٌٌجِِنْْس) olarak nakledildiğ� ini savunanların delilleri 
incelendiğ� inde şu noktalar ö� ne çıkmaktadır: (1) Eğ�er alâ�kaların nakli cins değ� il de fert dü� zeyinde, 
yani her bir tikel kullanım esas alınarak gerçekleştirilmiş olsaydı; o takdirde birbiriyle herhangi 
bir açıdan ilişkilendirilebilecek her anlam mecâ� z kabul edilirdi.[71] Zira anlamlar arasında zihnî� 
dü� zlemde birçok cihetten ilişki kurulabilir. Ancak her iki anlam arasında kurulan bö� yle bir iliş-
ki, lafzın mecâ� z sayılması için yeterli değ� ildir. (2) Ayrıca, mecâ� zî� kullanımın oluşumu için tikel 
ö� rneklerin bizzat naklini şart koşmak, garî�b ve alışılmadık istiâ� relerin meydana gelmesini nere-
deyse imkâ�nsız hâ� le getirirdi. Hâ� lbuki edebî� metinlerde bu tü� rden ö� zgü� n ve daha ö� nce benzeri 
duyulmamış istiâ� relere sıkça rastlanmaktadır. Buna gö� re de edebî� ü� rü� nlerde çokça bulunan bu 
garî�b kullanımlar fasih ve beliğ�  kabul edilmezdi.[72] Ö� rneğ� in cesaret ve gö� zü�  peklikte arslana ya 
da derin ilim sahibinin denize benzetilmesi gibi meşhur istiâ� relerin yanı sıra, ö� zellikle şiirlerde 
şairlerin hayal gü� cü� nü� n ü� rü� nü�  olan daha ö� nce işitilmemiş orijinal istiâ� reler gö� rü� lmekte ve bu 
kullanımlar belâ� gat â� limlerince fasih ve beliğ�  kabul edilmektedir. Eğ�er alâ�kanın cinsi değ� il de 
tikel kullanımlar şart koşulsaydı, bu ö� zgü� n kullanımlar ne mecâ� z sayılırdı ne de beliğ�  ve fasih 
olarak değ�erlendirilebilirdi. Dolayısıyla, bir ifadenin mecâ� z olabilmesi için, sö� z konusu kullanıma 

[67] Şehâ�beddî�n el-Karâ� fî�, Şerhu Tenkîhi’l-fusûl, thk. Taha Abdurraû� f Sa‘d (Kâ�hire: Şirketü� ’t-Tıbâ�a‘ti’l-Fenniyeti’l-Muttehide, 
1983), 47.

[68] Teftâ� zâ�nî�, Mutavvel, 575-576; a.mlf., Telvîh, 1/145; Karatepeli, Şerhu Risâleti’l-istiâre, 15.
[69] el-Bakara 2/19.
[70] Harputlu, Sual-i istiâre, 172.
[71] Karatepeli, Şerhu Risâleti’l-istiâre, 15; Adapazarî�, Hâşiye cedide, 142.
[72] Teftâ� zâ�nî�, Telvîh, 1/154; Molla Hü� srev, Mir‘âtu’l-usûl şerhu Mirkâti’l-vusûl (Dersaadet: Şirket-i Sahafiye-i Osmaniye, 

1321), 113.



İslâmî İlimler Dergisi370

imkâ�n sağ� layan alâ�kanın cins dü� zeyinde sabit olması yeterlidir. Nasıl ki sö� zlü� klerde lafızların 
hakikî� anlamları tek tek kaydedilirken her bir mecâ� zî� anlamın kaydı gerekli gö� rü� lmezse, belâ� gat 
ilminde de mecâ� zî� kullanımın ortaya çıkmasını sağ� layan alâ�ka tü� rlerinin belirlenmiş olması, bu 
tü� r kullanımların geçerliliğ� i için yeterlidir.[73] Bu yö� nü� yle belâ� gat â� limleri, her bir tikel mecâ� z 
ö� rneğ� ini kapsayacak genel alâ�ka tü� rlerini tayin ederek, sö� zlü� kçü� lerin hakî�kat lafızlarını tedvin 
ettikleri gibi mecâ� z ö� rneklerini teker teker kaydetme zorunluluğ�unu ortadan kaldırmışlardır.[74]

(3) Alâ�kanın fert (şahs) dü� zeyinde nakledildiğ� i kabul edildiğ� inde, bu durumun hem dildeki 
kurallılığ� ı zedeleyeceğ� i hem de mecâ� zî� ifadelerin kurulmasını dil kullanıcıları açısından imkâ�nsız 
hâ� le getireceğ� i ileri sü� rü� lmü� ştü� r.[75]  Zira her bir mecâ� z ö� rneğ� ini kuşatan alâka cinsleri olmaksızın 
mecâ� z, sö� yleyenin şahsî� iradesine bağ� lı hâ� le gelir ve mecâ� zın tespiti ile denetimini sağ� layacak 
ilke ve ö� lçü� tler ortadan kalkar. Bu durumda mecâ� zî�liğ� in objektif kriterlerle belirlenmesi mü� mkü� n 
olmaz. Ö� te yandan, alâ�ka cinslerinin varlığ� ı, dil kullanıcılarına mevcut alâ�ka tü� rlerini esas alarak 
yeni mecâ� zî� ifadeler ü� retme imkâ�nı tanımaktadır. Ancak alâ�kanın yalnızca tikel ö� rnekler (ferd) 
yoluyla sabitlenmesi hâ� linde, bu tü� rden ü� retimsel imkâ�nlar ortadan kalkacaktır. Dolayısıyla mecâ� z 
yalnızca ö� nceden sabitlenmiş ö� rneklerle sınırlı kalacak, dilin estetik ve anlatım gü� cü�  zayıflaya-
caktır. Alâ�kanın cinsinin nakledildiğ� ini savunan isimlerden biri de İ�sâ�mü� ddî�n el-İ�sferâ�yî�nî�’dir. 
O, bu gö� rü� şü� nü�  temellendirmek ü� zere mecâ� zın işleyişini açıklayan genel bir kural ortaya koyar. 
Ona gö� re, “Bir manaya delâlet eden her lafız, mesela ‘ََاغََليْْث  örneğinde olduğu gibi, başka bir ’رََعََيْْنََا 
lafzın manasının sebebidir” şeklindeki kü� llî� kaidenin mevcudiyeti, tikel mecâ� zların bizzat naklini 
gereksiz kılar. Çü� nkü�  bu tü� r kaideler sayesinde, belli bir bağ� lamda mü� tekellim tarafından kulla-
nılan ö� zel bir alâ�kanın daha ö� nce belâ� gat â� limlerince kullanılıp kullanılmadığ� ı bilinmese dahi, o 
mecâ� zî� kullanım muteber kabul edilir.[76] Bu durumda alâ�kanın cinsinin bilinmesi ve sabitlenmiş 
olması, her bir tikel kullanım için yeterli sayılmakta; bö� ylece hem mecâ� zın teorik zemini hem de 
uygulama sahası muhafaza edilmiş olmaktadır.[77]

Alâ�kanın cins olarak değ� il de fert (şahsî�) olarak nakledildiğ� ini savunanların dayanaklarından 
biri de şudur: Eğ�er lafzın mecâ� z sayılmasının şartı alâ�kanın cinsinin nakli olsaydı ve mecâ� zî� 
anlamın ü� retiminde yalnızca bu cins esas alınsaydı, o hâ� lde benzer alâ�kalara sahip başka ö� r-
neklerde de aynı tü� rden mecâ� zî� kullanımların geçerli olması gerekirdi. Meselâ� , uzun boylu bir 
kimseyi anlatmak için istiâ� re edilen “ٌٌنََخْْلََة” (hurma ağ�acı) lafzı, mü� şâ�behet (benzetme) alâ�kasına 
dayanarak minare gibi diğ� er uzun yapılar için de kullanılabilir olurdu. Yine sebebiyet alâ�kası esas 
alınarak “َُُاأَلب” (baba) lafzının, sebep-sonuç ilişkisi gö� zetilerek “ُُااِِلبْْن” (oğ�ul) anlamında kullanıl-
ması da mü� mkü� n hâ� le gelirdi. Ancak Arap dilinde bu tü� r kullanımların meşrû�  kabul edilmediğ� i 
gö� z ö� nü� nde bulundurulduğ�unda, sadece alâ�ka cinsinin nakliyle yetinilemeyeceğ� i; dolayısıyla 
alakanın ferdinin nakli esas olduğ�u ileri sü� rü� lmü� ştü� r. Bu itiraza karşı şu şekilde cevap verilmiştir: 
Alâ�kanın varlığ� ı, herhangi bir lafzın belirli bir mecâ� zî� anlamda kullanılmasını zorunlu kılan illet-i 
tâmme (tam sebep) niteliğ� inde değ� ildir. Bilakis alâ�ka, ilgili lafızların geçerli bir kullanıma sahip 
olmasını (ِِطْْلََاق ةِِّحّ ا�إِلِ �Diğ .(مُُقْْتََضِِيََةٌٌ لِصِِّلحََّةِِ) gerektiren bir sebeptir (لِصِِِ er bir ifadeyle, “ٌٌنََخْْلََة” lafzının mi-
nare anlamında mecâ� zî� olarak kullanılabilir olması, alâ�kanın varlığ� ına rağ�men zorunlu değ� ildir; 
fakat bu tü� r bir kullanımın geçerli olabilmesi için gerekli olan koşullardan biridir.[78]  Bu sebeple, 

[73] Molla Hü� srev, Mir‘âtu’l-usûl, 113.
[74] Zemahşerî�’nin Esâsu’l-belâga adlı eseri ile deyimler ve atasö� zleri içeren kitaplar mecâ� zî� kullanımları içeren bir mecâ� zlar 

sö� zlü� ğ�ü�  olsalar da mecâ� zî� kullanımların sıhhat şartı için belirleyici unsur belâ� gat eserlerinde kaydedilen alâ�ka tü� rleridir. 
Zira, alâ�ka â� limlerin ittifakıyla mecâ� zın gerek şartlarından biridir.

[75] Filibevî�, el-Hâşiyetü’l-cedîde, 1/308.
[76] Mü� neccimbaşı, “Gâ�yetü� ’l-beyâ�n fî� dekâ� iki ilmi’l-beyâ�n”, 246-247.
[77] Konu hakkında detaylı bilgi için bk. Ekmeleddî�n el-Bâ�bertî�, er-Rudûd ne’n-nukûd şerhu Muhtasar-i İbni’l-Hâcib, thk. 

Dayfullah b. Salih b. Avn el-Umrî� (Kâ�hire: Mektebetü� ’r-Rü� şd Nâ� şirû� n, 2005), 1/237-240.
[78] Teftâ� zâ�nî�, Telvîh, 1/154; Karatepeli, Şerhu Risâleti’l-istiâre, 15; Adapazarî�, Hâşiye cedide, 144.



371Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: Karîne ve Alâka

alâ�kanın varlığ� ı, lafzın mecâ� zî� anlamda kullanılmasını zorunlu olarak doğ�urmadığ� ı gibi, bu du-
rum alâ�kanın cins olarak nakledildiğ� i gö� rü� şü� ne de aykırılık teşkil etmez. Bu noktada ifade edilen 
temel ayrım şudur: Alâ�ka, illet-i mucibe (zorunlu sonuç doğ�uran sebep) değ� il, illet-i musahhiha 
(kullanımın sıhhatini mü� mkü� n kılan sebep) konumundadır. Dolayısıyla, bir lafzın mecâ� z olarak 
kullanılabilmesi için gerekli ortam ve şartlar oluşmadıkça, yalnızca alâ�kanın cinsinin varlığ� ı, o 
mecâ� zın dilde yerleşmesini sağ� lamaz.[79]

Alâ�ka tü� rlerinin sayısı hakkında farklı gö� rü� şler bulunsa da, bu tü� rlerin nasıl belirlendiğ� i mese-
lesinde Teftâ� zâ�nî�’nin yaklaşımı belirleyicidir. Teftâ� zâ�nî�’ye gö� re mecâ� zî� kullanımı mü� mkü� n kılan 
ve bir anlamdan diğ� erine geçişi sağ� layan alâ�kalar, istikrâ (tü� mevarım) yö� ntemiyle tespit edilir 
�Yani belli başlı mecâ [80].(العُُمْْدََةُُ فِِيهََا ااِِلسْْتِِقْْرََاءُُ) zî� kullanımların çokluğ�u incelenerek, bunların dayandığ� ı 
ortak ilişkilerden hareketle genel alâ�ka tü� rlerine ulaşılır. Ö� rneğ� in bir lafzın, sebep-sonuç ya da 
bü� tü� n-parça ilişkisi gö� zetilerek başka bir anlamda kullanılması durumunda, bu kullanımın al-
tında yatan sebebiyyet-mü� sebbebiyyet yahut kü� lliyyet-cü� ziyyet tü� rü�  alâ�kaların varlığ� ı anlaşılır. 
Bu yaklaşım şu sonucu da beraberinde getirir: Bir dil kullanıcısı, herhangi bir lafzı kendi hakikî� 
anlamı dışında kullanarak mecâ� zî� bir ifade ü� retmek istediğ� inde, bu kullanımın geçerliliğ� i için 
mutlaka dil otoritelerine ya da belâ� gat â� limlerine başvurmak zorunda değ� ildir.[81]  Zira daha 
ö� nce istikrâ�  yoluyla tayin edilmiş alâ�ka tü� rleri, mecâ� zın meşruiyeti açısından yeterli bir dayanak 
oluşturur. Dolayısıyla bir kimse, meselâ�  parçanın adını bü� tü� nü�  kastederek kullanmak suretiyle 
kü� lliyyet-cü� ziyyet alâ�kasını gö� zettiğ� inde, mecâ� zî� kullanım şartlarını sağ� lamış sayılır ve bu doğ� -
rultuda yeni bir sö� z inşa edebilir.[82]

Sonuç itibariyle, alâ�kanın şahsı değ� il cinsinin nakledildiğ� i sabit olduğ�una gö� re, bu noktada Ab-
dü� lkâ�hir Cü� rcâ�nî�’nin dikkat çektiğ� i ö� nemli bir hususa temas ederek alâ�kanın mecâ� z içerisindeki 
işlevine geçmek yerinde olacaktır. Cü� rcâ�nî�, Esrârü’l-belâğa adlı eserinde mecâ� z-ı mü� rsel kapsa-
mındaki alâ�kalardan bahsederken, bu alâ�kaların kuvvet (gü� çlü� -zayıf) ve vuzû� h (açıklık-kapalılık) 
bakımından birbirinden farklılık gö� sterdiğ� ini belirtmiştir. Nitekim “ََرََعََيْْنََا اغََليْْث” (Yağ�muru otlattık) 
ö� rneğ� inde olduğ�u gibi, varlık sebebi olması açısından yağ�mur ile bitki arasında kurulan sebebiyet 
ilişkisi, “ُُعََقِِيرََتََه �Sesini yü) ”رََفََعََ  kseltti) ifadesinde ses anlamında kullanılan “ُُاعََلقِِيرََة” (kesilmiş ayak) 
lafzı ile ses arasında kurulan ilişkiye nazaran daha gü� çlü�  ve daha açıktır. Cü� rcâ�nî�’ye gö� re ikinci 
ö� rnekteki mecâ� zî� kullanım tesadü� fî�dir; yani iki anlam arasında lafzın bu şekilde kullanılmasını 
gerektirecek bir bağ�  bulunmamaktadır. Bu noktada Cü� rcâ�nî�’nin, “عََقِِيرََتََه  gibi kullanımların ”رََفََعََ 
bir kıyasa dayanmadığ� ını, “vuku bulduktan sonra nakledilen” (وِِقُُوعِِهََا �şeyler cü (تُُرْْوََى بََعْْدََ  mlesin-
den olduğ�unu ifade etmesi ö� nemlidir. Buradan hareketle, alâ�kası zayıf ve vuzû� hu dü� şü� k olan 
mecâ� zî� kullanımların, alâ�ka tü� rü� nü� n değ� il, cü� mle dü� zeyinde ferdî� olarak nakledildiğ� i yö� nü� nde 
bir çıkarımda bulunmak mü� mkü� ndü� r.[83] Ancak burada amacımız alâ�ka tü� rlerini tafsilatıyla ele 
almak olmadığ� ından, bu meseleye dair daha ayrıntılı değ�erlendirmeler ilgili literatü� rde yer alan 
çalışmalara havale edilmiştir.[84]

[79] Harputlu, Sual-i istiâre, 172.
[80] Teftâ� zâ�nî�, Telvîh, 1/138.
[81] Râ� zî�, el-Mahsûl, 1/309.
[82] Mü� şahede edildiğ� i ü� zere buradaki durum Abdü� lkâ�hî�r Cü� rcâ�nî�’nin ü� zerinde durduğ�u ve Ferdinand De Saussure’nin 

de dilbilim teorilerini ü� zerine inşa ettiğ� i dil-sö� z ayrımı ü� zerinden daha kolay anlaşılabilir. Bu ayrıma gö� re dil; her dil 
kullanıcısının içinde doğ�duğ�u ve kullanıcıların mü� dahalesine kapalı evrensel dil kurallarıyken; sö� z, her bir kullanıcının 
dilin kurallarına uymak kaydıyla kendi inancı, dü� nya gö� rü� şü�  ve yaklaşımını açık şekilde işlettiğ� i, gerektiğ� inde takdim, 
tehir, hazif, zikir, î�caz ve itnab yapabildiğ� i kişisel bir alandır. Alâ�ka tü� rlerinin tü� mevarım yö� ntemiyle belirlendiğ� i iddiası, 
aralarında ilişki bulunan iki anlamın yer aldığ� ı her ifadenin mecâ� z olmaması ve alâ�ka tü� rlerinin naklinin esas alınması 
dil ciheti; her kullanıcının alâ�kanın cinsini dikkate alarak istediğ� i mecâ� zî� ifadeyi kurması da sö� z cihetiyle açıklanabilir. 
Bk. Ferdinand de Saussure, Genel Dilbilim Dersleri, çev. Berke Vardar (İ�stanbul: Multilingual, 1998) 40-52, 181-186.

[83] Abdü� lkâ�hî�r Cü� rcâ�nî�, Esrârü’l-belâga, 397-398.
[84] Bk. Murat Tala, “Mecâ� z Problemi Olarak Alâ�ka: Antâ�kî�’nin el-Alâ�ka’sı Bağ� lamında Bir Bakış”, Marife Dini Araştırmalar 

Dergisi 19/2 (Aralık 2019).



İslâmî İlimler Dergisi372

2.3. Alâkanın mecâzın tâyinindeki rolü ve karîneyle ilişkisi
Mecâ�zda alâ�kanın işlevi, lafzın hakikî� anlamından mecâ� zî� anlama geçişinde kurucu bir unsur 

olmasıdır. Zira hakikî� anlamdan farklı bir anlamın kastedilmesi, yalnızca lafzın taşıdığ� ı anlam çe-
şitliliğ� iyle değ� il, bu anlamlar arasında manalı ve dilin ö� rfî� yapısıyla uyumlu bir ilişki kurulmasıyla 
mü� mkü� ndü� r. Bu ilişkiyi kuran şey, alâ�kadır. Bu çerçevede alâ�ka, bir anlamın başka bir anlama 
naklini sağ� layan zihnî� bir kö� prü�  vazifesi gö� rü� r. Ancak bu zihnî� bağ� ın keyfî� olmaması gerekir; 
aksine, bu bağ� ın gerek semantik gerek pragmatik dü� zlemde dilin yapısıyla uyumlu ve muhatap 
tarafından anlaşılabilir olması esastır. Dolayısıyla alâ�ka, sadece iki anlam arasında zihinsel bir 
yakınlık değ� il, aynı zamanda dilin kurumsal ve toplumsal kabullerince desteklenmiş geçiş yol-
larıdır. Bu yö� nü� yle alâ�ka, mecâ� zın dil içindeki geçerliliğ� ini sağ� layan ontolojik ve epistemoljik bir 
ilkedir. Bu bağ� lamda denebilir ki alâ�ka, bir taraftan anlamın belirleyici ö� lçü� sü� nü�  temsil ederken, 
diğ� er taraftan lafzın belâ� gat imkâ�nlarını genişleten temel bir araçtır.

Mecâ� zî� bir ifadenin tayini, delâ� leti, kullanımı ve hamli bağ� lamında alâ�ka ve karî�nenin rolü�  daha 
ö� nce temas edildiğ� i ü� zere son derece belirleyicidir. Ayrıntılı biçimde ortaya konulduğ�u gibi, alâ� -
ka, lafzın mecâ� zî� anlamda kullanılmasına zemin hazırlayan; yani lafzın hakikî� anlamı ile mecâ� zî� 
anlamı arasında zihinsel bir mü� nasebet kuran temel unsurdur. Usulcü� lerin alâ�ka ve karî�neye dair 
yaklaşımları, bu iki unsurun farklı işlevlerini açıkça ortaya koymaktadır. Buna gö� re alâ�ka, lafzın 
belirli bir manada kullanılmasına imkâ�n tanır; karî�ne ise lafzın bu manaya hamledilmesini sağ� lar. 
Başka bir ifadeyle, alâ�ka mü� tekellime, karî�ne ise muhâ� taba yö� nelik bir boyuta sahiptir. İ�lki, sö� zü�  
sö� yleyenin lafzı hangi anlamda kullandığ� ıyla; ikincisi, muhatabın bu anlamı doğ� ru şekilde nasıl 
kavrayacağ� ıyla ilgilidir. Bir lafız bir manaya vaz‘edildikten sonra, bu lafızla ilgili iki temel işlem 
daha gerçekleşir: isti‘mâ� l ve haml. İ�sti‘mâ� l, mü� tekellimin lafzı ya vaz‘olunduğ�u anlamda (mev-
zû� ‘un leh) ya da onun dışındaki bir anlamda (mecâ� zî�) kullanmasıdır. Haml ise muhatabın işittiğ� i 
lafzı yorumlaması, ona bir anlam yü� klemesidir. Bu bağ� lamda, alâ�ka, karî�neden ö� nce gelir; çü� nkü�  
lafzın mecâ� zî� kullanımı için ö� ncelikle anlamlar arası bir alâ�kanın kurulması gerekir. Ancak lafzın 
hangi anlamda kullanıldığ� ının anlaşılabilmesi, karî�nenin varlığ� ını zorunlu kılar. Nitekim, bazı 
usulcü� ler alâ�kayı mecâ� zın mahiyetine dâ�hil etmiş, karî�neyi ise onun şartı olarak değ�erlendirmiştir. 
Bu yaklaşımda alâ�ka, mecâ� zın varlık şartı, karî�ne ise mecâ� zın doğ� ru anlaşılması için gerekli olan 
bir unsur olarak konumlandırılmıştır. Bu çerçevede şu sonuç ortaya çıkar: Alâ�ka, lafzın mecâ� zî� 
anlamda kullanılabilmesi için gerekli zemini oluşturur. Karî�ne ise bu mecâ� zî� anlamın muhatap 
tarafından kavranabilmesi için gerekli bağ� lamı sağ� lar. Dolayısıyla, alâ�ka kurulduktan sonra, 
lafzın mecâ� zî� anlamda kullanılıp kullanılmayacağ� ı, yani mecâ� zın gerçekleşip gerçekleşmeyeceğ� i 
karî�nenin desteğ� ine bağ� lıdır.[85]

Alâ�ka, bir ifadenin hem hakikî� hem de mecâ� zî� anlamı arasında kurduğ�u ilişkiyle mana bü� tü� n-
lü� ğ�ü� nü�  temin eder. Bu unsur metinden çıkarıldığ� ında, sö� zü� n asıl anlamla ikincil anlam arasındaki 
bağ�  kopar; bö� ylece ifade ne hakikî� ne de mecâ� zî� bir anlama delâ� let eder hâ� le gelir ve galat bir sö� z 
durumuna dü� şer. Buna karşılık, karî�nenin bulunmadığ� ı fakat alâ�kanın mevcut olduğ�u bir durumda 
ise lafız, hem hakikî� hem de mecâ� zî� anlamlara mü� sait olup belirsizlik arz eder.[86]  Ö� te yandan, 
bir sö� z hakikî� anlamı dışında kullanıldığ� ı hâ� lde ne alâ�ka ne de karî�ne bulunmazsa, muhatabın 
kastolunan manaya ulaşması mü� mkü� n olmaz. Bu tü� rden bir kapalılık, mü� tekellime farklı mak-
satlar doğ� rultusunda çeşitli kullanım imkâ�nları sunar. Nitekim mü� tekellim, muhatabı tereddü� de 
dü� şü� rmek, yanlış yö� nlendirmek, konudan uzak tutmak, onu kü� çü� msemek veya mizahî� bir etki 
oluşturmak gibi amaçlarla ilğ�â� z yoluyla sö� z oyunlarına başvurabilir ya da maksadı gizlemek ü� zere 
muğ� lak ifadeler tercih edebilir.[87]  Bu tü� r kullanımlarda mü� tekellim, karî�neyi ö� zellikle zikretmez; 

[85] Karâ� fî�, Nefâisü’l-usûl, 2/919.
[86] Tehâ�nevî�, Keşşâf-ı ıstılahâti’l-fünûn ve’l-ulûm, 2/1206.
[87] Karâ� fî�, Nefâisü’l-usûl, 2/919.



373Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: Karîne ve Alâka

ya maksû� d mananın anlaşılmasını engellemek ister ya da makamın elverdiğ� i ö� lçü� de muhatabın 
birden fazla anlamı fark etmesini hedefler. Lafzın bu şekilde hakikî� anlamı dışında kullanılmasına 
rağ�men ne karî�nenin ne de alâ�kanın bulunmadığ� ı bu gibi ö� rnekler, usulcü� lerin karî�neyi mecâ� zın 
tanımı içerisinde değ� il, sıhhat şartı olarak gö� rmelerinin gerekçesi[88] olarak değ�erlendirilebilir.[89]

Belâ� gat literatü� rü� nde karî�ne ve alâ�ka ilişkisine dair yaklaşımlar incelendiğ� inde, bu iki unsurun 
konumlandırılmasında farklı tutumların benimsendiğ� i gö� rü� lmektedir. Ö� zellikle karî�nenin alâ�kaya 
tâ�bî� olup olmadığ� ı meselesi, iki unsurun karşılaştırmalı olarak ele alınmasına zemin hazırlamıştır. 
Mecâ� zın tanımı çerçevesinde gü� ndeme gelen alâ�ka-karî�ne hiyerarşisi, bu bağ� lamda ayrıntılı bir 
şekilde tartışılmıştır. Tanımlarda genellikle alâ�ka unsurunun zikrini mü� teakiben “ْْمََعََ قََرِِينََةٍٍ مََانِعََِةٍٍ عََن 
 ifadesine (lafzın hakikî� manada kullanılmasına engel olan bir karî�ne ile birlikte) ”�إِرََِادََةِِ امََلعْْنََى احََلقِِيقِِيِِّ
yer verilmesi, bazı â� limlerin karî�nenin alâ�kaya bağ� lı olarak mecâ� zî� anlamın tayininde belirleyici 
rol oynadığ� ı kanaatine ulaşmalarına sebep olmuştur.[90] Bu noktada bazı belâ� gat â� limleri, hem 
alâ�kanın hem de karî�nenin mecâ� zın mahiyetine dâ�hil olduğ�unu kabul etmekle birlikte, eğ� er bir 
ö� ncelik sıralaması yapılacaksa karî�nenin lafzın mecâ� z oluşundaki rolü� nü�  daha gü� çlü�  bulduklarını 
ifade etmişlerdir.[91] Buna karşılık diğ� er bazı â� limler ise alâ�kanın ö� ncelikli ve aslî� unsur olduğ�unu 
ileri sü� rmü� şlerdir.[92]  Hatta bazı mü� ellifler, sö� z konusu ö� nceliğ� in mutlak değ� il, bağ� lama gö� re de-
ğ� işkenlik arz ettiğ� ini belirtmiş ve kimi durumlarda karî�neye, kimi durumlarda ise alâ�kaya vurgu 
yapma yoluna gitmişlerdir. Bu bağ� lamda Teftâ� zâ�nî�’nin tutumu dikkat çekicidir: O, et-Telvîh adlı 
usul eserinde mecâ� zın vaz‘la ilişkisini karî�ne-i mâ�ni’aya dayandırırken,[93] el-Mutavvel adlı belâ� gat 
risalesinde bu ilişkiyi alâ�ka ü� zerinden[94] temellendirmeye çalışır.

Abdü� lkâ�hir el-Cü� rcâ�nî�, mecâ� z konusunu ele aldığ� ı bö� lü� mlerde alâ�ka ü� zerinde geniş bir şekilde 
durmakta ve onu mecâ� zın tayininde zarurî� bir ilke, hatta olmazsa olmaz bir şart olarak değ�er-
lendirmektedir. Ona gö� re bir lafzın mecâ� z kabul edilebilmesi, ö� ncelikle hakikî� anlamıyla mecâ� zî� 
anlamı arasında aklî� veya ö� rfî� bir mü� nasebetin, yani alâ�kanın bulunmasına bağ� lıdır. Cü� rcâ�nî� bu 
yaklaşımını mü� şterek lafızlar ö� rneğ� i ü� zerinden temellendirir. Nitekim “ُُاثََلوْْرََة” kelimesinin hem 
“ö� kü� z” hem de “peynir dilimi” anlamında kullanıldığ� ını belirten Cü� rcâ�nî�, bu iki anlam arasında 
herhangi bir alâ�ka bulunmadığ� ından bunlardan birinin mecâ� z olamayacağ� ını vurgular. Benzer 
şekilde, “ْْيََشْْكُُر” gibi menkû� l ö� zel adlar hakkında da benzer bir değ�erlendirmede bulunur. Her ne 
kadar bu kelime yapı itibariyle “ََشََكََر” fiilinin muzâ� rî�si olsa da, ö� zel isim olarak kullanılmaya baş-
landığ� ında bu anlamı artık fiil anlamından tü� retilmiş bir mecâ� z saymak mü� mkü� n değ� ildir; zira 
fiil anlamı ile ö� zel isim arasında kurulabilecek herhangi bir alâ�ka mevcut değ� ildir. Çü� nkü�  temelde 
kelimenin fiil manasından ö� zel isim manasına nakli bir alâ�kaya dayanmaz.[95]

[88] Seyyid Şerî�f Cü� rcâ�nî�, et-Ta‘rîfât, 57.
[89] Usulcü� ler arasında tartışma konusu olan bir lafzın hem hakikî� hem de mecâ� zî� manaya delâ� let etmesi meselesi de karî�-

nenin şart olup olmasıyla ilişkilendirilebilir. Usul â� limlerinden bazısı bunu mü� mkü� n gö� rü� rken bazısı da kesin surette 
reddetmiştir. Bir lafzın hem hakî�kat hem de mecâ� z anlamına muhtemel olduğ�unu savunanlar açısından karî�ne, cü� mlede 
yer almadığ� ında iki anlama birden delâ� let mü� nkü� n hale gelmektedir. Ancak karî�ne olduğ�unda sadece mecâ� zî� manaya 
delâ� let gerçekleşmektedir. Şayet karî�ne mecâ� zın şartı değ� il de hakî�katinin bir parçası olursa iki manaya muhtemel 
olması sö� z konusu olamayacaktır. O halde lafzın iki manaya muhtemel olması tartışmasının karî�nenin mecâ� zın sıhhat 
şartı olarak belirlenmesinden ortaya çıktığ� ı ileri sü� rü� lebilir. Bk. Zerkeşî�, el-Bahrü’l-Muhît, 2/399-406.

[90] Mecâ� z-ı lugavî� “ِِّاكََللِِمََةُُ امُُلسْْتََعْْمََلََةُُ فِِي غََيْْرِِ مََا وُُضِِعََ لََهُُ لِعََِلََاقََةٍٍ مََعََ قََرِِينََةٍٍ مََانًًعََةٍٍ مِِنْْ �إِرََِادََةِِ امََلعْْنََى اوََلضْْعًًي ” şeklinde tanımlanmıştır. Bu tanımın, “mea” harfiyle 
birlikte kullanılması sebebiyle karî�nenin alâ�kaya tabi olduğ�u anlamını ortaya çıkardığ� ı gerekçesiyle itiraz edilmiş; doğ� ru 
tanımın “….ٍٍلِعََِلََاقََةٍٍ وََقََرِِينََة …” şeklinde olması gerektiğ� i ifade edilmiştir. Bk. İ�sâ�mü� ddî�n el-İ�sferâ�yî�nî�, Şerhu’r-Risâleti’s-Semer-
kandyye, 57; Filibevî�, el-Hâşiyetü’l-cedîde, 1/322.

[91] Karî�ne ve alâ�kaya ilaveten fesahati artırma, ta‘zî�m ve tahkir gibi mecâ� za başvurulacak bir gerekçeyi mecâ� zın şartı olarak 
zikredilmiştir. Filibevî�, el-Hâşiyetü’l-cedîde, 1/325-326.

[92] Karî�nenin alâ�kaya tâ�bî� olduğ�unu iddia eden alâ�ka şâ� rihi Karatepeli Antâ�kî�’nin de bu fikirde olduğ�unu zikretmektedir. 
Bk. Karatepeli, Şerhu Risâleti’l-istiâre, 10.

[93] Teftâ� zâ�nî�, Telvîh, 1/79-80.
[94] Teftâ� zâ�nî�, Mutavvel, 575-576.
[95] Abdü� lkâ�hî�r Cü� rcâ�nî�, Esrârü’l-belâga, 395-398.



İslâmî İlimler Dergisi374

Abdü� lkâ�hir el-Cü� rcâ�nî�, mecâ� z konusunu ele alırken alâ�ka kavramını ayrıntılı biçimde incele-
mesine rağ�men, karî�ne unsuruna doğ� rudan temas etmemektedir. Nitekim karî�nenin mecâ� zın 
tanımına dâ�hil edilmesi, esas itibarıyla Sekkâ�kî� ile birlikte belâ� gat geleneğ� inde sistematik biçimde 
ortaya çıkmıştır. Ö� te yandan bazı belâ� gat metinlerinde alâ�ka, nasıl ki hakikî� lafızların tayinin-
de vaz‘ kurucu bir unsur ise, benzer şekilde mecâ� zî� ifadelerin de temel ilkesi kabul edilmiştir. 
Bu yaklaşıma gö� re lafızdan manaya intikal iki şekilde gerçekleşmektedir: Birincisi, lafzın vaz‘ 
yoluyla doğ� rudan hakikî� manaya delâ� leti; ikincisi ise alâ�ka aracılığ� ıyla lafzın mecâ� zî� veya kinâ� î� 
manaya yö� nelmesidir. Ancak bu iki tü� r intikal arasında ö� nemli bir fark vardır. Hakikî� kullanımda 
vaz‘, lafzın anlamına ulaşmak için tek başına yeterliyken; mecâ� zî� kullanımda alâ�ka, tek başına 
anlamın tayininde yeterli olmayıp yanında bir de karî�nenin bulunması zorunludur. Zira bir lafzın 
mevzû� ‘un lehi (hakikî� anlamı) ile gayr-ı mevzû� ‘un lehi (mecâ� zî� anlamı) arasında bir alâ�ka bulunsa 
dahi, lafzın muhtemel birçok anlamı olabilir. Bu durumda, sadece bir anlamın kastedildiğ� ini be-
lirleyen ve diğ� er anlam ihtimallerini bertaraf eden bir karî�nenin varlığ� ı gereklidir.[96] Bu yaklaşım 
çerçevesinde alâ�ka, mecâ� zî� lafızlar için vaz‘a denk bir konumda, yani kurucu bir unsur olarak 
değ�erlendirilirken; karî�ne, sadece mananın belirlenmesinde devreye giren, yani tayin edici bir 
işlev ü� stlenmektedir. Bu itibarla denilebilir ki, mecâ� zın vü� cû� da gelmesinde alâ�ka, karî�neden daha 
ö� ncelikli ve aslî� bir konuma sahiptir.

Vaz‘–isti’mâ� l–haml sü� reçlerinde alâ�ka ile karî�nenin konumları, usulcü� lerin açıklama mode-
linde sırasıyla ikinci ve ü� çü� ncü�  basamaklar olarak belirlenmiştir. Ancak belâ� gat â� limlerinin bu 
aşamalara ilişkin yaklaşımı, usulcü� lerinkinden kısmen farklıdır. Ö� zellikle belirtmek gerekir 
ki, belâ� gatçılar açısından alâ�ka ve karî�ne ayrımı, usulcü� lerin yaptığ� ı kadar açık ve kategorik 
değ� ildir. Çü� nkü�  belâ� gat bağ� lamında karî�nenin, yalnızca anlamı tayin etme işleviyle değ� il, aynı 
zamanda alâ�kanın tahakkukunda da rol oynadığ� ı kabul edilmektedir. Bu durum, “Hamamda bir 
arslan gö� rdü� m” ö� rneğ� inde olduğ�u gibi istiâ� re tü� rü�  ifadelerde açıkça gö� rü� lmektedir. Burada “ars-
lan” lafzı, “cesaret ve atılganlık” anlamı etrafında şekillenen mü� şâ�behet alâ�kası doğ� rultusunda 
“cesur adam” anlamında kullanılır. “Cesaret ve atılganlık” vasfı ise, bu bağ� lamda hem vech-i 
şebeh hem de arslanın en karakteristik niteliğ� i olup, lafız zihinde bu anlamı ö� ncelikle çağ� rıştırır. 
Bu durumda arslan, mü� şebbehü� n bih olarak cü� mlede yer almakta; zihin, bu unsurdan hareketle 
vech-i şebehe, oradan da mü� şebbeh olan cesur adama yö� nelmektedir. Bö� ylece vech-i şebeh, 
lafzın vaz‘edildiğ� i hakikî� anlamla (arslan), mecâ� zî� anlam (cesur adam) arasında bir irtibat kur-
maya elverişli bir ara konum kazanır. Bu sü� reçte, henü� z anlam muhataba ulaşmadan devreye 
giren karî�ne, zihnin vech-i şebehten mü� şebbehe intikalini sağ� layan belirleyici unsurdur. Diğ� er 
bir ifadeyle, alâ�ka iki mana arasında ilişki kurarak isti‘male zemin hazırlarken, karî�ne bu ilişki-
nin muhatapça algılanmasını mü� mkü� n kılan tamamlayıcı bir işlev gö� rmektedir. Bö� ylece, lafzın 
mecâ� zî� manaya yö� nelmesi aşamasında lü� zû� m, yani anlamlar arası zorunlu ilişki tamamlanmış 
olur.[97] Bu bağ� lamda, Teftâ� zâ�nî�’nin mecâ� z tü� rü�  lafızları vaz‘ kapsamında değ�erlendirme yö� nü� ndeki 
yaklaşımı dikkate alındığ� ında, alâ�ka ve karî�nenin sadece isti’mâ� l veya haml aşamalarında değ� il, 
doğ� rudan vaz‘ aşamasında dahi belirli roller ü� stlendikleri anlaşılmaktadır.

Kanaatimizce alâ�ka ve karî�ne, mecâ� zın oluşumunda biri diğ� erine ü� stü� n kılınamayacak ö� lçü� de 
farklı ve tamamlayıcı işlevlere sahiptir. Nitekim yukarıda isti’mâ� l–haml çerçevesinde yapılan 
açıklamada da gö� rü� ldü� ğ�ü�  ü� zere, alâ�ka, aklî� delâ� letle kurulan mecâ� z tü� rlerinde asıl anlam ile fer‘î� 
anlam arasında lü� zû� m ilişkisini tesis ederek lafzın lafzın mevzû� ‘un lehi dışında kullanımını bir 
standarda bağ� lamaktadır.  Diğ� er bir ifadeyle, sö� zü� n mecâ� zî� anlama tevilini mü� mkü� n kılan temel 

[96] Filibevî�, el-Hâşiyetü’l-cedîde, 2/601.
[97] Teftâ� zâ�nî�, Mutavvel, 577; Şemseddî�n es-Siyalkû� tî�, Hâşiyetü’s-Siyalkûtî alâ Kitâbi’l-Mutavval li’t-Teftâ� zâ�nî�, thk. Muhammed 

es-Seyyid Osman (Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 2012), 2/353.



375Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: Karîne ve Alâka

ilkedir. Meselâ� , bir istiâ� re ö� rneğ� i olarak “Hamamda bir arslan gö� rdü� m” ifadesinde “arslan” lafzı 
cesur bir kişiyi ifade etmek ü� zere kullanılmıştır. Burada zihinde ö� nce arslanın en belirgin niteliğ� i 
olan cesaret vasfı çağ� rışır (vech-i şebeh), ardından bu nitelik, mecâ� zî� anlam olan cesur kişiye 
intikal eder. Bu zihinsel geçiş tamamlandıktan sonra ise, muhatabın lafzı hakikî� manasında an-
lamasına engel olacak bir karî�ne-i mâ�ni‘a devreye girer ve bö� ylece mecâ� zî� anlamı kesinleştirir. 
Bu noktada, alâ�ka, lafzın cesur adam anlamına tevil edilmesini mü� mkü� n kılan mü� nasebeti sağ� lar 
ve arslan lafzının ö� rneğ� in kurnazlık vasfı taşıyan bir “tilki” ya da başka herhangi bir varlıkla keyfî� 
biçimde ilişkilendirilmesinin ö� nü� ne geçer. Dolayısıyla, lafzın hakikî� anlamından mecâ� zî� anlama 
doğ� ru olan anlam nakli, alâ�kanın varlığ� ıyla gerçekleşmektedir.[98] Ancak ö� zellikle istiâ� re-i mek-
niyye ö� rneklerinde, karî�nenin alâ�kaya kıyasla daha belirleyici bir rol ü� stlendiğ� i gö� rü� lmektedir. 
Zira bu tü� rde teşbih unsurları açıkça zikredilmediğ� i için, lafzın mecâ� zî� anlamına ulaşmak çoğ�u 
zaman yalnızca karî�nenin sağ� ladığ� ı bağ� lama bağ� lıdır. Dolayısıyla teşbihin kapalı olduğ�u ve iki 
anlam arasındaki alâ�kanın doğ� rudan fark edilemediğ� i bağ� lamlarda, anlamın tayini, delâ� leti ve 
hamli, bü� yü� k ö� lçü� de karî�nenin rehberliğ� ine ihtiyaç duyar. Bu durum, alâ�kanın karî�neden ö� nce 
geldiğ� i genellemeler için bir istisna teşkil eder. Bu sebeple, alâ�ka ve karî�nenin rolü� ne dair tü� m 
mecâ� z tü� rleri için geçerli olacak genel ve sabit bir ö� nerme geliştirmek isabetli değ� ildir. Çü� nkü�  
kimi ö� rneklerde alâ�ka ö� ncelikli bir unsur olarak karşımıza çıkarken, ö� zellikle istiâ� re-i mekniy-
yede olduğ�u gibi alâ�kanın açıkça tespit edilemediğ� i durumlarda karî�ne, anlamın tayininde asli 
rolü�  ü� stlenmektedir. Buna ek olarak, alâ�ka yalnızca mecâ� zda değ� il, menkû� l ö� zel adlar gibi mecâ� z 
dışı anlam geçişlerinde de gö� zetilen bir ilkedir. Buna karşılık karî�ne-i mâ�ni‘a, yalnızca mecâ� zî� 
kullanımlarda sö� z konusu olur. Bu nedenle, mecâ� zın karî�neyle olan ilişkisi, alâ�kayla olan ilişkisine 
gö� re daha gü� çlü� dü� r. Zira her alâ�ka içeren ifade mecâ� z sayılamazken, her mecâ� zî� kullanımda bir 
karî�nenin varlığ� ı zorunludur; hatta karî�neyi içeren her ifade mecâ� z olarak nitelenebilmektedir.

Son olarak, alâ�ka ile karî�nenin, mecâ� zın tanımında kendilerine yü� klenen işlevleri ve belâ� gat 
kaynaklarında zikredilen faideleri (فََائِدََِتِهََِا) ü� zerinde durmak yerinde olacaktır. Daha ö� nce de be-
lirtildiğ� i gibi, mecâ� z genel anlamda lafzın hakikî� manadan saparak, mevzû� ‘un leh olan anlamın 
dışındaki bir manada kullanılması şeklinde tanımlanmaktadır. Ancak bu tanımda geçen “mevzû� ‘un 
leh dışındaki bir anlamda kullanılmak” ifadesi, lafzın ilk olarak vaz‘edildiğ� i anlamın ö� tesindeki tü� m 
kullanımları kapsadığ� ı için, yalnızca mecâ� z değ� il, aynı zamanda kinâ�ye, menkû� l, mü� rtecel, galat 
sö� zler ve hatta bâ� tıl iddialar gibi farklı ifade biçimlerini de içine alabilecek niteliktedir. Bu nokta-
da, alâ�ka sayesinde, mü� rtecel lafız tü� rleri, galat sö� zler ve bâ� tıl iddialar mecâ� zın kapsamı dışında 
bırakılır. Zira galat (yanlış kullanım) ve kizb (yalan) gibi sö� zlerde, hakikî� anlam ile hakî�kat dışı 
kullanım arasında hiçbir tutarlılık ve mü� nasebet bulunmamaktadır. Bu tü� r sö� zlerin mecâ� zdan 
ayrılmasında alâ�kanın bulunmaması belirleyici unsurdur.[99] Diğ� er yandan, karî�ne, lafzın mevzû� ‘un 
leh olmayan bir anlamda kullanılmasıyla birlikte, hâ� lâ�  hakikî� anlamın da kastedilmiş olabileceğ� i 
durumlarda devreye girer ve kinâ�yeyi mecâ� zdan ayırmada ayırt edici rol oynar.[100]  Zira kinâ�ye 
ifadelerinde, mecâ� zda olduğ�u gibi hakikî� anlam kast edilmemekle birlikte, hakikî� anlamın kastı 
da ihtimal dahilindedir. Karî�ne ise bu ihtimali bertaraf ederek kast olunan anlamı tayin eder; bu 
yö� nü� yle kinâ�ye, karî�nenin varlık gö� stermediğ� i veya belirleyici olmadığ� ı durumlarda mecâ� zdan 
ayrılır. Dolayısıyla, alâ�ka ve karî�ne, yalnızca mecâ� zî� lafzın manasının tayininde, delâ� letinde, is-
ti’mâ� linde ve hamlinde fonksiyon icra etmekle kalmaz; aynı zamanda mecâ� zı kinâ�ye, galat, mü� r-
tecel ve bâ� tıl sö� zler gibi benzer gö� rü� nü� mlü�  ancak mahiyetçe farklı ifade tü� rlerinden ayırt etme 
noktasında da ortak bir işleve sahiptir. Bu bağ� lamda her iki unsur, mecâ� zın teorik çerçevesinin 
tayininde temel belirleyiciler olarak ö� ne çıkar.

[98] Râ� zî�, el-Mahsûl, 1/328.
[99] Karâ� fî�, Nefâisü’l-usûl, 2/919.
[100] Antâ�kî�, Metnü’l-alâka, 132.



İslâmî İlimler Dergisi376

Sonuç

Çalışmada belagat ilminin iki ö� nemli kavramı; karî�ne ve alâ�kanın, mecâ� z ve istiâ� re başta olmak 
ü� zere dolaylamalı anlatımların, manaları için belirlenmesi (vaz‘) ve bu manalarda kullanılmasında 
(delâ� let) gö� rdü� kleri işlevler detaylı biçimde ele alınmış ve aşağ� ıdaki ö� nemli sonuçlara ulaşılmıştır.

Alâ�ka mecâ� zî� kullanımların ortaya çıkmasında belirleyici bir neden olmasının yanı sıra, mecâ� -
zın illeti ve meşruiyet kaynağ� ıdır. Karî�ne ise mecâ� zın anlaşılabilirliğ� ini ve bağ� lam içinde doğ� ru 
yorumlanmasını sağ� layan temel bir unsurdur. Karî�ne-i mâ�ni’a ve karî�ne-i mu‘ayyine tü� rleri ara-
sında işlevsel bazı farklar bulunmaktadır. Karine-i mâ�ni’a, mecâ� zî� mananın tayinini sağ� layan ve 
hakikî� anlamı dışlayan bir işleve sahiptir ki bu da karinenin mecâ� zın vaz‘ında aslî� bir rol ü� stlendiğ� i 
anlamına gelir. Buna karşılık, karine-i mu‘ayyine, mecâ� zî� anlamın belirli bir yorum doğ� rultusunda 
yö� nlendirilmesine katkı sağ� ladığ� ı için ikincil (tâ� lî�) bir işleve sahiptir. Bu işlevsel ayrım, mecâ� zın 
anlam sınırlarının tayininde karî�nenin ne ö� lçü� de belirleyici olduğ�unu gö� stermesi bakımından 
dikkat çekicidir. Ayrıca beyâ�n ve usû� l â� limleri arasında “karî�ne mecâ� zın mahiyetinin bir parçası 
mıdır yoksa şartı mı?” şeklindeki yaklaşım farkları da incelenmiş; beyâ�n ulemasının karî�neyi, 
mecâ� zın mahiyetinin parçası, buna mukabil usû� lcü� lerin ise mecâ� zın şartı olarak dikkate aldıkları 
tespit edilmiştir. Hasılı belâ� gat â� limlerinin çoğ�unluğ�u, karî�neyi mecâ� zın tanımı içinde yer alan 
kurucu bir unsur olarak değ�erlendirirken; usû� l ve mantık â� limleri ise karî�neyi mecâ� zın sıhhatini 
temin eden dışsal bir unsur, yani anlamın doğ� ru tespiti için gerekli ama mecâ� zın mahiyetine dâ�hil 
olmayan bir şart olarak gö� rmü� ştü� r. Buna gö� re de “lafzın mecâ� zî� manaya tayini ve bu anlamda 
kullanımının karî�ne vasıtasıyla sağ� landığ� ı” yö� nü� ndeki iddianın beyâ�n ulemasının bakış açısına 
daha uygun olduğ�u net biçimde anlaşılmıştır.

Alâ�ka kavramı yalnızca mecâ� zî� anlamın zihinsel bir geçişle mü� mkü� n hâ� le gelmesini sağ� layan 
soyut bir bağ� lam olarak değ� il, aynı zamanda mecâ� z tü� rlerinin tayininde belirleyici ve kurucu bir 
ö� ğ� e olarak da ö� zel bir ö� neme sahiptir. Alâ�kanın semâ� î�liğ� i ve kıyâ� sî�liğ� i tartışmaları bağ� lamında tü� r 
ve fert olarak ele alınması, alâ�kanın dil içindeki kullanım ü� retkenliğ� ini ve belâ� gat açısından estetik 
değ�erini açığ�a çıkarmıştır. Bö� ylece alâ�ka, sadece mecâ� zın dilde ortaya çıkış zeminini hazırlayan bir 
ilişki değ� il, aynı zamanda Arap dilinde estetik ve anlatı zenginliğ� ini şekillendiren bir araç olarak 
da konumlandırılmıştır. İ�stiâ� re-i mekniyye gibi yü� ksek belâ� gat değ�eri taşıyan anlatım şekillerinin 
inşasında da alâ�ka ve karî�ne kavramları birlikte işlemiştir. Bu tü� r anlatımlarda, ö� zellikle karî�ne 
anlamı tayin etme ve kapalılığ� ı giderme işlevine sahiptir. Alâ�ka ve karî�ne kavramları sadece 
belâ� gat ilminde değ� il; nahiv, mantık, fıkıh usû� lü�  gibi diğ� er dilsel ve epistemolojik disiplinlerde 
de anlamsal ve işlevsel ö� neme sahiptir. Alâ�ka ve karî�ne kavramları Arap dilindeki dü� şü� nsel ve 
anlatı sistematiğ� i içerisinde merkezi bir konuma sahiptir.

Netice itibariyle, dolaylamalı anlatımların anlam inşasında alâ�ka ve karî�ne birbirinden bağ� ım-
sız dü� şü� nü� lemeyecek iki temel unsurdur. Mecâ� zî� ifadenin hem oluşumu hem de doğ� ru şekilde 
anlaşılması noktasında bu iki unsur iç içe geçmiş bir halde bulunur.



377Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: Karîne ve Alâka

Kaynakça

Adapazarî�, Muhammed b. Osman. Hâşiye cedide ala Karatepelî ale’l-alâka. İ�stanbul: Matbaa-i Amire, 
1273.

Antâ�kî�, Mahmud b. Abdullah. Metnü’l-alâka. İ�stanbul: Matbaa-i Amire, 1274.

Arı, Fahrettin. Müphem Lafızların Vaz‘ı Bağlamında Dil ve Gerçeklik İlişkileri. İ�stanbul: 29 Mayıs 
Ü� niversitesi, İ�slami İ�limler Fakü� ltesi, Lisans Tezi, 2020.

Bâ�bertî�, Ekmeleddî�n. er-Rudûd ne’n-nukûd Şerhu Muhtasar-i İbni’l-Hâcib. thk. Dayfullah b. Salih b. 
Avn el-Umrî�. 2 Cilt. Kâ�hire: Mektebetü� ’r-Rü� şd Nâ� şirû� n, 2005.

Basrî�, Ebü� ’l-Hü� seyin. el-Mu‘temed fî usûli’l-fıkh. thk. Halî�l el-Meys. 2 Cilt. Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�l-
miyye, 1403/1982.

Cü� rcâ�nî�, Abdü� lkâ�hir. Esrârü’l-belâga. thk. Mahmud Muhammed Şakir. Kahire-Cidde: Matbaatü� ’l-Me-
denî�-Dâ� ru’l-Medenî�, ts.

Cü� rcâ�nî�, Abdü� lkâ�hir. Delâilü’l-i‘câz. thk. Mahmud Muhammed Şâ�kir. Kâ�hire-Cidde: Matbaatü� ’l-Me-
denî�-Dâ� rü� ’l-Medenî�, 3. Basım, 1992.

Cü� rcâ�nî�, Seyyid Şerî�f. et-Ta‘rîfât, thk. Heyet. Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 1983.

Çelik, Yü� ksel. es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî’nin el-Misbâh fî şerhi’l-Miftâh Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili 
(Edisyon Kritik). İ�stanbul: Marmara Ü� niversitesi, Sosyal Bilimler Enstitü� sü� , Doktora Tezi, 2009.

Desû� kî�, Muhammed b. Ahmed. Hâşiye alâ Muhtasari’l-meânî. thk. İ�brahim Halil İ�brahim. 3 Cilt. 
Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 2013.

Eğ� inî�, Muhammed Rahmi. Vaz‘ İlminin Temel Meseleleri: el-Ucâletür’-Rahmiyye fî Şerhi’r-Risâle-
ti’l-Vaz’iyye. çev. Muhammed Salih Sü� rü� cü� . İ�stanbul: Tü� rkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığ� ı 
Yayınları, 2024.

Fenâ� rî�, Molla. Fusû� lü� ’l-bedâ� î�‘fî� usû� li’ş-şerâ� î�‘. thk. Muhammed Hü� seyin Muhammed Hasan İ�smail. 
2 Cilt. Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 2006.

Filibevî�, Halil Fevzî� el-Hâ� şiyetü� ’l-cedî�de alâ�  İ�sâ�mi’l-ferî�de. 2 Cilt. İ�stanbul: Matbayı Â� mire, 1289.

Hafız Efendi, Seyyid. Şerhu’l-alâka. İ�stanbul: Sahafiye-i Osmaniye Matbaası, 1319.

İ�bn Abidî�n, Muhammed Emin. Reddü’l-muhtâr ale’d-Dürri’l-muhtâr. 6 Cilt. Mısır: Matbaatu Mustafa 
el-Bâ�bî� el-Halebî�, 2. Basım, 1966.

İ�bn Manzû� r, Ebü� ’l-Fazl Cemalü� ddî�n. Lisânu’l-arab. 15 Cilt. Beyrut: Dâ� ru Sâ�dır, 3. Basım, 1414.

İ�bn Ya‘î�ş, Ebü� ’l-Bekâ� . Şerhu’l-Mufassal. thk. Emî�l Bedî� Ya‘kû� b. 6 Cilt. Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 
2001.

Î�cî�, Adudü� ddî�n. er-Risâletü’l-vaz‘iyye. İ�stanbul: Safa ve Enver Matbaası, 1311.

İ�sferâ�yî�nî�, İ�sâ�mü� ddî�n. el-Atvel şerhu Telhîsi Miftâhi’l-ulûm. thk. Abdü� lhamid Hindâ�vî�. 2 Cilt. Beyrut 
Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, ts.

İ�sferâ�yî�nî�, İ�sâ�mü� ddî�n. Şerhu’l-İsâm li’r-Risâleti’s-Semerkandî fi’l-isti’ârat. thk. Adnan Ö� mer el-Hatî�b. 
Dımaşk: Dâ� ru’t-Takvâ� , 2006.

İ�shak Efendi, Harputlu. Sual-i istiâre. İ�stanbul: y.y., 1277.

Karâ� fî�, Şehâ�beddî�n. Nefâisü’l-usûl fî şerhi’l-Mahsûl, thk. Adil Ahmed Abdü� lmevcû� d-Ali Muhammed 
Muavviz. b.y.: Mektebet-ü�  Nizâ� r, 1995.

Karâ� fî�, Şehâ�beddî�n. Şerhu Tenkîhi’l-fusûl. thk. Taha Abdurraû� f Sa‘d. Kâ�hire: Şirketü� ’t-Tıbâ�a‘ti’l-Fen-
niyeti’l-Muttehide, 1983.



İslâmî İlimler Dergisi378

Karatepeli, Hü� seyin b. Mustafa. Şerhu Risâleti’l-istiâre. İ�stanbul: Matbaa-yı Â� mire, 1260.

Kefevî�, Ebü� ’l-Bekâ� . el-Külliyyât. thk. Adnan Derviş-Muhammed el-Mısrî�. Beyrut: Mü� essesetü� ’r-Risâ� le, 
ts.

Merdâ�vî�, Alâ�ü� ddî�n. et-Tahbîr şerhu’t-Tahrîr, thk. Abdurrahman el-Cibrî�n-Ivaz el-Karnî�-Ahmed 
es-Serrâ�h. 6 Cilt. Riyad: Mektebetü� ’r-Rü� şd, 2000.

Molla Fenâ� rî�. Fusûlü’l-bedâî‘ fî usûli’ş-şerâî‘. thk. Muhammed Hü� seyin Muhammed Hasan İ�smail. 2 
Cilt. Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 2006.

Molla, Hü� srev. Mir‘âtu’l-usûl şerhu Mirkâti’l-vusûl. Dersaadet: Şirket-i Sahafiye-i Osmaniye, 1321.

Gö� kbunar, Abdü� lmuttalip. Müneccimbaşı Ahmed Dede’nin “Gâyetü’l-beyân fî dekâiki ilmi’l-beyân” 
İsimli Eserinin Tahkiki. Yalova: Yalova Ü� niversitesi, Sosyal Bilimler Enstitü� sü� , Yü� ksek Lisans 
Tezi, 2019.

Râ� zî�, Fahreddî�n. el-Mahsûl. thk. Taha Cabir Feyyâ� z. b.y.: Mü� essesetü� ’r-Risâ� le, 3. Basım, 1997.

Râ� zî�, Fahreddî�n. Nihâyetü’l-i‘câz fî dirâyeti’l-i‘câz. thk. Nasrullah Hacımü� ftü� oğ� lu. Beyrut: Dâ� ru Sâ�dır, 
2004.

De Saussure, Ferdinand. Genel Dilbilim Dersleri. çev. Berke Vardar. İ�stanbul: Multilingual, 1998.

Sekkâ�kî�, Ebû�  Ya‘kû� b. Miftâhu’l-ulûm. thk. Naim Zarzû� r. Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 1987.

Siyalkû� tî�, Şemseddî�n. Hâşiyetü’s-Siyalkûtî alâ Kitâbi’l-Mutavval li’t-Teftâ� zâ�nî�. thk. Muhammed 
es-Seyyid Osman. 2. Cilt. Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 2012.

Sü� bkî�, Bahâ�ü� ddî�n. Arûsü’l-efrâh fî şerhi Telhîsi’l-Miftâh, thk. Halil İ�brahim Halil. 2 Cilt. Beyrut: Dâ� -
ru’l-Kü� tü� bi’l-İ�lmiyye, 2001.

Şevkâ�nî�, Muhammed b. Ali. İrşâdü’l-fuhûl ilâ tahkîki’l-hakki min ilmi’l-usûl. thk. Eş-Şeyh Ahmed Azv 
İ�nâ�ye. 2 Cilt. Dımaşk: Dâ� rü� ’l-Kü� tü� bi’l-Arabî�, 1999.

Tala, Murat. “Mecâ� z Problemi Olarak Alâ�ka: Antâ�kî�’nin el-Alâ�ka’sı Bağ� lamında Bir Bakış”. Marife Dini 
Araştırmalar Dergisi 19/2 (Aralık 2019), 661-680. https://doi.org/10.33420/marife.632707

Teftâ� zâ�nî�, Sa‘dü� ddî�n. Şerhu’t-Telvîh ale’t-Tavdîh. 2 Cilt. Mısır: Mektebet-ü�  Subeyh, ts.

Teftâ� zâ�nî�, Sa‘dü� ddî�n. el-Mutavvel fi’l-meânî ve’l-beyân. thk. Abdü� lhamî�d Hindâ�vî�. Beyrut: Dâ� ru’l-Kü� -
tü� bi’l-İ�lmiyye, 2013.

Tehâ�nevî�, Muhammed b. Ali. Keşşâf-ı ıstılahâti’l-fünûn ve’l-ulûm. thk. Ali Dehruc. 2 Cilt. Beyrut: 
Mektebet-u Lü� bnan Nâ� şirû� n, 1996.

Urmevî�, Safiyyü� ddî�n. Nihâyetü’l-vusûl fî dirâyeti’l-usûl. thk. Salih b. Sü� leyman el-Yû� suf- Sa‘d b. Sâ� lim 
es-Suveyh. 9 Cilt. Mekke: el-Mektebetü� ’t-Ricâ� riyye, 1996.

Yıldırım, Abdullah. “Vaz İ�lmi”. İslam Medeniyetinde Dil İlimleri Tarih ve Problemler. ed. İ�smail Gü� ler. 
İ�stanbul: İ�sam Yayınları, 2015, 494-501.

Zerkeşî�, Bedreddî�n. el-Bahrü’l-Muhît. 3 Cilt. Amman: Dâ� ru’l-Kü� tü� bî�, 1994.

https://doi.org/10.33420/marife.632707

