
Rize İlahiyat Dergisi 29 (Ekim 2025) 165-181                                                                                                                                                                               | Araştırma Makalesi   

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331  

Fatih AVCI |  https://orcid.org/0000-0002-7912-7105 
Dr. Öğr. Üyesi | Yazar | favci@mehmetakif.edu.tr 

Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi |   https://ror.org/04xk0dc21 
İslam Hukuku | Burdur, Türkiye 

 

Öz 
Fakihler genel olarak hadislerde zikredilen emredici hükümlerin tüm Müslümanlar için bağlayıcılık ifade ettiğini kabul etmekle birlikte bazı hükümlerin belirli şahıslara 
veya toplumlara özel olduğunu savunmuşlardır. Ancak hangi hükümlerin genel, hangilerinin bir şahsa/topluma özel olduğu konusunda ortak bir kıstas 
belirlenememiştir. Bu durum, rivayetlerdeki hükümlerin hususiliğinin doğrudan naslarla değil fakihlerin içtihatlarıyla şekillendiğini göstermekte, rivayetleri 
değerlendirirken çeşitli kriterleri dikkate aldıklarını ve farklı içtihatlarda bulunduklarını ortaya koymaktadır. Söz konusu belirsizlik ise hükümlerin anlaşılması ve 
uygulanması noktasında çeşitli ihtilafları doğurmakta, özellikle çağdaş dönemde bağlamından kopuk yaklaşımların sergilenmesine sebebiyet vermektedir. Konuyla 
ilgili yapılan akademik çalışmalar incelendiğinde hükmün hususiliğine işaret eden rivayetlerin sened ve metin açısından değerlendirilmesine odaklanıldığı, ancak 
rivayetleri fıkhî açıdan incelemeye ve hükmün hususiliğinin kriterlerini tespit etmeye yönelik bir araştırmanın yapılmadığı görülmektedir. Bu çalışmada hükmü şahsa 
özel olarak değerlendirilen rivayetler konu edilerek hükümlerin hususiliğini belirleyen kriterler tespit edilmektedir. Söz konusu sorunsala yönelerek alandaki boşluğu 
doldurmayı hedefleyen çalışmada şahsa özel olarak değerlendirilen hükümlerin anlaşılması, hükümlerin hususiliğini belirleyen kriterlerin tespit edilmesi ve 
mezheplerin konuyla ilgili değerlendirmelerinin bütüncül olarak görülmesi amaçlanmaktadır. Çalışma aynı zamanda şahsa özel olarak nitelendirilen rivayetlerin anlam 
katmanlarını çözümlemeyi ve bu rivayetlerdeki hükümlerin genel ilkeleri mi yoksa istisnai durumları mı temsil ettiğini değerlendirmeyi hedeflemektedir. Birden fazla 
yöntemin birlikte kullanılmasıyla, sadece rivayetlerin içeriksel değerlendirmesi yapılmakla kalmayıp mezhep içi ve mezhepler arası yorum farklılıklarının arka planı 
da aydınlatılmaktadır. Bu bağlamda, fıkhî düşünceyi şekillendiren usûl ilkelerine ve bu ilkelerin rivayetlerin yorumuna nasıl etki ettiğine özel önem verilmektedir. 
Çalışmanın kapsamı bütün rivayetlerin incelenmesine imkân tanımadığından ibadetlerle ilgili rivayetlerle sınırlandırılmaktadır. Örneklem olması bakımından 
Necâşî’nin cenaze namazının kılınmasını, Sakîf kabilesinin zekât ve cihattan muaf tutulmasını, Fudâle’nin günde iki vakit namaz kılmasının yeterli görülmesini, Ümmü 
Varaka’nın erkeklere imamlık yapmasını, Veda haccında hac ihramından umre ihramına geçilmesini konu edinen rivayetler fıkhî açıdan incelenmekte, hükümlerin 
hususiliğini belirleyen kriterler tespit edilmektedir. Veri dökümü ve mukayeseli analiz yöntemlerinin kullanıldığı çalışmada fıkıh literatürünün yanı sıra hadis şerh 
kaynaklarının da incelendiği, böylece rivayetlerin muhteva analizlerine ve hükümlerine kapsamlı bir şekilde ulaşıldığı belirtilmelidir. Araştırma sonucunda fakihlerin 
bir rivayeti şahsa özel kabul ederken sıhhat değeri, ahad kategorisinde yer alıp almadığı, genel hükümlere aykırı olup olmadığı, sebebin hususiliği veya hükmün 
umûmiliği gibi ölçütleri dikkate alarak kriterler belirledikleri tespit edilmiştir. Nitekim Ehl-i hadis çizgisine daha yakın olan Şâfiî ve Hanbelî mezhebi ile İbn Hazm ve 
İbn Teymiyye gibi müctehidler rivayetlerin genelliğini savunmuş, Hanefî ve Mâlikî mezhepleri ise sıhhat kriterlerini karşılamayan bazı rivayetleri şahsa özel olarak 
yorumlamışlardır. İslâm’ın temel ilkeleri ile uyuşmayan namaz ve zekâttan muafiyet gibi meselelerde ise neredeyse fakihlerin tamamı fikir birliğinde olmuş, ilgili 
rivayetleri tevil etmiş veya şahsa özel olarak değerlendirmiştir.   

Anahtar Kelimeler 
İslam Hukuku, Hadis, Hüküm, Umum-Husus, Ruhsat, Kıyas, İstihsan. 

Atıf Bilgisi 
Avcı, Fatih. “Fakihlerin Hadislerdeki Hükümlerin Umumîliği ve Hususîliğini Tespit Kriterleri”. Rize İlahiyat Dergisi 29 (Ekim 2025), 165-181.  

https://doi.org/10.32950/rid.1727500 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Yayın Bilgileri  
Türü Araştırma Makalesi                                                                                Değerlendirme: İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Süreç Bilgileri Geliş Tarihi:    25.06.2025                                           Kabul Tarihi:   06.10.2025 Yayım Tarihi:   20.10.2025     
Etik Beyan Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 
Etik Kurul İzni Bu çalışma etik kurul izni gerektirmemektedir. 
Benzerlik Taraması Yapıldı – iThenticate                                                                             Etik Bildirim: ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Rize Theology Journal 29 (October 2025) 165-181                                                                                                                                                                                                                  | Research Article 

https://dergipark.org.tr/rid 

Fatih AVCI |  https://orcid.org/0000-0002-7912-7105 
Asst. Prof. | Author | favci@mehmetakif.edu.tr 

Mehmet Akif Ersoy University |  https://ror.org/04xk0dc21 
Islamic Law | Burdur, Türkiye 

 
Abstract 
In general, jurists acknowledge that the imperative rulings mentioned in hadiths are binding upon all Muslims. However, some jurists have maintained that certain 
rulings were specific to particular individuals or communities. No universally accepted criterion has been established to clearly differentiate between general and 
specific rulings. This indicates that the specificity of rulings in the narrations has been shaped not directly by scriptural texts, but rather through juristic interpretation. 
It further reveals that jurists have considered various criteria in their assessments, resulting in differing interpretations. This ambiguity has led to significant disputes 
in understanding and applying these rulings, and in particular, has fostered context-detached approaches in modern times. A review of academic studies shows that 
narrations indicating the specificity of a ruling are usually analyzed in terms of their chains of transmission (isnād) and textual content (matn), whereas a legal-
theoretical examination of these narrations and an attempt to determine the criteria for their specificity have not yet been undertaken. Accordingly, this study focuses 
on narrations deemed specific to individuals and seeks to identify the criteria by which the specificity of such rulings is determined. By addressing this gap, the study 
aims to contribute to a clearer understanding of rulings considered individual-specific, to identify the criteria used in determining their particularity, and to present a 
holistic overview of the perspectives of different legal schools on the issue. The study also aims to explore the semantic layers of narrations regarded as individual-
specific and to assess whether the rulings they contain reflect general normative principles or exceptional legal concessions. By employing multiple methods, the study 
not only offers a textual analysis of the narrations but also sheds light on intra- and inter-school divergences in interpretation. In this context, particular attention is 
given to the methodological principles underlying juristic reasoning and how such principles influence the interpretation of narrations. Due to the limitations of scope, 
the study restricts its analysis to narrations related to acts of worship. As sample cases, the following narrations are examined from a legal perspective: the funeral 
prayer offered for the Negus (Najāshī), the exemption of the Thaqīf tribe from zakāt and military service, the sufficiency of performing two daily prayers in the case of 
Fuḍāla, the appointment of Umm Waraqah as prayer leader over men, and the transition from ḥajj to ʿumrah in the Farewell Pilgrimage. These examples are analyzed 
to identify the criteria used in determining whether the rulings can be generalized or must be regarded as specific. Utilizing historical data compilation and comparative 
analytical methods, the study engages both fiqh literature and hadith commentaries, thereby enabling a comprehensive evaluation of the narrations in terms of content 
and legal significance. The findings indicate that jurists determine whether a narration is specific by evaluating criteria such as the authenticity of the report, whether 
it falls under the category of solitary (āḥād) narration, whether it contradicts general legal principles, the particularity of the cause (ʿillah), or the universality of the 
ruling. Notably, schools closer to the traditionist (ahl al-ḥadīth) methodology—such as the Shāfiʿī and Ḥanbalī schools—as well as independent jurists like Ibn Ḥazm 
and Ibn Taymiyyah, tend to uphold the general applicability of such narrations. In contrast, the Ḥanafī and Mālikī schools often interpret certain narrations as specific 
to individuals, based on criteria including reliability, rational consistency, legal analogy (qiyās), and harmony with the foundational principles of Islam. On matters 
such as exemptions from prayer or zakāt—which appear to conflict with the essential values of Islam—there is near-consensus among jurists either to interpret these 
narrations allegorically (taʾwīl) or to classify them as exceptional and individual-specific. 

Keywords 
Islamic Law, Hadith,  Judgment, Rukhsa, Qiyas, Istihsan. 

Citation 
Avcı, Fatih. “The Criteria Used by Jurist to Determine the Generality and Specificity of Legal Rulings in Hadith”. Rize Theology Journal 29 (October 2025), 165-181.  

https://doi.org/10.32950/rid.1727500 
 
 
 
 
 
 
 
 

Publication Information  
Type Research Article                                                                           Peer-Review: Double anonymized - Two External 
Process Information Date of Submission:  25.06.2025                     Date of Acceptance: 06.10.2025 Date of Publication: 20.10.2025     

Ethical Statement It is declared that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used 
have been properly cited. 

Ethics Committee Approval Ethics committee approval is not required for this study. 
Plagiarism Checks Yes – iThenticate                                                                          Complaints: ilahiyatdergi@erdogan.edu.tr 
Conflicts of Interest The author(s) has no conflict of interest to declare. 
Grant Support The author(s) acknowledge that they received no external funding in support of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

 

https://doi.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


 167 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Giriş 

İslam hukukunun temel kaynakları olan kitap ve sünnet, fıkıh usulü açısından bağlayıcı olup hüküm çıkarma noktasında birbirlerini 
tamamlayıcı işlev görmektedir. Kur’ân’da fıkhî konulara temas eden ayetlerin sayısının iki yüz ila sekiz yüz civarında olduğu kabul 
edilmektedir.1 Bu ayetler, çoğunlukla genel ilkeleri ortaya koyarak hukuki çerçeveyi çizerken, hadisler ise bu ilkeleri 
detaylandırarak uygulama aşamasına taşımaktadır. Nitekim temel hadis kaynaklarında yer alan tefsir bölümleri ve bu bölümler 
üzerine yapılan şerhlerdeki âyet tefsirleri hem hadislerin âyetleri ve âyetlerden doğan hükümleri detaylandırmasına örnek olmakta 
hem de hadislerin/rivayetlerin delil olarak kullanılmasına etkide bulunmaktadır.2 Dolayısıyla İslam hukukunun herkes için ve her 
dönemde uygulanabilir olma özelliğini vurgulayan fakihler, hadislerde zikredilen hükümlerin genel geçer olduğunu ve tüm 
Müslümanları muhatap aldığını savunmuşlardır. Bununla birlikte, fakihler istisnaî olarak belirli şahıslara özel hükümlerin varlığını 
da kabul etmişlerdir. Ancak hangi hükümlerin genel, hangilerinin şahsa özel olduğuna dair ortak bir kriter belirleme konusunda 
fakihler arasında tam bir ittifak sağlanamamıştır. Bu durum şahsa özel hükümlerin belirlenmesinin doğrudan naslar tarafından 
değil, fakihlerin içtihatlarıyla yapıldığını göstermektedir. 

Hadis literatüründe bazı hükümlerin belirli kişilere mahsus olup olmadığı meselesi üzerine yapılan incelemelerde, sahabenin 
karşılaştığı bireysel olaylar çerçevesinde Hz. Peygamber’in verdiği bazı hükümler üzerinde durulmuştur. Necâşî’nin gıyabi cenaze 
namazının kılınmasına,3 Sakîf kabilesinin zekât ve cihattan muaf tutulmasına,4 Fudâle’nin günde iki vakit namaz kılmasının yeterli 
görülmesine,5 Ümmü Varaka’nın erkeklere imamlık yapmasına,6 Vedâ haccında hac ihramından umre ihramına geçilmesine 
hükmeden rivayetler7 bu bağlamda tartışılan örnekler arasındadır. İlgili rivayetleri incelerken hadis âlimleri daha çok isnadın 
güvenilirliği, metnin sıhhati ve rivayetin bağlamı gibi kriterlere odaklanmış; sahih kabul edilen rivayetlerin kural olarak umumî 
hüküm ifade edeceğini belirtmişlerdir. Fakihler ise, bu rivayetlerin umumîliğini genel kaidelere uygunluk, sonraki dönemlerde 
rivayetle amel edilip edilmediği ve kıyas gibi delillerle ilişkisi üzerinden değerlendirmişlerdir. Sonuç olarak bu rivayetlerin 
içerdiği hükümlerin belirli bir şahsa veya topluma mahsus olup olmadığı meselesi hem hadis hem de fıkıh disiplinlerinde önemli 
bir tartışma konusunu teşkil etmiştir. Fakat bir rivayetin hükmünün umumîliği ve husûsîliğinin tespiti sırasında hangi ölçütlerin 
esas alınması gerektiği hususu günümüz araştırmacılarınca tam olarak netlik kazanmamış olup fakihlerin bir rivayeti şahsa özel 
olarak değerlendirmelerinde etkili olan faktörlerin açıklığa kavuşturulması gerekmektedir. 

Hz. Peygamber’in belirli durumlara özel verdiği hükümler üzerine yapılan literatür taraması, hadis alanında dikkate değer sayıda 
çalışma yapıldığını göstermektedir. Mevcut çalışmalarda ilgili hadislerin sened ve metin açısından tahlil edildiği ve mezheplerin 
hadisler hakkındaki görüşlerinin kısmen ele alındığı görülmektedir.8 Ancak konuyu derinlemesine ele alan spesifik çalışmalar sınırlı 
olup mevcut eserlerde mesele hadis ilmi bağlamında ele alınmış ya da modern dönemde ilgili rivayetlerin nasıl anlaşılması gerektiği 
üzerinde durulmuştur.9  Fakat bu çalışmanın amacı, münferit rivayetlerin tek tek tahlilini yapmak değil; şahsa mahsus olduğu 
değerlendirilen rivayetleri bir araya getirerek, fakihlerin söz konusu rivayetlerin genel hüküm ifade etmediği kanaatine varmalarına 
yol açan ortak unsurları tespit etmektir. Mevcut literatür incelendiğinde, bu doğrultuda genel çıkarımların yapılmadığı müşahede 

                                                                        

1  Bedreddin Çetiner, “Ahkâmü’l-Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 1/551. 
2  Murat Bahar. “Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh’inde Tefsir Bilgisi”, Eskiyeni 52 (Mart 2024), 325-350.; Murat Bahar, Buhârî Şerhlerinde Tefsir Bilgisi, (İstanbul: 

İFAV Yayınları, 2024). 
3  İmran bin Husayn’dan rivayet edildiğine göre, Nebî şöyle buyurdu: “Şüphesiz kardeşiniz Necâşî vefat etti, onun cenaze namazını kılın.” İmran bin Husayn 

şöyle dedi: “Biz, cenazenin (Medine’ye) getirildiğini gördük. Bunun üzerine saf tuttuk ve namazını kıldık. Oysa o, Habeşistan’da vefat etmişti. Resûlullah, 
Medine’ye girdikten sonra onun için cenaze namazı kıldırdı.” Bkz. Ebû Caʿfer et-Tahâvî, Şerhu müşkili’l-âsâr, thk. Şuʿayb el-Arnaʾût (Beyrut: Müʾessesetü’r-
Risâle, 1994), 12/329.  

4  ʿAlî b. Muhammed el-Mâverdî, el-Hâvi’l-Kebîr fî fıkhı mezhebi’l İmâmi’ş-Şâfiʿ î ve hüve şerhi Muhtasaru’l-Müzenî, thk. Şeyh ʿ Alî Muhammed Muʾavvid ve Dğr (Beyrut: 
Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1999), 19/14/80; Ebû’l-Velîd Muhammed b. Ahmed İbn Rüşd, el-Beyân ve’t-tahsîl ve’ş-şerhu ve’t-tevcîhu ve’t-taʿlîl li mesâili’l-müstehrace, 
thk. Muhammed Haci ve Âharûn (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1988), 17/475-476. 

5  Ebû Abdillâh en-Nişabûrî, el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1990), 1/68. 
6  Ahmed b. Hüseyin b. Ali b. Musa el-Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, thk. Muhammed Abdülkadir Ata (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2003), 3/186 (No. 5354). 
7  Müslim, “Hacc”, 17. (No. 1216) 
8  İlgili çalışmalardan bazıları için bkz. Fatma Aydın, “Sünnette Şahsa Özel Uygulamalar ve Bunların Bağlayıcılığı”, Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4/8 

(Aralık 2013), 131-160; Hüseyin Kahraman - Mutlu Gül, “İbadetleriṅ Edasinda Tedrîcil̇ik̇ Meselesi ̇Ve İlgil̇i ̇Hadiṡleriṅ Tahlil̇i.̇”, Journal of Islamic Law Studies 25 
(2015); Fatih Mehmet Yılmaz, “Asrân Rivayetinin Sened ve Metin Tahlili”, Amasya İlahiyat Dergisi 22 (Haziran 2024), 156-192; Yunus Macit, “Kasten Oruç 
Bozmanın Cezası İle İlgili Rivayetlerin Tahlili”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 5/2 (Nisan 2005), 121-157; Mehmet Ayhan, “Necâşî Rivâyetleri 
Bağlamında Gıyâbî Cenaze Namazı ile İlgili Tartışmalar”, İslami İlimler Dergisi 13/2 (Aralık 2018), 239-264.  

9  Bünyamin Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1999); Mehmet Görmez, Sünnet ve Hadisi Anlama Kılavuzu (Ankara: Otto 
Yayınları, 2020); Mehmet Erdoğan, İslam Hukukunda Ahkâmın Değişmesi (İstanbul: MÜ İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1990); Mehmet Erdoğan, Akıl Vahiy 
Dengesi Açısından Sünnet (İstanbul: MÜ İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1995). 



168  

https://dergipark.org.tr/rid 

edilmektedir. Fıkıh alanında konuyla ilgili yapılan yüksek lisans tezinde10 ise Hz. Muhammed’in şahsa özel verdiği hükümlerin yanı sıra 
onun (s.a.s.) şahsına veya ailesine has bazı durumlar (zekat mallarından faydalanma yasağı, visâl orucu tutma ve dörtten fazla eşle 
evlilik serbestisi ile teheccüt namazının farzıyeti meseleleri) incelenmiş buna ek olarak da Hulefâ-i Râşidîn döneminde var olan bazı 
şahsa özel uygulamalara değinilmiştir. Bizim çalışmamızın da konusunu oluşturan Hz. Muhammed’in şahsa özel verdiği hükümler 
bahsinde farklı fıkıh alanlarından üç örnekle yetinilmiştir. Bu çalışmada ise ibadetler alanından beş örnek rivayet ve bunları 
destekleyen bazı ek rivayetler üzerinden fakihlerin bir rivayeti şahsa özel kabul ederken hangi kriterleri dikkate aldıkları tespit 
edilmeye çalışılmaktadır. Bu bakımdan çalışma, söz konusu araştırmalardan ayrılarak özgün nitelik kazanmaktadır. 

Çalışmada mezheplerin ortak bir kanaate varamadığı tartışmalı rivayetler ele alınmıştır. Böylece fakihlerin konuya dair yatay ve 
dikey açılımları tespit edilmiş11 ve rivayetleri değerlendirirken hangi kıstasları ön planda tuttuğu analiz edilmiştir. Mezheplerin 
neredeyse tamamının şahsa özel kabul ettiği rivayetlere de temas edilen çalışmada mezheplerin ilgili rivayetin hükmünün 
hususiliği üzerine ittifak etmelerinin gerekçeleri irdelenmiştir. Makale düzeyindeki bir çalışmanın bütün rivayetlerin 
incelenmesine imkân tanımadığı açık olduğundan çalışmanın kapsamı yalnızca ibadetlerle ilgili rivayetlerle sınırlandırılmıştır. 
Dolayısıyla muâmelât ve ukûbât alanına giren rivayetlere yer verilmemiştir. Örneklerin ibadet alanı ile sınırlandırılması, 
kanaatimizce fakihlerin içtihada en az imkân tanıyan bir sahada rivayetleri hangi yöntemlerle değerlendirdiklerini ve hükme ulaşırken 
hangi ölçütleri benimsediklerini göstermesi bakımından isabetli olacaktır. Ayrıca bu çalışmaya konu edilen rivayetlerin sened ve metin 
tenkidine yer verilmediği, fakihlerin hükmü belirlerken ilgili rivayetleri delil/kaynak olarak kabul etmelerinin yeterli görüldüğü 
belirtilmelidir. Çalışmada veri dökümü ve mukayeseli analiz yöntemleri kullanılarak bilgilere bütüncül olarak ulaşılmış, analitik 
değerlendirmelerin sağlıklı yapılması sağlanmıştır. Bu bakımdan sadece İslâm hukuku literatürü değil hadis şerhleri de araştırma 
sahasına dahil edilmiş, rivayetlerin muhteva analizlerine ulaşılmıştır. Dolayısıyla iki ana başlıktan oluşan çalışmanın birinci başlığında 
makalede incelenecek olan şahsa özel hükümleri içerdiği düşünülen rivayetlerin muhteva analizleri yapılmış, ikinci başlıkta ise 
fakihlerin bir rivayeti değerlendirerek hükme ulaşmaları ve şahsa özel olarak kabul etme kriterleri tespit edilmiştir. 

1. Şahsa Özel Olduğu İfade Edilen Rivayetler 

Hadis kaynaklarında hükmünün şahsa/topluluğa özel olup olmadığı hususunda ihtilaf yaşanan bazı rivayetler bulunduğu yukarıda 
ifade edilmişti. Söz konusu rivayetlerin muhteva analizlerinin yapılması, sonrasında fakihlerin yaklaşımlarının anlaşılmasına ve 
istinbat ettikleri hükümlerin sağlıklı zemine oturmasına imkân tanıyacaktır. Bu sebeple aşağıda çalışmaya konu edilen rivayetlerin 
muhteva analizlerine yer verilmektedir. Ayrıca konuyla ilişkili görülen diğer birtakım rivayetlere de muhteva analizi yapılan 
rivayetleri desteklemek amacıyla temas edilmektedir. 

1.1. Necâşî’nin Gıyabi Cenaze Namazı 

Cenaze namazı, mevtanın konumu dikkate alındığında üç şekilde kılınabilir. En yaygın olanı, cenazenin cemaatin önünde bulunması 
durumunda kılınan namazdır. Bunun dışında, mevtanın defnedildikten sonra üzerine cenaze namazı kılınması ve huzurda 
bulunmayan kişinin cenaze namazının kılınması olmak üzere iki farklı uygulama daha bulunmaktadır.12 Hz. Peygamber’in gömülen 
kişilerin de cenaze namazını kıldırdığına dair sahih rivayetler bulunmaktadır.13 Bu rivayetler üzerine hüküm bina edilmiştir. Ancak 
huzurda bulunmayan kişinin cenaze namazının kılınması meselesinde rivayetlerin hükme kaynak olup olamayacağı tartışmalıdır. 
Bu kabilden olmak üzere Necâşî’nin cenaze namazının kılındığını anlatan rivayet, cenaze namazında tekbir sayısı ve mescitte cenaze 
namazı kılınıp kılınamayacağı gibi fıkhî hükümlere de dayanak olarak kullanılmıştır. Ayrıca rivayet fakihler tarafından farklı 
şekillerde yorumlanmış ve bir grup tarafından gıyabi cenaze namazı için delil olarak kabul edilmiştir.14 Örneğin günümüzde devlet 

                                                                        
10  Ayşe Durumlu, İslam Hukukunda Şahsa Özel Düzenlemeler ve Fıkhî Tahlîli (Elazığ: Fırat Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2018). 
11  Yatay Açılım, bir konuda hemfikir olan kimselerin yeni delil ve yorumlarla konuyu geliştirmeleri ve ileri taşımalarıdır. Dikey Açılım ise bir konuda birbirlerine 

muhalefet eden kimselerin ileri sürdükleri aksi delil ve yorumlarla konuyu genişletmeleri ve ileri taşımalarıdır. Kavramsallaştırma ve geniş bilgi için bk. 
Murat Bahar, Buhârî Şerhlerinde Tefsir Bilgisi, (İstanbul: İFAV Yayınları, 2024), 18-19. 

12  Ebü’l-Fazl Mecdüddîn ʿAbdullah b. Mahmûd b. Mevdûd el-Mevsılî, el-İhtiyâr li taʿlili’l-Muhtâr (Beyrut: Matbaʿatü’l-Ḥalebî, 1356/1937), 1/94; Ebû Zekeriyya 
Yahya b. Şeref en-Nevevî, el-Mecmûʿ şerhu’l-Mühezzeb (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 5/249; Ebu’t-Tayyib Azimabâdî, Avnu’l-Ma’bûd şerhu Sünen-i Ebî Dâvûd ve meahû 
Hâşiyetü İbni’l-Kayyûm (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415), 9/9-10. 

13  Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, 4/123. Ebû Hureyre’den rivayet edilmiştir: Bir zenci adam yahut zenci kadın mescidi süpürürdü. Günün birinde vefat etti. Fakat 
Peygamberimiz onun ölümünden haberdar olamadı. Bir gün Peygamberimiz o zatı andı da: “Bu insan ne yaptı?” diye sordu. Sahabiler: “O öldü ya Resulallah, 
dediler. Resûlullah: “Bana (vefatını) haber vermeli değil miydiniz?” buyurdu. Sahabiler: O şöyle şöyle oldu diye, onun kıssasını zikrettiler. Râvî dedi ki: 
Sahabiler bu sözleriyle o kişiyi küçük ve ehemmiyetsiz gördüler. Resûlullah: “Haydi, onun kabrini bana gösteriniz” buyurdu. Akabinde onun kabrine vardı ve 
üzerine namaz kıldı. Bkz. Buhârî, “Cenâiz”, 66; İbnü’l-Haccâc Ebu’l-Hasen Müslim, el-Müsnedü’s-Sahîh, thk. Muhammed Fuad Abdülbaki (Beyrut: Dâru İhyâi’t-
Türâsi’l-ʿArabî, ts.),"Cenâiz", 71. Saîd b. Müseyyeb’den rivayet edilmiştir. Peygamber (s.a.v) Medine’de yok iken Sa’d’ın annesi ölmüştü. Hz. Peygamber 
Medine’ye gelince ona cenaze namazını kıldırdı. Aradan bir ay zaman geçmişti. Bkz. Ebû ʿÎsâ Muhammed b. ʿÎsâ et-Tirmizî, Sünen, thk. Beşşar ʿAvvad Maʿrûf 
(Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1998),"Cenaiz", 47. 

14  Muhammed Mahmûd b. Ahmed el-ʿAynî, ʿUmdetü’l-Kârî şerhi Sahîhi’l-Buhârî (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʿArabî, ts.), 8/20. 



 169 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

eliyle uygulanan ve genel kabul gören gıyabi cenaze namazının temel dayanağı, Hz. Peygamber’in Habeşistan kralı Necâşî için gıyabi 
cenaze namazı kıldırdığına dair rivayettir.15 

Necâşî rivayeti farklı kaynaklarda benzer şekillerde aktarılmış olmakla birlikte, özellikle İmran b. Husayn kanalıyla gelen 
rivayetlerde belirgin bir farklılık göze çarpmaktadır.16 Bu rivayetlere göre Necâşî’nin cenazesinin bizzat Medine’ye getirildiği ve 
cenaze namazının yüz yüze kılındığı ifade edilmektedir. Buna karşın diğer bazı rivayetlerde Hz. Peygamber’in gayb perdesinin 
kaldırıldığı, dolayısıyla Necâşî’nin naaşını görerek cenaze namazını kıldırdığı, cemaatin ise onu görmeden namaza iştirak ettiği 
belirtilmektedir.17 Necâşî rivayetinin sıhhati konusunda fakihler arasında genel bir kabul olmakla birlikte, bu olayın hüküm 
açısından nasıl değerlendirilmesi gerektiği konusunda mezhepler farklı görüşler ortaya koymuştur. Öyle ki çalışmanın hükmî 
yönünü ihtiva eden ikinci başlıkta detaylı bir şekilde yer verileceği üzere Hanefîler ve Mâlikîler, bu olayı yalnızca Necâşî’ye özgü bir 
durum olarak kabul etmiş ve bu uygulamanın genel bir hüküm teşkil etmeyeceğini savunmuşlardır. Buna karşılık Şâfiîler ve 
Hanbelîler, sebebin hususi olmasının hükmün umumi olmasına engel teşkil etmeyeceğini belirterek, gıyabi cenaze namazının tüm 
Müslümanlar için geçerli bir uygulama olduğunu ifade etmişlerdir. 

1.2. Sakîflilerin Cihad ve Zekâttan Muaf Tutulması  

Müslüman olmak, kişinin İslam dinin içinde barındırdığı temel inanç ilkelerini, emir ve yasaklarının tamamını kabul etmesini, 
uygulayamıyor olsa bile en azından kalben tasdik ediyor olmasını gerektirir. Bu sebeple Kur’ân’ın ve mütevâtir sünnetin tek bir 
ifadesini inkâr edenin kafir olacağına hükmedilmiştir. Aynı sebeple bir kişinin İslam’a girerken, yasaklanmış fiillere izin verilmesi 
gibi bir şart öne sürmesine de izin verilmemiştir.18 Fakat rivayete göre Sakîf kabilesi Müslüman olmak için İslam’ın temel ilkelerine 
aykırı bazı şartlar öne sürmüş, Hz. Muhammed de bunlardan bazılarını kabul etmiştir.  

Rivayette belirtildiğine göre Sakîf kabilesi, İslam’ı benimseyen Araplar arasında yalnız kalınca Hz. Muhammed’e bir heyet 
göndermiştir. Hz. Muhammed, Sakîf halkı ile mescitte bir çadır kurarak görüşmeler yapmıştır. Sakîfliler, putları Lât’ın yerinde 
kalması, diğer putlarını kendilerinin yıkmaması ve namazdan muaf tutulmaları gibi bazı şartlar öne sürmüştür. Hz. Muhammed, 
namazsız bir dinde hayır olmayacağını belirterek onların bu taleplerini reddetmiş, ancak putlarını bizzat yıkmamaları, öşür 
vermemeleri ve cihada çıkmamaları yönündeki isteklerini kabul etmiştir.19 Bu rivayetler İslam’ın temel esaslarına aykırı görüldüğü 
için fakihler tarafından farklı şekillerde tevil edilmiştir. Zira Sakîflilere verilen zekât muafiyetinin aksine zekât vermek istemeyen 
bir şahsın bizzat Resûlullah tarafından boynunun vurulmasıyla tehdit edildiğini anlatan ifadeler de kaynaklarda zikredilmektedir.20 

Bu rivayetler sebebiyle fukahanın bazısı isteklerin kabul edildiğini belirten rivayetin hükmünün Sakîflilere özel olduğunu söylerken 
bazıları Hz. Peygamber’in sözlerini tevil ederek diğer rivayetlerle cemʽ etme yoluna gitmiştir. 

1.3. Fudâle el-Leysî’nin Günde İki Vakit Namaz Kılmasının Yeterli Görülmesi 

Rivayetlerde aktarıldığı üzere Fudâle el-Leysî isimli sahabi İslam’ı kabul etmek için Hz. Peygamber’e gelerek ondan kendisine 
İslam’ın hükümlerinden bazılarını öğretmesini istemiş, Resûlullah da ona namazı ve diğer ibadetleri anlatmıştı. Fudâle işlerinden 
dolayı beş vakit namazın kendisine zor geleceğini ve ondan kendisine bu beş vakit yerine geçecek bir şey söylemesini istediğinde 
                                                                        
15  Din İşleri Yüksek Kurulunun “Gıyâbî cenaze namazı kılınabilir mi?” sorusuna verdiği fetva şu şekildedir: “Aslolan, namazının kılınabilmesi için cenazenin 

hazır bulunmasıdır. Bununla birlikte hazır olmayan cenaze için de namaz kılınabilir. Nitekim Resûlullah, Habeş Kralı Necâşî’nin vefatını haber 
vermiş, sonra da onun cenaze namazını kıldırmak üzere cemaatin önüne geçmiş, ashab da arkasında saf tutmuştur. (Buhârî, Cenâiz, 54 [1318]; 
Müslim, Cenâiz, 63 [951]). Olayda hazır bulunan Câbir b. Abdullah şöyle demiştir: “Resûlullah, Necâşî’nin (gıyabında) cenaze namazını kıldırdı. Ben 
de ikinci saftaydım.” (Buhârî, Cenâiz, 54 [1320]). Yine, Resûlullah’ın Uhud şehitleri (Buhârî, Cenâiz, 72 [1344]) ve kendisine haber verilmeden 
defnedilen cenazeler için de gıyâbî cenaze namazı kıldığı bilinmektedir. (Buhârî, Cenâiz, 55 [1321]). Bkz. Din İşleri Yüksek Kurulu, “Gıyâbî cenaze 
namazı kılınabilir mi?”, Din İşleri Yüksek Kurulu (12 Temmuz 2017). 

16  İmran bin Husayn’dan rivayet edildiğine göre, Nebî şöyle buyurdu: “Şüphesiz kardeşiniz Necâşî vefat etti, onun cenaze namazını kılın.” İmran bin Husayn 
şöyle dedi: “Biz, cenazenin (Medine’ye) getirildiğini gördük. Bunun üzerine saf tuttuk ve namazını kıldık. Oysa o, Habeşistan’da vefat etmişti. Resûlullah, 
Medine’ye girdikten sonra onun için cenaze namazı kıldırdı.” Bkz. Tahâvî, Şerhu müşkili’l-âsâr, 12/329.  

17  Örnek olarak bkz. Ebû ʿAbdillah Ahmed b. Muhammed Ahmed b. Hanbel, Müsnedü’l-İmam Ahmed b. Hanbel, thk. Şuʿayb el-Arnaʾût Mürşid, ‘Âdil (Beyrut: 
Müʾessestü’r-Risâle, 2001), 3/209. Necâşî’nin cenaze namazının gıyabi olduğunu ifade eden rivayetlerin tahlili için bkz. Ayhan, “Necâşî Rivâyetleri Bağlamında 
Gıyâbî Cenaze Namazı ile İlgili Tartışmalar”, 241-257. 

18  “Allah’ı ve peygamberlerini inkâr edenler, Allah ile peygamberlerini birbirinden ayırmak isteyenler, “Bir kısmına inanırız ama bir kısmına inanmayız” 
diyenler ve bunlar arasında bir yol tutmak isteyenler yok mu, işte gerçek kâfirler bunlardır ve biz kâfirlere alçaltıcı bir azap hazırlamışızdır.” Diyanet İşleri 
Başkanlığı, “Kur’ân-ı Kerim” (20 Mart 2025), en-Nisâ/150-152. 

19  Mâverdî, el-Hâvi’l-Kebîr, 19/14/80; İbn Rüşd, el-Beyân ve’t-tahsîl, 17/475-476. 
20  Hz. Peygamber, Eşcâ kabilesinden bir adama zekâtını istemek üzere bir sahabîyi görevlendirdi. Adam zekât vermek istemedi. Bunun üzerine görevli sahabî 

Hz. Peygamber’e durumu bildirdi. Hz. Peygamber “Git ona senin Allah Rasülü’nün elçisi olduğunu ve zekâtını vermesi gerektiğini söyle.” buyurdu. Fakat 
adam zekât vermeyi yine reddetti. Üçüncü defasında Hz. Peygamber “Git yine iste ve bu sefer de vermezse boynunu vur.” buyurdu. Bkz. ʿ Aynî, ʿ Umdetü’l-Kârî, 
8/246. 



170  

https://dergipark.org.tr/rid 

Resûlullah “Sakın asraynı kaçırma!” buyurmuş, ardından “asrayn”ın sabah ve ikindi namazları olduğunu açıklamıştır.21 Bu rivayet 
hem iki vakit namaz kılınmasına izin verildiği anlayışına yol açtığı için hem de konuyla ilgili diğer rivayetlere muhalefet ettiği için 
ulemanın kapsamlı yorum ve değerlendirmelerde bulunmasına sebep olmuştur. 

Yukarıda da ifade edildiği üzere Resûlullah Sakîfliler’in cihada katılmamalarını ve zekât vermemelerini kabul etmiş fakat namaz 
ibadetinde ve puta tapma meselesinde isteklerini geri çevirmişti. Bunu da namazsız bir dinde hayır olmayacağı şeklinde 
açıklamıştı.22 Fakat buradaki rivayette Hz. Muhammed’in yeni Müslüman olan ve namaz için vakti olmadığını söyleyen bir sahabiye 
iki vakit namaz kılmasının yeterli olacağını söylediği görülmektedir. Burada rivayetlerin sıhhatlerinden ziyade fakihlerin Hz. 
Muhammed’in verdiği namaz muafiyetini nasıl anladıkları önem arz etmektedir. Çünkü klasik dönemde de çağdaş dönemde de 
rivayete değer atfedildiği anlaşılmaktadır. Klasik dönemde rivayetin hükmünün çeşitli yönlerden tartışılmasının yanı sıra çağdaş 
dönemde de konuyla ilgili tevillerin yapıldığı görülmektedir. Örneğin Mehmet Görmez ilgili rivayetleri hadislerdeki tedricilik ve 
nesih bağlamında incelemiştir.23 Bu bağlama göre Hz. Peygamber henüz yeni Müslüman olmuş veya olacak kişileri İslam’a 
ısındırmak ve İslam’ın emirlerini olduğu gibi kabul edebilecekleri olgunluk düzeyine ulaştırmak için kolaydan zora doğru bir teşri 
politikası izlemiştir.24 

1.4. Ümmü Varaka’nın Erkeklere İmamlık Yapması 

Bir kadının namazlarda kadınlara imamlık yapması mezhepler arasında ihtilaflı bir meseledir. Şâfiî mezhebine göre kadının farz ve 
nafile namazlarda kadınlara imamlık yapması müstehaptır. Malikîler ve Hanefîler ise kadının farz ve nafile namazlarda kadınlara 
imamlık yapmasını mekruh görmüşlerdir.25 Erkeğin imamlık yapması durumunda da kadının en arka safta durması gerektiği kabul 
edilmektedir. Çünkü bu şekilde erkeklerin kadınlar tarafından dikkatlerinin dağıtılıp huşusunun bozulmasının önüne geçilmek 
istenmiştir.26 Dolayısıyla bir kadının erkeklere imamlık yapması çoğu fakih tarafından caiz görülmemiştir. Fakat yine de konu 
hakkında aykırı görüşlerin oluşmasının sebebi sahabeden Ümmü Varaka hakkında aktarılan rivayettir. 

Rivayete göre Ümmü Varaka Kur’ân-ı Kerîm’i ezberlemişti. Hz. Peygamber ona ev halkına imamlık yapmasını emretmişti.27 
Rivayetin bir başka metnine göre Ümmü Varaka Resûlullah’tan bunu istemiş, Resûlullah da müsaade etmişti.28 Ayrıca kaynaklarda 
belirtildiğine göre Ümmü Varaka’nın bir de müezzini vardı.29 İlgili rivayetlerden Ümmü Varaka’nın, evindeki erkekler de dahil 
herkese namaz kıldırdığı anlaşılmaktadır. Dârekutnî (ö. 385/995) rivayetinde ise Resûlullah’ın Ümmü Varaka’ya, evindeki kadınlara 
imamlık yapması konusunda izin verdiği kaydedilmektedir.30 Dolayısıyla kadının erkelere imamlık yapmasına karşı olan fakihler 
hükmü, Dârekutnî rivayetiyle tevil etmişler veya bu hükmü şahsa özel olarak değerlendirmişlerdir. 

1.5. Vedâ Haccında Hac İhramından Umre İhramına Geçilmesi 

Temettu‘ haccı, kişinin umre yaparak ihramdan çıkması ve ardından hac için yeniden ihrama girmesiyle gerçekleşir. Bu uygulama, 
kişi iki ayrı yolculuk yapmadan hac görevini tamamladığı için “temettu‘” yani “faydalanma” olarak adlandırılmıştır. Temettu‘ 
ifadesinin nadir olarak kullanılan ikinci manası ise hacca niyet ettikten sonra onu umreye çevirmektir.31 Ancak bu konuda ihtilaf 
olmakla birlikte cumhura göre hacc niyetiyle ihrama girdikten sonra umreye çevirmek geçersiz bir ameldir.32 Ulemanın ihtilaf 
etmesi Câbir’in Vedâ haccı esnasında yaşanan olayı anlatmasına dayanmaktadır: “Biz, Resûlullah’ın ashabı olarak yalnızca hac 
yapma niyetiyle ihrama girdik. Peygamber, Zilhicce’nin dördüncü günü sabahı Mekke’ye geldi. Geldiğinde bize ‘İhramdan çıkın ve 
kadınlarınızla birlikte olun’ diye emretti. Sahabiler ‘Ama Arafat’a çıkmaya sadece beş gün var, ihramdan çıkmamız doğru olur mu?’ 
                                                                        
21  Nişabûrî, el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn, 1/68. 
22  Nevevî, el-Mecmûʿ, 19/435. 
23  Görmez, Sünnet ve Hadisi Anlama Kılavuzu, 299-300. 
24  Erdoğan, İslam Hukukunda Ahkâmın Değişmesi, 152-153; Erdoğan, Akıl Vahiy Dengesi Açısından Sünnet, 215-216; Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, 370; Talip Türcan, 

“Tedrîc”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/266. 
25  Mâverdî, el-Hâvi’l-Kebîr, 19/2/356. 
26  Muhammed Emîn İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr ʿ ale’d-Dürri’l-muhtâr (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1992), 1/576. 
27  Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, 3/186 (No: 5354). 
28  Ebû Dâvûd, Sünen, thk. Muhammed Muḥyiddîn ʿAbdulhamîd (Beyrut: el-Mektebetü’l-ʿAsriyye, ts.), “Salât”, 62 (No. 591). 
29  Ebû Dâvûd, Sünen, “Salât”, 62 (No.592). 
30  Ebu’l-Hasen ʿAlī b. ʿÖmer ed-Dârekutnî, Sünen, thk. Şuʿayb el-Arnaʾût (Beyrut: Müʾessesetü’r-Risâle, 2004), 2/21 (No: 1084). 
31  Temettu‘, bir kişinin hacca niyet edip, “Allah’ım, ben haccı istiyorum, onu bana kolaylaştır” demesi ve ardından Mekke’ye vardığında haccını feshedip umreye 

çevirmek istemesi durumudur. Bunun için kişi, Kâbe’yi yedi kez tavaf eder, ardından Safa ile Merve arasında yedi kez sa’y yapar ve saçlarını kısaltarak umreyi 
tamamlar. Sonrasında normal kıyafetlerini giyer ve eşiyle birlikte olabilir. Daha sonra, terviye günü yeniden hacca niyetlenerek ihrama girer. İşte bu, haccın 
feshidir. Bkz. Ebû ʿ Abdillah Ahmed b. Muhammed Ahmed b. Hanbel, Mesâʾilu Ahmed b. Hanbel, thk. Zuheyr eş-Şâvîş (Beyrut: Mektebetü’l-İslâmî, 1981), 203-204. 

32  Ebû’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Ahmed Kurtûbî Endelusî İbn Rüşd, Bidâyetü’l-Müctehid ve Nihayetü’l-Müktesid (Kâhire: Dâru’l-Hadis, 2004), 
2/98-99. 



 171 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

dedi. Bunun üzerine Resûlullah şöyle buyurdu: ‘Sizin Allah’tan en çok korkanınızın, en doğru sözlünüzün ve en hayırlınızın ben 
olduğumu biliyorsunuz. Eğer kurban getirmemiş olsaydım sizin gibi ihramdan çıkardım. O yüzden ihramdan çıkın.’”33 

Rivayete göre bir grup sahabe, hac ve umreye birlikte niyet etmiş veya yalnızca hacca niyet edip yanlarında kurbanlık hayvanları 
getirmişti. İkinci grup sadece umreye niyet edip umreyi tamamladıktan sonra hac için ihrama girmişti. Üçüncü grup ise sadece 
hacca niyet etmiş fakat yanlarında hedy kurbanı getirmemişti. Hz. Muhammed bu üçüncü gruba hac ihramlarını umreye 
çevirmelerini emretmişti.34 Fakihler haccın umreye çevrilmesi işleminin sadece Vedâ haccına katılan sahabeye has mı yoksa tüm 
Müslümanlar için geçerli genel bir kural mı olduğu hususunda ihtilaf etmişlerdir. Hanefî, Şâfiî ve Mâlikîler’den oluşan birinci gruba 
göre hac niyetiyle ihrama girdikten sonra bu niyeti bozarak umreye çevirmek caiz değildir. Hanbelîler’e, İbn Hazm’a (ö. 456/1064) 
ve İbn Teymiyye’ye (ö. 728/1328) göre ise Hz. Peygamber temettu‘ yapmayı emretmiş ve bunun kıyamete kadar geçerli olduğunu 
belirtmiştir.35 

2. Hükümlerin Bir Şahsa veya Topluma Hasredilmesi Hususunda Fukahanın İhtilafı 

Fakihler, rivayetlerin bir şahsa veya topluma özel olup olmadığı konusunda farklı yaklaşımlar benimsemişlerdir. Bu farklılıkların 
temelinde rivayetlerin genel kurala aykırı olup olmaması, makâsıd eksenli yorumlar, hadislerin evrenselliğini koruma düşüncesi ve 
farklı kıyas yöntemlerinin kullanılması gibi unsurlar yer almaktadır. Bazı fakihler, belirli bir bağlamda ortaya çıkan rivayetleri genel 
hüküm olarak değerlendirirken, bazıları ise bunları sadece ilgili şahıs veya olayla sınırlı görmüştür. Gıyabi cenaze namazı, bir 
kavmin cihad ve zekâttan muaf tutulması, bir sahabinin sadece iki vakit namaz kılmasına izin verilmesi, kadınların imamlığı, haccın 
umreye çevrilmesi gibi konular bu tür ihtilafların belirginleştiği meselelerdir. Fukahanın rivayetlerin bağlamı ve amacı üzerine 
yaptığı değerlendirmeleri, rivayetlerin genelleştirilmesi veya bir şahsa/topluma özel kılınması yönündeki gerekçeleri mezhepler 
arasında çeşitli görüş ayrılıklarına yol açmış ve fıkhi hükümlerin belirlenmesinde önemli bir etken olmuştur. 

2.1. Rivayetlerin Kıyasa Aykırı Olmaları 

Bazı rivayetler, bir ibadet veya hukuki işlemin konuyla ilgili genel kurallara aykırı oluşu ve istisnai uygulamanın tekrar ettiğine dair 
sahih bir delil bulunmaması hâlinde şahsa özel sayılmıştır. Bu yaklaşım genellikle ehl-i re’y çevresinde benimsenmiş, bu görüş 
sahipleri genel kuralı ahad habere tercih etmişlerdir.36 Onlara göre müctehid, kendi yaptığı kıyas konusunda kesin bilgiye sahiptir; 
fakat âhâd haberin sıhhati konusunda kesin bilgiye sahip değildir. Çünkü biz âhâd haberin sıhhatinden kesin olarak emin olmayız; 
o kesin bilgi (yakin) ifade etmez, sadece zannî bilgi verir. Bu nedenle, zannî olan bir delil, yakinî olan bir delilin önüne geçirilemez. 
Bu noktada zaman zaman Mâlikîlerin de Hanefîlerle paralel düşündüğü görülmektedir. Ehl-i hadîs ise rivayetlerin azami ölçüde 
uygulanmasını savunur. Nitekim İmam Şâfiî (ö. 204/820) “Sahih bir hadis var ise benim mezhebim odur” sözüyle bu yaklaşımı 
özetlemiştir.37 Şâfiî bu görüşünü şu şekilde temellendirir: Haber kıyastan daha güçlüdür; dolayısıyla kıyasa tercih edilmesi gerekir. 
Bunun sebebi şudur: Haber, Peygamber’in sözüdür; kıyas ise müctehidin kıyasıdır. Peygamber’in sözü hata ihtimalinden 
korunmuştur, kıyas yapan müctehidin sözü ise öyle değildir. Dolayısıyla, ma‘sûmun sözü gayr-i ma‘sûmun sözünden daha 
güçlüdür.38 Necâşî’nin cenaze namazı meselesi bu görüş ayrılığının tipik bir örneğidir. 

                                                                        
33  Müslim, “Hacc”, 17. (No. 1216) 
34  Şemseddîn er-Remlî, Nihâyetu’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1984), 8/3/325.  
35  Takiyyü’d-dîn İbn Teymiyye, el-Fetavâü’l-kübrâ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1987), 3/260. 
36  Âhâd haberin, genel kurala aykırı olsa bile tercih edileceği prensibi Şâfiîler ve Hanbelilerce benimsenmiştir. Hayvanın kesiminin karnındaki ceninin kesimi 

yerine geçeceğini ifade eden rivayet konuyla ilgili örneklerden biridir. Ru rivayet cenini annenin bir parçası kabul ederken, Hanefîler onu bağımsız bir varlık 
sayarak rivayeti kıyasa aykırı görmüş ve kabul etmemiştir. Bir diğer örnek, ölüm hastalığında kişinin kölelerinden birini tayin etmeden azat etmesi 
meselesidir. Ebû Hanîfe her kölenin oransal olarak kısmen azat edileceğini savunurken, cumhur İmrân b. Husayn’dan rivayet edilen sahih hadisi esas almış; 
Resûlullah’ın altı köleyi üçe ayırıp kur’a çekerek iki tanesini azat etmesi uygulamasını delil kabul etmiştir. Bkz. ʿAbdulvehhâb b. Takiyuddîn Tâceddîn Subkî, 
el-Eşbâh ve’n-nezâir (b.y.: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, ts.), 1/2/164-165. Benzer şekilde Cessâs, selefin Ebû Hüreyre’nin rivayetlerini genel kurala arz ederek 
değerlendirdiklerini, bu yüzden onun rivayetlerinin kıyasa arz edilebileceğini belirtmiştir. Buna göre Ebu Hureyre’den kıyasa uygun olarak gelen rivayetler 
kabul edilmiş, aykırı olanlar ise sahâbenin açıkça kabul ettiği durumlar hariç reddedilmiştir. “Zinadan doğan çocuğun üç kişinin en şerlisi olduğu” ve “ateşe 
temas eden şeylere dokunulması halinde abdestin bozulacağı rivayetleri bu bağlamda zikredilebilecek örneklerdendir. Bkz. Ebû Bekr Ahmed b. ʿ Alî er-Râzîel-
Cessâs, el-Fusûl fiʾ l-usûl, thk. Uceyl Câsim en-Neşemî (Kuveyt: Vizâratüʾl-Evkāfiʾl-Kuveytiyye, 1994), 4/3/129. 

37  Nevevî, el-Mecmûʿ, 1/92; Ebû ʿAbdillâh Muhammed b. ʿÖmer b. Hüseyn Fahreddîn er-Râzî, el-Mahsûl, thk. Tâhâ Câbir Feyyâż el-ʿAlvânî (Riyad: Müʾessesetüʾr-
Risâle, 1997), 6/3/366-367. Hanefîler zaman zaman ehl-i hadis tarafından ahad hadise gerektiği önemi vermemeleri sebebiyle tenkit edilmişlerdir. Bunun bir 
örneği için bk. Talat Sakallı - Ali Rıza Kara, “Endülüslü Hadis Şârihlerinin Bazı Fakihlere Yönelik Eleştirileri”, Burdur İlahiyat Dergisi 6 (2023), 210-215. 

38  Ebû’l-Menâkib Şihâbeddîn Mahmûd b. Ahmed ez-Zencânî, Tahrîcu’l-furûʿ ʿale’l-usûl, thk. Muhammed Edîb Sâlih (Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 1398), 1/363-365; 
Ebu’l-Hasen Alâuddîn İbnü’l-Lahhâm, el-Muhtasar fî usûli’l-fıkh (Mekke: Câmiʿatü’l-Melik ʿAbdulʿazîz, ts.), 96. Mâlikîler’de genel kuralın ahad habere tercih 
edilmesi hususunda bkz. Recep Özdemir, “İmam Mâlik’in Metodolojisinde Haber-i Vâhidin Kaynak Değeri”, Amasya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7 
(Aralık 2016), 206-208. 



172  

https://dergipark.org.tr/rid 

Cenaze namazının geçerliliği için ölenin Müslüman olması, yıkanmış olması ve cemaatin çoğunluğunun hazır bulunması gibi temel 
şartlar aranır.39 Hanefî ve Mâlikîler, cenaze cemaatin huzurunda olmadıkça gaip cenaze namazını geçerli saymazlar; çünkü bu 
durum cenazenin cemaatin önünde olması şartına aykırıdır.40 Necaşî için kılınan namaz bu genel kuraldan istisna kabul edilmiştir. 
İbn Âbidîn’e (ö. 1252/1836) göre Hz. Peygamber, Bi’r-u Maûne’de şehit olan sahabiler için dahi gıyabi cenaze namazı kılmamıştır. 
Hâlbuki onun cenaze namazına büyük önem verdiği bilinmektedir.41 Buna karşılık Şâfiî ve Hanbelîler, gaip cenaze namazının 
meşruiyetini savunur. İmam Şâfiî’ye göre bu namaz aslen bir dua mahiyetindedir. Dolayısıyla ölü kabirdeyken ya da uzaktayken de 
bu dua yapılabilir.42 

Gıyabi cenaze namazındaki diğer bir problem de kıble şartının sağlanamamasıdır. Eğer bir Müslüman, doğuda vefat etmişse ve 
cenaze namazını kılmak isteyen kişi kıbleye yönelirse cenaze onun arkasında kalacaktır ki bu caiz değildir. Eğer kişi cenazeye 
yönelirse bu sefer de kıbleyi terk etmiş olacaktır ki bu da namazın sıhhatine aykırıdır.43 Şâfiî ve Hanbelî mezhebine göre ise cenaze 
ister kıble yönünde olsun ister olmasın namaz kılan kişi kıbleye yönelmiş olduğu sürece namazı geçerli olur.44  

Gıyabi cenaze namazını reddedenler, Necâşî rivayetini inkâr etmeyip tevil etmişlerdir. Hz. Peygamber’in Necâşî için gıyabi cenaze 
namazı kılması, ona özgü bir ikram ve mucize olarak değerlendirilmiştir.45 Nitekim Tahavî (ö. 321/933) tıpkı İsrâ hadisesindeki gibi 
Allah’ın mucizesiyle fizik kurallarının esnetilerek cenazenin Medine’ye getirildiğini ifade etmiştir. Diğer insanlar için bu mümkün 
olmadığından gıyabi cenaze namazının hükmünü genelleştirmek de mümkün olmayacaktır.46 Bazıları da Resûlullah’ın gözündeki 
perde kalktığı için cenazeyi bizzat görüp yüz yüze namaz kıldırdığını, cemaatin de Necâşî’yi görmediği halde47 Hz. Muhammed’e 
tabi olduğunu, bu durumun yalnızca Necâşî’ye has kabul edileceğini belirtmiştir. 48 

Bazı âlimler ise bu durumu zaruretle açıklamış, Necâşî’nin Müslüman olduğu bilinmediği veya etrafında cenaze namazını kılacak 
kimse bulunmadığı için Resûlullah’ın bu namazı kıldırdığını söylemişlerdir. Bazıları ise bu uygulamanın, onun Müslümanlığını 
duyurmak amacı taşıdığını ifade etmiştir.49 Hasan-ı Basrî (ö. 110/728) ise Hz. Peygamber’in Necâşî için sadece dua ettiğini 
söylemiştir.50 Ümmetin Resûlullah için gıyabi cenaze namazı kılmaması da bu konuda fiilî bir icma olarak görülmüştür. 51 Muâviye 
el-Müzenî, Zeyd b. Hârise ve Câfer b. Ebî Tâlib için gıyabi cenaze namazı kılındığına dair rivayetler ise delil kabul edilemeyecek 
derecede zayıf bulunmuştur. 52 

İbn Teymiyye (ö. 728/1328) ve İbn Kayyim (ö. 751/1350), Necâşî’nin cenaze namazının kimse tarafından kılınmaması sebebiyle 
Resûlullah’ın onun için gıyabi cenaze namazı kıldığını belirtmişlerdir. Onlara göre benzer bir durum başka biri için de söz konusu 
olursa gıyabi cenaze namazı kılmak câiz olur. Nitekim Ebû Dâvûd da bu rivayeti, “Müslüman birinin cenaze namazını kılacak kimse 
bulunmayan bir yerde ölmesi” başlığıyla ele almıştır. 53 Bu yaklaşıma göre, gıyabi cenaze namazı her zaman uygulanacak bir hüküm 

                                                                        
39  İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 2/207-209; Nevevî, el-Mecmûʿ, 5/254. 
40  Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muḥammed İbn Nüceym, el-Bahru’r-râʾik şerhu Kenzi’d-dekâʾik (b.y.: Dâru’l-Kütübi’l-İslâmî, ts.), 2/193; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-Müctehid, 

1/256; Muhammed b. Yûsuf Ebi’l-Kâsım el-Mevvâk, et-Tâc ve’l-iklîl li- Muhtasari Halîl (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1994), 3/55. 
41  İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 2/209. 
42  Beyhakî, Ahmed b. Hüseyin b. Ali b. Musa el-, Ma’rifetü’s-Sünen ve’l-Âsâr, thk. Abdü’l-Mu’ti’ Emin Kal’aci (Karaçi: Câmiatü’d-Dirâsetil’l-İslâmiyye, 1412/1991), 5/315. 
43  Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, el-Mebsût (Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1414/1993), 6/72. 
44  ʿAbdulkerîm b. Muḥammed Râfiʿî, Fethu’l-ʿAzîz= Şerḥu’l-Vecîz (b.y.: Dâru’l-Fikr, ts.), 5/191. 
45  Ebü’l-İhlâs Hasen b. Ammâr b. Alî eş-Şürünbülâlî, Merâki’l-felâh Şerhu Metnu Nûri’l-îzah (b.y.: el-Mektebetü’l-ʿAsriyye, 2005), 1/218. 
46  Tahâvî, Şerhu müşkili’l-âsâr, 12/329. 
47  “Kardeşiniz Necâşî vefat etti. Onun namazını kılın!” dedi. Bunun üzerine Resûlullah saf tuttu, biz de arkasında saf tuttuk ve onun üzerine namaz 

kıldı. Biz, cenazenin onun önüne konulmuş olduğunu sanıyorduk. Bkz. Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 3/209. “Resûlullah (s.a.s.) bize haber vererek: 
‘Kardeşiniz Necâşî vefat etti. Kalkın, onun için namaz kılın.’ buyurdu. Bunun üzerine Resûlullah (s.a.s.) kalktı, biz de arkasında saf tuttuk. O (cenaze 
namazında) dört tekbir getirdi. Biz ise onun cenazesinin önünde olduğunu zannediyorduk.” Bkz. Ebu Hatim Muhammed İbn Hibbân, Sahîhu İbn 
Hibbân bi-tertîbi İbn Balabân, thk. Şuayb Arnaût (Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 1414/1993), 7/369 (No. 3102). 

48  ʿAynî, ʿUmdetü’l-Kârî, 8/22; Azimabâdî, Avnu’l-Ma’bûd, 9/8.  
49  ʿAynî, ʿUmdetü’l-Kârî, 8/20-22. 
50  Ebû Bekir b. Mesʿûd el-Kâsânî, Bedâiu’s-sanâiʿ  fî tertibi’ş-şerâʾiʿ  (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1986), 1/312; ʿAynî, ʿUmdetü’l-Kârî, 8/22. 
51  Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/95. 
52  Cemâluddîn ʿAbdullah b. Yusuf Zeylaî, Nasbu’r-Râye fî Tahrîci Ehâdîsi’l-Hidâye (Beyrut/Cidde: Müessesetü’r-Reyyân/Dâru’l-Kıble, 1418/1997), 2/282-284; Ebû 

Muhammed Mahmûd b. Ahmed el-ʿAynî, Şerhu Sünen-i Ebî Dâvud, thk. Ebû’l-Munzir Hâlid b. İbrâhîm el-Mısrî (Riyaḍ: Mektebetü’r-Rüşd, 1999), 6/149; 
Muhammed b. Abdilbâkî Zürkânî, Şerhu’z-Zürkânî ale’l-Muvattaʾ, thk. Taha Abdurrauf (Kahire: Mektebetüs-Sekafeti’d-Diniyye, 1424/2003), 2/83; Ebû ʿÖmer 
Yûsuf b. ʿ Abdullah İbn ʿ Abdilber, et-Temhîd limâ fi’l-Muvattaʾi mine’l-meʿânî ve’l-esânîd, thk. Muhammed ʿ Abdulkebîr el-Bekrî Mustafâ b. Ahmed el-ʿUlvî (Mağrib: 
Vizâratu ʿUmûmi’l-Evkâfi ve’ş-Şuʾûnu’l-İslâmiyye, 1387), 6/328; İbn Rüşd, el-Beyân ve’t-tahsîl, 2/281. 

53  Fakat bu görüş de Necâşî’nin memleketinde cenaze namazının kılınıp kılınmadığına dair bir bilgi olmadığı için eleştirilmiştir. Bazı âlimler, Necâşî’nin 
İslam’ının bilindiğini ve onun yaşadığı yerde Müslümanların bulunduğunu belirterek, ona hiçbir Müslüman’ın cenaze namazı kılmamış olmasının uzak bir 
ihtimal olduğunu savunmuşlardır. Bkz. Azimabâdî, Avnu’l-Ma’bûd, 9/6-7. 



 173 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

değil, belirli şartlar gerçekleştiğinde geçerli olacak bir sünnettir. Resûlullah’ın bazı ölüler için gıyabi namaz kılması, bazıları için 
kılmaması bu konuda durum değerlendirmesi yapılmasını gerekli kılar. 54 

Necâşî için kılınan gıyabî cenaze namazının yanı sıra Ümmü Varaka’nın erkeklere imamlık yapması da namazın genel kurallarına 
aykırı görüldüğünden çoğunlukça tevil edilmiştir. Zira Hz. Peygamber ve sahabenin uygulamalarında imamlık erkeklerin görevi 
olmuş, kadınların ise onlara uyması esas alınmıştır. Ümmü Varaka hadisi dışında, bir kadının erkeklere imamlık yaptığına dair 
rivayet bulunmamaktadır. Ayrıca bu duruma dair açık bir izin olmadığı gibi yasaklayıcı ifadeler55 ve erkeklerin imam olması 
gerektiğine dair deliller zikredilmiştir.56 Kadın imamın safların ortasında durması, huşunun bozulması ve dikkat dağınıklığı gibi 
hikmetler de bu yasağı destekleyen gerekçelerdir.57 Ümmü Varaka rivayeti ise onun imamlık yaptığı cemaatin kadınlardan oluştuğu 
şeklinde tevil edilmiştir. Dârekutnî’nin rivayetinde bu husus açıkça yer alır.58 Bu rivayet daha çok, kadınların birbirlerine imamlık 
yapmasını mekruh gören görüşlere karşı delil olarak kullanılmıştır.59 Hz. Âişe ve Ümmü Seleme’nin de kadınlara imamlık yaptığına 
dair rivayetler mevcuttur.60 Ancak genel kabul, sadece kadınlardan oluşan cemaate bir kadın yerine erkeğin imamlık yapmasının 
daha faziletli olduğudur.61 
Buna rağmen Ebu Sevr (ö. 240/854), Ahmed b. Hanbel (ö. 241/855), Müzenî (ö. 264/878) ve Taberî (ö. 310/923) gibi bazı âlimler, 
belirli şartlarda kadının erkeklere imamlık yapabileceğini savunmuştur. Taberî ve İbn Hanbel, kadının Kur’ân’ı erkeklerden daha 
iyi bilmesi durumunda imam olabileceğini, ancak erkeklerin arkasında durması gerektiğini belirtmiştir.62 Onlar bu görüşlerini 
“Kur’ân’ı en iyi bilenin imam olması” hadisine dayandırmışlardır.63 Sonuç olarak, bazı âlimler bu durumu hiç yaşanmamış olarak 
tevil ederken, diğerleri erkek imamın bulunmadığı hallerde verilmiş bir ruhsat olarak görmüş; Hz. Peygamber’in Ümmü Varaka’ya 
tanıdığı bu iznin, benzer şartlarda günümüzde de geçerli olabileceğini ifade etmişlerdir. 

2.2. Hadislerin Evrenselliğini Koruma Düşüncesi 

Fakihlerin ittifak ettiği üzere, asıl olan lafzın umumuna dayanarak delil getirmektir. Hadislerin hükümleri, vürûd sebeplerine yani 
olayın meydana geldiği zaman ve mekâna hasredilmez; aksine, aksini gösteren açık bir delil bulunmadıkça her zaman ve her durumda 
uygulanabilir kabul edilir.64 Bununla birlikte Hanefî ve Mâlikîler, bir rivayette yer alan hükmün genel kural ve ilkelerle çelişmesi 
durumunda, bu hükmü ilgili şahsa veya olaya özgü olarak değerlendirme eğilimindedir. Şâfiî ve Hanbelîler ise rivayetlerle amel etme 
konusunda daha katı bir tutum benimseyerek, bir rivayetin belirli bir şahıs ya da döneme özgü olduğunu söyleyebilmek için açık ve 
bağlayıcı bir delil bulunmasını şart koşmuşlardır. Örneğin Nevevî (ö. 676/1277), Necâşî’nin cenaze namazı esnasında Hz. Peygamber’e 
gösterildiğini söylemenin delilsiz bir iddia olduğunu, bunun kabul edilmesi durumunda şeriatın genel hükümlerine olan güvenin 
sarsılacağını belirtmiştir. Ona göre böyle bir durum yaşanmış olsaydı mutlaka sahabeden bu yönde bir rivayet gelirdi.65 İbn Hacer de 
(ö. 852/1449) benzer şekilde, gıyabi cenaze namazının olağanüstü bir olayla gerekçelendirilmesini eleştirerek bunun sağlam bir delile 
dayanmadığını ifade etmiştir. Ona göre her hâlükârda bu namaz sahabiler için gıyabi bir cenaze namazıdır ve bu da hüküm çıkarmak 
için yeterlidir.66 Resûlullah’ın sahabeye bu namazı kılmalarını emretmesi,67 onun meşru bir ibadet olduğunu gösterir. Ayrıca Şâfiî ve 
                                                                        
54  Muhammed b. Sâlih el-ʿUseymin, eş-Şerhu’l-mumtiʿ  ʿ alâ Zâdi’l-müstakniʿ  (b.y.: Dâru İbnu’l-Cevzî, 2002), 5/348; Ṭaḳiyyuddîn İbn Teymiyye, Mecmûʿu’l-fetâvâ, thk. 

ʿAbdurraḥmân b. Muḥammed (Medine: Mecmaʿ el-Melik Faḥd, 1995), 7/572; İbn Ḳayyim el-Cevzî, İʿlamu’l-muvaḳḳiʿ în ʿan Rabbi’l-ʿâlemîn, thk. Taha Abdurrauf 
(b.y.: Daru’l-Cîl, 1973), 1/501. 

55 Muhammed b. ʿAlî b. Muhammed Şevkânî, Neylü’l-evtâr (Mısır: Dâru’l-Hadîs, 1993), 3/194. 
56  İbn Teymiyye, Mecmûʿ, 23/249. 
57  Muhammed Mahmûd b. Ahmed el-ʿAynî, el-Binâye fî şerhi’l-Hidâye (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 2000), 2/335-339.  
58  Dârekutnî, Sünen, 2/21 (No: 1084). 
59  Yaḥyâ b. Ebû’l-Hayr İmrânî, el-Beyân fi mezhebi’l-İmâmi’ş-Şâfiʿ î, thk. Kâsım Muhammed en-Nûrî (Suudi Arabistan: Dâru’l-Minhâc, 2000), 2/428-429; ʿUseymin, 

eş-Şerhu’l-mumti’, 4/277; Cevzî, İʿlamu’l-muvaḳḳiʿ în ʿ an Rabbi’l-ʿâlemîn, 2/271. 
60  ʿAynî, el-Binâye, 2/335-339; İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî, Nihâyetü’l-matlab fî dirâyeti’l-mezheb, thk. ʿAbdülʿazîm ed-Dîb (Suudi Arabistan: Dâru’l-

Minhâc, 2007), 2/384; Nevevî, el-Mecmûʿ, 4/295. 
61  Mâverdî, el-Hâvi’l-Kebîr, 19/2/356-357; Nevevî, el-Mecmûʿ, 5/218. 
62  Kehlânî Muhammed b. İsmâʿîl Sanʿânî, Sübülü’s-Selâm (b.y.: Dâru’l-Hadîs, ts.), 1/372-373. 
63  Müslim, “Mesâcid”, 290. 
64  Muḥammed b. Ahmed b. Ebî Sehl Şemsuʾl-eimme es-Serahsî, Usûluʾs-Serahsî, thk. Ebû’l-Vefâ el-Afgânî (Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1973), 2/1/164; Râzî, el-Mahsûl, 

6/3/125; Ebû ʿAbbâs Şehâbeddîn Ahmed b. İdrîs Karâfî, el-Furûk envâr’ul-burûk fî envâi’l-furûk (b.y.: ʿÂlemü’l-Kütüb, ts.), 1/114; Muhammed b. Hüseyn b. 
Muhammed b. Halef Ebû Yaʿlâ el-Ferrâ, el-ʿUdde fî usûli’l-fıkh, thk. Ahmed b. ʿAlî el-Mübârekî (b.y.: y.y., 1990), 2/607. . 

65  Nevevî, el-Mecmûʿ, 5/253. 
66  Ebû’l-Hasan ʿAlî b. Muhammed Alî el-Kârî, Mirkâtü’l-mefâtîh şerhi Mişkâtü’l-Mesâbîh (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1422/2002), 3/1196; Ebû’l-Fadl Ahmed b. ʿAlî el-

ʿAskalânî İbn Hacer, Fethu’l-bârî şerhu Sahîhi’l-Buharî, thk. Muhammed Fuʾâd ʿ Abdulbâkî (Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1379), 3/188; Ebû, el-Mühezzeb fî fıkhi’l-İmâm eş-
Şâfiʿ î (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, ts.), 1/249; Şemsüddîn Ebû’l-Ferec ʿAbdurrahmân b. Muḥammed b. Ahmet Cemâʿılî el-Makdisî İbn Kudâme, eş-Şerhu’l-
kebîr ʿ alâ metni’l-Mukniʿ  (b.y.: Dâru’l-Kitâb el-ʿArabî, ts.), 2/354. 

67  Nebî (sallallahu aleyhi ve sellem) şöyle buyurdu: …Arkadaşınızın cenaze namazını kılın.” ve “Necâşî’nin cenaze namazını kılın.” 



174  

https://dergipark.org.tr/rid 

Hanbelîler, bir sünnetin sabit olması için tek bir sahih rivayetin yeterli olduğunu vurgular.68 İbn Hazm da benzer şekilde, açık bir nas 
olmadıkça hükümlerin bireylere has kılınamayacağını, ayrıca sahabilerden gaip cenaze namazına karşı çıkan kimse bulunmadığını 
belirterek olsa bile Hz. Peygamber’in fiiline muhalif sahabi görüşünün delil alınmayacağını savunmuştur.69 

Benzer şekilde İbn Hazm ve İbn Teymiyye, haccın umreye çevrilmesinin sadece Vedâ haccındaki sahabilere özgü olduğunu savunan 
fakihleri, delilsiz şekilde hükümleri sınırlamakla eleştirmişlerdir. Onlara göre bir sünnetin belirli bir gruba özgü olması, ancak açık 
bir Kur’ân ayeti veya sahih bir hadis ile mümkün olabilir. Nitekim eğer Hz. Peygamber’in amacı sadece hac aylarında umre 
yapılabileceğini göstermek olsaydı, bu ruhsatı kurbanı olanlara da tanırdı. Onlara göre esas hata, bu uygulamanın yalnız Vedâ 
haccına özgü olduğunu savunanların, Hz. Peygamber’in fetih öncesi yıllarda da hac aylarında umre yaptığı gerçeğini göz ardı 
etmeleridir.70 

2.3. Farklı Rivayetleri Esas Alma 

Fakihler bazen rivayetlerin sıhhatini yeterli görmeyerek ya da onları hiç duymadan hüküm vermiş; çelişkili görünen hadisleri cem 
ve telif yoluyla uzlaştırırken farklı sonuçlara ulaşmışlardır. Onların tercih ettikleri usul amel edecekleri rivayetleri tespit etmeleri 
hususunda belirleyici olmuştur. Bu bağlamda Şâfiî’nin İhtilâfü’l-hadîs’i, İbn Kuteybe’nin (ö. 276/889) Te’vîli muhtelifi’l-hadîs’i ve Ebû 
Câfer et-Tahâvî’nin (ö. 321/933) Müşkili’l-âsar’ı gibi eserler kaleme alınmıştır.71 Haccın umreye çevrilmesi konusundaki ihtilaf da 
büyük ölçüde delil alınan rivayetlerin farklılığından kaynaklanmaktadır. Hanefî, Şâfiî ve Mâlikîlere göre, Hz. Peygamber’in Vedâ 
haccında haccı umreye çevirme emri, cahiliyedeki “hac aylarında umre yapmak günahtır” anlayışını yıkmaya yönelikti;72 dolayısıyla 
bu uygulamaya artık ihtiyaç kalmamıştır.73 Bu görüş, “Bu hüküm sadece bize mi ait?” sorusuna Resûlullah’ın “Evet, sadece size” 
cevabını verdiği rivayete ve Ebu Zer’in bu uygulamanın sadece o dönemde geçerli olduğunu söylemesine dayanmaktadır.74 Hz. Ömer 
ve Hz. Osman’ın bu uygulamayı yasakladığı, bazılarının ise Hz. Ömer’in daha faziletli olan tek haccı teşvik için bu yasağı koyduğunu 
belirttiği aktarılmıştır. 75 Bazı fakihler bu uygulamanın başlangıçta meşru kılındığını ancak daha sonra neshedildiğini söylemişlerdir. 
Hz. Ömer’in “Hz. Peygamber döneminde iki mut‘a vardı; kadınlarla mut‘a nikâhı ve mut‘a haccı. Ben bugün bunları yasaklıyorum ve 
uygulayanları cezalandırıyorum.”76 sözlerini delil göstererek temettu‘ haccının da tıpkı mut‘a nikahı gibi kaldırıldığını 
savunmuşlardır.77 Bir diğer yoruma göre de bu ruhsat, yalnızca kurban getirmeyen sahabilere kolaylık sağlamak için verilmiştir. İmam 
Şâfiî ise bu durumu bir “fesih” değil, muallak niyetle ihrama girmenin bir sonucu olarak değerlendirmiş ve Resûlullah’ın kurbanı 
olmayanlara ihramı umreye çevirmelerini, kurbanı olanlara ise hacca yönelmelerini emrettiğini ifade etmiştir.78 

Hanbelîler, Zâhirîler ve İbn Teymiyye, Hz. Peygamber’in temettu‘ haccını bizzat emrettiğini ve bu uygulamanın kıyamete kadar 
geçerli olduğunu savunmaktadır. Nitekim Hz. Ömer, Hz. Osman ve Muâviye gibi bazı sahabiler temettu‘ haccına mesafeli 
yaklaşmışsa da, Hz. Ali, İbn Abbas, İbn Ömer, Sa’d b. Ebî Vakkas ve İmrân b. Husayn gibi sahabiler bu haccı savunmuş ve Hz. 
Peygamber’in sünnetini esas almışlardır. İbn Abbas, temettu‘ haccını yasaklayanları Kur’ân’a aykırı davranmakla eleştirmiştir. 
Ahmed b. Hanbel de bu konuda kendisine yöneltilen tenkitlere, on sekiz sahih rivayeti delil göstererek cevap vermiş,79 karşıt 
rivayetlerdeki meçhul raviler nedeniyle onları reddetmiştir.80 Ayrıca karşı görüşün Kur’ân, sünnet ve icmâ ile çeliştiğini belirtmiştir. 
Ebû Zer’in muhalif kanaati ise mütevâtir sünnete muhalif olduğu için hüccet sayılmamıştır.81 İbn Ömer, babası Hz. Ömer’in temettu‘ 
haccını yasaklamadığını, sadece daha faziletli olanı teşvik ettiğini ifade etmiştir. Hz. Âişe ise Muaviye’nin yasağına tepki olarak 

                                                                        
68  Azimabâdî, Avnu’l-Ma’bûd, 9/7-10. 
69  Ebû Muhammed ʿAlî İbn Hazm, el-Muhallâ (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 3/362-363. 
70  İbn Teymiyye, Mecmûʿ, 33/17-18; İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/100. 
71  Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Şükrü Özen, “Tercih”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011). 
72  Muhammed b. Ferâmurz Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm şerhu gureri’l-ahkâm (b.y.: Dâru İhyâiʾl-Kütübi’l-Arabiyye, ts.), 2/1/224; ʿ Aynî, el-Binâye, 4/312; Mâverdî, 

el-Hâvi’l-Kebîr, 19/4/22; Nevevî, el-Mecmûʿ, 1/159-160; Remlî, Nihâyetu’l-muhtâc, 8/3/325; Ebû’l-Velîd Muhammed b. Ahmed İbn Rüşd, el-Mukaddimâtu’l-
mümehhidât, thk. Muhammed Haci (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1988), 1/399. 

73  Nevevî, el-Mecmûʿ, 7/168-169. 
74  Nevevî, el-Mecmûʿ, 7/168-169. 
75  İbn Rüşd, Bidâyetü’l-Müctehid, 2/98-99; İbn Teymiyye, el-Fetavâü’l-kübrâ, 3/260. 
76  Ebû Muhammed Fahruddîn ʿ Osmân b. ʿ Alî b. Mihcen b. Yûnus ez-Zeylaʿî, Tebyînü’l-hakâʾik şerhu Kenzü’d-dekâik (Kâhire: el-Matbaʿatü’l-Kübra el-Emîriyye, 1313), 

2/21-22. 
77  İbn Nüceym, el-Bahru’r-râʾik, 2/359-360; Zeylaʿî, Tebyînü’l-hakâʾik, 2/21-22. 
78  Mâverdî, el-Hâvi’l-Kebîr, 19/4/65-66; Nevevî, el-Mecmûʿ, 7/166; el-Enṣârî Zekeriyyâ, el-Gureru’l-behiyye fî şerhi’l-Behceti’l-Verdiyye, thk. Muhammed ʿAbdulkâdir 

ʿAtâ (b.y.: Maṭbaʿatü’l-Meymene, 1997), 5/2/288-290. 
79  Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed İbn Kudâme, el-Muğnî (Kâhire: Mektebetü’l-Kâhire, 1388/1968), 3/359-361. 
80  İbn Kudâme, eş-Şerhu’l-kebîr ʿ alâ metni’l-Mukniʿ , 3/246. 
81  İbn Kudâme, eş-Şerhu’l-kebîr ʿ alâ metni’l-Mukniʿ , 3/247. 



 175 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

hizmetkârlarına temettu‘ haccını emretmiştir. Neticede sahabe arasında görüş ayrılığı olsa da Hz. Peygamber’in uygulaması esas 
alınmış, temettu‘ haccına yönelik yasaklar sünnete aykırı bulunarak kabul edilmemiştir.82 

Necâşî için kılınan gıyabî cenaze namazına dair tartışmada Hanefîler’e karşı ileri sürülen bir başka rivayette, Hz. Peygamber’in Uhud 
şehitlerine sekiz yıl sonra cenaze namazı kıldırdığı aktarılmıştır.83 Ancak bu rivayet, gıyabî cenazeden ziyade kabirdeki kişiye 
sonradan cenaze namazı kılınması meselesiyle ilişkilidir. Nitekim Hanefîler, gıyabî cenaze namazını sadece Necâşî’ye has saymakla 
birlikte namazı kılınmadan gömülen kimselerin sonradan cenaze namazlarının kılınabileceğini kabul etmişlerdir.84 Bu bağlamda 
İmam Muhammed, Uhud şehitlerine sonradan namaz kılındığını belirten meşhur rivayetleri delil olarak sunmuş, şehitlerin namazla 
uğurlanması gerektiğini savunmuştur. 85 Şâfiî ve Mâlikîler ise Uhud şehitlerinin yıkanmadan ve cenaze namazı kılınmadan 
defnedildiklerini bildiren rivayetleri86 esas alarak şehitler için cenaze namazı gerekmediğini belirtmişlerdir. 87 Buna karşı çıkanlar, 
Hz. Peygamber’in sekiz yıl sonra Uhud şehitleri üzerine “salât” ettiğini bildiren rivayetlerin zayıf olduğunu, 88 “salât” kelimesinin 
burada dua anlamında kullanıldığını ve gerçek cenaze namazı kastedilseydi sekiz yıl geciktirilmeyeceğini ileri sürmüşlerdir.89 İbn 
Hacer ve İbn Hazm da bu yorumları desteklemiş, söz konusu rivayetlerin bireysel ve genel hüküm ifade etmeyen nitelikte olduğunu 
vurgulamışlardır.90 Hanbelîler ise iki rivayeti birlikte değerlendirerek şehitler için cenaze namazının farz değil, müstehap olduğunu 
savunmuşlardır.91 Bu örnek, Şâfiîlerin, genel hükümle bağdaşmayan rivayetleri ya tevil ettiklerini ya da kişiye özgü uygulamalar 
olarak değerlendirdiklerini göstermektedir. 

2.4. İslam’ın Temel Esaslarını Koruma Düşüncesi 

Resûlullah’ın Sakîfliler’i cihat ve zekâttan, Fudâle’yi ise kısmen namazdan muaf tuttuğuna dair rivayetler, fakihlerce esas anlamında 
değil tevil yoluyla ele alınmıştır. Klasik kaynaklarda Sakîfliler’in bu yükümlülüklerden muaf tutulmadığı, yalnızca cihat ve zekâtın 
henüz fiilen vacip olmadığı gerekçesiyle ertelendiği belirtilir. Onların İslam’a girişte fasit şartlar ileri sürmesine rağmen kabul 
edilmeleri ise, bu tür şartların iman için engel teşkil etmediği şeklinde açıklanır. Serahsî de imanın tam rıza olmadan, hatta zorla 
dahi geçerli olabileceğini, ancak iman ettikten sonra ibadetleri terk izninin verilemeyeceğini ifade etmiştir.92 Bir yoruma göre, 
Resûlullah bu yükümlülüklerin o an için vaktinin gelmemesi nedeniyle geçici bir esneklik tanımıştır. Zekât ancak bir yıl geçtikten 
sonra, cihat ise düşmanla fiilî karşılaşma hâlinde vacip olur. Oysa namaz günlük ve daimî bir ibadettir; bu nedenle terk edilmesi asla 
şart koşulamaz. Nitekim Câbir b. Abdullah da Resûlullah’ın Sakîfliler’in Müslüman olduktan sonra bu görevleri üstleneceklerini 
bildiğini söylemiştir. 93 

Fukahanın bu rivayetleri böyle yorumlamasının temelinde, zekât ve cihadın dinin vazgeçilmez esasları olduğuna dair Resûlullah’tan 
bizzat öğrendikleri anlayış yer alır. Nitekim bir rivayete göre, Hz. Peygamber Bişr b. Hısâsiyye’nin zekât ve cihaddan muaf tutulma 
isteğini “Sadaka da yok, cihat da yok… O halde ne ile cennete gireceksin?” diyerek kesin biçimde reddetmiştir.94 

Fudâle rivayeti, önceki benzer örneklerde olduğu gibi çoğu fakih tarafından tevil edilmiş, Hz. Peygamber’in bir Müslümanı namaz 
gibi temel ibadetlerden muaf tutmasının mümkün olmadığı ifade edilmiştir. Ahmed b. Hanbel, bu rivayetleri değerlendirirken 
İslâm’a girişte bazı batıl şartların geçici olarak kabul edilebileceğini, ancak kişinin daha sonra tüm dini yükümlülüklerle sorumlu 
olacağını belirtmiştir. 95 Buna göre Fudâle, bazı namazları kılmama şartıyla Müslüman olmuşsa da iman ettikten sonra diğer 
Müslümanlar gibi bütün ibadetlerle yükümlü hale gelmiştir. Bir başka yorumda sabah ve ikindi namazlarının zikredilmesi, sadece 
bu vakitlerin önemiyle açıklanmıştır; yani diğer vakitlerin kılınmaması anlamında bir ruhsat verilmemiştir. Beyhakî, Hz. 

                                                                        
82  İbn Kudâme, el-Muğnî, 3/263-264; İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/99; İbn Teymiyye, Mecmûʿ, 33/17-18. 
83  Buhârî, “Menâkıb”, 25. (No. 3596) 
84  İmâm Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî, el-Asl el-Maʿrûf bi’l-Mebsût, thk. Ebû’l-Vefâ el-Afgânî (Karaçi: İdâretü’l-Ḳurʾân ve’l-ʿUlûmi’l-İslâmiyye, ts.), 1/432. 
85  Ebû Abdillah Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî, el-Hücce alâ ehl-i Medine, thk. Mehdi Hasan Keylânî Kâdirî (Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1403), 1/359-360. 
86  Nişabûrî, el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn, 1/520. 
87  Zeylaʿî, Tebyînü’l-hakâʾik, 1/248; el-Mühezzeb, 8/276. 
88  Buhârî’nin Ebu’l-Hayr kanalıyla Ukbe bin Âmir el-Cühenî’den rivayet ettiğine göre, Hz. Peygamber bir gün çıktı ve Uhud şehitleri üzerine cenaze namazı 

kıldıktan sonra minbere çıktı. Ukbe şöyle demiştir: “Bu, Resûlullah’ı minberde son görüşüm oldu.” İbn Hibbân’ın eklediği rivayette ise şu ifade yer alır: “Sonra 
evine girdi ve Allah (c.c.) onu vefat ettirene kadar bir daha dışarı çıkmadı.” ʿAynî, el-Binâye, 3/268. 

89  Nevevî, el-Mecmûʿ, 5/265. 
90  İbn Hacer, Fetḥu’l-Bârî, 3/211; İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/348-349. 
91  İbn Kudâme, el-Muğnî, 2/394; İbn Kudâme, eş-Şerhu’l-kebîr ʿ alâ metni’l-Mukniʿ , 2/334. 
92  Serahsî, el-Mebsût, 10/85. 
93  Ebû Süleyman Hattâbî, Meâlimü’s-Sünen (Halep: Matbaatü’l-İlmiyye, 1932), 3/34-35. 
94  Mecdüddin İbnü’l-Esîr, en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs ve’l-Eser, thk. Tahir Ahmed ez-Zâvî (Beyrut: Mektebetü’l-İlmiyye, 1399/1979), 3/239-240, 476. 
95  İbn Hacer, Fetḥu’l-Bârî, 4/200; Zeynu’d-dîn ʿAbdurraḥmân b. Aḥmed İbn Receb el-Ḥanbelî, Câmiʿ u’l-ʿulûmi ve’l-ḥikem fî şerhi hamsîne ḥadîsen min Cevâmiʿ i’l-Kelîm, 

thk. İbrâhîm Bâcis Şuʿayb el-Arnâʾûṭ (Beyrut: Müʾessesetü’r-Risâle, 1417/1997), 1/229. 



176  

https://dergipark.org.tr/rid 

Peygamber’in bu iki vakti özellikle vurgulamasını, Fudâle’nin yoğunluk sebebiyle namazı geciktirmesine bağlamış; sabah ve 
ikindinin ilk vakitlerinde kılınmasının tavsiye edildiğini ifade etmiştir.96 Bu iki namazın öne çıkarılmasının sebepleri arasında sabah 
vaktinin uykudan kalkma ve zorlukla, ikindinin ise dünyevî meşguliyetlerle ilişkilendirilmesi yer alır.97 Ayrıca bazı rivayetlerde bu 
iki namazı vaktinde kılanların meleklerin huzuruna çıktığı ve cehenneme girmeden cennete girme hakkı kazandıkları 
belirtilmiştir.98 Diğer bir yoruma göre ise Hz. Peygamber ile Fudâle arasındaki bu konuşma, henüz beş vakit namazın farz kılınmadığı 
bir döneme aittir. Dolayısıyla bu ifade bir ruhsat değil, o andaki genel uygulamanın yansımasıdır. 99 

Bazı fakihler, çoğunluğun aksine ilgili rivayetleri ruhsat olarak değerlendirmiştir. İbn Receb (ö. 795/1393), bu rivayetleri sünnetin 
tedriciliği bağlamında ele alarak Hz. Peygamber’in insanları İslâm’a ısındırmak amacıyla başlangıçta bazı kolaylıklar tanıdığını, 
zamanla bu kişilerin tüm yükümlülükleri benimsediklerini ifade etmiştir.100 Benzer şekilde Şevkânî (ö. 1250/1834), Sakîf kabilesine 
“namaz olmayan dinde hayır yoktur” denilmesinin namazsız bir İslam’ın mutlak surette geçersiz olduğu anlamına gelmeyeceğini, 
Hz. Peygamber’in Fudâle’ye gösterdiği toleransın farklı bir duruma dayalı olabileceğini belirtmiştir.101 

İbnü’l-Esîr (ö. 606/1210) ise Bişr b. Hısâsiyye’ye tanınmayan zekât ve cihat muafiyetin Sakîf kabilesine tanınmasını sosyolojik ve 
siyasî bağlamda değerlendirir. Ona göre Hz. Peygamber, Bişr’in bireysel olarak ikna edilebileceğini fakat Sakîf gibi topluluklar için 
kademeli bir yaklaşımın daha uygun olduğunu öngörmüştür. Bu farklı muamelenin herkes için geçerli bir ruhsat değil, belli şahıs 
ya da topluluklara yönelik geçici bir kolaylık olduğunu vurgular.102 

2.5. Farklı Kıyasa Başvurmaları 

Fakihler nakli bir delile dayanmadan namaz, oruç, zekât gibi yeni bir ibadetin ortaya konamayacağı ve mevcut ibadetlerin miktar 
ve sayısı hususunda değişiklik yapılamayacağında hemfikirdirler. İhtilaf edilen nokta ise ibadet hükümlerine kıyas yoluyla bazı 
açıklamaların getirilip getirilemeyeceğidir. Teyemmümde niyetin farziyetine kıyasla abdestte niyetin farz olduğuna, hastanın 
oturarak namaz kılabilmesine kıyasla gerektiğinde imayla namaz kılmasına, savaş halindeki korkuya kıyasla doğal afet halinde de 
korku namazı kılınabileceğine hükmetmek bu manada kıyasa örnektir.103 Hanefiler bu durumlarda kıyasın uygulanamayacağına 
hükmederken çoğunluk ibadetlerin hükmünün makulü’l-mana olması durumunda kıyasla genişletilebileceğini söylemiştir.104 Şahsa 
özel hükümler söz konusu olduğunda da Hanefilerin çok fazla kıyasa yer vermediği görülmektedir. Aşağıda örnekler incelendiğinde 
görülmektedir ki kıyas delili doğrudan bir rivayetin hususi olduğuna hükmedilmesi için yeterli değildir. Bunun yerine esas delilleri 
destekleyici birer yan delil olarak kullanılmıştır. 

Haccın umreye çevrilmesine karşı çıkanlara göre, ihram belirli bir ibadete niyetle başladığından başka bir ibadete dönüşemez. 105 
Çünkü bu, ibadetin geçersiz kılınması anlamına gelir. Haccın ihramı da ibadetin bir parçasıdır ve tamamlanmadan bırakılamaz. Nasıl 
ki kişi farz haccını tamamlamadan başkası adına hac yapamazsa, haccını da umreye çeviremez.Bu ruhsat sadece sahabilere 
mahsustur.106 Haccı kaçıran kişinin ihramının umreye dönüşmesiyle yapılan kıyas da geçerli değildir. Zira vakfeyi kaçırma hâlinde 
umreye yönlendirme, kişinin bir yıl beklemesini önlemeye yöneliktir. Oysa normal şartlarda haccın umreye çevrilmesi, ibadetin 
keyfî değiştirilmesidir. Ayrıca ihram, sadece ihlalle ortadan kalkmaz; fiilî olarak sona erdirilmelidir. Hac ise niyetle değil, fiilî 
tamamlanmayla sona erer ve ihramdan çıkış da ancak bu şekilde mümkündür.107 

Şâfiîler, haccın umreye çevrilebilmesini savunanlara, bu mümkün olsaydı umrenin de hacca çevrilebileceğini, dolayısıyla hac 
aylarında iki kez umre ihramına giren kimsenin hac ve umreye niyet etmiş sayılması gerektiğini ileri sürmüşlerdir. Ancak ihram 

                                                                        
96  Hattâbî, Meâlimü’s-Sünen, 1/34. 
97  ʿAynî, Şerhu Sünen-i Ebî Dâvud, 2/301-302; Alî el-Kârî, Mirkâtü’l-mefâtîh, 2/331. 
98  ʿAynî, ʿUmdetü’l-Kârî, 5/71-72; Ebû’l-Hasan ʿAlî b. Muhammed Alî el-Kârî, Şerhu müsnedi Ebî Hanîfe, thk. Halîl Muhyi’d-dîn el-Meys (Lübnan: Dâru’l-Kütübi’l-

ʿİlmiyye, 1985), 161. 
99  İbn Hacer, Fetḥu’l-Bârî, 2/53. 
100  Zeynu’d-dîn ʿAbdurraḥmân b. Ahmed İbn Receb el-Hanbelî, Fethu’l-bârî şerhu Sahîhi’l-Buharî, thk. Maḥmûd b. Şaʿbân v. Dğr. (Medine: Mektebetü’l-Gurabâi’l-

Eseriyye, 1417/1996), 4/199; İbn Receb el-Ḥanbelî, Câmiʿ u’l-ʿulûmi ve’l-ḥikem, 1/228. 
101  Şevkânî, Neylü’l-evtâr, 7/235. 
102  İbnü’l-Esîr, en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs ve’l-Eser, 3/239-240, 476. 
103  Muhammed Mansûr İlahi, el-Kıyas fi’l-İbâdât: Hukmuhu ve Eseruhu (Riyad: Mektebetu’r-rüşd, 2004), 429-433. 
104  Serahsî, Usûluʾs-Serahsî, 2/2/111-112; Hüccetüʾl-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, el-Menhûl min taʿlîkâtiʾ l-usûl, thk. Muhammed Hasan 

Heyto (Beyrut: Dâru’l-Fikriʾl-Muʿâsır, 1998), 1/489; Râzî, el-Mahsûl, 6/5/348-349; ʿ Alauddin Ebu’l Hasan ʿ Ali b.Süleymân el-Merdâvi, et-Tahbîr şerhu’t-Tahrîr, thk. 
ʿAvd el-Karnî ʿAbdurrahman el-Cibrin Ahmed es-Serrâc (Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 1421/2000), 7/3512. 

105  İbn Kudâme, eş-Şerhu’l-kebîr ʿ alâ metni’l-Mukniʿ , 3/508. 
106  Mâverdî, el-Hâvi’l-Kebîr, 19/4/22; ʿUseymin, eş-Şerhu’l-mumti’, 1/224. 
107  Şihabeddin el-Karâfî, ez-Zahîra, thk. Se’îd A’râb (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1994), 3/222. 



 177 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

yalnızca niyet edilen ibadete göre geçerli olduğundan, bu durum mümkün değildir. 108 Hanbelîler ise, umreden hacca dönüş 
olmamasına kıyasla haccın umreye çevrilmesini yasaklamanın sahih naslara aykırı olduğunu belirtmişlerdir. Onlara göre hac ile 
umre kıyas edilemez; çünkü haccın umreye dönüşmesi Arafat vakfesi kaçırıldığında mümkündür, ancak umre hiçbir şekilde hacca 
dönüşemez. Haccı umreye çevirmek temettu‘ haccı kapsamında fazilet kazandırırken, umreyi hacca çevirmek fazileti azaltır. Bu 
nedenle fazileti artıran bir uygulamanın meşruiyeti, eksiltenin de meşru olmasını gerektirmez.109 

Kadının erkeklere imamlık yapmasına karşı çıkanlar da kadınların ezan okuyamamalarına kıyasla imamlıklarının da caiz olmadığını 
savunmuşlardır. Bu görüşe göre kadınlar sesleri ve bedenleriyle öne çıktıkları için imamlık yapmaları uygun değildir. Nitekim bazı 
fakihler kadının imamlığını, çıplak kişinin imamlık yapmasına benzetmiştir. 110 Şayet böyle bir izin Ümmü Varaka’ya verildiyse bile 
bunun yalnızca ona has bir hüküm olduğu belirtilmiştir.111 Gıyabi cenaze namazı konusunda ise İmam Şâfiî, cenaze namazının 
aslında bir dua olduğunu, dolayısıyla kefenlenmiş kişiye dua edilebildiği gibi kabirde ya da uzaktayken de dua edilebileceğini 
söylemiş ve böylece gıyabi cenaze namazının sadece Necâşî’ye mahsus olmadığını ifade etmiştir. 112 

Sonuç 

Bu çalışmada Hz. Peygamber’in belirli şahıs veya topluluklara özel olarak verdiği düşünülen hükümlerin fıkıh literatüründeki 
yansımaları incelenmiş, söz konusu rivayetlerin mezhepler tarafından nasıl ele alındığı ortaya konulmuştur. Araştırmada, 
fakihlerin rivayetleri şahsa özel kabul edip etmemeleri noktasında çeşitli kriterleri dikkate aldıkları görülmüştür. Bu kriterler 
arasında rivayetlerin fıkhın genel kurallarına uygunluğu, hadislerdeki hükümlerin umumîlik vasfı, âhâd haberlere bakış açısı, 
farklı rivayetleri esas alma veya kıyas yöntemini kullanma gibi hususlar öne çıkmaktadır. 

Hanefî ve Mâlikî mezheplerinin, bazı rivayetleri fıkhın genel kurallarına aykırı olduğu gerekçesiyle şahsa özel kabul ettikleri 
görülmektedir. Necâşî’nin gıyabi cenaze namazı bu yaklaşımın en bariz örneklerinden birini teşkil etmektedir. Nitekim kural gereği 
cenaze namazının kılınabilmesi için ölünün imamın önünde bulunması gerektiği, ayrıca genelde gâib cenazenin kıble yönünde 
bulunmayacağı için kıbleye yönelme şartının çoğu durumda gerçekleşmeyeceği ifade edilmiş, bu gerekçelerle Necâşî için kılınan 
gıyabi cenaze namazı, Hanefî ve Mâlikîler tarafından istisnaî bir durum olarak değerlendirilmiştir. Buna ek olarak Necâşî 
uygulaması dışında benzer bir örneğin bulunmaması da bu görüşü destekleyen bir delil olarak kabul edilmiştir. Buna karşılık Şâfiî 
ve Hanbelî mezhepleri ise genel kurallara aykırılık ihtiva etse bile aksine delil olmadığı sürece hadislerin tüm müslümanları 
muhatap aldığını esas almış; bu nedenle şahsa özel olduğu ileri sürülen birçok hükmü bütün ümmeti kapsayan genel bir emir olarak 
yorumlamışlardır. İmam Şâfiî’nin, “Hadis sahihse, benim mezhebim odur.” sözü bu yaklaşımın özlü bir ifadesidir. 

İslam’ın şiârlarından olan namaz, zekât ve cihat gibi ibadetlerle ilgili bazı şahıs ve gruplara muafiyet tanındığına dair rivayetler 
ise neredeyse hiçbir fakih tarafından kabul görmemiştir. Fakihler bu rivayetleri, şahsa özel kabul etmek yerine tevil etme yoluna 
gitmişlerdir. Nitekim Resûlullah’ın Sakîf kabilesini zekât ve cihattan muaf tuttuğuna dair rivayet, bu yükümlülüklerin henüz eda 
vakti gelmediği için o anda vacip olmadığı ya da muaf tutulma şartının fasit olduğu için Hz. Peygamberce dikkate alınmadığı gibi 
şekillerde açıklanmıştır. Yine Fudâle’nin bazı namaz vakitlerinden muaf tutulması da fasit bir şart olduğu için geçersiz kabul 
edilmiş ya da Hz. Muhammed’in namazın terkine değil geciktirilmesine izin verdiği şeklinde tevil edilmiştir. Böylece ibadetlerde 
muafiyetin caiz olmadığı hususunda fakihler arasında icmâ oluşmuştur. 

İbadetlerde kıyas meselesi de fakihler arasındaki ihtilafın temel sebeplerinden biri olarak dikkat çekmektedir. Cumhur, 
ibadetlerin hükmüne dair bazı meselelerde kıyasın uygulanabileceğini savunmuştur. Buna karşılık Hanefîler, ibadetlerin 
taabbudî nitelik taşıması sebebiyle kıyasa konu olamayacağını ileri sürmüşlerdir. Bu yaklaşım farklılığı, şahsa özel olduğu iddia 
edilen rivayetlerin yorumunda da dolaylı biçimde etkili olmuştur. Nitekim ibadetlerde kıyası kabul eden fakihler kıyasa 
başvurarak rivayetlerin şahsî ya da umumî nitelikte olduğunu temellendirmeye çalışmışlardır. Başlanan bir ibadetin başka bir 
ibadete çevrilemeyeceği kaidesi üzerinden haccın umreye dönüştürülememesi, kadının ezan okuyamaması hükmüne kıyasla 
erkeklere imamlık da yapamaması bu yaklaşımın örneklerindendir. 

Mezhepler arasındaki görüş farklılıkların bir diğer sebebi de farklı rivayetlerin esas alınması ve çelişkili görünen hadisleri telif 
yöntemlerinin değişkenliğidir. Örneğin Hanefî, Şâfiî ve Mâlikîler, haccın umreye çevrilmesinin sadece o olaya şahitlik eden 
sahabilere has olduğuna dair rivayeti esas alırken; diğer mezhepler, hükmün genelliğini ifade eden sahabe görüşünü tercih 

                                                                        
108  Ebû ʿAbdullah Muḥammed b. İdrîs eş-Şâfiî, el-Ümm li’ş-Şâfiî (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1410/1990), 2/149. 
109  İbn Kudâme, eş-Şerhu’l-kebîr ʿ alâ metni’l-Mukniʿ , 3/247, 509. 
110  Mansûr b. Yûnus b. Salâhiddîn el-Buhûtî, Keşşâfu’l-Kınâʿ ʿan Metni’l-İknâʿ (b.y.: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, ts.), 6/1/485; Ebû İshâk İbrâhîm b. Muḥammed b. 

ʿAbdillah er-Râmînî Burhânüddîn ed-Dımaşkî, el-Mübdiʿ  fî Şerhi’l-Mukniʿ  (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1997), 8/2/103. 
111  İbn Kudâme, eş-Şerhu’l-kebîr ʿ alâ metni’l-Mukniʿ , 2/52-53. 
112  Beyhakî, Ahmed b. Hüseyin b. Ali b. Musa el-, Ma’rifetü’s-Sünen ve’l-Âsâr, 5/315. 



178  

https://dergipark.org.tr/rid 

etmişlerdir. Benzer şekilde Uhud şehitlerine sekiz yıl sonra cenaze namazı kılındığını kabul edenler, gıyabi cenaze namazının 
kılınmasına cevaz vermişlerdir. 

Sonuç olarak, şahsa veya topluluğa özel hükümlere dair rivayetler fıkıh literatüründe ciddi tartışmalara yol açmış ve mezhepler 
arasında farklı yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. Bu tartışmalar, fakihlerin rivayetleri yorumlarken sadece nasların zahirine bağlı 
kalmadıklarını; aynı zamanda fıkıh usulü ilkelerini, genel kaideleri ve bağlamı da dikkate aldıklarını göstermektedir. Böylece 
şahsa özel hükümler konusu, mezheplerin yöntem farklılıklarını ortaya koyan ve onların düşünce tarzını anlamamıza imkân 
veren önemli bir alan hâline gelmektedir. 

  



 179 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Kaynakça | References 

Ahmed b. Hanbel, Ebû ʿAbdillah Ahmed b. Muhammed. Mesâʾilu Ahmed b. Hanbel. thk. Zuheyr eş-Şâvîş. Beyrut: Mektebetü’l-İslâmî, 1981. 
Ahmed b. Hanbel, Ebû ʿAbdillah Ahmed b. Muhammed. Müsnedü’l-İmam Ahmed b. Hanbel. thk. Şuʿayb el-Arnaʾût Mürşid, ‘Âdil. Beyrut: 

Müʾessestü’r-Risâle, 2001. 
Alî el-Kârî, Ebû’l-Hasan ʿAlî b. Muhammed. Mirkâtü’l-mefâtîh şerhi Mişkâtü’l-Mesâbîh. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1422/2002. 
Alî el-Kârî, Ebû’l-Hasan ʿAlî b. Muhammed. Şerhu müsnedi Ebî Hanîfe. thk. Halîl Muhyi’d-dîn el-Meys. Lübnan: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1985. 
Aydın, Fatma. “Sünnette Şahsa Özel Uygulamalar ve Bunların Bağlayıcılığı”. Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4/8 (Aralık 2013), 

131-160. https://dergipark.org.tr/tr/pub/sirnakifd/issue/11320/135279 
Ayhan, Mehmet. “Necâşî Rivâyetleri Bağlamında Gıyâbî Cenaze Namazı ile İlgili Tartışmalar”. İslami İlimler Dergisi 13/2 (Aralık 2018), 

239-264. https://doi.org/10.34082/islamiilimler.511592 
ʿAynî, Ebû Muhammed Mahmûd b. Ahmed. Şerhu Sünen-i Ebî Dâvud. thk. Ebû’l-Munzir Hâlid b. İbrâhîm el-Mısrî. Riyaḍ: Mektebetü’r-Rüşd, 1999. 
ʿAynî, Ebû Muhammed Mahmûd b. Ahmed. el-Binâye fî şerhi’l-Hidâye. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 2000. 
ʿAynî, Ebû Muhammed Mahmûd b. Ahmed. ʿUmdetü’l-Kârî şerhi Sahîhi’l-Buhârî. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʿArabî, ts. 
Azimabâdî, Ebu’t-Tayyib. Avnu’l-Ma’bûd şerhu Sünen-i Ebî Dâvûd ve meahû Hâşiyetü İbni’l-Kayyûm. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415. 
Beyhakî, Ahmed b. Hüseyin b. Ali b. Musa. Ma’rifetü’s-Sünen ve’l-Âsâr. thk. Abdü’l-Mu’ti’ Emin Kal’aci. Karaçi: Câmiatü’d-Dirâsetil’l-

İslâmiyye, 1412/1991. 
Bahar, Murat. “Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh’inde Tefsir Bilgisi”, Eskiyeni 52 (Mart 2024). 
Bahar, Murat, Buhârî Şerhlerinde Tefsir Bilgisi, (İstanbul: İFAV Yayınları, 2024). 
Beyhakî, Ahmed b. Hüseyin b. Ali b. Musa. Sünenü’l-Kübrâ. thk. Muhammed Abdülkadir Ata. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 3. Basım, 1424/2003. 
Buhûtî, Mansûr b. Yûnus b. Salâhiddîn. Keşşâfu’l-Kınâʿ ʿan Metni’l-İknâʿ. b.y.: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, ts. 
Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. ʿAlî er-Râzî. el-Fusûl fiʾl-usûl. thk. Uceyl Câsim en-Neşemî. Kuveyt: Vizâratüʾl-Evkāfiʾl-Kuveytiyye, 2. Basım, 1994. 
Cevzî, İbn Ḳayyim. İʿlamu’l-muvaḳḳiʿîn ʿan Rabbi’l-ʿâlemîn. thk. Taha Abdurrauf. b.y.: Daru’l-Cîl, 1973. 
Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn. Nihâyetü’l-matlab fî dirâyeti’l-mezheb. thk. ʿAbdülʿazîm ed-Dîb. Suudi Arabistan: Dâru’l-Minhâc, 2007. 
Çetiner, Bedreddin. “Ahkâmü’l-Kur’ân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1/551-552. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 
Dârekutnî, Ebu’l-Hasen ʿAlī b. ʿÖmer. Sünen. thk. Şuʿayb el-Arnaʾût. Beyrut: Müʾessesetü’r-Risâle, 2004. 
Dımaşkî, Ebû İshâk İbrâhîm b. Muḥammed b. ʿAbdillah er-Râmînî Burhânüddîn. el-Mübdiʿ fî Şerhi’l-Mukniʿ. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1997. 
Din İşleri Yüksek Kurulu. “Gıyâbî cenaze namazı kılınabilir mi?” Din İşleri Yüksek Kurulu. 12 Temmuz 2017. Erişim 19 Mart 2025. 

https://kurul.diyanet.gov.tr/Cevap-Ara/343/giyabi-cenaze-namazi-kilinabilir-mi 
Diyanet İşleri Başkanlığı. “Kur’ân-ı Kerim”. 20 Mart 2025. https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/Nis%C3%A2-suresi/643/150-152-ayet-tefsiri 
Durumlu, Ayşe. İslam Hukukunda Şahsa Özel Düzenlemeler ve Fıkhî Tahlîli. Elazığ: Fırat Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 
Ebû Dâvûd. Sünen. thk. Muhammed Muḥyiddîn ʿAbdulhamîd. 4 Cilt. Beyrut: el-Mektebetü’l-ʿAsriyye, ts. 
Ebû Yaʿlâ el-Ferrâ, Muhammed b. Hüseyn b. Muhammed b. Halef. el-ʿUdde fî usûli’l-fıkh. thk. Ahmed b. ʿAlî el-Mübârekî. b.y.: y.y., 2. Basım, 1990. 
Erdoğan, Mehmet. Akıl Vahiy Dengesi Açısından Sünnet. İstanbul: MÜ İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1995. 
Erdoğan, Mehmet. İslam Hukukunda Ahkâmın Değişmesi. İstanbul: MÜ İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1990. 
Erul, Bünyamin. Sahabenin Sünnet Anlayışı. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1999. 
Gazzâlî, Hüccetüʾl-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed. el-Menhûl min taʿlîkâtiʾl-usûl. thk. Muhammed Hasan Heyto. Beyrut: 

Dâru’l-Fikriʾl-Muʿâsır, 3. Basım, 1998. 
Görmez, Mehmet. Sünnet ve Hadisi Anlama Kılavuzu. Ankara: Otto Yayınları, 1. Basım, 2020. 
Hâkim en-Nişabûrî, Ebû Abdillâh. el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1990. 
Hattâbî, Ebû Süleyman. Meâlimü’s-Sünen. Halep: Matbaatü’l-İlmiyye, 1932. 
İbn Âbidîn, Muhammed Emîn. Reddü’l-muhtâr ʿale’d-Dürri’l-muhtâr. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2. Basım, 1992. 
İbn Hacer, Ebû’l-Fadl Ahmed b. ʿ Alî el-ʿAskalânî. Fethu’l-bârî şerhu Sahîhi’l-Buharî. thk. Muhammed Fuʾâd ʿ Abdulbâkî. Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1379. 
İbn Hazm, Ebû Muhammed ʿAlî. el-Muhallâ. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts. 
İbn Hibbân, Ebu Hatim Muhammed. Sahîhu İbn Hibbân bi-tertîbi İbn Balabân. thk. Şuayb Arnaût. Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 1414/1993. 
İbn Kudâme, Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed. el-Muğnî. 10 Cilt. Kâhire: Mektebetü’l-Kâhire, 1388/1968. 
İbn Kudâme, Şemsüddîn Ebû’l-Ferec ʿAbdurrahmân b. Muḥammed b. Ahmet Cemâʿılî el-Makdisî. eş-Şerhu’l-kebîr ʿalâ metni’l-Mukniʿ. b.y.: 

Dâru’l-Kitâb el-ʿArabî, ts. 
İbn Nüceym, Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muḥammed. el-Bahru’r-râʾik şerhu Kenzi’d-dekâʾik. 8 Cilt. b.y.: Dâru’l-Kütübi’l-İslâmî, 2. Basım, ts. 



180  

https://dergipark.org.tr/rid 

İbn Receb el-Ḥanbelî, Zeynu’d-dîn ʿAbdurraḥmân b. Aḥmed. Câmiʿu’l-ʿulûmi ve’l-ḥikem fî şerhi hamsîne ḥadîsen min Cevâmiʿi’l-Kelîm. thk. 
İbrâhîm Bâcis Şuʿayb el-Arnâʾûṭ. Beyrut: Müʾessesetü’r-Risâle, 7. Basım, 1417/1997. 

İbn Receb el-Hanbelî, Zeynu’d-dîn ʿAbdurraḥmân b. Ahmed. Fethu’l-bârî şerhu Sahîhi’l-Buharî. thk. Maḥmûd b. Şaʿbân v. Dğr. Medine: 
Mektebetü’l-Gurabâi’l-Eseriyye, 1417/1996. 

İbn Rüşd, Ebû’l-Velîd Muhammed b. Ahmed. el-Beyân ve’t-tahsîl ve’ş-şerhu ve’t-tevcîhu ve’t-taʿlîl li mesâili’l-müstehrace. thk. Muhammed Haci 
ve Âharûn. Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1988. 

İbn Rüşd, Ebû’l-Velîd Muhammed b. Ahmed. el-Mukaddimâtu’l-mümehhidât. thk. Muhammed Haci. Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1988. 
İbn Rüşd, Ebû’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Ahmed Kurtûbî Endelusî. Bidâyetü’l-Müctehid ve Nihayetü’l-Müktesid. Kâhire: 

Dâru’l-Hadis, 2004. 
İbn Teymiyye, Ṭaḳiyyuddîn. Mecmûʿu’l-fetâvâ. thk. ʿAbdurraḥmân b. Muḥammed. Medine: Mecmaʿ el-Melik Faḥd, 1995. 
İbn Teymiyye, Takiyyü’d-dîn. el-Fetavâü’l-kübrâ. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1987. 
İbn ʿAbdilber, Ebû ʿÖmer Yûsuf b. ʿAbdullah. et-Temhîd limâ fi’l-Muvattaʾi mine’l-meʿânî ve’l-esânîd. thk. Muhammed ʿAbdulkebîr el-Bekrî 

Mustafâ b. Ahmed el-ʿUlvî. Mağrib: Vizâratu ʿUmûmi’l-Evkâfi ve’ş-Şuʾûnu’l-İslâmiyye, 1387. 
İbnü’l-Esîr, Mecdüddin. en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs ve’l-Eser. thk. Tahir Ahmed ez-Zâvî. Beyrut: Mektebetü’l-İlmiyye, 1399/1979. 
İbnü’l-Lahhâm, Ebu’l-Hasen Alâuddîn. el-Muhtasar fî usûli’l-fıkh. Mekke: Câmiʿatü’l-Melik ʿAbdulʿazîz, ts. 
İlahi, Muhammed Mansûr. el-Kıyas fi’l-İbâdât: Hukmuhu ve Eseruhu. Riyad: Mektebetu’r-rüşd, 2004. 
İmrânî, Yaḥyâ b. Ebû’l-Hayr. el-Beyân fi mezhebi’l-İmâmi’ş-Şâfiʿî. thk. Kâsım Muhammed en-Nûrî. Suudi Arabistan: Dâru’l-Minhâc, 2000. 
Kahraman, Hüseyin - Gül, Mutlu. “İbadetleriṅ Edasinda Tedrîcil̇ik̇ Meselesi ̇Ve İlgil̇i ̇Hadiṡleriṅ Tahlil̇i.̇” Journal of Islamic Law Studies 25 (2015). 
Karâfî, Ebû ʿAbbâs Şehâbeddîn Ahmed b. İdrîs. el-Furûk envâr’ul-burûk fî envâi’l-furûk. 4 Cilt. b.y.: ʿÂlemü’l-Kütüb, ts. 
Karâfî, Şihabeddin. ez-Zahîra. thk. Se’îd A’râb. Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1994. 
Kâsânî, Ebû Bekir b. Mesʿûd. Bedâiu’s-sanâiʿ fî tertibi’ş-şerâʾiʿ. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1986. 
Macit, Yunus. “Kasten Oruç Bozmanın Cezası İle İlgili Rivayetlerin Tahlili”. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 5/2 (Nisan 2005), 121-

157. https://dergipark.org.tr/tr/pub/daad/issue/4514/62135 
Mâverdî, ʿAlî b. Muhammed. el-Hâvi’l-Kebîr fî fıkhı mezhebi’l İmâmi’ş-Şâfiʿî ve hüve şerhi Muhtasaru’l-Müzenî. thk. Şeyh ʿAlî Muhammed 

Muʾavvid ve Dğr. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1999. 
Merdâvi, ʿAlauddin Ebu’l Hasan ʿAli b.Süleymân. et-Tahbîr şerhu’t-Tahrîr. thk. ʿAvd el-Karnî ʿAbdurrahman el-Cibrin Ahmed es-Serrâc. 

Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 1421/2000. 
Mevsılî, Ebü’l-Fazl Mecdüddîn ʿAbdullah b. Mahmûd b. Mevdûd. el-İhtiyâr li taʿlili’l-Muhtâr. 5 Cilt. Beyrut: Matbaʿatü’l-Ḥalebî, 1356/1937. 
Mevvâk, Muhammed b. Yûsuf Ebi’l-Kâsım. et-Tâc ve’l-iklîl li- Muhtasari Halîl. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1994. 
Molla Hüsrev, Muhammed b. Ferâmurz. Dürerü’l-hükkâm şerhu gureri’l-ahkâm. b.y.: Dâru İhyâiʾl-Kütübi’l-Arabiyye, ts. 
Müslim, İbnü’l-Haccâc Ebu’l-Hasen. el-Müsnedü’s-Sahîh. thk. Muhammed Fuad Abdülbaki. 5 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-ʿArabî, ts. 
Nevevî, Ebû Zekeriyya Yahya b. Şeref. el-Mecmûʿ şerhu’l-Mühezzeb. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts. 
Özdemir, Recep. “İmam Mâlik’in Metodolojisinde Haber-i Vâhidin Kaynak Değeri”. Amasya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7 (Aralık 

2016), 179-213. https://doi.org/10.18498/amauifd.282872 
Özen, Şükrü. “Tercih”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/484-487. İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 
Râfiʿî, ʿAbdulkerîm b. Muḥammed. Fethu’l-ʿAzîz= Şerḥu’l-Vecîz. b.y.: Dâru’l-Fikr, ts. 
Râzî, Ebû ʿAbdillâh Muhammed b. ʿÖmer b. Hüseyn Fahreddîn. el-Mahsûl. thk. Tâhâ Câbir Feyyâż el-ʿAlvânî. Riyad: Müʾessesetüʾr-Risâle, 

3. Basım, 1997. 
Remlî, Şemseddîn. Nihâyetu’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1984. 
Sakallı, Talat - Kara, Ali Rıza. “Endülüslü Hadis Şârihlerinin Bazı Fakihlere Yönelik Eleştirileri”. Burdur İlahiyat Dergisi 6 (2023), 200-222. 
Sanʿânî, Kehlânî Muhammed b. İsmâʿîl. Sübülü’s-Selâm. b.y.: Dâru’l-Hadîs, ts. 
Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed. el-Mebsût. 30 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1414/1993. 
Serahsî, Muḥammed b. Ahmed b. Ebî Sehl Şemsuʾl-eimme. Usûluʾs-Serahsî. thk. Ebû’l-Vefâ el-Afgânî. Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1973. 
Şâfiî, Ebû ʿAbdullah Muḥammed b. İdrîs. el-Ümm li’ş-Şâfiî. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1410/1990. 
Şevkânî, Muhammed b. ʿAlî b. Muhammed. Neylü’l-evtâr. Mısır: Dâru’l-Hadîs, 1993. 
Şeybânî, Ebû Abdillah Muhammed b. Hasan. el-Hücce alâ ehl-i Medine. thk. Mehdi Hasan Keylânî Kâdirî. Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1403. 
Şeybânî, İmâm Muhammed b. Hasan. el-Asl el-Maʿrûf bi’l-Mebsût. thk. Ebû’l-Vefâ el-Afgânî. Karaçi: İdâretü’l-Ḳurʾân ve’l-ʿUlûmi’l-

İslâmiyye, ts. 
Şirâzî, Ebû İshak. el-Mühezzeb fî fıkhi’l-İmâm eş-Şâfiʿî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, ts. 
Şürünbülâlî, Ebü’l-İhlâs Hasen b. Ammâr b. Alî. Merâki’l-felâh Şerhu Metnu Nûri’l-îzah. b.y.: el-Mektebetü’l-ʿAsriyye, 2005. 



 181 

Rize İlahiyat Dergisi               e-ISSN: 2980-0331 

Tâceddîn Subkî, ʿAbdulvehhâb b. Takiyuddîn. el-Eşbâh ve’n-nezâir. b.y.: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, ts. 
Tahâvî, Ebû Caʿfer. Şerhu müşkili’l-âsâr. thk. Şuʿayb el-Arnaʾût. Beyrut: Müʾessesetü’r-Risâle, 1994. 
Tirmizî, Ebû ʿÎsâ Muhammed b. ʿÎsâ. Sünen. thk. Beşşar ʿAvvad Maʿrûf. Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1998. 
Türcan, Talip. “Tedrîc”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 40/265-267. İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 
ʿUseymin, Muhammed b. Sâlih. eş-Şerhu’l-mumtiʿ ʿalâ Zâdi’l-müstakniʿ. b.y.: Dâru İbnu’l-Cevzî, 2002. 
Yılmaz, Fatih Mehmet. “Asrân Rivayetinin Sened ve Metin Tahlili”. Amasya İlahiyat Dergisi 22 (Haziran 2024), 156-192. 

https://doi.org/10.18498/amailad.1434591 
Zekeriyyâ, el-Enṣârî. el-Gureru’l-behiyye fî şerhi’l-Behceti’l-Verdiyye. thk. Muhammed ʿAbdulkâdir ʿAtâ. b.y.: Maṭbaʿatü’l-Meymene, 1997. 
Zencânî, Ebû’l-Menâkib Şihâbeddîn Mahmûd b. Ahmed. Tahrîcu’l-furûʿ ʿale’l-usûl. thk. Muhammed Edîb Sâlih. Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 

2. Basım, 1398. 
Zeylaî, Cemâluddîn ʿAbdullah b. Yusuf. Nasbu’r-Râye fî Tahrîci Ehâdîsi’l-Hidâye. 4 Cilt. Beyrut/Cidde: Müessesetü’r-Reyyân/Dâru’l-Kıble, 

1418/1997. 
Zeylaʿî, Ebû Muhammed Fahruddîn ʿOsmân b. ʿAlî b. Mihcen b. Yûnus ez-. Tebyînü’l-hakâʾik şerhu Kenzü’d-dekâik. Kâhire: el-Matbaʿatü’l-

Kübra el-Emîriyye, 1313. 
Zürkânî, Muhammed b. Abdilbâkî. Şerhu’z-Zürkânî ale’l-Muvattaʾ. thk. Taha Abdurrauf. Kahire: Mektebetüs-Sekafeti’d-Diniyye, 1. Basım, 

1424/2003. 
 



 

 

 


