
 
 
 
 

İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’an-ı 
Kerim’de Liyakat 

Merit in the Holy Qur'an in the Context of Human Resources 
Management 

 

Lütfi ÖZBEY 
Dr. Öğr. Üyesi, Ordu Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Arap Dili ve 

Belagatı Anabilim Dalı 
Asst. Prof. Dr., Ordu University, Faculty of Theology, Department of 

Arabic Language and Rhetoric, Ordu/Türkiye 
 

lutfuozbey72@hotmail.com          ORCID: 0000-0001-6004-1857 
 

Yusuf ESMER 
Doç. Dr., Bayburt Üniversitesi, Uygulamalı Bilimler Fakültesi, Yönetim 

Bilişim Sistemleri Anabilim Dalı 
Assoc. Prof. Dr., Bayburt University, Faculty of Applied Sciences, 

Department of Management Information Systems, Bayburt/Türkiye 
 

yesmer@bayburt.edu.tr          ORCID: 0000-0003-3691-1730 
 

Makale Bilgisi | Article Information 
Makale Türü / Article Type: Araştırma Makalesi / Research Article 

Geliş Tarihi / Date Received: 28 Haziran/June 2025 
Kabul Tarihi / Date Accepted: 11 Ağustos/August 2025 

DOI: 10.53683/gifad.1729408 
 

Atıf / Citation: Özbey, Lütfi-Esmer, Yusuf. “İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında 
Kur’an-ı Kerim’de Liyakat/ Merit in the Holy Qur'an in the Context of Human Resources 

Management”. Gifad: Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi / The Journal of 
Gümüşhane University Faculty of Theology, 15/29 (Ocak/January 2026/1): 471-500 

 
İntihal: Bu makale özel bir yazılım ile taranmıştır. İntihal tespit edilmemiştir.  

Plagiarism: This article has been scanned by special software. No plagiarism was detected. 
Web: http://dergipark.gov.tr/tr/pub/gifad  Mail: ilahiyatdergi@gumushane.edu.tr 

Copyright© Published by Gümüşhane Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi / Gümüşhane University, Faculty 
of Theology, Gümüşhane, 29000 Türkiye. Bütün hakları saklıdır. / All right reserved. 

 

The Journal of Gümüşhane 
University Faculty of Theology 

 

Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 
ISSN: 2146-7900 

Gifad, Ocak/January 2026/1, 29: 471-500 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       472 

Öz  

İnsan Kaynakları Yönetimi (İKY)`nde dikkati çeken ilkelerin başında liyakat 
gelmektedir. Bu ilkenin hem kamu hem de özel sektörde personel alımı, terfi ve 
performans değerlendirme gibi İKY süreçlerinde önemli bir rolü bulunmaktadır. 
Çalışmanın amacı, İKY bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de liyakat olgusunu inceleyerek, 
modern İKY uygulamalarıyla nasıl bütünleştirilebileceğini tartışmaktır. 
Araştırmada nitel araştırma yöntemi kapsamında doküman analizi tekniği 
kullanılmıştır. Kur’ân-ı Kerîm’ deki liyakat ile ilgili âyetler ve bu yöndeki hadisler 
incelenerek, liyakatle ilgili ilkelerin İKY süreçlerine nasıl uygulanabileceğine yönelik 
değerlendirmeler yapılmıştır. Araştırmada, Kur’ân-ı Kerîm’deki liyakat yaklaşımının 
adalet ve hakkaniyetle doğrudan ilişkili olduğu belirlenmiştir. Kur’ân`i liyakat 
yaklaşımına uygun hareket eden örgütlerin, çalışan memnuniyeti ve örgütsel 
verimlilik açısından daha başarılı olacağı, liyakat ilkesinin ihmal edilmesinin ise 
örgütsel adalet duygusunu zedeleyeceği ve çalışan motivasyonunu olumsuz 
etkileyeceği ifade edilmiştir. Bu bağlamda Kur’ân-ı Kerîm’ deki liyakat yaklaşımının 
önemini vurgulayan eğitim programları düzenlenerek işe alım, terfi ve değerlendirme 
süreçlerinde şeffaflık sağlanmalı, iş performansını objektif kriterlere göre 
değerlendiren sistemler geliştirilmeli, örgüt içinde liyakat ilkesine uygunluğu 
denetleyen bağımsız komisyonlar oluşturulmalıdır. 

Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Belagatı, Kur’ân-ı Kerîm, Yönetim, İnsan 
Kaynakları, Liyakat, Ehliyet. 

Abstract 

Merit is one of the most important principles in Human Resources 
Management (HRM). This principle has an important role in HRM processes such 
as recruitment, promotion and performance evaluation in both public and private 
sectors. The purpose of this study is to examine the concept of merit in the Qur'an in 
the context of HRM and discuss how it can be integrated with modern HRM 
practices. Document analysis technique was used within the scope of qualitative 
research method in this study. By examining the verses related to merit in the Holy 
Qur'an and the hadiths in this direction, evaluations were made on how the principles 
related to merit can be applied to HRM processes. In the study, it was determined 
that the approach to merit in the Holy Qur'an is directly related to justice and 
fairness. It was stated that organizations acting in accordance with the Qur'anic 
approach to merit will be more successful in terms of employee satisfaction and 
organizational efficiency, while neglecting the principle of merit will undermine the 
sense of organizational justice and negatively affect employee motivation. In this 
context, training programs emphasizing the importance of the merit approach in the 
Holy Qur'an should be organized to ensure transparency in recruitment, promotion, 



¨ İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat 

 

       473 

and evaluation processes, systems that evaluate job performance according to 
objective criteria should be developed, and independent commissions should be 
established within the organization to monitor compliance with the principle of merit. 

Keywords: Arabic Language and Rhetoric, Qur'an, Management, Human 
Resources, Merit, Competence. 

Extended Summary 

Islam is a religion that provides guidance in worldly matters as well as 
in otherworldly matters, and it guides people in all their affairs and activities 
related to worldly life and guides them on how and in what way they should 
do what they should do and how they should do it. In this context, it is 
important in Islam to give every job to its competent people, in other words, 
to take merit as a basis. Merit is one of the fundamental principles of Islam 
and is an important value that must be applied to ensure order in all areas of 
individual and social life. For this reason, the principle of merit comes to the 
fore in many areas of both individual and social life. Especially for the 
construction of a fair and efficient working environment, the rules offered by 
the Qur'an are an important source of reference. In this study, the 
phenomenon of merit in the Holy Qur'an is examined in the context of human 
resources management and how the merit approach in the Holy Qur'an can 
be integrated with modern HRM practices and the effects of this integration 
on organizational efficiency and justice are discussed. In this context, the 
study was designed as a qualitative research and it was deemed appropriate 
to use the document analysis technique for the purpose of the study.  In this 
direction, verses in the Qur'an and hadiths related to merit were analyzed. 
Some inferences and suggestions were made by evaluating the application of 
the principles related to merit in the verses and hadiths to today's modern 
HRM processes. 

In the Islamic perspective, competence is a process of competence that 
is not limited to innate characteristics but is shaped by the individual's efforts, 
education and personal development over time. This understanding requires 
the adoption of potential-based approaches in HRM and the consideration of 
individuals' long-term development tendencies. Focusing not only on 
outputs but also on contribution to the process and individual effort in 
performance evaluations will increase fairness and motivation, while 
measuring dynamic qualities such as ethical stance, determination and 
learning capacity in recruitment processes will contribute to sustainable 
organizational success. In this context, organizations need to build talent 
management not only on selecting talented people but also on developing the 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       474 

potential to achieve competence. 

From an HRM perspective, competence represents the knowledge, 
experience and technical competencies of employees, while merit is the 
complement of these qualities with moral attitude, psychological balance and 
conformity to organizational values. A merit-based approach considers not 
only the ability to do the job, but also the capacity to carry out that job in a 
fair, responsible and ethical manner. In this context, the assessment of 
psychological suitability through personality inventory analysis and value-
based interviewing practices can be expanded in recruitment processes. In 
addition, organizational trainings for the ethical development of employees 
and performance systems that reward merit can increase organizational 
commitment and motivation. In addition, it is thought that taking merit 
criteria into account as well as competence in promotions to managerial 
positions will contribute both to the establishment of a fair working 
environment and to long-term organizational success. 

The Islamic principle of consultation provides an ethical basis for 
promoting employee representation and participatory decision-making in 
HRM. Shaping organizational decisions in consultation not only with senior 
management but also with relevant employees increases ownership and 
motivation. Consulting experts in key HRM processes such as recruitment, 
performance evaluation and career planning increases the accuracy of 
decisions. A culture of consultation enables managers to lead as empathetic, 
consultative and values-based individuals. In this context, HRM units should 
systematize consultation within the organization through tools such as 
advisory boards, internal feedback mechanisms and common sense meetings. 

Islamic HRM is based on structuring the distribution of tasks in a fair 
and efficient manner, taking into account the moral values and innate abilities 
of individuals. This understanding allows identifying the innate character or 
temperament of each individual at an early age and directing them to areas 
where they can contribute to the benefit of society. Organizational human 
resources policies should focus not only on professional competencies but 
also on the value-based stance and intrinsic motivation of individuals. In this 
context, talent management processes need to be supported by guidance 
mechanisms from childhood and reinforced by training, counseling and 
guidance systems. Therefore, it can be said that employing individuals 
equipped with religious sensitivities in the right fields will both increase the 
efficiency of organizations and strengthen social morality. 

In conclusion, Islam encourages moral responsibility and social 



¨ İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat 

 

       475 

cohesion in business life and commands fair treatment of employees. 
Individuals are expected not only to adopt Islamic values but also to make 
them visible in the work environment. HRM practices should be based on 
impartiality and merit in recruitment, evaluation and rewarding processes. 
Nepotism, which has become widespread recently, is a type of organizational 
injustice that has no place in Islamic culture and damages organizational 
peace, and this practice should be avoided. In this context, it is recommended 
to organize training programs emphasizing the importance of the merit 
approach in Islam, to ensure transparency in HRM processes such as 
recruitment, promotion and evaluation, to develop systems that evaluate job 
performance according to objective criteria, and to establish independent 
commissions that monitor compliance with the merit principle within the 
organization. 

Giriş 

Klasik Yönetim Kuramları ile örgütlerde ortaya çıkan personel 
yönetimi, bilimsel ve teknolojik gelişmelerin etkisi sonucu gelişen çağdaş 
yönetim yaklaşımları ile değişime uğramış ve böylece İKY yaklaşımı ortaya 
çıkmıştır. İKY, personel yönetiminin üstlendiği tüm görevleri yerine 
getirmenin yanında, insanı örgütler için en önemli kaynak olarak gören 
anlayışa sahip bir yönetim yaklaşımıdır.1 

İKY, bir örgütün en değerli varlığı olan insanı etkili bir şekilde 
yönetmeyi amaçlayan bir örgüt fonksiyonudur. Bu fonksiyon, çalışanların işe 
alımlarından, işe alıştırmalarına, eğitilmelerine, motivasyonlarına, 
performanslarının değerlendirilmesine, ücretlendirilmelerine ve kariyer 
gelişimlerine kadar geniş bir yelpazeyi kapsamaktadır. İKY hem bir çalışma 
hem de bir uygulama alanıdır. Örgüt içindeki insanları yönetmek için 
örgütün biçimsel sistemini planlama, bulma, inşa etme, koordine etme, 
kullanma ve ele alma sürecine odaklanmaktadır.2 İKY felsefesi iki temel 
yaklaşım üzerine kuruludur. Bunlar; örgütsel amaçlar doğrultusunda insanın 
verimli kullanılması ile çalışan gereksinimlerinin karşılanması ve gelişiminin 
sağlanmasıdır. Bu yaklaşımlar açısından bakıldığında İKY bir yandan 
çalışanın yüksek bir performansla iş görmesi, diğer yandan çalışanın yaşam 
kalitesinin artırılması amaçlanmaktadır. Böylece yaptığı işten tatmin olmuş 

 
1 Polat Tunçer, “Değişen İnsan Kaynakları Yönetimi Anlayışında Kariyer Yönetimi”, Ondokuz 
Mayıs Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi 31/1 (2012), 205-206. 
2 Altuğ Çağatay – Selman Kızılkaya, “Stratejik İnsan Kaynakları Yönetimi Aracının Liyakate Esas 
Görüşlerle Olan İlişkisi: Sağlık Çalışanları Örneği”, Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Dergisi 23/1 (2021), 250. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       476 

mutlu bir insanın daha verimli olabileceği düşüncesi benimsenerek iş 
doyumuna öncelik verilmektedir.3 Bu felsefe doğrultusunda İKY`de birden 
fazla temel ilke bulunmaktadır. Bu ilkelerden bazıları liyakat, kariyer, eşitlik, 
güvence, tarafsızlık ve gizlilik olup, bunlar arasında liyakat örgütlerin 
stratejik amaçlarına ulaşmaları ve uzun dönemde başarılı olmaları 
noktasında ayrıca kritik öneme sahip bir ilkedir. Aynı zamanda iyi yönetim 
ilkelerinden biri olan liyakat, Arapça kökenli bir kavram olup,  Türk Dil 
Kurumu Sözlüğü’ne göre “bir kimsenin, kendisine iş verilmeye uygun ve yaraşır 
olma durumu, yeterlilik” anlamlarına gelmektedir.4 Liyakat, belirlenen işe en 
uygun veya işi yapabilme yeterliliğine sahip diğer bir ifade ile işin ehli olan 
kişinin istihdam edilmesini ifade etmektedir.5  Liyakat ilkesi, özellikle 
yönetim, iş dünyası ve toplumsal yaşam gibi birçok alanda önemli bir 
tartışma konusudur. Liyakat ilkesine bağlı kalınması, örgütlerin gelişmesi ve 
toplumsal kalkınma için vazgeçilmez dini ve ahlaki bir koşul olarak 
görülmekte ve tüm dinlerde vurgulanan bir husus olmaktadır.  

İslam’da her işin ehline verilmesi, diğer bir deyişle liyakatin esas 
alınması önemli bir durumdur. Liyakat, İslam'ın temel ilkelerinden biri olup 
bireysel ve toplumsal hayatın her alanında düzenin sağlanması için 
uygulanması gereken önemli bir değerdir.6 Bu nedenle liyakat ilkesi hem 
bireysel hem de toplumsal yaşamın birçok alanında ön plana çıkmaktadır. 
Özellikle adil ve verimli bir çalışma ortamının inşası için Kur’ân-ı Kerîm’in 
sunduğu kurallar önemli bir referans noktasıdır.  

Bu çalışmada insan kaynakları yönetimi bağlamında Kur’ân-ı 
Kerîm’de liyakat olgusu incelenmekte ve Kur’ân liyakat yaklaşımının 
modern İKY uygulamalarıyla nasıl bütünleştirilebileceği ve bu 
bütünleşmenin örgütsel verimlilik ve adalet üzerindeki etkileri 
tartışılmaktadır. İlgili literatür incelendiğinde İKY`yi islami perspektiften 
inceleyen araştırmaların olduğu7 ancak bu çalışmalarda liyakat olgusuna 

 
3 İsmet Mucuk, Modern İşletmecilik (İstanbul: Türkmen Kitabevi, 2014), 315. 
4 Türk Dil Kurumu (TDK), “Liyakat” (Erişim 30 Ocak 2025). 
5 Berkay Aksu – Halil İbrahim Özmen,” İnsan Kaynakları Yönetimi Uygulamalarının Çalışanlar 
Tarafından Algılanışının Örgüte Bağlılıkları Üzerindeki Etkisi: Otomotiv Sektöründe Bir İşletme 
Örneği”, Süleyman Demirel Üniversitesi İnsan Kaynakları Yönetimi Dergisi 1/1 (2022), 75. 
6 Nurullah Güngör, “İslam’ın İlk Yıllarında Liyakat İlkesi”, Ombudsman Akademik 6/11 (Temmuz-
Aralık 2019),114. 
7 Bilal Khan vd., “Human Resource Management: An Islamic Perspective”, Asia-Pacific Journal of 
Business Administration 2/1 (2010), 17-34. 



¨ İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat 

 

       477 

odaklanılmadığı görülmektedir.8 Dolayısıyla bu çalışmanın Kur’ân-ı Kerîm 
perspektifinden İKY`de liyakat olgusunu ele alması açısından önemli olduğu, 
literatüre katkı sağlayacağı ve ilgililere yol gösterici olacağı düşünülmektedir. 

Bu çalışma nitel bir araştırma olarak tasarlanmıştır. Nitel araştırma, 
görüşme, gözlem, içerik analizi ve doküman analizi gibi nitel tekniklerin 
kullanılarak bilinen ya da keşfedilmemiş sorunların belirlenmesi ve bu 
sorunlara yönelik sosyal bir ortam içerisinde elde edilen bulguların 
derinlemesine, doğal olarak ve yorumlayıcı bir şekilde incelenmesini 
kapsayan bir yönteme sahiptir.9 Bu kapsamda çalışmanın amacı 
doğrultusunda dokuman analizi tekniğinin kullanılması uygun görülmüştür.  
Doküman analizi, araştırma verilerinin birincil kaynağı olarak çeşitli 
dokümanların toplanması, gözden geçirilmesi, sorgulanması ve analizi 
sürecidir.10 Bu bağlamda Kur’ân-ı Kerîm’deki liyakat ile ilgili âyetler ve bu 
yöndeki hadisler incelenmiştir. Âyet ve hadislerdeki liyakatle ilgili ilkelerin 
günümüz modern İKY süreçlerine uygulanması yönünde değerlendirmeler 
yapılarak önerilerde bulunulmuştur.  

1. Ehliyet 

İslam’da liyakat yaklaşımı üzerinde durulurken liyakat kavramının 
anlam şemsiyesi altına giren diğer terimlere de dikkati çekmek 
gerekmektedir. Zira İslami açıdan yönetimde liyakat yani kısaca bir işe ehil 
olma söz konusu olduğunda ehliyet kavramının da bilinmesi önemlidir. 
Türkçede bu iki kavramın birlikte kullanımı, liyakat ilkesinin değerini ve 
kavramlar arası ilişkiyi vurgulamaktadır. Ehliyet ve liyakat sahibi kişi, görev 
tanımına uygun bilgi, deneyim ve meslek etiğine sahip kamu görevlisi olarak 
tanımlanmaktadır.11 Bu itibarla ehliyet kavramın anlam dünyasına 
değinmenin yararlı olacağı düşünülmektedir. 

İslam dininin hedeflediği güven toplumunun ortaya çıkmasında 
ihtiyaç duyulan en önemli ilkelerden biri kişilerin ehil oldukları görevleri 
üstlenmeleridir. Bu sebeple güven toplumunun oluşumunda liyakat kavramı 
gibi ehliyet kavramı da önemli bir yer tutmaktadır. Genellikle ehliyet 

 
8 Abdul Hamid Chowdhury vd., “Human Resource Management from Islamic Perspective”, 
Bangladesh Journal of Integrated Thoughts 7/10 (2012), 19-36. 
9 Ali Baltacı, “Nitel Araştırma Süreci: Nitel Bir Araştırma Nasıl Yapılır?”, Ahi Evran Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 5/2 (2019), 369. 
10 Ramazan Sak vd., “Bir Araştırma Yöntemi Olarak Doküman Analizi”, Kocaeli Üniversitesi Eğitim 
Dergisi 4/1(2021), 228. 
11 Ergin Ergül, “Mevlânâ Perspektifinden Kamu Yönetiminde Liyakat ve Ehliyet İlkesi”, 
Ombudsman Akademik 6 (2017), 80. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       478 

kavramı, liyakat kavramıyla eşanlamlı biçimde kullanılsa da aralarında belirli 
ölçüde farklılıklar bulunmaktadır. 

Ehliyet kavramı Arapça ehele )لها(  kökünden türetilmiş yapay bir 

mastar olarak ehliyyet ( ةيلها ) şeklinde gelen bir kelimedir. Bu kelime, sözlükte 
“layık olma, yetkili olma, elverişli ve yeterli olma” gibi manaları içermektedir.12 
Türkçede motorlu taşıtların kullanımı için kişinin yeterli olması anlamında 
kullanılan ehliyet kavramı, İslam hukuku içerisinde kişilerin din ve hukuk 
açısından herhangi bir hükme konu olma durumunu ifade etmektedir.13 
İslam hukuku açısından da bir terim olarak kullanılan ve kişinin kendi 
sorumluluğunu almaya yeterli ve elverişli olması şeklinde özetlenebilecek 
ehliyet kavramı bu açıdan bakıldığında insanın yaptığından sorumlu 
olabilmesi yönüyle diğer canlılardan farklı olmasına sebep olacak önemli bir 
özellik olarak ortaya çıkmaktadır. Allah Teâlâ Kur’ân-ı Kerîm’de “O, 
kendisinden sakınılmaya layık, bağışlamaya da ehildir.”14 şeklinde buyurarak 
“layık olmak, ehil olmak” ifadesini kendisi için de kullanmıştır. “Hani, Rabbin 
meleklere: ‘Ben yeryüzünde bir halife yaratacağım’ demişti.”15 âyeti gereğince 
insan, Allah Teâlâ`nın yeryüzündeki halifesidir. Bu sebeple Allah Teâlâ, 
kendi zatından bulunan birçok sıfatı kendisine halife kıldığı insana vermiştir 
ki; bunlardan biri de ehil olmadır. Bu perspektiften bakıldığında, yalnızca 
insana özgü kılınmış olması yönüyle ehliyet büyük önem arz etmektedir. 
Allah Teâlâ’nın kendi kelamında ifade etmiş olduğu yetki ve sorumlulukları, 
üstlenebilecek donanımla yarattığı tek canlı olan insana yüklemiş olmasıbu 
kavramın hassasiyetini göstermesi açısından son derece önemlidir. 16  

İnsanın Allah Teâlâ’ya karşı sorumluluklarını yüklenebilme özelliği 
anlamına gelen “ehil olma” tabiri ile İslam’ın hedeflediği güven toplumunun 
oluşumu noktasında “göreve ehil olma” içerik itibarıyla paralellik arz 
etmektedir. Allah Teâlâ, yeryüzünde tesis etmek istediği hayat nizamını 
oluşturma noktasında ehil kabul edilen insandan, bu düzenin kurulması 
esnasında dikkat etmesi gereken noktaları yine Kur’an-ı Kerim’de talep 
etmiştir. “Şüphesiz Allah Teâlâ size emanetleri ehline vermenizi ve insanlar arasında 

 
12 Muhammed Murteza el-Hüseyn ez-Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-kamûs, thk. Heyet 
(Kuveyt: Daru’l-Hidâye-Daru İhyai’t-Türas, 2001), “ehl” 28/41. 
13 Ali Bardakoğlu, “Ehliyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1994), 10/533. 
14 Kur’ân-ı Kerîm Meâli, çev. Halil Altuntaş – Muzaffer Şahin (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 
Yayınları, 2011), el-Müddessir 74/56. 
15 el-Bakara 2/286. 
16 el-Haşr 59/21. 



¨ İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat 

 

       479 

hükmettiğinizde adâletle hükmetmenizi emrediyor…”17 âyeti, bu talep 
doğrultusunda kurulacak bir nizamın temel dinamiklerinden biri olan söz 
konusu iş açısından ehil olma hususuna işaret etmektedir. Dolayısıyla İslami 
açıdan bir işe ehil olma denildiğinde, kişinin doğumundan itibaren yetişmesi, 
çalışması ve gayret göstermesi suretiyle üstlenebileceği vazifelerin 
gereklerine sahip olması anlaşılmalıdır. Bu özellikler o kişinin özel gayretinin 
ve emeklerinin toplamının neticesi olduğu söylenebilmektedir. 

İslami bakış açısıyla ehliyet, bireyin sürekli gelişim ve çaba yoluyla 
yetkinlik kazanmasını ifade etmektedir. Bu da İKY`de yetkinlik temelli işe 
alım ve liyakat ilkesinin önemini vurgulamaktadır. Kişisel emek ve gayretin 
esas alınması, performans yönetim sistemlerinde sadece sonuçlara 
odaklanmak değil, sürece de değer verilmesini gerekli kılarak etik olmayı 
öngörmektedir.  Ayrıca bu anlayış İKY`de etik değerlere dayalı liderliği (etik 
liderlik) ve çalışan seçimini de teşvik ederek çalışan memnuniyetine katkı 
sağlamaktadır. Bu yaklaşımın modern İKY uygulamalarındaki yetkinlik 
odaklı yönetim, sürekli öğrenme ve kariyer planlama ilkeleri ile örtüştüğünü 
söylemek mümkündür. 

2. Liyakat 

Arapçada leyeka  )قيل(  fiilinin mastarı olarak liyakat )ِةٌقَايَل(  şeklinde gelen 
kelime kök anlamı itibarıyla “bir şeyin bir şeye yapışması, yeterli olmak, ayık 
olmak, yakışmak ve yaraşmak” gibi anlamlara gelmektedir.18 Kişiye elbisenin 
yakışmasında olduğu gibi19 herhangi bir iş ve makam söz konusu olduğunda 
o işi yapmaya ehil ve uygun olma durumu ve o işin gerektirdiği yetenek, 
donanım ve beceriye sahip olmayı ifade eden bir kavramdır. Liyakat kavramı, 
bu açıdan ele alındığında erdem, yetenek ve becerileri kendisinde toplamış 
olma durumunun var olması anlamında kullanılmaktadır. Arapların, 
kocasının kalbini kazanamayan kadın için kullanmış olduğu; َاهَجوزَ دنْعِ تْقلا ام 

تقَاع لاَوَ  “kocasının yüreğine yapışamadı” cümlesindeki20 yapışma manasını 

veren قلا  kelimesine bakıldığında, liyakatin asıl manasının kişiden 

 
17 en-Nisâ 4/58. 
18 Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. el-Herevî el-Ezherî, Tehzîbu’l-Luğa, ed. Muhammed 'Avd 
Mir'ab (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʿArabî, 2001), “lyk” 9/234; Ebû’l-Fadl Muhammed b. 
Mukerrem b. 'Alî Cemâluddîn b. Manzûr er-Ruveyfiʿî İbn Manzûr, Lisân’l-ʿArab (Beyrut: Dâru 
Sâdır, 1414), “lyk” 10/334. 
19 Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, Tâcu’l-luga ve sıhâhu’l-ʿArabiyye, ed. Ahmed 
ʿAbdulğafûr ʿAttâr (Beyrut: Dâru’l-ʿİlm li’l-Melâyîn, 1987), “lyk” 4/1552. 
20 Ezherî, Tehzîbu’l-Luğa, “lyk” 9/234. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       480 

ayrılamayan ve ona kimlik olan özellikler için kullanıldığı anlaşılmaktadır.  

Sosyal hayat için kullanıldığında bu kavram, bireyin birlikte yaşadığı 
toplumla bağdaşabilmesi için âdâb-ı muâşeret kurallarına uyulmasını ve 
toplumsal yaşantı açısından güzel davranışlar sergilenmesi erdemini ifade 
ettiği görülmektedir.21 Bu açıdan bakıldığında söz konusu kelimenin yapılan 
davranış veya eylemlerin kişiye yakışmaması ve yakıştırılamaması 
anlamında da kullanıldığı gözlemlenmektedir.22  

Arapça`da leyeka )قيل(  kelimesinin diğer bir mastarı olarak el-lik )قُيلِّلا(  
ifadesi kullanılmaktadır. Bu mastar bağlamında mananın ise önceki 
dönemlerde, yazı yazmak için kullanılan hokkanın içine konulan, 
mürekkebin dağılmasını ve dökülmesini engelleyen ipek ipliği ifade ettiği 
görülmektedir.23 Bu bakış açısı göz önüne alındığında bir iş veya makam için 
liyakat, o makamın gereklerini yerine getirirken kırıp dökmemeyi, saçıp 
savurmamayı, sırrını ifşa etmemeyi ifade etmektedir. 24 Diğer yandan liyakat, 
örnek davranışlarla bütünleşip onları kendisine mal etmeyi, kendisini 
yetiştirmeyi ve bu değerlerle yaşamış olduğu topluma katkıda bulunmayı 
ifade eden bir kavram olarak ortaya çıkmaktadır. 25  Liyakat kavramının değer 
ve ölçüsünün belirleyicisi ise hiç şüphesiz kişinin yaşamış olduğu toplumun 
bizzat kendisidir.26 

Liyakat kavramı, İslami açıdan kendisinden ayrılamayacağı bir diğer 
kavram olan ehliyet ile çok yakın bir ilişki içerisinde olduğu muhakkaktır. 
Burada gözden kaçırılmaması gereken husus, liyakatin üst çerçeve olduğu 
gerçeğidir. Dolayısıyla liyakat, bir görev veya makam ehliyetine sahip olan 
kişinin kendisi için ön görülen görev açısından fiziksel ve ruhsal 
uygunluğunu ifade etmektedir.27   

İKY bağlamında değerlendirildiğinde ehliyet, bireyin bilgi, beceri ve 
deneyim gibi ölçülebilir yetkinliklerini ifade etmekte, liyakat ise bu yetkinliğe 
sahip kişinin görevine ahlaki duruş, tutum ve psikolojik uygunluk ile 

 
21 İbn Manzûr, Lisân’l-ʿArab, “lyk” 10/334. 
22 Ebu Abdurrahman Halil b. Ahmed, Kitâbu’l-Ayn, thk. Mehdi el-Mahzumi, İbrahim es-Samurai 
(Mektebetü’l-Hilâl, 1988), “lyk” 5/214. 
23 Halil b. Ahmed, Kitâbu’l-Ayn, “lyk” 5/214. 
24 Sadettin Gürman, Hz. Peygamber’in Uygulamalarında Ehliyet ve Liyakat (Ankara: Fecr Yayınları, 
2023), 31. 
25 İbn Manzûr, Lisân’l-ʿArab, “lyk” 10/334. 
26 Stuart Tannock, “The Problem of Education Based Discrimination”, British Journal of Sociology 
of Education 29 (2008), 441. 
27 Gürman, Hz. Peygamber’in Uygulamalarında Ehliyet ve Liyakat, 34. 



¨ İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat 

 

       481 

yaklaşabilmesini öngörmektedir. Liyakat, sadece işe uygunluğu değil, aynı 
zamanda kurumsal değerlere ve etik sorumluluklara uyumu da dikkate alan 
bütüncül bir değerlendirme çerçevesidir. Bu anlayış adil, şeffaf ve 
sürdürülebilir bir İKY sistemi oluşturmanın temelini oluşturmaktadır. 

2.1. Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat İlkeleri 

Kur’an-ı Kerim’in ilk muhatabı olan Mekke toplumuna bakıldığında, 
devlet yapısının teşekkül etmediği, kabile sistemine dayalı, dolayısıyla hak 
kavramından önce güç kavramının önceliğe sahip olduğu bir toplumla 
karşılaşılmaktadır.28 Sosyal yapının bu şekilde oluştuğu Mekke toplumunda 
adalet, ehliyet ve liyakat gibi kavramların güç karşısında herhangi bir varlık 
iddia edemedikleri açıktır. Yeni bir düzeni inşa ve ibka etme gibi önemli bir 
iddiayla ortaya çıkan İslam dininin, temel kaynağı Kur’an-ı Kerim, toplum 
düzeni için olmazsa olmazların başında gelen adalet, ehliyet ve liyakat gibi 
söz konusu kavramları öncelemekte ve bu kavramlara dikkati çeken birçok 
âyeti bünyesinde barındırmaktadır.  

İslam’ın temel kaynağı durumunda olan Kur’ân-ı Kerîm’e bakıldığı 
zaman bir kimsenin herhangi bir göreve getirilmesi konusunda birçok 
noktaya temas ettiği görülmektedir. Kur’an-ı Kerim`de bunların üzerinde 
durulması ve iş hayatındaki durumu açısından öncelik sırasına göre 
aşağıdaki gibi ele alınmasının uygun olacağı düşünülmektedir. 

2.1.1. Güvenilir Olma  

Müslümanın günlük hayatını idame etme sürecini düzenleme 
bağlamında Kur’ân-ı Kerîm`de temel bazı yaklaşımlar bulunmaktadır. Bu 
yaklaşımlar inanan kişilerin günlük hayatlarını tanzim etmenin keyfiyetini 
ortaya koyduğu gibi aynı zamanda üstlenilen işlerin sorumluluk çizgilerini 
netleştirmesi açısından da son derece önemlidir. Kur’ân-ı Kerîm’ in sosyal 
hayatın idame edilmesi sürecinde, toplum adına görev üstlenip 
sorumluluğun altına girenlerden en temel ve birincil beklentisi “güvenilir ve 
emin olma” vasfına sahip olmalarıdır. Bu vasıfların, Kur’ân-ı Kerîm`in diğer 
beklentilerinden önce geldikleri ve daha önemli oldukları belirtilmesi 
gerekmektedir. Zira verilen görevde veya üstlenilen sorumlulukta 
güvenilirliğin olmaması diğer özelliklerin tamamını boşa çıkarmakta ve 
geçersiz hale getirecek bir sonucu beraberinde getirmektedir. 

Kur’ân-ı Kerîm sosyal hayatta kişilerin güvenilir olma vasfını ifade 

 
28 Recep Özdemir, “İslâm Düşüncesine Göre Adâlet ve Adâletin Önündeki Engeller”, İslam 
Hukuku Araştırmaları Dergisi 42 (Aralık 2023), 234. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       482 

ettiği lafızlardan biri de “hafîz” kelimesidir. “Hfz”  )ظفح(  fiilinden sıfat-ı 
müşebbehe olarak gelen “hafîz” kelimesi, unutmanın zıttı olarak “hatırda 
tutmak, sürekli zihninde canlı tutmak” manalarında kullanılmaktadır.29 Bu 
anlam kelimenin aslında bulunan “bir şeyi korumak muhafaza etmek, duyduğunu 
unutmadan hafızasında saklayabilmek” gibi manalara paralel olarak “koruma” 
görevini hiç ihmal etmeden sürekli yerine getirmek manasındadır.30 Zaten 
Allah Teâlâ’nın el-esmâü’l-Hüsnâ’sından biri olan ve aynı lafzı taşıyan “el-
Hafîz” ismi de yer ve gökle birlikte onlarda var olan her şeyin korumasını 
kudretiyle üzerine alan manasını taşımaktadır.31 Dolayısıyla “hafîz”; 
uhdesinde olanı ne pahasına olursa olsun zayi etmeyen ve koruyan güvenilir 
kişi manasına gelmektedir. Türkçeye hfz ( ظفح ) fiilinden geçmiş olan 
“muhafazakâr” kelimesine TDK’nın verdiği tutucu manası,32 bu bağlamda 
tam maksadı anlaşılmayan, kendisine daha çok olumsuz bir çağrışım yapacak 
şekilde “değişime açık olmayan, her şeyi olduğu gibi korumak isteyen” 
manalarını yüklemiş bulunmaktadır. Oysa kelimenin gerçek manası; 
değerlerine ve inancına bağlı olan, onları muhafaza eden şeklinde olmalıdır. 
Bu açıdan ele alındığında hafîz kelimesi, inancının gereklerini muhafaza 
eden, inandığı değerlere ters davranmayan kişileri ifade eden bir kavramdır. 

Sosyal hayatta ve özellikle iş hayatında özel bir öneme sahip olan 
muhafaza etme sıfatı, kişinin güvenilir ve emin olmasıyla mutlak manada 
doğrudan ilişkili bir sıfattır. Kişinin güvenilir ve emin bir kimse olması ise 
vazifenin ifası noktasında gerekli olan diğer tüm özelliklerden daha önce 
gelmektedir. Çünkü kişinin yapacağı işin doğası gereği ihtiyaç duyduğu 
teknik bilgi ve donanıma üst düzeyde sahip olmasının yanı sıra 
sorumluluğunun farkında olması ve işini hakkıyla yapması gibi özellikler 
tamamen güvenilir bir kimse olma özelliğinin varlığıyla bağlantılı 
hususlardır. Dolayısıyla kişinin hafîz olması, yani kendisine emanet edilen 
görevi gerektirdiği şekilde koruyarak emin ve güvenilir bir kimse olması, 
kişinin inancı, kişilik ve karakterinin sağlamlığını beraberinde getirmektedir. 

Kur’an-ı Kerim’de, bir iş için görevlendirilecek olan kişide öncelikli 
olarak güvenilir olmasının geldiğini “hafîz” kelimesi ile ifade eden âyetler 
mevcuttur. İlgili âyetlerden biri şu şekilde zikredilmektedir: 

ينٌماَ ينٌكمَ انَـْيدَلَ مَوْـَيلْا كََّناِ لَاقَ هُمََّلكَ اَّملَـَف يۚسفْـَنلِ هُصْلِخْتَسْاَ هبِ نيوتُـْئا كُلِمَلْا لَاقَوَ  

 
29 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, "hfz" 7/441. 
30 Ezherî, Tehzîbu’l-Luğa, “hfz” 4/265. 
31 Ezherî, Tehzîbu’l-Luğa, “hfz” 4/265. 
32 Türk Dil Kurumu (TDK). “Muhafazakâr” (Erişim: 10 Nisan 2025) 



¨ İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat 

 

       483 

مٌيلعَ ظٌيفحَ نيّاِ ضِۚرْلاَْا نِئِازَٓخَ ىلٰعَ نيلْعَجْا لَاقَ  

“Kral dedi ki: ‘Onu bana getirin, onu kendime özel danışman yapayım.’ 
Onunla konuşunca, ‘Bugün sen katımızda yüksek yeri olan, güvenilir birisin” 
dedi.  Yûsuf da “Beni ülkenin hazinelerine tayin et! Çünkü ben çok iyi muhafaza 
eder ve bu işi iyi bilirim’ dedi.”33  

İlgili âyetin başında هُمََّلكَ اَّملَـَف  “Onunla konuştuğunda” ifadesi yer 
almaktadır. Bu âyet bir bütün olarak ele alındığında, Hz. Yusuf’un o günkü 
Firavunla konuştuğu ve ona kendisinin hangi sınavlardan geçtiği, niçin 
güvenilir bir insan olduğu ayrıca sahip olduğu donanım ve bilgileri anlattığı 
anlaşılmaktadır. Âyetin devamına dil bilgisi açısından bakıldığında; 
“yetkilisin” manasındaki “ ينكم ” kelimesi birinci haber, “güvenilirsin” 

anlamındaki “ ينمأ ” kelimesi ise ikinci haber olarak gelmektedir. Buradan ise 
Hz. Yusuf’un anlattıkları karşısında Firavunun ikna olduğu ve Hz. Yusuf’un 
güvenilir bir insan olma vasfı sebebiyle ona yetki verdiği görülmektedir. 
Çünkü Hz. Yusuf, Firavun’a kendi vasıflarını ifade ederken önce “hafîz” yani 
güvenilir, ikinci olarak da “alîm” yani son derece bilgili olduğunu ifade 
etmektedir. Bu sıralamaya bakıldığında herhangi birinin bir göreve 
getirilirken önce güvenilir, sonra görevi konusunda donanımlı olması 
sıralamasının gerekliliği ortaya çıkmaktadır.   

Âyette zikredilen “hafîz” kelimesine müfessirlerin yaklaşımı, bu 
kelimenin aslında neyi ifade ettiğini göstermesi açısından önemlidir. 
Müfessirler, bu kelimeye genel olarak; “kendisine emanet olarak verilen malı, 
mülkü, emaneti korumak” anlamını vermiş olsalar da bazı müfessirler ve dil 
bilimciler buradaki kastı irdelemiş ve âyette geçmekte olan “hafîz” 
kelimesinin, öncelikle dini vecibelerin; yani Allah Teâlâ’ya karşı 
sorumlulukların korunması manasına geldiğini ifade etmişlerdir. Bu 
bağlamda Endülüs’lü kıraat âlimi Ebû Amr Osmân b. Saîd b. Osmân ed-
Dânî (ö. 444/1053), Kur’ân-ı Kerîm’de geçmekte olan “hafîz” kelimelerinin 
hepsinin geçtiği âyetleri teker teker ele aldıktan sonra “muhafaza” 
kelimesinin, korunması gereken temel hususların muhafazası olarak 
anlaşılması gerektiğine vurgu yapmıştır.34 Korunması gereken temel 
unsurların en başında ise dinin geldiği malumdur.35 Ebu’l-Hasan Ali b. İsmail 

 
33 Yusuf 12/54, 55. 
34 Ebû Amr Osmân b. Saîd b. Osmân ed-Dânî, el-Fark (et-Temyîz li’l-fark) beyne’d-dâd ve’z-zâʾ fî 
kitâbillâhi ʿazze ve celle, thk. Hatim Salih ez-Zâmin (Dımaşk: Daru’l-beşâir, 2007), 59. 
35 Merve Şişman, “Nefsin (Canın) Korunması İlkesine Muhalif Bazı Rivayetler ve Tahlili”, 
Erzincan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 15/1 (2022), 1-3. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       484 

el-Mursî (ö. 458/1067) ve Fîrûzâbâdî (ö. 817/1415), de bu kelimenin 
meharimi/zarûrat-ı hamse36 koruma anlamında kullanıldığını ifade 
etmişlerdir.37  

Müfessir ve dil bilgini Zemahşerî (ö. 538/1144), yukarıda ele alınan 
âyette geçen “ben hafîzim” ibaresini; “ben adaleti yerine getirme, hakkı ikame 
etme ve Allah Teâlâ’nın hükümlerini uygulama noktasında güvenilirim” 
şeklinde anlamıştır.38 Dolayısıyla onun bu yaklaşımı, “hafîz” kavramının 
öncelikli olarak Allah Teâlâ’nın emir ve yasaklarını koruma noktasındaki 
hassasiyet ve güvenilirliğe işaret ettiğini göstermektedir. 

Kur’ân-ı Kerîm’de geçmekte olan; “Ey iman edenler! Allah Teâlâ’ya ve 
peygambere ve sizden olan ülü’l-emre39 itaat edin.”40 âyetinde iman eden 
kimselerin kendilerini yöneten kimselere itaatini, Allah Teâlâ kendisine 
itaatle bağlamış ve bu itaati ise “sizden olan” vurgusuyla iman etmiş olmaya 
bağlamıştır. Dolayısıyla toplumdaki en üst makam denilebilecek yöneticilik 
makamında kendisine uyulmasının, kişinin imanlı olmasıyla birinci derecede 
bağlantılı hale getirilmesi diğer görevler için bu durumunun ilk şart olmasını 
gerekli hale getirdiği söylenebilmektedir. Bununla birlikte kurtuluşa erecek 
olan müminlerin özelliklerinin sayıldığı ve ismi de Mü’minûn (Müminler) 
suresi olan sureye bakıldığında, sayılan maddeler içerisinde güvenilir 
olmanın öncelikli olduğu görülmektedir.41 Sonuç olarak toplumda görev 
üstlenecek bir kişinin Kur’ân-ı Kerîm’a göre ilk özelliğinin “güvenilir bir 
mümin olması” şeklinde ifade edilmesi daha doğru olmaktadır. 

Hz. Peygamber’in hadislerine bakıldığında ise güvenilir ve emin 
olmanın imanın gerekleri arasında bir Müslümanın olmazsa olmaz 
vasıflarından sayıldığı görülmektedir. Nitekim “Güvenilirliği olmayanın imanı 

 
36 Dinin korunmasını temel olarak öncelediği din, nefis, akıl, nesil ve maldan oluşan beş temel 
esas. Yakup Çalışkan, “Zarûrât-ı Hamse Bağlamında Teysîrin Dinî Hükümlere Etkisi”, İhya 
Uluslararası İslâm Araştırmaları Dergisi 10/1 (2024), 99. 
37 Ebu’l-Hasan Ali b. İsmail b. Seyyide el-Mursî, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-azam, thk. Abdülhamid 
Hindâvî (Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000), 3/284; Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. 
Ya‘kūb b. Muhammed Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-muhît, thk. Mektebu tahkîki’t-türas (Beyrut: 
Müessesetü’r-Risale, 2005), “hfz” 695. 
38 Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan Hakâʾikı 
Gavâmizi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-ekāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl (Beyrut: Daru’l-Kitâbi’l-Arabi, 1407), 2/485. 
39 İslâm toplumunda üst yöneticileri ve toplumsal otorite sahibi kimseleri anlatan bir tabir. Bkz: 
Talip Türcan, “Ülü’l-Emr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
2012), 42/295. 
40 en-Nisâ 4/59. 
41 el-Mü’minûn 23/8. 



¨ İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat 

 

       485 

da yoktur.”42 hadisi inanç ve güvenilir olmanın ne denli bağlantılı ve olmazsa 
olmazlar arasında olduğunu göstermesi açısından mühimdir. Bu rivayet, 
güvenilirliğin sadece bireysel bir ahlaki sorumluluk değil, aynı zamanda 
kurumsal yönetim ve stratejik yönetim anlayışının temeli olduğunu ortaya 
koymaktadır. İKY`de güvenilirlik, adil işe alım, şeffaf performans 
değerlendirme, etik liderlik ve etik yönetim gibi süreçlerde vazgeçilmez bir 
ilkedir. Bu bakış açısıyla güvenilirliğin, hem örgüt kültürünü inşa etmede 
hem de çalışan bağlılığını ve kurumsal itibarı güçlendirmede önemli etkiye 
sahip olduğu söylenebilmektedir. 

2.1.2. Ehil ve Yeterli Olma 

Bir işin sorumluluğunu üzerine alabilecek yeterliliğe sahip olma diye 
de tarif edilebilecek olan ehliyet ile ilgili Kur’ân-ı Kerîm’de en dikkat çeken 
âyetlerden bir tanesi de şudur: 

 مْكُظُعِيَ اَّمعِنِ eَّٰا َّناِ لِۜدْعَلsِْ اومُكُتحَْ نْاَ سِاَّنلا ينَْبَ مْتُمْكَحَ اذَاِوَ اۙهَلِهْاَ لىٰٓاِ تlَِامَلاَْا اوُّدؤَـُت نْاَ مْكُرُمeَّٰ fَُْا َّناِ
 ايرًصبَ اعًيسمَ نَاكَ eَّٰا َّناِ هبِ

“Allah Teâlâ size, emanetleri mutlaka ehline vermenizi ve insanlar arasında 
hükmettiğiniz zaman adaletle hükmetmenizi emreder. Allah Teâlâ size ne güzel 
öğütler veriyor. Şüphesiz Allah Teâlâ her şeyi işitmekte, her şeyi görmektedir.”43 

Hz. Peygamber’in Mekke’yi fethettiği gün Kâbe’de44 nazil olan bu 
âyetin nüzul sebebine dikkat edildiğinde onun anlamı daha net bir biçimde 
anlaşılmaktadır.45 Zira Kâbe, İslam’dan önce de Araplar tarafından kutsal 
kabul edilen ve kendisi için farklı hizmetleri üstlenmenin sosyal anlamda 
statü ve üstünlük vesilesi olduğu bir konuma sahiptir. Bu hizmet anlayışı 
çerçevesinde Mekke’nin fethi zamanında Kâbe’nin anahtarını taşıma vazifesi 
Osman b. Talha b. Abdullah’ta (ö. 42/662) bulunmaktadır.46  

Nisâ Suresi`ndeki âyetin inişine vesile olan olayın meydana gelişi şu 
şekilde olmuştur: Hz. Peygamber Mekke’yi fethettiğinde Kâbe’ye gelmiş ve 
Kâbe’nin anahtarını taşıyan Osman b. Talha'dan anahtarı kendisine 

 
42 Ahmed b. Hanbel, Müsnedü’l-İmam Ahmed b. Hanbel, thk. Şuayb el-Arnavûdî, Adil Mürşid 
(Müessesetü’r-risale, 2001), 19/376. 
43 en-Nîsa 4/58. 
44 Bk. Sadettin Ünal, “Kâbe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
2001), 24/14-21. 
45 Ebü’l-Hasen b. Beşîr el-Ezdî el-Belhî Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukatil b. Süleyman, thk. 
Abdullah Mahmut Şehhate (Beyrut: Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 1423), 1/381. 
46 Ebû Caʿfer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmilî et-Taberî, Câmiʿu’l-Beyân ʿan Teʾvîli ʾÂyi’l-
Kurʾân, ed. ʿAbdullah b. ʿAbdulmuhsin et-Turkî (b.y.: Dâru Hicr, 1422), 7/170. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       486 

vermesini istemiştir. Bu sırada Hz. Peygamber’in amcası Hz. Abbas (ö. 
32/653) Allah Rasulü`nün yanına gelerek, sikâye47 görevinin kendisinde 
olması sebebiyle anahtarın da kendisine verilmesini talep etmiştir. Bunun 
üzerine Osman b. Talha anahtarı vermek istemeyerek elini geri çekmiş, Hz. 
Peygamber ise kendisine: “Eğer Allah Teâlâ’ya ve ahiret gününe iman etmişsen 
anahtarı bana ver.” demesi üzerine anahtarı Hz. Peygamber’e vermiştir.48 
Anahtarı Hz. Peygamber’e teslim etmesinin ardından Kâbe’nin kapısı açılmış, 
Kâbe putlardan arındırılmış ve Makâm-ı İbrahim bugünkü yerine 
konulmuştur. Hz. Peygamber dışarı çıkınca anahtarı önce amcasına vermiş o 
sırada bu âyetin nazil olması üzerine anahtarı ondan geri alarak Osman b. 
Talha’ya vermiş ve amcasına: “Allah Teâlâ bazı şeylerin alınmasını bazı şeylerin 
ise alınmamasını istedi.” diyerek âyetin hedefine işaret etmiştir.49 Böylece Allah 
Teâlâ, Kâbe’nin anahtarını taşıma gibi o toplumda son derece önemi haiz bir 
makama Hz. Peygamber’in amcası değil, bu işi layıkıyla yerine getiren 
Osman b. Talha’yı uygun görmüş ve işin ehline verilmesi noktasında Hz. 
Peygamber’in adeta dikkatini çekmiştir. 

Kur’ân-ı Kerîm, sorumluluk dağıtımında liyakat ilkesini esas alarak 
görevin yetkin ellere bırakılması gerektiğini şu şekilde dile getirmektedir: 

نَۙومُلَعْـَت   .Eğer bilmiyorsanız bilgi sahibi olanlara sorun.”50“  لاَ مْتُْـنكُ نْاِ رِكْذِّلا لَهْاَ اولُٓـَٔسْفَ

Âyet, körü körüne taklidin yanlışlığına dikkat çekmekte, delil ve 
hüccet ekseninde hareket edenlere, yani yaptığı işi bilerek yapanlara 
uyulması ve onlara sorulmasının gereğine işaret etmektedir.51 Âyette geçen 
“ehli zikr” tabiri bir işin uzmanını ifade etmektedir.52 Dolayısıyla işinde 
uzmanlaşmış olanların işin hakikati hususunda daha hak sahibi oldukları 
belirtilmekte ve onlara müracaat etmenin gerekliliği vurgulanmaktadır. 

 
47 Mekkeliler’in ve hac günlerinde Kâbe’yi ziyaret için gelenlerin su ihtiyaçlarının karşılanması 
görevi. Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Sikâye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: 
TDV Yayınları, 2009), 37/177. 
48 Hûd b. Muhakkem el-Hevvârî, Tefsîru kitâbillâhi’l-ʿazîz, thk. Hâc b. Said (Beyrut: Daru’l-Garbi’l-
İslami, 1990), 1/391. 
49 Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd el-Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtüridî (Teʾvîlâtü 
ehli’s-sünne), thk. Mecdî Baslum (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005), 3/221. 
50 en-Nahl 16/43; el-Enbiyâ 21/7. 
51 Âyet her ne kadar anlatılan kıssaların doğruluğunun ehli kitabın âlimlerine sorulmasını ifade 
ediyor olsa da müfessirler bu bakış açısının genel olduğu şeklinde yorumlarını 
umumileştirmişlerdir. el-Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtüridî (Teʾvîlâtü ehli’s-sünne), 6/509; Ebü’l-Kasım 
Zeynülislâm Abdülkerîm b. Hevâzin b. Abdilmelik el-Kuşeyrî, Letâʾifü’l-işârât (Tefsiru’l-kuşeyrî), 
thk. İbrahim el-Besyûnî (Mısır: el-Hey’etü’l-Mısrıyye, ts.), 2/299. 
52 Ebû Saʿîd ʿAbdullâh b. ʿOmer el-Şîrâzî el-Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Teʾvîl, ed. 
Muhammed ʿAbdurrahman el-Marʿaşlî (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʿArabî, 1418), 3/227. 



¨ İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat 

 

       487 

Kur’ân-ı Kerîm’a göre bu hususta, tecrübe ve bilgi sahibine danışılıp işin ifa 
edilmesi, her iş kolu için geçerli bir önceliğe sahiptir.53 

Hz. Peygamber’in hayatına bakıldığında, işin ehline verilmesi ile ilgili 
şu ifadesi dikkat çekicidir: ِةَعَاَّسلا رِظِتَـْنافَ هِلِهْأَ يرِْغَ لىَإِ رُمْلأَْا دَنِسْأُ اذَإ  “Bir iş layık olmayana 
verildiği zaman kıyameti bekle.” Hz. Peygamber’in bu sözü, kıyamete dikkat 
çekmekten öte işin ehline verilmesinin toplumunun varlığını sağlıklı bir 
şekilde devam ettirebilmesinin en temel etkenlerinden birinin bu olduğunu 
ortaya koymasıyla alakalıdır. Zira işin ehli olmayanlar elinde heba edilmesi o 
toplumun temelini sarsacak olması nedeniyle aslında o topluluk için adeta bir 
kıyamet mesabesinde olmaktadır. 

Bütün bu veriler ışığında herhangi bir işin sosyal alanda bir kimseye 
verilmesi noktasında, Kur’ân-ı Kerîm’in en temel dikkat çektiği ikinci 
hususun o işe ehil olma ve yüklenecek olduğu iş için yeterli olmayı öncelediği 
söylenebilmektedir. Bu durum İKY açısından değerlendirildiğinde, Kur’ân-ı 
Kerîm’in vurguladığı liyakat ilkesinin pozisyonlara ehil ve yeterli bireylerin 
atanmasının örgütsel başarı ve adalet açısından gerekliliğini göstermektedir.  
Bu anlayış, işe alım ve terfi süreçlerinde yetkinlik, deneyim ve etik değerlere 
dayalı bir değerlendirme sisteminin önemini ortaya koymaktadır. Aksi 
durumda örgütsel adalet algısının olumsuz etkileneceği 
düşünülebilmektedir. 

2.1.3. İşini Hakkıyla Yapma 

Kur'an-ı Kerim'in liyakat bağlamında önem verdiği üçüncü husus, 
kişinin görevlendirildiği işin gereklerini yerine getirmesi ve bu göreve azami 
hassasiyet göstermesidir. Bir görevi layıkıyla ifa etme bilinci Kur’ân-ı 
Kerîm`de “ihsan” ( ناسحإ ) kelimesiyle ifade edilmektedir. Bu terimle ne 
kastedildiğini anlayabilmek için sözlük verileri incelenmelidir. İhsan kelimesi 
sözlükte, “Yaptığını güzel yapmak, işini kaliteli ve sağlam yapmak” anlamına 
gelmektedir.54 َمْكُرَوَصُ نَسَحْاَفَ مْكُرََّوصَو  “…size şekil veren, suretinizi de mükemmel 
yapan…”55 ayetinde yer alan ihsan kelimesi, yaratılışın mükemmelliğine ve 
olağanüstülüğüne vurgu yapmaktadır. Yine ihsan kelimesinin sözlüklerde 
“bir işi iyi ve mükemmel olarak yapma” anlamında kullanıldığı da 

 
53 Ebû ʿAbdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb (Beyrut: 
Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʿArabî, 1420), 20/211. 
54 İbrahim Mustafa, Ahmet Hasan ez-Zeyyad, Mu’cemu’l-Vasît (Kahire: Mecmau’l-Lugatü’l-
Arabiyye, 1985), “hsn” 1/180. 
55 el-Mü’min 40/85; et-Teğâbun 64/3. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       488 

görülmektedir. Bu manada Arapça`da var olan ءَيشلا تُنسحأ  (ehsentü’ş-şey’) 
“Bir işi en güzel ve en kaliteli şekilde yaptım.” anlamındaki tabir karşımıza 
çıkmaktadır.56 Bir işi en güzel şekilde yapan kimse için kullanılan ve “bir şeyi 
iyi ve mükemmel yapmak” 57 anlamında kullanılan bu tabir, ihsan kavramının 
anlam dünyasını ortaya koyması açısından dikkat çekicidir. Zira Allah Teâlâ, 
insanı en güzel ve en mükemmel şekilde yarattığını ( يمٍو۪قْـَت نِسَحْاَ في۪ٓ نَاسَنْلاِْا انَقْلَخَ دْقَلَ ) 
“Biz insanı en güzel biçimde yarattık.” 58 âyeti ile de ifade etmektedir. 

Kur’an-ı Kerim, toplum adına iş üstlenen ve değer üreten kimselerin 
en önemli vasıflarına vurgu yapmaktadır. Bu niteliklerden biri, kişinin işini 
elinden gelenin en güzel ve en mükemmel biçimde yerine getirerek 
başkalarına fayda sağlamasıdır. ا َّناِ اونُسِحْاَوeَّٰ ُِينَنسِحْمُلْا ُّبيح  “…işlerinizi iyi yapın, 
kuşkusuz Allah Teâlâ işini iyi yapanları sever.”59 âyeti buna işaret etmektedir. 
Tefsirlerden âyette geçmekte olan muhsin kelimesi, başkasına fayda 
sağlamak60, kişinin kendisi dışında herkese iyilik yapma ve muhatap olduğu 
kimselere kişinin kendini adeta adaması olarak anlaşılmaktadır.61 Aynı 
zamanda ihsan ifadesini müfessirler Hz. Peygamber’den rivâyet olunan 
Cibril hadisiyle açıklama yolunu da tercih etmişlerdir. Bu çerçevede Hz. 
Peygamber’in kendisine, Hz. Cebrail’in “İhsan nedir?” sorusuna verdiği 
cevaba müfessirler atıfta bulunmuşlardır. Bu çerçevede rivâyet olunan 
hadisin konu ile ilgili bölümün metni şu şekildedir: َا دَبُعْـَت نْأَ : لَاقَ ؟ نُاسَحْلإِْا امeََّ 

كارَـَي هَُّنإِفَ هُارَـَت نْكُتَ لمَْ نْإِفَ ، هُارَـَت كَّنأَكَ  “İhsan nedir? İhsan Allah Teâlâ’nın her daim seni 
görüyormuş gibi kulluğuna devam etmendir. Zira sen O ‘nu görmüyorsan da O, seni 
her daim görmektedir.”62 Müfessirler, bu hadiste geçmekte olan ihsan 
kavramına vurgu yaparak ihsan kavramını, kişinin işini Allah Teâlâ 
görüyormuş gibi işini yapması şeklinde anlamışlardır.63 Dolayısıyla Kur’ân-ı 

 
56 Ahmed b. Muhammed b. Ali Ebu’l-Abbas, el-Misbâhu’l-Münîr (Beyrut: Mektebetü’l-İlmiyye, 
1431), “hsn” 1/136. 
57 Mevlüt Sarı, el-Mevârid (Arapça-Türkçe Lügat) (İstanbul: Bahar Yayınları, ts.), “hsn” 305; Asım 
Efendi, Kâmûsu’l-Muhît Tercemesi, ed. Mustafa Koç, Eyyüp Tanrıverdi (İstanbul: Türkiye Yazma 
Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2014), “ihsan” 6/5324. 
58 et-Tîn 95/4. 
59 el-Bakara 2/195. 
60 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, et-Tibyân fî tefsîri’l-Kurʾân, thk. Muessesetü 
Alibeyt (Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 1441), 4376. 
61 el-Kuşeyrî, Letâʾifü’l-işârât (Tefsiru’l-kuşeyrî), 1/163. 
62 Ebu’l-Hasan Müslim b. el-Haccac el-Kuşeyrî Müslim, Sahîhu Müslim, thk. Ahmed b. Rıfat b. 
Osman, Muhammed İzzed b. Osman (Türkiye: Daru’t-tıbaetı’l-amire, 1334), İman 8, 1/28. 
63 Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Meâfirî İbnü’l-Arabî, Ahkâmu’l-Kur’an, thk. 
Muhammed Abdülkadir Ata (Beyrut: Daru’l-kütübi’l-ilmiyye, ts.), 1/167. 



¨ İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat 

 

       489 

Kerîm’de geçen ihsan kavramının Allah Teâlâ’nın kişiyi görür gibi işini 
yapma bilincine sahip olması şeklinde anlaşılması, Kur’ân-ı Kerîm’in iş 
ahlakına bakışını yansıtması açısından son derece önemlidir. Bu anlayışı 
yansıtan Kur’ân-ı Kerîm’de başka birçok âyetin var olduğu ise bu bilincin dini 
açıdan önemini ortaya koymaktadır.64 İman eden kişinin Allah Teâlâ’nın 
sevgisine mazhar olmasını bazı müfessirler, Allah Teâlâ’nın kendisini sürekli 
görmesi sebebiyle ihsan bilincine sahip olmayla bağlantılı kabul etmişlerdir.65 
Sonuç olarak “ihsan” İslami inanışta kişi tarafından işini iyi yapmak adına ne 
kadar güzel sıfat varsa onların tümüyle ve layıkı veçhile yerine getirilmesi 
olarak açıklanmıştır.66  

Hz. Peygamber’den sadır olan hadislere bakıldığı zaman “ihsan” 
anlayışının iman eden kimseler için günlük yaşamın bir parçası olmasının 
gerekliliği ortaya çıkmaktadır. Bu çerçevede dikkat çeken en önemli 
sözlerinden bir tanesi; هُنَقِتيُ نْأ لاًمع مْكدُحأ لَمِع اذإ ُّبيحُِ لىاعت اللهَ َّنإ  “Allah Teâlâ, sizden 
birinizin bir iş yaptığı zaman onu en mükemmel şekliyle yerine getirmesinden 
hoşlanır.”67 hadisidir. Bu hadis göz önüne alındığında iş hayatında hangi iş 
olursa olsun kişinin yüklenmiş olduğu sorumluluğunu yerine getirirken 
ortaya koyması gereken gayretin açık bir şekilde dinin talebi olduğu ortaya 
çıkmaktadır. Yine Hz. Peygamber’in ifade etmiş olduğu; ِبَتَكَ َّلجَوَ َّزعَ اللهَ َّنإ 

ءٍيْشَ لِّكُ ىلَعَ نَاسَحْلإِْا  “Hiç şüphesiz ki Allah Teâlâ ihsan meselesini ‘işi mükemmel 
yapmayı’ hayatta tüm işlere şamil kılmıştır.”68 hadisi konuyla ilgili dikkat çekici 
bir yaklaşımdır. Bu bakış açısı, ihsan anlayışının sadece dini ibadetlerle, 
ticaretle veya bunların dışında herhangi bir alanla kayıtlanamayacağını, 
bilakis üstlenilen her görev ve vazife için en temel yaklaşımı yansıtması 
gerektiğinin açık ifadesidir. 

3. Kur’ân-ı Kerîm’e Göre Görevde Başarılı Olmanın Temel Unsurları 

Sosyal alanda adalet ve düzenin sağlanabilmesi adına bir makam ve 
göreve getirilecek kişilerin seçimi ve belirlenmesi noktasında Kur’an ilkeleri 
yukarıda zikredilmektedir. Bu ilkelerin yanı sıra Kur’ân-ı Kerîm, bir işi 

 
64 Hud 7, Kehf 7, Kehf 30, mülk 2, Ali imran 172, maide 93, Yunus 93, nahl 30, Zümer 10, Necm 
31, Nahl 90 
65 Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahrü’l-Muhît, thk. Sıdki Muhammed Cemil (Beyrut: Daru’l-Fikr, 
1420), 2/254. 
66 Muhammed Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-hakîm (Tefsîru’l-Menâr) (el-Hey’etü’l-Mısrıyye, 1990), 
2/172. 
67 Ahmed b. Alî b. el-Müsennâ et-Temîmî el-Mevsılî Ebû Ya‘lâ, Müsnedü Ebî Yaʿlâ, thk. Hüseyin 
Selim Esed (Dımaşk: Daru’l-me’mûn li’t-türas, 1984), No:4386 7/349. 
68 Ahmed b. Hanbel, Müsnedü’l-İmam Ahmed b. Hanbel, No: 5865, 10/106. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       490 

üstlenen kimselerin de uyması gereken noktaları önemle vurgulamıştır. Bu 
hususlar vazifeye seçilen veya getirilen kişinin, uhdesinde olan görevi daha 
kaliteli ve hizmet vermiş olduğu toplum açısından daha adil ve verimli 
olabilmesini sağlayacak olan ilkelerdir. Bu açıdan bakıldığında herhangi bir 
göreve getirilirken aranması gereken özellikler ne kadar mühim ise söz 
konusu görevi icra noktasında dikkat edilecek bu ilkeler de o derece 
önemlidir. Bu ilkeler istişare mekanizması ve kişiyi kabiliyetine göre 
yönlendirme olarak iki başlıkta ele alınabilmektedir. 

3.1. İstişare Mekanizması 

Temel manada herhangi bir işi üstlenme şartları arasında 
sayılamayacak bir yaklaşım olmasına karşın istişare mekanizması, üstlenilen 
vazifesin ikmali açısından İslamî olarak son derece önemli bir husustur. 
İslam’da istişare mekanizmasını ifade eden şûra anlayışı, “danışma, görüş 
alışverişinde bulunma, danışan kimseye fikrini söyleyip onu yönlendirme”69 gibi 
manalara gelmektedir. İslami anlayış içerisinde istişare, özellikle yönetici 
konumunda olanların yapacakları iş ve eylemler hakkında o işi bilenlerle 
danışılmasını ifade eden bir kavramdır. Bu çerçevede istişare ve şûra 
kelimeleri, üzerinde aynı görüşün belirtildiği, ortak görüşe varıldığını ifade 
eden kavramlardır.70 

Kur’ân-ı Kerîm’de var olan 114 sureden bir tanesinin isminin eş-Şûrâ 
(danışma kurulu) şeklinde olması konunun İslamî açıdan önemini 
göstermektedir. Anılan sûrede istişarenin önemine şu şekilde dikkat 
çekilmektedir: مۖهُـَنْـيـَب ىرٰوشُ مْهُرُمْاَوَ ةَولَّٰصلا اومُاقَاَوَ مِِّْ�رَلِ اوبُاجَتَسْا نَي  ذَّل اوَ  “Rablerinin çağrısına 
uyarlar, namazı özenle kılarlar. İşleri de aralarındaki danışma ile yürür.”71 Bu âyeti 
açıklama bağlamında müfessirler, bir işi uhdesinde bulunduran kişinin o iş 
ile ilgili tek başına karar vermemesinin gerekliliğine âyetin işaret etmiş 
olduğu görüşündedirler.72 Ayrıca Allah Teâlâ Hz. Peygamber’e topluma nasıl 
davranması ve onları nasıl idare etmesi gerektiği hususunda şu şekilde emir 
buyurmaktadır: “(Ey Resulüm!) Allah Teâlâ’nın rahmeti sayesinde sen onlara karşı 
yumuşak davrandın. Eğer kaba, katı yürekli olsaydın, onlar senin etrafından dağılıp 
giderlerdi. Artık sen onları affet. Onlar için Allah Teâlâ’dan bağışlama dile. İş 
konusunda onlarla müşavere et. Bir kere de karar verip azmettin mi, artık Allah 

 
69 ez-Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-kamûs, “şvr” 12/256. 
70 Talip Türcan, “Şûra”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 
39/230. 
71 eş-Şûrâ 42/38.  
72 ʿAbdulkerîm b. Hevâzin b. ʿAbdilmelik el-Kuşeyrî, Letâîfu’l-İşârât, ed. İbrâhîm el-Besyûnî (b.y.: 
el-Heyʾetu’l-Mısriyyeti’l-ʿAmme li’l-Kuttâb, 2000), 3/357. 



¨ İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat 

 

       491 

Teâlâ’ya tevekkül et, (ona dayanıp güven). Şüphesiz Allah Teâlâ, tevekkül edenleri 
sever.”73 Bu âyetten de anlaşıldığı üzere Allah Teâlâ peygamberine vahyin 
dışında günlük işlerle ilgili alacağı kararlar konusunda ashabına danışmasını, 
onlarla istişare etmesini, ve bu istişare doğrultusunda bir karar aldığında da 
onu tereddüt etmeden uygulamasını emretmektedir. 

Tabiînin büyüklerinden olan Hasan-ı Basrî (ö. 110/728), İslamî açıdan 
istişare mekanizmasının önemini şu şekilde ortaya koymuştur: “İnsanlardan 
bir kısmı herhangi bir konuda istişare ettiklerinde Allah Teâlâ onları akıllarındaki en 
doğruya ulaştırır. Çünkü istişare akıl ve zekâların bir araya gelmesi demektir. Akıllar 
bir araya geldiğinde ise bir aklın gerçeğe ve doğruya ulaşmasından daha hızlı ve doğru 
şekilde gerçeğe ulaşılır.”74 İstişare mekanizmasında asıl olan husus işi üstlenen 
kişinin herhangi bir konu hakkında eyleme geçmeden ve karar vermeden 
önce, söz konusu işin gerektirdiği bilgi ve donanıma sahip olan uzmanla 
görüşmesi ve o uzmanın iş hususundaki yaklaşımlarına dikkate almasıdır.75  

Sonuç olarak İslam, toplum nezdinde kendisine vazife tevdi edilen 
kimselerin söz konusu görevlerini ifa ederken, ihtiyaç duydukları herhangi 
bir konuda işin uzmanına başvurup onun görüşlerini dinlemeleri ve karar 
sürecinde bu görüşlerden istifade etmelerini bir gereklilik olarak 
öngörmektedir. Bu itibarla özellikle Müslüman yöneticiler ve toplum için 
karar verme mekanizmasının belli aşamalarında görev icra edenler için, 
Kur’anî bir anlayış olan istişare mekanizmasının kullanılması bir tercih 
meselesi değil bir zorunluluk olduğu anlaşılmaktadır. Bu yaklaşımın 
toplumda daha adil karar verme, daha isabetli iş yapabilme ve aynı zamanda 
alınan kararların toplumda makes bulması adına son derece önemli olduğu 
ifade edilebilmektedir.  

İslam’ın gerekli gördüğü istişare ilkesi, İKY`de çalışanların 
görüşlerinin alınmasını ve karar süreçlerine katılımını teşvik etmektedir. Bu 
yaklaşım, adaletli ve isabetli kararlar alınmasını sağlayarak çalışan 
memnuniyetini ve örgütsel bağlılığı artırmaktadır. Ayrıca istişareyle alınan 
kararlar, örgüt kültüründe şeffaflığı ve güveni pekiştirerek, uygulamaların 
toplumsal ve örgütsel düzeyde daha geniş kabul görmesini mümkün kılarak, 
katılımcı yönetim anlayışına hizmet etmektedir. 

 
 

73 Âl-i İmrân 3/159. 
74 Ebû Mansûr Mâtürîdî, Te’vilatü’l-Kur’ân, thk. Mecdî Baslûm (Beyrut: Daru’l Kutubu’l İlmiyye, 
2005), 9/133. 
75 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî, en-Nüket ve’l-ʿuyûn (Tefsiru’l-
Maverdî), thk. Abdülmaksud b. Abdirrahim (Lübnan: Daru’l-kütübi’l-ilmiyye, ts.), 5/206. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       492 

3.2. Kabiliyete Göre Yönlendirme 

İslam toplumunda kişilerin kendilerine tevdi edilen görevleri yerine 
getirme noktasında dikkat edilmesi gereken bir diğer nokta, fertlerin kendi 
beceri ve yeteneklerinin alanına giren işlere yönlendirilmeleridir. Zira farklı 
alanda uzman olan kişinin kendi uzmanlık alanı dışında başka bir iş alanına 
yönlendirilmesi hem kendine hem de hizmet sunacağı kesime zulüm olarak 
geri dönebilmektedir. Bu itibarla Allah Teâlâ, yaratmış olduğu kullarının bu 
kişisel farklılıklarına dikkatleri çekmiş ve bu farklılıkların fıtratın gereği 
olduğuna vurgu yapmıştır.  

Âyet-i Kerîme’de geçmekte olan; 
لاًيب۪سَ ىدٰهْاَ  وَهُ  نْبمَِ  مُلَعْاَ  مْكُُّبرَـَف  ه۪ۜتِلَكِاشَ  ىلٰعَ  لُمَعْـَي  ٌّلكُ  لْقُ   “De ki: ‘Herkes kendi mizaç ve 

karakterine göre iş yapar.’ Rabbiniz kimin doğru bir yol tuttuğunu çok iyi 
bilmektedir.”76 insanların farklı karakterlerde yaratılmış olmaları meselesi, 
aynı zamanda bu yaratılışın dikkate alınmasının gerektiğini de ortaya 
koymaktadır.77  Zira Allah Teâlâ’nın âyette bu şekilde buyurması, gizli bir 
tehdidi ve bu konuda tedbir almayı ifade etmektedir. Âyette dikkat çekilen 
bir diğer husus ise; ahlaki değerleri olmayan kişilerin görevlerini icra ederken 
görevlerini suistimal etmelerinin önünde hiçbir engel tanımayacakları, buna 
karşın iman sahibi ve ahlaki değerleri olan kişilerin ise kendisine tevdi edilen 
işleri imanî ve ahlaki hassasiyetle yapacak olmasıdır.78 Bu itibarla görev tevdi 
edilecek şahısların bu hassasiyetlerinin olup-olmadığı hususunun ve kişilik 
yapılarının dikkate alınarak vazifelendirilmesi önem arz etmektedir. Zira 
âyette geçmekte olan herkesin kendi mizacına göre iş yapacağı kısmı, en çok 
ahlaki duruma işaret etmektedir.79 Dolayısıyla ahlaki zafiyetleri olan veya 
ahlaki açıdan kötü bir durumda olanların bir makama getirilmesi, hem İslamî 
açıdan hem de görevin hakkıyla icra edilmesi açısından sakıncalı 
görünmektedir. 

Yukarıda geçen âyetin ifadesi bağlamında kişilerin imanî ve ahlaki 
durumlarına göre vazifelendirilmesi yanında yine söz konusu âyete binaen 
kişilerin yetenek ve kabiliyetleri bağlamında belli görevlere yönlendirilmesi 
de anlaşılabilmektedir. Çünkü her bir ferdin özel olduğu ve farklı açılardan 

 
76 el-İsrâ 17/84. 
77 Seyyid Kutub, fî Zilâli’l-Kur’an (İstanbul: Dünya Yayıncılık, ts.), 7/71. 
78 Ebû Muhammed Abdülhak b. Gālib b. Abdirrahmân b. Gālib el-Muhâribî el-Gırnâtî İbn Atıyye 
el-Endelüsî, el-Muḥarrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-ʿazîz, thk. Abdüsselam Abdüşşafî Muhammed 
(Beyrut: Darü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1422), 3/481. 
79 Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-
mesîr fî ʿilmi’t-tefsîr, thk. Abdürrezzak el-Mehdi (Beyrut: Daru’l-Kitabi’l-Arabi, 1422), 3/50. 



¨ İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat 

 

       493 

kabiliyet ve donanımla yaratılmış olduğu bu âyetin açık ifadesinden yani 
lafzından anlaşılabilmektedir. Bu sebeple belki çocukluk dönemlerinden 
itibaren kendi mizaç, karakter, anlayış ve kabiliyetlerine göre 
yönlendirmelerinin de bu âyetin kapsamında olduğunu söylemek yerinde 
olmaktadır. İslam toplumuna düşen ise çocukluk çağında kişilerin eğilim ve 
kabiliyetlerini belirleyerek onları hem kendileri hem de yaşayacak ve hizmet 
sunacak oldukları topluma daha faydalı alanlara yönlendirerek yetiştirmek 
olmalıdır. Böylece imanî ve ahlaki hassasiyetlerle donatılmış olan fertler aynı 
zamanda kendi eğilim ve kabiliyetlerine göre toplumda vazife üstlenerek 
daha faydalı bireyler olabilmektedirler. Bu bağlamda, İslami bir bakış açısıyla 
İKY, bireyleri doğal yeteneklerine ve ahlaki değerlerine dayalı görev ve 
pozisyonlara yönlendirme sorumluluğunu taşımaktadır. Bu yaklaşım, her 
bireyin doğuştan gelen mizaç ve eğilimlerini erken yaşlarda keşfederek 
topluma en verimli şekilde katkı sağlayabilecekleri alanlara yönlendirerek 
bireylerin farklı ihtiyaç ve taleplere yönelik hizmet etmelerini sağlamayı 
amaçlamaktadır. Bu sayede hem bireyin içsel tatmini sağlanabilmekte hem de 
toplumda liyakate dayalı adil ve üretken bir yapı inşa edilebilmekte ayrıca 
bireylerin benzer iş değil de farklı işler üretmeleri sağlanarak yelpaze 
genişletilip aynı alanda yoğunlaşma engellenebilmekte ve böylece dengeli bir 
rekabet ortamı sağlanabilmektedir. 

Tartışma, Sonuç ve Öneriler 

İslam uhrevi hususların yanında dünyevi konularda da yol gösteren 
bir din olup,  insanların dünya hayatı ile ilgili tüm iş ve faaliyetlerine yönelik 
yönlendirmeler yaparak bir kimsenin hangi işi ne şekilde nasıl yapması 
gerektiği noktasında sınırlar çizerek yol göstermektedir.80 Bu çalışmada İKY 
bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’deki liyakat olgusu incelenmiş ve Kur’ân-ı 
Kerîm’deki liyakat yaklaşımının modern İKY uygulamalarıyla nasıl 
bütünleştirilebileceği ve bunun örgütler üzerindeki muhtemel etkileri 
tartışılmıştır. Bu bağlamda birtakım çıkarımlar ve önerilerde bulunmak 
mümkündür: 

İslami perspektifte ehliyet, doğuştan gelen özelliklerle sınırlı olmayan, 
bireyin çabaları, eğitimi ve zaman içindeki kişisel gelişimiyle şekillenen bir 
yetkinlik sürecidir. Bu anlayış, İKY'de potansiyel temelli yaklaşımların 
benimsenmesini ve bireylerin uzun vadeli gelişim eğilimlerinin dikkate 
alınmasını gerektirmektedir. Performans değerlendirmelerinde sadece 

 
80 Bünyamin Er –Mesut Mutlu, “İslam ve Girişimcilik: Girişimci Adayları Üzerine Bir Araştırma”, 
Türk & İslam Dünyası Sosyal Araştırmalar Dergisi 4/12 (Eylül 2017), 48. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       494 

çıktılara değil, sürece katkıya ve bireysel çabaya da odaklanmak adaleti ve 
motivasyonu artıracağı, aynı zamanda işe alım süreçlerinde etik duruş, 
kararlılık ve öğrenme kapasitesi gibi dinamik niteliklerin ölçülmesi 
sürdürülebilir örgütsel başarıya katkı sağlayacağı ifade edilebilmektedir. Bu 
bağlamda örgütlerin yetenek yönetimini sadece yetenekli kişileri seçmek 
üzerine değil, aynı zamanda yetkinliğe ulaşma potansiyelini geliştirmek 
üzerine inşa etmeleri gerekmektedir. 

İKY perspektifinden bakıldığında ehliyet çalışanların bilgi, deneyim ve 
teknik yeterliliklerini temsil ederken, liyakat bu niteliklerin ahlaki tutum, 
psikolojik denge ve kurumsal değerlere uygunluk ile tamamlanmasıdır. 
Liyakat temelli bir yaklaşım, sadece işi yapabilme becerisini değil, aynı 
zamanda o işi adil, sorumlu ve etik bir şekilde yürütebilme kapasitesini de 
dikkate almaktadır. Bu bağlamda işe alım süreçlerinde kişilik envanteri 
analizi ve değer bazlı mülakat uygulamaları ile psikolojik uygunluğun 
değerlendirilmesi yaygınlaştırılabilmektedir. Ayrıca çalışanların etik 
gelişimine yönelik örgüt içi eğitimler ve liyakati ödüllendiren performans 
sistemlerinin örgütsel bağlılığı ve motivasyonu artıracağı söylenebilmektedir. 
Bununla birlikte yönetici pozisyonlarına terfilerde yetkinliğin yanı sıra 
liyakat kriterlerinin de dikkate alınmasının hem adil bir çalışma ortamının 
tesis edilmesine hem de uzun vadeli örgütsel başarıya katkı sağlayacağı 
düşünülmektedir.81 

İslam’ın istişare ilkesi, İKY`de çalışan temsilini ve katılımcı karar 
almayı teşvik etmek için etik bir temel sağlamaktadır. Örgütsel kararların 
sadece üst yönetimle değil, ilgili çalışanlarla da istişare edilerek 
şekillendirilmesi aidiyet ve motivasyonu artırmaktadır. İşe alım, performans 
değerlendirme ve kariyer planlama gibi kilit İKY süreçlerinde uzmanlara 
danışılması kararların doğruluk derecisini yükseltmektedir. İstişare kültürü, 
yöneticilerin empatiye sahip, istişareci ve değerlere dayalı bireyler olarak 
liderlik etmelerini sağlamaktadır. Bu bağlamda İKY birimlerinin danışma 
kurulları, kurum içi geri bildirim mekanizmaları ve ortak akıl toplantıları gibi 
araçlarla örgüt içinde istişareyi sistematik hale getirmesi gerekmektedir. 

İslami İKY, insan kaynakları planlaması, işe alım, seçim, işe alıştırma, 
performans değerlendirme, eğitim ve gelişim, tazminatlar ve yan haklar ve 
kariyer gelişimi gibi işlevleri İslami esaslara ve değerlere göre yürütmekte 
olup,82 bireylerin ahlaki değerlerini ve doğuştan gelen yeteneklerini dikkate 

 
81Ahmet Diken – Ömer Kayadibi, “Örgütlerde İnsan Unsuruna Helal Perspektifinden Bakış”, 
Academic Platform Journal of Halal Lifestyle 4/2 (2022), 50. 
82Abdul Hamid Chowdhury vd., “Human Resource Management from Islamic Perspective”, 19. 



¨ İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat 

 

       495 

alarak görev dağılımını adil ve verimli bir şekilde yapılandırmaya 
dayanmaktadır. Bu anlayış, her bireyin doğuştan gelen mizacını erken 
yaşlarda tespit etmeyi ve onları toplum yararına katkıda bulunabilecekleri 
alanlara yönlendirmeye imkân vermektedir. Örgütsel insan kaynakları 
politikalarının sadece mesleki yetkinliklere değil, bireylerin değer temelli 
duruşuna ve içsel motivasyonuna da odaklanması gerekmektedir. Bu 
bağlamda yetenek yönetimi süreçlerinin çocukluktan itibaren rehberlik 
mekanizmaları ile desteklenmesi, eğitim, danışmanlık ve yönlendirme 
sistemleri ile pekiştirilmesi gerekmektedir. Dolayısıyla dini hassasiyetlerle 
donatılmış bireylerin doğru alanlarda istihdam edilmesinin hem örgütlerin 
verimliliğini artıracağı hem de toplumsal ahlakı güçlendireceği 
söylenebilmektedir. 

Sonuç olarak İslam dini, iş hayatında ahlaki sorumluluğu ve sosyal 
uyumu teşvik etmekte ve çalışanlara adil davranılmasını emretmektedir. 
Bireylerden sadece İslami değerleri benimsemeleri değil, aynı zamanda 
bunları iş ortamlarında görünür kılmaları da beklenmektedir. İKY 
uygulamalarında işe alma, değerlendirme ve ödüllendirme süreçlerinde 
objektiflik ve liyakatin esas alınması gerekmektedir. Son zamanlar iş 
yaşamında yaygınlaşan kayırmacılık ise İslam kültüründe yeri olmayan ve 
örgütsel barışı zedeleyen bir örgütsel adaletsizlik türü olup, bu uygulamadan 
uzak durulması gerekmektedir.83 Bu bağlamda İslam`daki liyakat 
yaklaşımının önemini vurgulayan eğitim programlarının düzenlenmesi,  işe 
alım, terfi ve değerlendirme gibi İKY süreçlerinde şeffaflığın sağlanması, iş 
performansını objektif kriterlere göre değerlendiren sistemlerin geliştirilmesi, 
örgüt içinde liyakat ilkesine uygunluğu denetleyen bağımsız komisyonların 
oluşturulması önerilmektedir. 

Bu çalışmanın temel sınırlılığı, çalışmadaki önerilerin her örgütsel 
yapıya birebir uygulanabilirliği noktasında ampirik verilerin sınırlı olmasının 
İslami İKY modelinin pratikteki geçerliliğini ölçmede bir belirsizlik 
oluşturabilmesidir. Bu nedenle bundan sonraki araştırmalarda ilgili İslami 
İKY modeli konusunda yöneticilerin ve uzmanların görüşlerinin 
öğrenilmesine yönelik bir araştırmanın yapılmasının bu modelin 
uygulanabilirliği noktasında faydalı olacağı düşünülmektedir.  

 
83 Bilal Khan vd., “Human Resource Management: An Islamic Perspective”, 31. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       496 

Kaynakça 

Ahmed b. Hanbel. Müsnedü’l-İmam Ahmed b. Hanbel. thk. Şuayb el-Arnavûdî, 
Adil Mürşid. Müessesetü’r-risale, 2001. 

Aksu, Berkay - Özmen, Halil İbrahim. “İnsan Kaynakları Yönetimi 
Uygulamalarının Çalışanlar Tarafından Algılanışının Örgüte 
Bağlılıkları Üzerindeki Etkisi: Otomotiv Sektöründe Bir İşletme 
Örneği”. Süleyman Demirel Üniversitesi İnsan Kaynakları Yönetimi Dergisi 
1/1 (2022), 73-94. 

Asım Efendi. Kâmûsu’l-Muhît Tercemesi. ed. Mustafa Koç, Eyyüp Tanrıverdi. 
İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2014. 

Baltacı, Ali. “Nitel Araştırma Süreci: Nitel Bir Araştırma Nasıl Yapılır?” Ahi 
Evran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 5/2 (2019), 368-388. 

Bardakoğlu, Ali. “Ehliyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 10/533-
539. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Beydâvî, Ebû Saʿîd ʿAbdullâh b. ʿOmer el-Şîrâzî el-. Envâru’t-Tenzîl ve 
Esrâru’t-Teʾvîl. ed. Muhammed ʿAbdurrahman el-Marʿaşlî. Beyrut: 
Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʿArabî, 1418. 

Cevherî, Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-. Tâcu’l-luga ve sıhâhu’l-ʿArabiyye. ed. 
Ahmed ʿAbdulğafûr ʿAttâr. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-ʿİlm li’l-Melâyîn, 
1987. 

Chowdhury, Abdul Hamid vd. “Human Resource Management from Islamic 
Perspective”. Bangladesh Journal of Integrated Thoughts 7/10 (2012), 19-36. 

Çalışkan, Yakup. “Zarûrât-ı Hamse Bağlamında Teysîrin Dinî Hükümlere 
Etkisi”. İhya Uluslararası İslâm Araştırmaları Dergisi 10/1 (2024), 85-108. 

Çağatay, Altuğ-Kızılkaya, Selman. “Stratejik İnsan Kaynakları Yönetimi 
Aracının Liyakate Esas Görüşlerle Olan İlişkisi: Sağlık Çalışanları 
Örneği.”  Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 23/1 (2021), 
249-267.  

Dânî, Ebû Amr Osmân b. Saîd b. Osmân ed-. el-Fark (et-Temyîz li’l-fark) 
beyne’d-dâd ve’z-zâʾ fî kitâbillâhi ʿazze ve celle. thk. Hatim Salih ez-Zâmin. 
Dımaşk: Daru’l-beşâir, 2007. 

Diken, Ahmet-Kayadibi, Ömer. “Örgütlerde İnsan Unsuruna Helal 
Perspektifinden Bakış”. Academic Platform Journal of Halal Lifestyle. 4/2 
(2022), 50-58. 



¨ İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat 

 

       497 

Ebû Ya‘lâ, Ahmed b. Alî b. el-Müsennâ et-Temîmî el-Mevsılî. Müsnedü Ebî 
Yaʿlâ. thk. Hüseyin Selim Esed. 13 Cilt. Dımaşk: Daru’l-me’mûn li’t-
türas, 1984. 

Ebu’l-Abbas, Ahmed b. Muhammed b. Ali. el-Misbâhu’l-Münîr. 2 Cilt. Beyrut: 
Mektebetü’l-İlmiyye, 1431. 

Endelüsî, Ebû Hayyân el-. el-Bahrü’l-Muhît. thk. Sıdki Muhammed Cemil. 
Beyrut: Daru’l-Fikr, 1420. 

Er, Bünyamin- Mutlu, Mesut. “İslam ve Girişimcilik: Girişimci Adayları 
Üzerine Bir Araştırma”. Türk & İslam Dünyası Sosyal Araştırmalar 
Dergisi 4/12 (Eylül 2017), 33-50. 

Ergül, Ergin. “Mevlânâ Perspektifinden Kamu Yönetiminde Liyakat ve 
Ehliyet İlkesi”. Ombudsman Akademik 6 (2017), 79-105. 

Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. el-Herevî el-. Tehzîbu’l-Luğa. 
ed. Muhammed ʿAvd Mirʿab. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʿArabî, 
2001. 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed. el-
Kâmûsü’l-muhît. thk. Mektebu tahkîki’t-türas. Beyrut: Müessesetü’r-
Risale, 2005. 

Gürman, Sadettin. Hz. Peygamber’in Uygulamalarında Ehliyet ve Liyakat. 
Ankara: Fecr Yayınları, 2023. 

Güngör, Nurullah. “İslam’ın İlk Yıllarında Liyakat İlkesi”. Ombudsman 
Akademik 6/11 (Temmuz-Aralık 2019), 113-130. 

Halil b. Ahmed, Ebu Abdurrahman. Kitâbu’l-Ayn. thk. Mehdi el-Mahzumi, 
İbrahim es-Samurai. Mektebetü’l-Hilâl, 1988. 

Hevvârî, Hûd b. Muhakkem el-. Tefsîru kitâbillâhi’l-ʿazîz. thk. Hâc b. Said. 4 
Cilt. Beyrut: Daru’l-Garbi’l-İslami, 1990. 

İbn Atıyye el-Endelüsî, Ebû Muhammed Abdülhak b. Gālib b. Abdirrahmân 
b. Gālib el-Muhâribî el-Gırnâtî. el-Muḥarrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-
ʿazîz. thk. Abdüsselam Abdüşşafî Muhammed. Beyrut: Darü’l-kütübi’l-
ilmiyye, 1422. 

İbn Manzûr, Ebû’l-Fadl Muhammed b. Mukerrem b. ʿAlî Cemâluddîn b. 
Manzûr er-Ruveyfiʿî. Lisânü’l-ʿArab. Beyrut: Dâru Sâdır, 1414. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       498 

İbnü’l-Arabî, Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Meâfirî. 
Ahkâmu’l-Kur’an. thk. Muhammed Abdülkadir Ata. 4 Cilt. Beyrut: 
Daru’l-kütübi’l-ilmiyye, ts. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-
Bağdâdî. Zâdü’l-mesîr fî ʿilmi’t-tefsîr. thk. Abdürrezzak el-Mehdi. 
Beyrut: Daru’l-Kitabi’l-Arabi, 1422. 

İbrahim Mustafa, Ahmet Hasan ez-Zeyyad. Mu’cemu’l-Vasît. Kahire: 
Mecmau’l-Lugatü’l-Arabiyye, 3. Baskı., 1985. 

Khan, Bilal vd. "Human Resource Management: An Islamic Perspective". 
Asia-Pacific Journal of Business Administration 2/1 (2010), 17-34. 

Kur’ân-ı Kerîm Meâli. çev. Halil Altuntaş – Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet 
İşleri Başkanlığı Yayınları, 2011. 

Kuşeyrî, Ebü’l-Kasım Zeynülislâm Abdülkerîm b. Hevâzin b. Abdilmelik el-. 
Letâʾifü’l-işârât (Tefsiru’l-kuşeyrî). thk. İbrahim el-Besyûnî. Mısır: el-
Hey’etü’l-Mısrıyye, 3. Baskı., ts. 

Kuşeyrî, ʿAbdulkerîm b. Hevâzin b. ʿAbdilmelik el-. Letâîfu’l-İşârât. ed. 
İbrâhîm el-Besyûnî. b.y.: el-Heyʾetu’l-Mısriyyeti’l-ʿAmme li’l-Kuttâb, 
3. Basım, 2000. 

Küçükaşçı, Mustafa Sabri. “Sikâye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 
37/177-178. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr. Te’vilatü’l-Kur’ân. thk. Mecdî Baslûm. 10 Cilt. Beyrut,: 
Daru’l Kutubu’l İlmiyye, 1. Basım, 2005. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd el-. Tefsîru’l-
Mâtüridî (Teʾvîlâtü ehli’s-sünne). thk. Mecdî Baslum. Beyrut: Darü’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 2005. 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-. en-Nüket ve’l-
ʿuyûn (Tefsiru’l-Maverdî). thk. Abdülmaksud b. Abdirrahim. 6 Cilt. 
Lübnan: Daru’l-kütübi’l-ilmiyye, ts. 

Mucuk, İsmet.  Modern İşletmecilik. İstanbul: Türkmen Kitabevi, 19. Basım, 
2014. 

Mukatil b. Süleyman, Ebü’l-Hasen b. Beşîr el-Ezdî el-Belhî. Tefsiru Mukatil b. 
Süleyman. thk. Abdullah Mahmut Şehhate. Beyrut: Daru İhyai’t-
Türasi’l-Arabi, 1423. 



¨ İnsan Kaynakları Yönetimi Bağlamında Kur’ân-ı Kerîm’de Liyakat 

 

       499 

Mursî, Ebu’l-Hasan Ali b. İsmail b. Seyyide el-. el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-azam. 
thk. Abdülhamid Hindâvî. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000. 

Müslim, Ebu’l-Hasan Müslim b. el-Haccac el-Kuşeyrî. Sahîhu Müslim. thk. 
Ahmed b. Rıfat b. Osman, Muhammed İzzed b. Osman. Türkiye: 
Daru’t-tıbaetı’l-amire, 1334. 

Özdemir, Recep. “İslâm Düşüncesine Göre Adâlet ve Adâletin Önündeki 
Engeller”. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi42, 219-244. 

Râzî, Ebû ʿAbdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-. 
Mefâtîhu’l-Ğayb. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʿArabî, 1420. 

Reşîd Rızâ, Muhammed. Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-hakîm (Tefsîru’l-Menâr). 12 Cilt. el-
Hey’etü’l-Mısrıyye, 1990. 

Sak, Ramazan vd. “Bir Araştırma Yöntemi Olarak Doküman Analizi”. Kocaeli 
Üniversitesi Eğitim Dergisi 4/1(2021), 227-256. 

Sarı, Mevlüt. el-Mevârid (Arapça-Türkçe Lügat). İstanbul: Bahar Yayınları, ts. 

Seyyid Kutub. fî Zilâli’l-Kur’an. İstanbul: Dünya Yayıncılık, ts. 

Şişman, Merve. “Nefsin (Canın) Korunması İlkesine Muhalif Bazı Rivayetler 
ve Tahlili”. Erzincan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 15/1 
(2022), 1-10. 

Taberî, Ebû Caʿfer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmilî et-. Câmiʿu’l-Beyân 
ʿan Teʾvîli ʾÂyi’l-Kurʾân. ed. ʿAbdullah b. ʿAbdulmuhsin et-Turkî. b.y.: 
Dâru Hicr, 1422. 

Tannock, Stuart. “The Problem of Education Based Discrimination”. British 
Journal of Sociology of Education 29 (2008), 439-449. 

Tunçer, Polat. “Değişen İnsan Kaynakları Yönetimi Anlayışında Kariyer 
Yönetimi”. Ondokuz Mayıs Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 2012, 
31/1 (2012), 203-233. 

Tûsî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-. et-Tibyân fî tefsîri’l-Kurʾân. 
thk. Muessesetü Alibeyt. Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 1441. 

Türcan, Talip. “Şûra”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 39/230-235. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Türcan, Talip. “Ülü’l-Emr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 42/295-
297. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

TDK, Türk Dil Kurumu. “Liyakat”. Erişim 30 Ocak 2025. 



¨ Gifad 29 (Ocak/January 2026/1)          |          Dr. Öğr. Üyesi Lütfi Özbey, Doç. Dr. Yusuf Esmer 

 

       500 

https://sozluk.gov.tr/ 

TDK, Türk Dil Kurumu. “Muhafazakâr”. Erişim 10 Nisan 2025. 
https://sozluk.gov.tr/ 

Ünal, Sadettin. “Kâbe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 24/14-21. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Zebîdî, Muhammed Murteza el-Hüseyn ez-. Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-kamûs. 
thk. Heyet. 40 Cilt. Kuveyt: Daru’l-Hidâye-Daru İhyai’t-Türas, 2001. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-. el-
Keşşâf ʿan Hakâʾikı Gavâmizi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-ekāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl. 4 
Cilt. Beyrut: Daru’l-Kitâbi’l-Arabi, 3. Basım, 1407. 

 
 


