
 

 

ARAŞTIRMA MAKALESİ/RESEARCH ARTICLE 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 66:2 (2025), 1059-1096 

DOI: 10.33227/auifd.1729550 

 

 

 
Geliş/Recieved: 30.06.2025                        Kabul/Accepted: 27.11.2025 
 

 
 

Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi? İsnada 
Yönelik Geleneksel ve Oryantalist Perspektiflerin 

İbrāhīm en-Neḫaʿī’nin Murselleri Bağlamında Analizi 
 
 
 

FATİH BAYRAM 
Manisa Celal Bayar Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Türkiye 
Manisa Celal Bayar University, Faculty of Theology, Türkiye 

  fatih.bayram@cbu.edu.tr   

 https://orcid.org/0000-0001-7745-0964  

 
  

 
Öz 
Bu makale isnadların güvenilirliği meselesine odaklanır. Konu, Kūfe fıkıh ekolünün 
öncülerinden ve tabiin döneminin önde gelen fakihlerinden İbrāhīm en-Neḫaʿī’nin (ö. 
96/714) mursel rivayetleri arasından belirli bir kriter gözetilmeksizin seçilen örnek 
metinler ekseninde incelenmektedir. Zira onun irsâlleri klasik İslami yaklaşımda makbul 
kabul edilirken isnadlara yönelik eleştirel bir yaklaşım sergileyen oryantalist Joseph 
Schacht (ö. 1969) tarihî bir şahsiyet kabul ettiği en-Neḫaʿī için ihdas edilmiş amcalar ve 
dayılar vasıtasıyla kurgulanan bir rivayet ağı oluşturulduğunu savunmuştur. Kendisi 
iddialarını delillendirmek amacıyla hem en-Neḫaʿī’nin şahsına hem rivayetlerine hem de 
onların niteliğine sıkça atıf yapmaktadır. Bu çerçevede Schacht'ın “isnadların geriye doğru 
tamamlanarak uydurulduğu” şeklindeki genelleyici tezinin erken dönem hadis rivayet 
pratiklerinin karmaşıklığı ve titizliği karşısında bir tutarlılık arz edip etmediği örnek 
rivayetler üzerinden test edilmektedir. Araştırmamız hadis kaynaklarının, rivayet 
ṭarīḳlerinin ve sened zincirlerinin analitik ve mukayeseli incelenmesine dayanmaktadır. 
Ayrıca en-Neḫaʿī’nin mursel rivayetlerinin -onun mensubu bulunduğu Kūfe ekolüne 
Schacht tarafından muhalif olarak konumlandırılan- Hicaz bölgesi muhaddisleri ve ehl-i 
hadis tarafından, s̠iḳa ravilerden oluşan muttasıl ṭarīḳlerle desteklenip desteklenmediğini 
irdelemektedir. Bulgular, en-Neḫaʿī’nin mursel rivayetlerinin keyfî kurgulardan uzak, 
dönemin ilmî teamüllerine uygun ve geniş bölgesel rivayet ağına sahip olduğunu 
göstermektedir. Ayrıca ehl-i hadise ait kaynaklarda bu nakillerin muttasıl senedlerle yer 
alması, isnadların sistematik bir kurgulama ve uydurma sürecinden geçmediğini, 
rivayetlerin tedvin edilip rıhlelerle yaygınlaşmasının tabii bir sonucu olduğunu ortaya 
koymaktadır. Neticede en-Neḫaʿī’nin mursellerini güvenilir kabul eden klasik yaklaşımın 
isabetli olduğu teyit edilmiştir. Ayrıca makalede oryantalist iddiaların yüzeysel, 
genellemeci ve indirgemeci bir nitelik arz ettiği, oryantalist hadis eleştirilerinin de 

about:blank
mailto:fatih.bayram@cbu.edu.tr
https://orcid.org/0000-0001-7745-0964
https://orcid.org/0000-0001-7745-0964


1060                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

tarihsel bağlam ve hadis ilminin kendi dinamikleri ışığında yeniden değerlendirilmesi 
gerektiği örnekler üzerinden gösterilmektedir. 
 
Anahtar Kelimeler: Hadis, İsnad, Mursel, Muttasıl, İbrāhīm en-Neḫaʿī, Oryantalizm, 
Schacht. 
 
Fabricated Connected Transmission or Conscious Choice? An Analysis of 
Traditional and Orientalist Perspectives on Isnād in the Context of Ibrāhīm al-
Nakhaʿī’s Mursal Reports 
Abstract 
This article focuses on the issue of the reliability of isnāds. The subject is examined 
through selected sample texts—chosen without reference to any specific criterion—
among the mursal reports of Ibrāhīm al-Nakhaʿī (d. 96/714), one of the pioneers of the 
Kūfan fiqh school and a leading jurist of the tābiʿūn period. While his mursal transmissions 
are regarded as acceptable (maqbūl) within the classical Islamic tradition, the orientalist 
Joseph Schacht (d. 1969), who adopted a critical approach toward isnāds, argued that a 
fabricated network of reports had been constructed for al-Nakhaʿī -whom he nevertheless 
considered a historical figure- through fictitious uncles and maternal uncles. To 
substantiate his claims, Schacht frequently refers both to al-Nakhaʿī himself, to his 
reports, and to their nature. Within this framework, Schacht’s general thesis -that isnāds 
were “projected backward and fabricated”- is tested against selected examples in order 
to assess whether it maintains coherence in light of the complexity and rigor of early 
ḥadīth transmission practices. Our study is based on the analytical and comparative 
examination of ḥadīth sources, transmission routes (ṭarīq), and isnād chains. It further 
investigates whether al-Nakhaʿī’s mursal reports are supported by muttasil ṭarīqs 
consisting of trustworthy (thiqa) transmitters, preserved by the ḥadīth scholars and the 
ahl al-ḥadīth of the Ḥijāz -whom Schacht positioned as opposed to the Kūfan tradition to 
which al-Nakhaʿī belonged-. The findings demonstrate that al-Nakhaʿī’s mursal reports 
are far removed from arbitrary fabrications, conform to the scholarly conventions of the 
period, and are embedded within a broad regional transmission network. Moreover, their 
presence with muttasil isnāds in sources of the ahl al-ḥadīth indicates that the isnāds were 
not the product of a systematic process of fabrication, but rather the natural outcome of 
compilation (tadwīn) and dissemination through scholarly travels (riḥla). In conclusion, 
the classical view that regards al-Nakhaʿī’s mursal reports as reliable is confirmed. The 
article also shows, through specific examples, that orientalist claims are superficial, overly 
generalizing, and reductionist in nature, thereby underscoring the need to reassess 
orientalist critiques of ḥadīth in light of their historical context and the internal dynamics 
of ḥadīth scholarship. 
 
Keywords: Ḥadīth, Isnād, Mursal, Muttasil, Ibrāhīm al-Nakhaʿī, Orientalism, Joseph 
Schacht. 

 

Giriş 

Hadislerin, erken dönem uleması tarafından kendi görüşlerini 

meşrulaştırmak amacıyla Hz. Peygamber’e nispet edilen metinler olduğu ve 

Peygamber’e aidiyet noktasında onlarla birlikte senedlerinin de 

uydurulduğu iddiası sünnet, hadis ve hadis tarihine yönelik araştırmalar 

yapan oryantalistlerin temel tezleri arasındadır. Yani onlar açısından 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1061 

senedler “şahsi görüşlerin Hz. Peygamber’e nispet edilerek hadisleştirilmesi 

sürecinde zorunlu tashih aracı olarak kullanılan birer unsur”1 yerindedir. 

Senedler konusunda esas itibariyle ve kısaca İslam’ın ilk dönemlerinde 

isnada gerek duyulmadığı, hicrî birinci asrın ortalarından itibaren sözün 

kaynağının bildirilmesi yani isnad edilmesi ihtiyacının ortaya çıktığı ve hicrî 

üçüncü asırdaki hadis kaynaklarında ise artık daha kusursuz isnadların var 

olduğu şeklinde bir görünüm söz konusudur.2 Bu noktada isnad 

tarihlendirmesi yani isnad tatbikinin ne zaman başladığı hususu kritik 

konumdaki bir tartışma alanına dönüşmektedir. Müslüman ulema için 

Muḥammed b. Sīrīn’in (ö. 110/729) “(Eskiden) isnad sormazlardı fitne baş 

gösterince ‘Bize ravilerinizi söyleyin’ dediler. Böylece, eğer ravi ehl-i 

sünnetten ise onun hadisi alınır; şayet bidat ehlinden ise onun hadisi alınmaz 

oldu.”3 sözündeki “fitne” Hz. ʿOs̱mān’ın (ö. 35/656) şehadeti ve hemen 

sonrasında vuku bulan Cemel hadisesi ile Ṣıffīn savaşına hamledilmiştir. 

Bununla beraber İbrāhīm en-Neḫaʿī’nin (ö. 96/714) “İsnad, Muḫtār (es̱-

S̱eḳafī [ö. 67/687]) döneminde sorulur oldu.”4 beyanı ve ʿAbdullāh b. 

ʿAbbās’ın (ö. 68/687-88) “Her önüne gelen her şeyi rivayet etmeye 

başlayınca biz de tanıdığımız şeyleri kabul etmeye başladık.”5 şeklindeki 

açıklaması bir arada değerlendirilerek isnadın başlangıcı için hicrî 40-50 

yılları arası isabetli bulunmuştur. Oryantalist iddialarda ise isnadın ilk defa 

Araplar tarafından kullanılmadığı ve mesela Yahudilikteki uygulamalardan 

etkilenilerek oluşturulduğu yer alsa da esas itibariyle Müslümanların 

kabulünden daha geç tarihli bir başlangıç üzerinde durulmuştur. Bu 

bağlamda İbn Sīrīn’in sözüne ya itibar edilmemiş ya da bu sözün ona 

sonradan atfedildiği savunulmuştur. İtibar edildiği durumda da fitnenin 

Müslüman ulemanın kabulünden farklı olarak daha geç tarihli bir hadiseye 

işaret ettiği söylenmiştir. ʿAbdullāh b. Zubeyr’in (ö. 73/692) Mekke’de 

halifeliğini ilan ederek başlattığı ayaklanma (63/683-73/693) ile Emevi 

halifesi Velīd b. Yezīd’in (ö. 126/743) öldürülmesi isnad başlangıcı için en 

fazla üzerinde durulan tarihler olmuştur. Neticede tatbik edilmeye başlanan 

isnad uygulamasına rağmen mursel/munḳaṭıʿ hadislerin mevcudiyeti bir 

taraftan isnadların erken dönemden itibaren var olduğuna delalet ederken 

diğer taraftan izaha muhtaç bir probleme dönüşmektedir.6 Bu çerçevede 

oryantalist yaklaşıma göre hicrî birinci asırda İslam dünyasının farklı 

 
1 Ahmet Yücel, Oryantalist Hadis Anlayışı ve Eleştirisi, 65-70.  
2 J. Robson, “Isnād,” The Encyclopaedia of Islam (New Edition), 4:207.  
3 Muslim, Ṣaḥīḥu Muslim, el-Muḳaddime, 1:15. 
4 Aḥmed b. Ḥanbel, el-ʿİlel ve Maʿrifetu’r-Ricāl, 3:380. 
5 Muslim, Ṣaḥīḥu Muslim, el-Muḳaddime, 1:12-13. 
6 Konuyla iligili geniş bilgi için bkz. Rahile Kızılkaya Yılmaz, Çağdaş Hadis Tartışmaları Ve Muvatta, 
145-184. 



1062                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

merkezlerinde yaşayan fakihler kendilerine danışılan meselelerde fetvalar 

vermiş ve bu görüşler yayılmıştır. Hicrî ikinci asra gelindiğinde ise bir tanesi 

refʿ yani senede sahabi adının eklenerek rivayetin Hz. Peygamber’e 

ulaştırılması ve diğeri de vaḍʿ yani sahte isnadlarla Hz. Peygamber’e nispet 

edilen hadisler üretilmesi biçimindeki iki yöntemle söz konusu fıkhî 

görüşlerin geçerliliği ve otoritesi temin edilmeye çalışılmıştır. Bu 

yöntemlerle başlangıçta mursel olan pek çok rivayet sahih kabul edilerek 

hadis kitaplarına girmiş ve Hz. Peygamber’in sözü olarak yayılmıştır.7   

Söz konusu iddiaların önde gelen savunucularından bir tanesi de İslam 

hukuku üzerine araştırmalarıyla tanınan oryantalist Joseph Schacht’tır (ö. 

1969)8 ve iddialarını delillendirmek için tercih ettiği örnekler arasında Irak 

fıkıh ekolünün otoritelerinden müteşekkil isnadlar da bulunmaktadır. Buna 

göre aslında Ebū Ḥanīfe’nin (ö. 150/767) hocası Ḥammād b. Ebī Suleymān’a 

(ö. 120/738) ait fıkhî görüşler üst otoritelere ve Hz. Peygamber’e isnad 

edilmiştir. Bu maksatla ʿAbdullāh b. Mesʿūd (ö. 32/652-53), ashabı ve 

Ḥammād’ın hocası konumundaki İbrāhīm en-Neḫaʿī arasında sunî bir ittisal 

kurgulanmış, hatta en-Neḫaʿī için İbn Mesʿūd’un ashabından kabul edilen 

dayılar ve amcalar ihdas edilmiştir.9  

Bu çerçevede hem İbrāhīm en-Neḫaʿī hem de maḳṭūʿ rivayetlerin mevḳūf 

kılınmasını, mevḳūfların da merfūʿlara dönüştürülmesini ve bu süreçte 

isnadlardaki kusurların giderilmesini ifade eden “isnadların geriye doğru 

büyüme eğilimi göstermesi (backward projection/growing backwards/the 

 
7 G. H. A. Juynboll, “Mursal,” The Encyclopaedia of Islam (New Edition), 7:631. Juynboll söz konusu 
iddiaları daha ayrıntılı bir şekilde şöyle anlatmaktadır: Öncelikle var olan şey ilk dönem fukahasına 
ait kaviller yani fetvalardır (maḳṭūʿ). en-Neḫaʿī’nin de içerisinde yer aldığı bu fakihlere serd ettikleri 
fikir ve kanaatlere kimin vasıtasıyla ulaştıkları sorulunca onlar için en kolay cevap fetvalarının 
kaynağının Hz. Peygamber olduğunu söylemeleri olmuştur. Böylece İslam tarihinde ilk 
murseller/merfūʿ-mursel metinler ortaya çıkmıştır. Ancak kendilerinin Hz. Peygamber’i 
görmedikleri kesin olduğundan dile getirdikleri şey imkânsız bir iddiadan ibaret kalmıştır. Bu 
imkânsızlık fetvaların sahabilere atfedilmesini yani onların mevḳūf kılınmasını beraberinde 
getirmiştir. İsnad talebinin devam eden baskısı senedin başına sahabilerin üstadı ve ilham kaynağı 
konumundaki Hz. Peygamber’in getirilmesiyle sonuçlanmış ve başlangıçtaki fukaha fetvaları merfūʿ 
metinlere dönüşmüştür. İmam eş-Şāfiʿī’nin merfūʿ-muttasıl hadislere yönelik vurgusu da son 
aşamanın gerçekleşmesini kolaylaştırmıştır. Kısaca aḳvālden/fetvalardan (maḳṭūʿ metinler) 
mursellere, sonra mevḳūf metinlere ve sonra da merfūʿ hadislere doğru giden bir dönüşüm söz 
konusudur. G. H. A. Juynboll, “Erken Dönem Hadis Literatüründen Hareketle İlk Fukahâ Hakkında 
Bazı Mülahazalar,” 123-124, 131-133. 
8 Bkz. Murteza Bedir, “Schacht, Joseph,” DİA, 36:223-226. Genel olarak oryantalistlerin, özel olarak da 
Schacht’ın tüm yaklaşım ve iddiaları ile onlara yönelik kapsayıcı değerlendirme ve eleştiriler için bkz. 
Yücel, Oryantalist Hadis Anlayışı ve Eleştirisi, 16-202; Fatma Kızıl, Müşterek Râvi Teorisi ve Tenkidi, 
17-230; Sabri Çap, Goldziher Öncesi Oryantalizm ve Hadis, 27-399; Yılmaz, Çağdaş Hadis Tartışmaları 
Ve Muvatta, 145-269; M. Muṣṭafā el-Aʿẓamī, İslam Fıkhı ve Sünnet Oryantalist Schacht’a Reddiye; M. 
Muṣṭafā el-Aʿẓamī, “Müsteşrik Schacht ve Nebevî Sünnet,” 31-77. 
9 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law, 31-33; Hem İbn Mesʿūd, ashabı ve en-Neḫaʿī hem de 
aralarında kurgulanan bağlantıya dair ayrıca bkz. Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan 
Jurisprudence, 231-233, 235-236, 240. 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1063 

gradual evolation of ḥadīth)” ve “isnadların ıslahı (gradual improvement of 

isnād)”10 iddialarıyla bağlantılı olarak genelde “mursel hadis”, özelde ise 

İbrāhīm en-Neḫaʿī’nin mursel rivayetleri ehemmiyetli hale gelmektedir. Zira 

bu rivayetler ya söz konusu iddiaların bir yansıması olarak senedlerin ittisal 

öncesi kusurlu hallerine11 ya da “Neden onlar da muttasıl kılınmamış?” 

sorusuyla birlikte farklı gerekçelere dayanan bilinçli bir tercihe delalet 

edecektir. Birinci seçenek oryantalist iddialar ile bağlantılı iken ikinci 

seçenek hadis usulüne ait geleneksel kabulü yansıtmaktadır.  

en-Neḫaʿī kendilerinden çok sayıda mursel hadis nakledilen raviler 

arasındadır.12 Hadisin mursel aktarımı her ne kadar bir inkıtâa ve zayıflığa 

delalet etse de ulema ve muhaddisler nezdinde onun murselleri makbul ve 

sahihtir.13 Zira kendisi hadis rivayetinde s̠iḳa, fıkıh alanında ise otorite kabul 

edilen nadir isimlerdendir. Dürüstlüğün hâkim olduğu kabulüyle mursel 

hadis rivayet etmekte bir sorun görmemiştir. Hadisleri Kutub-i Sitte’de ve 

erken dönem hadis kaynaklarında taḥrīc edilmekle beraber rivayetleri ve 

görüşleri bilhassa Ebū Yūsuf (ö. 182/789) ve eş-Şeybānī’nin (ö. 189/805) el-

Ās̱ār’larında diğer tabiin nesli alimleriyle mukayese edilemeyecek oranda 

geniş yer bulmuştur.14  

Bu doğrultuda onun mursellerine dair örnekler için tercih ettiğimiz eser 

Ebū Yūsuf’un el-Ās̱ār’ı olmuştur. Çünkü o, hem Irak fıkıh ekolü menşeli bir 

erken dönem kaynağıdır hem hangi türden olursa olsun senedinde İbrāhīm 

en-Neḫaʿī’nin yer aldığı çok sayıda hadis ihtiva etmektedir hem de Schacht 

tarafından iddialarını delillendirmek üzere kaynak olarak kullanılmıştır.15 

Kendisi eserle ilgili şöyle demektedir: “Ebū Yūsuf tarafından derlenen el-

Ās̱ār, İbrāhīm’e nispet edilen görüşler ve rivayetlerle büyük ölçüde örtüşen 

bir koleksiyondur.”16  

el-Ās̱ār’da en-Neḫaʿī’nin doğrudan Hz. Peygamber’den naklettiği mursel 

rivayet sayısı 26’dır.17 Konunun genişliği ve yerimizin kısıtlı olması sebebiyle 

biz bunlardan üç tanesini tercih ettik. Objektif kalabilmek adına örnek 

 
10 Tırnak içerisinde verilen tamlamalar bizim başlıkta tercih ettiğimiz “kurgulanmış ittisal” ifadesinin 
oryantalist literatürdeki kullanımlarıdır. Geniş bilgi için bkz. Kızıl, Müşterek Râvi Teorisi ve Tenkidi, 
112-140. 
11 Schacht’ın bu doğrultudaki vurguları ve örnekleri için bkz. Schacht, The Origins, 165-166.  
12 el-Ḥākim en-Nīsābūrī, Maʿrifetu ʿUlūmi’l- Ḥadīs̱, 168. 
13 el-Ḫaṭīb el-Baġdādī, el-Kifāye fī ʿ İlmi’r-Rivāye, 132, 386; İbn Receb, Şerḥu ʿİleli’t-Tirmiẕī, 1:542-543, 
556-557; es-Suyūṭī, Tedrību’r-Rāvī fī Şerḥi Taḳrību’n-Nevevī, 1:229-231. 
14 Şükrü Özen, “Nehaî,” DİA, 32:535-538. G. Lecomte, “al-Nak̲ḫaʿī, Ibrāhīm,” The Encyclopaedia of Islam 
(New Edition), 7:922.  
15 Bazı örnekler için bkz. Schacht, The Origins, 141-43, 145, 165, 167, 171, 232-33, 235, 240. 
16 Schacht, The Origins, 86. 
17 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār, (no. 38-39, 42, 78, 121, 126, 250, 276, 278, 315, 335, 352, 390, 394, 401, 439, 
481, 490, 543, 559, 562, 565, 945, 947, 1064, 1080). 



1064                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

rivayetlerin seçiminde herhangi bir kriter gözetmedik. Söz konusu 26 

hadisin el-Ās̱ār’daki sıralanışına göre başta, ortada ve sonda gelen rivayetleri 

aldık. Bu noktada tek tasarrufumuz “araştırmamıza daha fazla katkı 

sunacağı” gerekçesiyle 26 rivayetin ortasında yer alan 13. sıradaki hadis 

yerine 12. sıradakini tercih etmemiz oldu. Zira 13. sıraya denk gelen 390 nolu 

hadis Hz. Peygamber’in ne ile kefenlendiğini bildirirken 12. sırada yer alan 

352 nolu rivayet Hz. Peygamber’in sabah namazında bir ay süreyle 

müşriklerden bir kabileye beddua ettiğini yani ḳunūt okuduğunu ihtiva 

etmekte ve bu içeriğiyle bağlantılı biçimde Schacht tarafından ilgili 

iddialarına delil yapılmaktadır. 

Araştırmamızda öncelikle en-Neḫaʿī’nin mursellerine yönelik klasik ve 

Schacht’a ait oryantalist yaklaşımlar beyan edilmektedir. Sonrasında mursel 

hadis, İbrāhīm en-Neḫaʿī ve el-Ās̱ār hakkında konumuzla bağlantılı olduğunu 

düşündüğümüz bilgiler verilmekte, akabinde de örneklem olarak seçtiğimiz 

üç mursel hadis ayrı ayrı incelenmektedir. Rivayetler mümkün oldukça önce 

el-Ās̱ār’da yer alan farklı versiyonları ve konuyla ilgili diğer hadislerle 

birlikte, ardından taḥrīc edildikleri kaynaklar çerçevesinde, sonra da 

senedleri ve ravileri bağlamında tetkik edilmektedir. Senedlerdeki raviler 

zikredilirken hicrî ikinci asrın ikinci yarısı sınır kabul edilmiştir. Zira 

Schacht’ın konumuz bağlamındaki iddialarını test edebilmek adına bu zaman 

dilimindeki ravi bağlantıları yeterli görünmektedir. Klasik yaklaşımın test 

edilebilmesi içinse rivayetlerin taḥrīc edildikleri tüm kaynaklar gösterilmeye 

çalışılmıştır.   

1. en-Neḫaʿī’nin Mursellerine Dair Ulemanın Kabulü ve Schacht’ın 

İddiaları 

İbrāhīm en-Neḫaʿī, İbn Mesʿūd’dan yaptığı rivayetler için “Size ismini 

zikredip bir raviden ve onun da ʿAbdullāh'tan rivayet ettiğini söyleyerek 

hadis naklettiğimde bu, sadece o kişi vasıtasıyla ʿAbdullāh’tan işittiğim bir 

hadistir. Şayet doğrudan 'ʿAbdullāh şöyle dedi' dersem bu da benim birçok 

kişi vasıtasıyla ʿAbdullāh'tan aldığım rivayettir" der.18 Bu ifadenin birinci 

kısmı seneddeki ittisale, ikinci kısmı ise sarih bir şekilde irsāle ve onun 

gerekçesine atıf yapmaktadır. Ayrıca ulema ve muhaddisler tarafından bu 

beyanın üç farklı şekilde anlaşılabileceği belirtilmiştir: 1- en-Neḫaʿī gibi bazı 

erken dönem muhaddislerine ait mursel rivayetlerin hüccet olacağının 

delilidir. 2- Mutlak manada en-Neḫaʿī’nin mursellerinin sahihliğine 

hükmetmenin delildir. 3- Onun sadece İbn Mesʿūd’dan yaptığı mursel 

rivayetlerin sıhhatine hükmetmek için delildir. Bu yorumları da zikreden bir 

 
18 et-Tirmiẕī, el-ʿİlelu’s-Ṣaġīr, 754. 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1065 

araştırma üçüncü seçeneğin doğruluğunu teyit etmiş görünmektedir.19 Bizim 

incelememiz ise ikinci seçeneği test edecek bir mahiyet arz eder.  

Klasik İslami yaklaşım “İbrāhīm en-Neḫaʿī’nin murselleri sahihtir.” 

hükmüne varmış20, hatta mursellerinin musnedlerinden daha güçlü 

olduğunu söylemiştir.21 Çünkü en-Neḫaʿī gibi fakih bir tâbii hadisi ancak 

kendi nezdinde sahih gördüğünde ve haber hakkında kesin bilgiye vâkıf 

olduğunda bunu belirtmek adına irsāle başvurmaktadır.22 en-Neḫaʿī, İbnu’l-

Museyyeb ve Ḥasan-ı Baṣrī gibi tâbiiler nezdinde bir rivayetin ṭarīḳleri çok 

olup şöhret bulmuşsa isnada ihtiyaç kalmamakta ve Hz. Peygamber’in sözü 

olduğu kesinleşmektedir. Tek ṭarīḳten elde edilmesi halinde ise rivayet 

hakkında söz konusu güven tam manasıyla oluşmadığından sorumluluktan 

kurtulmak adına nakledene dayandırılarak muttasıl zikredilmektedir.23 

Hatta mursel olarak rivayet edilen bir hadisi aynı hocadan alan talebelerden 

bir tanesinin muttasıl olarak aktarması cerh sebebi sayılarak kendisinin 

vehimle suçlanmasına dahi sebep olabilmektedir.24 Esas itibariyle hicrî ilk iki 

asır yani eş-Şāfiʿī (ö. 204/820) öncesi dönem irsālin yaygın olup kendisiyle 

muhaddislerin de ihticac ettiği zamanlardır ve bir zayıflık sebebi olarak 

görülmemiştir.25  

Schacht’ın eserlerinden hareketle değerlendirildiğinde ise mesele şöyle 

bir görünüm arz eder: Ona göre isnadlar çoğunlukla rastgele bir araya 

getirilen isimlerden oluşmaktadır. Amaç ekollerin kendi görüşlerini eski bir 

otoriteye dayandırmak istemesidir. Bu da o otorite ile aralarındaki bağlantıyı 

tesis edecek rastgele isimler bulmayı gerektirmiştir. Bu bağlamda Irak (Kūfe) 

fıkıh ekolünün hukuk doktrini esas itibarıyla Ḥammād b. Ebī Suleymān 

döneminde ortaya çıkan hukuk öğretisinden ibarettir. Çünkü o, Kūfeli ilk 

hukukçudur. Ne var ki ona dayandırılması gereken doktrin İbn Ebī Leylā (ö. 

148/765), Ebū Ḥanīfe, Ebū Yūsuf ve eş-Şeybānī tarafından temsil edilir 

 
19 Bahis konusu beyanın kaynakları, sahihliği ve üzerine yapılan değerlendirmeler hakkında geniş 
bilgi için bkz. Bekir Özüdoğru, “İbrahîm en-Nehaî’nin İbn Mesʿûd’dan İrsâllerine Dair Sözü 
Bağlamında İlk Dönem İrsâl-Şöhret İlişkisi,” 698-722. 
20 Bkz. Salahattin Polat, Mürsel Hadisler ve Delil Olma Yönünden Değeri, 82; Ehl-i re’yden ya da Ḥanefî 
ekolden olmayan alimlerin de bu minvaldeki beyanları için bkz. Özüdoğru, “İbrahîm en-Nehaî’nin İbn 
Mesʿûd’dan İrsâllerine Dair Sözü Bağlamında İlk Dönem İrsâl-Şöhret İlişkisi,” 704-710. 
21 İbn ʿAbdilberr, et-Temhīd li-mā fī’l-Muvaṭṭaʾ mine’l-Meʿānī ve’l-ʾEsānīd, 1:30, 38-39; eṭ-Ṭaḥāvī, Şerḥu 
Meʿānī’l-Ās̱ār, 4:100. 
22 el-Ceṣṣāṣ, el-Fuṣūl fi’l-ʾUṣūl, 3:150-151. 
23 es-Seraḫsī, Uṣūlu’s-Seraḫsī, 1:361; Geniş bilgi için bkz. ʿAbdulkerīm Aḥmed el-Vureykāt, “Râvilerin 
İrsâlda Bulunma Sebepleri,” 131-152. 
24 Polat, Mürsel Hadisler, 55-56. 
25 Ebū Dāvūd, Risāletu Ebī Dāvūd ilā Ehli Mekke, 24-25. 



1066                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

olmuştur.26 Ancak ilk fıkıh ekolleri hicrî ikinci asrın ilk yarısından itibaren 

kendi doktrinlerine teorik bir meşruiyet ve bir doğruluk zemini kazandırma 

ihtiyacına binaen görüşlerini daha önceki otoritelere isnad etme yoluna 

gitmişlerdir. Irak fıkıh okulu için bu isim Kūfe ekolünün ilk hukukuçusu 

Ḥammād b. Ebī Suleymān’ın hocası olarak tarihî bir şahsiyet konumundaki 

İbrāhīm en-Neḫaʿī’dir. en-Neḫaʿī bu noktada bir otorite değil, bölgede 

yaşamış bir sahabi olan İbn Mesʿūd gibi bir otorite ile bağlantıyı tesis etmek 

amacıyla seçilip tercih edilmiş (aslında) herhangi bir tarihî figürdür. Bu 

bağlamda en-Neḫaʿī’ye ait görünen fetvalar özgünlükleri kanıtlanana kadar 

birer hayal ürünüdür.27 Bağlantının kronolojik olarak temini adına da İbn 

Mesʿūd ile doğrudan görüşmemiş olan en-Neḫaʿī’ye onun ashabı içerisinden 

amca ve dayılar bulunmuş ve böylece yapay bir isnad oluşturulmuştur. 

Netice itibariyle başlangıçta Ḥammād’ın görüşü olan hüküm geriye dönük 

olarak önce onun vasıtasıyla en-Neḫaʿī’ye, sonra en-Neḫaʿī vasıtasıyla İbn 

Mesʿūd’un ashabından birine ve nihayetinde de İbn Mesʿūd’a yansıtılmıştır. 

Akabinde kısmen farklı detaylar ihtiva eden fıkralar halinde Hz. 

Peygamber’in başka sahabilerine ve en nihayetinde hepsi de Hz. 

Peygamber’in kendisine atfedilmiştir. Böylece isnadlar otoritelere farklı 

yollarla ulaştırılmış ve mezhep görüşü müstakil ayrı bir kanıtla teyit 

edilmeye çalışılmış, rivayetlerin ferd kalmasına yapılabilecek itirazların da 

önü alınmıştır.  Bu çerçevede senedler hadislerin en keyfî oluşturulan 

kısmıdır ve önceki bir otoriteye dayandırılmak istenen görüşler onların tipik 

temsilcileri olan isimlerin rastgele seçilip yerleştirilmesiyle teşekkül 

ettirilmiştir. Önce hadis metinleri formüle edilmiş ardından onlara rastgele 

isimler eklenmiş ve bu isim zinciri geriye doğru yansıtılarak 

mükemmelleştirilmiştir. Hâliyle en mükemmel ve muttasıl isnadlar en geç 

döneme aittir. Hicrî ikinci asırda söz konusu isnad kurgularına yön veren bir 

başka önemli gelişme de Kūfe ve Medine gibi kadim fıkıh ekollerine 

muhalefet neticesinde ortaya çıkan ehl-i hadis hareketi olmuştur. Onlar Hz. 

Peygamber’den rivayet edilen hadislerin (merfūʿ) kadim fıkıh ekolleri 

nezdinde sünnet addedilen tatbikatın yerine ikame edilmesi gerektiğini 

savunmuştur. Bu gaye için ehl-i hadis geniş muhtevalı hadisler dahi 

uydurmuş, bunların Hz. Peygamber’den bizzat işitilip görülen söz, fiil ve 

 
26 Asıl sistemli müzakere döneminin Ḥammād değil, Ebū Ḥanīfe devri olduğu ve bu nedenle önceki 
döneme ait her türden malzemenin bir arada görülebildiği minvalindeki yaklaşım için bkz. Zāhid el-
Kevserî, Hanefî Mezhebinde Fıkıh ve Hadis (Fıḳhu Ehli’l-ʿIrāḳ ve Ḥadīs̱uhum), 85-90. 
27 Schacht, en-Neḫaʿī’nin beyanları kendi iddialarını desteklediği müddetçe onun bu konumunu hiç 
dikkate almamıştır. Sabah namazının ilk-son vaktinde kılınmasına yönelik ihtilafa dair hadisler 
uydurulduğundan bahisle kendi iddiaları için destek olduğunu düşündüğü en-Neḫaʿī’ye ait beyanları 
pekala muteber kabul etmektedir. Bkz. Schacht, The Origins, 142; en-Neḫaʿī ile ilgili iddialara yönelik 
değerlendirme ve eleştiri için bkz. Christopher Melchert, “Ibrāhīm Al-Naḫaʿī (Kufan, d. 96/714),” 60-
81. 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1067 

takrirler olduğunu iddia etmiştir. Üstelik kendilerine kadar güvenilir raviler 

vasıtasıyla ve muttasıl senedlerle nakledildiğini iddia etmiştir. Ancak dinî 

hukukla alakalı olmaları bakımından bunların hemen hiçbiri sahih olarak 

değerlendirilemez. Bunlar ikinci asrın ilk yarısından itibaren muhaddisler 

tarafından “bir takım yüce maksatlara binaen” ihdas edilmiştir.28 Bu nedenle 

kısa hadis metinleri, uzun ve açıklayıcı olanlara göre daha erken tarihli kabul 

edilir. Yani isnadlar gibi metinlerin de geliştirildiği iddia edilmektedir. 

Schacht’a göre muhaddislerin Kur’an’ın ardından ikinci konumdaki Hz. 

Peygamber’in otoritesine sığınarak elde ettiği başarı sonrasında onların 

zikrettiği hadislerin etkisi fıkıh ekolleri tarafından yorum yoluyla kırılarak 

engellenmeye çalışılmıştır. Ancak burada durulmamış ve kendi hukuk 

öğretileri Hz. Peygamber’e isnad edilen başka hadislerle ifade edilir 

olmuştur. Fıkıh ekollerinin yaptığı şey öğretilerini İslamileştirme, İslami 

normları hukuk alanına sokma, Hz. Peygamber’den rivayet edilen hadisler 

şekline dönüştürme gayretidir. Çünkü İslam hukukunda re’y ve şahsi kanaat 

rivayetlerin, bilhassa da Peygamber hadislerinin çoğalmasından öncedir. 

Muhaddislerin tezleri başarıya ulaştığından esas itibariyle tümüyle re’ye 

dayanan hükümler ve ulemanın şahsi içtihatları Hz. Peygamber’e mâl 

edilmiştir. Sonuç olarak hukukî düşünce gittikçe mükemmelleşmiş, 

hadislerin sayısı çoğalıp muteber kabul edildikçe hadislere bağlılık artmış ve 

hukukî konuları İslamlaştırma sürecinde dinî ve ahlakî düşünceler 

sistematik içtihatla iç içe geçmiştir.29  

Biz bu aşamada Schacht’ın yukarıdaki iddialarıyla bağlantılı ve konumuz 

açısından vurgulanması gerektiğini düşündüğümüz bazı meselelere 

değinmek istiyoruz. Bunların birincisi birbirine muhalif konumlandırılan bu 

grupların her biri diğerine alternatif sened ve metinler uydurmayı tercih 

ederken hiçbirinin karşı tarafa ait ilk metnin uydurma olduğuna temas 

etmeyi düşünmemiş olmasıdır. Yani birbirine muhalif her kesim öylesine art 

niyetlidir ki alternatif yeni hadisler uydurmayı tek çözüm yolu görmektedir. 

Bu durumun oryantalist yaklaşımın hareket noktası olan iki temel yanlışın 

bir tanesinden kaynaklandığı anlaşılmaktadır ki o da Hz. Peygamber’i 

tasavvur şeklidir. Yani onun kişiliğinin müminler nezdindeki muazzam 

etkisinin algılanamayarak küçümsenmesidir. Diğeri ise ilkine de zemin 

hazırlayan maddeci-materyalist-pozitivist tarih tasavvuru olup tüm manevi 

etkileyiciler ile tüm metafizik unsurları değerlendirme dışı bırakmaktadır.30 

Kanaatimizce bu iki hareket noktası tarihî süreç içerisinde rivayetten fetvaya 

 
28 Schacht, The Origins, 163-70, 232-40. 
29 Schacht, Introduction, 31-37, 40-41, 46.    
30 Konuyla ilgili bir değerlendirme için bkz. Johann W. Fueck, “Hadisçiliğin İslâmî Geleneğin 
Oluşumundaki Rolü,” 157, 160. 



1068                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

gidilmiş olma ihtimalini de onlar için görünmez kılmıştır. Nitekim Schacht’a 

göre fetvaların kökleri Peygamber öncesi döneme ait yaşayan bir geleneğe 

dayanmaktadır ve en genel anlamıyla zaman içerisinde hâsıl olan maslahata 

göre verilmiştir. Bu da bugün anladığımız manada Peygamber’in sünneti 

değildir ve ona istinat etmemektedir. Schacht açısından günümüzde “İslam 

fıkhı” olarak adlandırılan sistem aslında doğrudan Allah’ın kitabı ve 

Peygamber’in sünnetine dayalı bir hukuk düzeni değildir. Çünkü onun 

görüşüne göre “Peygamber’in sünneti” diye sabit ve sistematik bir şey 

yoktur. Bu bağlamda Schacht tezini kurgularken İslam’ın, İslam hukukunun 

ilk kaynağı, hayatın her alanını kuşatan kapsamlı bir teşrīʿ kaynağı olan 

Kur’an’a hiç başvurmamış ve onda vurgulanan “yegâne kanun koyucunun 

Allah olduğu” beyanına hiç temas etmemiştir.31  

Diğer taraftan Schacht hadislerin yukarıda bahsedilen şekilde 

çoğaltıldığını söylerken her hadisin her dönemde ve her bölgede bilinmesini 

adeta zorunlu görmüştür.32 Buna istinaden de Ebū Yūsuf’un hadislere hocası 

Ebū Ḥanīfe’den daha fazla bağlandığını iddia edebilmiştir. Çünkü Ebū Yūsuf 

zamanında uydurulmuş daha muteber hadisler bulunmaktadır. Bunu da Ebū 

Ḥanīfe’nin bir dereceye kadar serbest olan muhakemesine karşı bir tepki 

olarak görmektedir.33 Ayrıca kendi iddiaları için tarihî ve sosyal gelişmeleri 

esas kabul eden Schacht bu noktada bölgesellik gibi bölgeciliği de görmezden 

gelmiştir. Hâlbuki Akgün’ün tespit ve değerlendirmelerine göre başta Hicaz 

ve Irak olmak üzere bölgeler arasında bir rekabetin ve asabiyet anlayışının 

var olduğu, bahis konusu dönemde her bölgenin kendi rivayet kaynaklarıyla 

övünüp diğerlerini küçümsediği bir vâkıadır. Bilhassa Irak ve Kūfe’deki kahir 

ekseriyetin mevâliden olması ayrıca küçümsenme sebebi olmuştur. Bu 

çerçevede öncelikle Hicaz ehli başka bölgelerin hadislerini kabul etmeyerek 

kendi bildikleriyle yetinme yoluna gitmiştir. Nitekim İbn Mesʿūd’un önde 

gelen talebeleri olmasına rağmen Kūfeli ʿAlḳame b. Ḳays (ö. 62/682), Esved 

b. Yezīd (ö. 75/694) ve Mesrūḳ b. Ecdaʿ’ın (ö. 63/683) Hicaz/Medine 

bölgesine geldikleri halde onlara kimsenin bir şey sormadığı kaydedilmiştir. 

Yine mezhepçilik de bölgeselliği etkileyen bir diğer faktördür. Irak bölgesinin 

Şiʿanın, Mürcienin, Kaderiyyenin ve Muʿtezilenin merkezi olması, bu 

anlayışların bidat, kabul edenlerinin de ehl-i bidat sayılması onlardan hadis 

alınmamasında etkilidir. Kūfelilerin yoğun olarak ehl-i re’yden olması da 

ravilerine ve rivayetlerine aynı muamelenin gösterilmesine sebep olmuştur. 

Önyargıdan kaynaklı genellemeler ile bölgelerin siyasi tutumları da bu 

 
31 Bu ve konuyla ilgili geniş değerlendirmeler için bkz. el-Aʿẓamī, “Müsteşrik Schacht ve Nebevî 
Sünnet”, 38-47. 
32 Konuyla ilgili tespit ve tenkitler için bkz. el-Aʿẓamī, İslam Fıkhı ve Sünnet, 145-50. 
33 Schacht, Introduction, 45. 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1069 

noktada yine etkili faktörlerdir.34 Zikredilen hususlar bir başka bölge 

açısından rivayetlerin kabulüne engel teşkil ettiği gibi hadis uydurma, 

ravilerin cerh ve taʿdili, hadisin sıhhatini tespit, rivayetleri muteber 

görülmeyen bölgelere ait metinlerin mutābiʿlerinin tespit edilememesi gibi 

hususlarda da belirleyici olmuştur ki bu noktada en mağdur bölge 

Irak/Kūfe’dir. Neticede her bölge kendisine has, diğerinden farklı bir hadis 

kültür birikimine sahip olmuş ve hicrî ikinci asrın ikinci yarılarına kadar 

rivayetlerdeki bu yerel karakterlilik devam etmiştir.35 Söz konusu gerçeklik 

aşağıda inceleyeceğimiz hadislerin rivayet zincirlerinde de net bir şekilde 

görülecektir. Bu bağlamda şu gibi hususların da dikkate alınmadığı 

anlaşılmaktadır: Kendisine ulaşmaması nedeniyle her imam tüm hadislerden 

haberdar olmayabilir. Aynı konudaki bazı hadisler bütün imamlara 

ulaşmamış olabilir. İki isnadı bilinen bir rivayetin sahih görülen 

versiyonunun alınıp diğerinin terk edilmiş olması da mümkündür. Haber tek 

isnadla gelmiş ve zayıf kabul edilmiş olabilir. Vâkıf olunan bir rivayetin 

unutulması da ihtimal dâhilindedir. Sahih yolla ulaşan bir rivayetten, onun 

içerdiği hükmün kastedilmediğini gösteren başka delillerin varlığı söz 

konusu olabilir. Hatta başka deliller ışığında, bahis konusu hükmün 

neshedildiğinin düşünülmüş olması da mümkündür.36 Mesela Ebū Ḥanīfe’nin 

hadisten haberdar olması halinde başka türlü hüküm vereceği talebesi Ebū 

Yūsuf tarafından açıkça beyan edilmiştir.37 Ancak buna rağmen Ebū Yūsuf’un 

hadise bağlılığının artması sadece ehl-i hadisin mezkur hâkimiyeti ve daha 

fazla muteber uydurma hadise vâkıf olmasıyla açıklanmıştır.  

Schacht’ın iddialarından bir tanesi de bahsettiği kurgunun, hukuk 

alanından saymadığı ‘ibādāt ve feḍāil konularında câri olmayabileceği 

yönündedir. Hâlbuki bizim herhangi bir kriter gözetmeksizin seçtiğimiz 

örnek rivayetlerimizden birincisi doğrudan, ikincisi ise dolaylı olarak 

ibadetlerle ilgilidir. Ancak incelememizde biz Schacht’ın söz konusu beyanını 

dikkate almayacağız. Zira kendisi iddiaları ve kurgusu için delil olacağını 

düşündüğü durumlarda yukarıdaki açıklamasına sadık kalmamıştır.38 

Nitekim “en-Neḫaʿī ile Ḥammād/en-Neḫaʿī ile Ebū Ḥanīfe Arasındaki 

Dönemde Uydurulan Hadisler” gibi başlıklar kullanarak isnadların keyfi 

şekilde teşekkül ettirildiğine yönelik zikrettiği örnekler arasında secde ayeti, 

 
34 Bu bağlamda bilhassa Kūfeli ravilerle ilgili değerlendirmelerin ve genellemelerin çok da tutarlı 
olmadığına dair bkz. Hüseyin Kahraman, “Sosyal Değişim Sürecinde Kûfe Hadisçiliği,” 101-102. 
35 Hüseyin Akgün, Hadis Rivayet Coğrafyası (Hicri İlk 150 Yıl), 208-233, 253; Ayrıca bkz. Veysel 
Özdemir, “Kûfe’de İrsâl ve Tedlîsin Çok Olmasının Gerekçeleri Üzerine”, 19-31; Kūfe’deki sosyal, 
siyasi, ilmî, itikadî tüm yapılar hakkında geniş bilgi için bkz. Hüseyin Kahraman, Kûfe’de Hadis İlk Üç 
Asır, 83-187. 
36 Muḥammed Ebū Zehv, Hadis ve Hadisçiler, 49-54. 
37 Örnek için bkz. Ebū Yūsuf, Kitābu’l-Ḫarāc, 60-62. 
38 Bu doğrultuda bir değerlendirme için bkz. Kızıl, Müşterek Râvi Teorisi ve Tenkidi, 72-74. 



1070                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

cemaatle kılınan namazdaki saf düzeni, düşmanlara lanet okunması, sabah 

namazının vakti, Mekke’nin kudsiyeti, oruç, teyemmüm, zekât ve hacca dair 

olanlar da bulunmaktadır.39 Ayrıca kendisi İslam hukukunun siyasi ve -ona 

göre- dar anlamda hukukî kaideler yanında ibadetleri de kapsadığını, hukuk 

konularının dinî ve ahlakî kaideler sisteminin bir parçası olduğunu beyan 

etmekte ancak yukarıda sıraladığımız iddialarına yer verdiği eserinde siyasi 

ve hukuki konuları incelediğini söylemektedir.40 Ayrıca ibadetler farklı 

konumlandırılacaksa asıl bu konularda Ḥammād’ın ya da en-Neḫaʿī’nin kendi 

beyanları bulunmamalıdır. Hele de sistem Schacht’ın ifade ettiği gibi işlemiş 

ve Hz. Peygamber bir hukuk sistemi inşa etmeyerek sadece ibadetler 

hususunda konuşmuş ya da tatbikatta bulunmuşsa.  

Kūfelilerin neden başka daha güçlü otoritelere yönelmedikleri de bu 

minvalde ayrıca önemli bir sorudur. Zira hem Esved hem de Mesrūḳ mesela 

Hz. ʿÖmer’in (ö. 23/644) yanında bulunmuş kimselerdir. Elbette Irak 

ekolünün ondan rivayetleri vardır ve bu el-Ās̱ār’da, bilhassa da Kitābu’l-

Ḫarāc’da açıkça görünmektedir. Ancak buradaki soru “Kūfelilerin Hz. 

ʿÖmer’den rivayetlerinin tamamına yakını mevḳūf niteliğindedir.”41 tespitini 

tasdik edecek derecede Hz. ʿ Ömer rivayetlerinin neden mevḳūf bırakıldığıdır. 

Bilhassa da tümüyle muamelata, kamu ve maliye hukukuna dair yazılmış 

Kitābu’l-Ḫarāc gibi bir eserde.42  

Tüm bunların akabinde söz konusu tespit ve iddialar birlikte 

değerlendirildiğinde onların geçerli sayılabilmesi için kanaatimizce şu 

hususların tespit edilememesi gerekmektedir: En temelde mursel 

rivayetlerin ve en-Neḫaʿī’ye ait mursel metinlerin hiç bulunmaması ya da 

istisna kabilinden bir oranda bulunması gerekir. Yani kendisi için -ittisalin 

kurgulanmasını mümkün kılacak- amca ve dayılar türetme zahmetine 

girilmişken Hz. Peygamber’e yani en yüksek otoriteye doğrudan ulaşmamış 

olmalıdır. en-Neḫaʿī’ye ait mursel rivayetlerin ferd kalması veya başka 

bölgelerde de bilinen maruf-meşhur metinler olmayıp lokal bir coğrafyayla 

sınırlı kalması gerekir. en-Neḫaʿī’ye ait maḳṭūʿ rivayetlerin de bulunmaması 

ya da istisna kabul edilebilecek oranda az olması, aynı konuda en-Neḫaʿī’nin 

fetvasına (maḳṭūʿ) ters düşen mevḳūf ya da merfūʿ rivayetlerin bir arada 

bulunmaması, hele de bunların senedinde en-Neḫaʿī’nin hiç yer almaması 

gerekir. Yine bu bağlamda Irak fıkıh geleneğinde câri olan hüküm ona ait 

fetvaya yani maḳṭūʿ metne dayanmamış olmalıdır. en-Neḫaʿī tarafından 

 
39 Schacht, The Origins, 141-44. 
40 Schacht, Introduction, 1. 
41 Akgün, Hadis Rivayet Coğrafyası, 103-4, 117. 
42 Hz. ʿÖmer rivayetlerinin sayısına ve türüne dair bkz. Fatih Bayram, “Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Harâc 
Adlı Eserinin Hadis İlmi Açısından Değerlendirilmesi,” 212-13. 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1071 

nakledilen mursel metinlerin Irak fıkıh okuluna ya da ehl-i re’ye muhalif 

olarak konumlandırılan Mekkeli, Medineli, Mısırlı muhaddislerin, kısaca ehl-

i hadisin eserlerinde aynısıyla ya da aynı manada başka ṭarīḳiyle 

bulunmaması gerekir.43 Aksi durum ehl-i hadisin muhaliflerine yardımcı 

olup destek verdiği anlamına gelecektir. Aynı şekilde en-Neḫaʿī’nin naklettiği 

metinlerin Medine menşeli şahit ya da mutābiʿlerinin bulunması hadisin -

Medine’nin hadis ve sünnet noktasındaki otoritesine binaen- Irak’ta 

uydurulduğu ya da ilave ṭarīḳler ihdas edildiği savunusunu geçersiz 

kılacaktır. Schacht’ın iddiasına göre kurgulanmış senedlere sadece 

Ḥammād’ın hocası olan tarihî bir şahsiyet vasfıyla dâhil edilmiş bir ravi olan 

en-Neḫaʿī söz konusu muhalif kaynaklardaki senedlerde hiçbir şekilde yer 

almamalıdır.44 Son olarak “isnadların geriye doğru büyüme eğilimi 

göstermesi” ve “isnadların ıslahı” iddialarına binaen en-Neḫaʿī tarafından 

nakledilen merfūʿ-mursel bir metin ehl-i hadise ait musannefâtın kemal 

noktasını temsil eden Kutub-i Sitte’de muttasıl senedle bulunuyorsa yine ehl-

i hadise ait erken dönem kaynaklarında muttasıl hâliyle yer almamalıdır.  

2. Mursel Hadis ve en-Neḫaʿī’nin Mursel Rivayetleri 

“İrsāl”in “salıvermek, serbest bırakmak” şeklindeki lügat anlamından 

hareketle bir hadis ıstılahı olarak mursel hadis, tabiinin rivayetinde serbest 

davranarak doğrudan Hz. Peygamber’den nakilde bulunmasını 

anlatmaktadır.45 Bu hâliyle isnad, musned, mevsul ve muttasılın karşıtı 

olmaktadır. İlk üç asırda mutlak anlamda muttasıl olmayan yani senedinde 

ravi düşmesi sebebiyle kopukluk bulunan her tür hadis için kullanıldığı 

belirtilmiştir.46 İsnad kullanımı henüz sistemleşmediğinden hicrî ikinci 

asırda senedlerde muttasıl olma şartı aranmamış, bu nedenle de dönemin 

kaynaklarında hatırı sayılır miktarda mursel hadis kendisine yer 

bulabilmiştir. Ancak hicrî üçüncü asır müelliflerinin mümkün olduğunca 

muttasıl isnada sahip rivayetleri derlediği, kusur ve eksiklik barındıran 

isnadlardan kaçınmaya çalıştığı görülmektedir.47 Giriş bölümünde işaret 

edildiği üzere her uygulama gibi isnad sistemi de bir tekâmül süreci 

geçirmiştir. Nitekim Sufyān es̱-S̱evrī (ö. 161/778), Mālik b. Enes (ö. 179/795) 

ve el-Evzāʿī (ö. 157/774) gibi ikinci asır müellifleri mursel hadisle ihticac 

 
43 Irak bölgesi ve re’yin Hicaz’a ve hadislere muhalefeti iddiasının tutarsızlığına ve geçersizliğine 
yönelik bkz. Christopher Melchert, “Kûfe’de Hanefîliğin Ortaya Çıkışı ve Medine Hadisçiliği,” 261-94. 
44 Hâlbuki hadisçiler tarafından tasnif edilen temel hadis kaynaklarının tamamında rivayetlerinin yer 
aldığı görülmektedir. Geniş bilgi için bkz. Ali Fuat Futsi, “Rivayetleri Bağlamında İbrâhim en- Nehaî,” 
(doktora tezi), 101-200. 
45 İbnu’ṣ-Ṣalāḥ, Muḳaddimetu İbni’ṣ-Ṣalâḥ, 51-56. 
46 Ahmet Yücel, Hadis Istılahlarının Doğuşu ve Gelişimi Hicri İlk Üç Asır, 180. 
47 Bünyamin Erul, “Hicrî II. Asırda Rivayet Üslubu (I): Rivayet Açısından Ma’mer b. Râşid’in (ö. 153) 
el-Câmi’i,” 57. 



1072                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

ederken İmam eş-Şāfiʿī sonrasında işler değişmiştir. O, bu hususta bazı 

şartlar belirlemiş, Aḥmed b. Ḥanbel (ö. 241/855) gibi başka alimler de ona 

tâbi olmuştur. Mursel hadis artık müsnedden daha muteber olmak bir yana 

onunla aynı güçte dahi değildir.48 Hicrî ikinci asır kaynakları ile üçüncü asır 

eserleri de ihtiva ettikleri rivayetlerin yapısı itibariyle bahis konusu değişimi 

yansıtacak biçimde şekillenmiştir. Hâliyle burada örnek rivayetlerimizi 

aldığımız ve ikinci asra ait bir tasnif olan el-Ās̱ār da döneminin 

özelliklerinden olmak üzere tüm inḳıta‘ türlerini kapsayacak şekilde mursel 

hadis ihtiva etmektedir.  

Ebū Yūsuf’un el-Ās̱ār‘ı içerisinde 212 merfūʿ rivayet bulunur. Bunlardan 

sadece 13 tanesinin sahabi ravisi İbn Mesʿūd’dur.49 Bu 13 rivayetin 8 

tanesinin senedinde İbrāhīm en-Neḫaʿī yer alır.50 Onlar içerisinde de sadece 

bir tanesinde en-Neḫaʿī ile İbn Mesʿūd arasında en-Neḫaʿī’nin amcası ʿ Alḳame 

b. Ḳays bulunmaktadır.51 Kalan 7 rivayette ise en-Neḫaʿī ile İbn Mesʿūd 

arasında herhangi bir ravi yoktur. Yani irsāl/ inḳıta‘ söz konusudur. Ayrıca 

26 tane de en-Neḫaʿī’nin doğrudan Hz. Peygamber’den naklettiği mursel 

rivayet bulunmaktadır.52 Yine el-Ās̱ār içerisinde sözün kaynağının İbn 

Mesʿūd olduğu mevḳūf rivayetlerin sayısı 107’dir53 ve bunlardan 62 

tanesinin senedinde İbrāhīm en-Neḫaʿī yer almaktadır.54 Ancak onlar 

içerisinde en-Neḫaʿī’nin İbn Mesʿūd’dan bir ravi vasıtasıyla nakilde 

bulunduğu rivayet sayısı 13’tür. Yani 62 rivayetten 49 tanesi 

mursel/munḳaṭıʿdır. Aralarında ravi bulunan 13 rivayetten 8 tanesinde 

amcası ʿAlḳame b. Ḳays55, 1 tanesinde dayısı Esved b. Yezīd56, 1 tanesinde 

Mesrūḳ b. Ecdaʿ57, 1 tanesinde Ebū’l-Aḥves ʿAvf b. Mālik el-Kūfī (ö. 90/709-

 
48 Ebū Dāvūd, Risāletu Ebī Dāvūd ilā Ehli Mekke, 24-25; Ebū Dāvūd, “Risāletu Ebī Dāvūd ilā Ehli 
Mekke,” 32-33. 
49 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār (no. 124, 221, 236, 270, 271, 282, 353, 359, 611, 832, 836, 950, 1062). 
50 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār (no. 124, 271, 282, 353, 359, 611, 832, 836). 
51 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār (no. 353). 
52 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār (no. 38-39, 42, 78, 121, 126, 250, 276, 278, 315, 335, 352, 390, 394, 401, 439, 
481, 490, 543, 559, 562, 565, 945, 947, 1064, 1080). 
53 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār (no. 19, 29, 46, 49, 50, 51, 54, 72, 91, 95, 108, 149, 151, 152, 182, 199, 207, 208, 
212, 224, 225, 231, 234, 235, 244, 248, 249, 254, 258, 262, 268, 274, 287, 290, 299, 311, 319, 327, 
330, 337, 338, 347, 362, 372, 373, 389, 408, 412, 417, 443, 456, 457, 463, 478, 506, 526, 532, 586, 
599, 617, 620, 621, 627, 634, 636, 638, 640, 649, 656, 657, 679, 687, 703, 715, 758, 766, 767, 768, 
779, 782, 783, 784, 785, 791, 831, 842, 852, 868, 870, 894, 897, 912, 918, 926, 941, 942, 949, 951, 
952, 961, 970, 973, 979, 980, 1005, 1006, 1020). 
54 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār (no. 19, 29, 46, 54, 72, 91, 95, 149, 151, 152, 199, 207, 225, 235, 244, 249, 254, 
262, 268, 274, 287, 290, 299, 311, 327, 330, 337, 338, 347, 362, 372, 373, 389, 412, 443, 478, 526, 
532, 586, 599, 617, 627, 634, 638, 649, 656, 657, 679, 703, 715, 783, 784, 842, 852, 868, 870, 897, 
951, 979, 980, 1005, 1020). 
55 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār (no. 46, 207, 254, 586, 634, 679, 783, 1005). 
56 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār (no. 627). 
57 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār (no. 262). 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1073 

10)58 ve 2 tanesinde de Muḥammed b. ʿAmr b. el-Ḥāris̱ el-Kūfī (2/8. Yüzyıl)59 

vasıtasıyla İbn Mesʿūd’dan nakilde bulunmaktadır.   

Şu durumda en-Neḫaʿī’nin rivayet kaynaklarının başta gelenlerinden bir 

tanesinin İbn Mesʿūd olduğu aşikârdır.60 Ancak kendisiyle İbn Mesʿūd 

bağlantısını tesis etmek adına ona amca ve dayılar ihdas edildiği iddiasının 

pratikte bir karşılığı yok gibidir. Hem böyle bir zahmete girmek (!) hem de 

tatbikatta bir karşılığının olmaması ilgili iddianın doğru olmadığını 

göstermektedir. Söz konusu hedefe ulaşmak amacıyla izlenen yol ve 

yöntemin bu ölçüde terk edilmiş olması, iddia edildiği gibi bir kurgunun 

mevcut olmadığını gösterir niteliktedir. Esas itibariyle benzeri bir durum 

farklı hukukî meselelere ait hükümler ihtiva eden en-Neḫaʿī’ye ait maḳṭūʿ 

rivayetlerin tamamı için de geçerlidir. el-Ās̱ār’daki 1085 rivayetin 433 

tanesinde haberin kaynağı İbrāhīm en-Neḫaʿī’dir. Bu itibarla tüm hadislerin 

% 40’ı, yani yarıya yakını en-Neḫaʿī’ye ait maḳṭūʿ metinlerdir ki onların 

mevḳūf-muttasıl ya da merfūʿ-muttasıl olarak kurgulanmayıp bu şekilde 

bırakılması ilgili iddialar düşünüldüğünde anlamlı durmamaktadır.  

2.1.  Birinci Rivayet 

جِع  
َ
جْرِ مُضْط

َ
ف
ْ
بْلَ ال

َ
امَ ق

َ
بِيَّ صلى الله عليه وسلم ن نَّ النَّ

َ
ادٍ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ: أ ، عَنْ حَمَّ

َ
ة
َ
بِي حَنِيف

َ
مَّ  عَنْ أ

ُ
، ث

َ
خ
َ
ف
َ
ى ن ا حَتَّ

مْ يُعِ 
َ
ى، وَل

َّ
صَل

َ
امَ ف

َ
وُضُوءَ.ق

ْ
دِ ال  

Ebū Ḥanīfe Ḥammād’dan, o da İbrāhīm en-Neḫaʿī’den şöyle rivayet 
etmiştir: Nebi (as) sabah namazının [farzından] önce uzanarak uyudu. 

Hatta kendisinden bir hırıltı/horlama sesi duyuldu. Sonra kalktı ve 
tekrar abdest almadan namazını kıldı.61  

Hem bu metnin hem gelecek iki örneğimizde yer alan metinlerin ilk 

dikkat çekici vasfı gayet muhtasar bir biçimde nakledilmeleridir. Biz bu 

hususun hem en-Neḫaʿī’nin fakih kimliğiyle hem de el-Ās̱ār’ın bir fıkıh 

müzakere meclisinin ürünü, devrin şartlarına uygun bir ilmihal görünümlü 

yapısıyla alakalı olduğu kanaatindeyiz.62  

 
58 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār (no. 299). 
59 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār (no. 72, 151). 
60 Lecomte, “al-Nak̲ḫaʿī, Ibrāhīm,” The Encyclopaedia of Islam (New Edition), 7:921.  
61 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār, 33-34 (no. 38); Rivayet aynı şekilde en-Neḫaʿī’nin murseli olarak ehl-i re’yden 
İmam Muḥammed eş-Şeybānī ve ehl-i hadisten İbn Ebī Şeybe tarafından da taḥrīc edilmiştir. Bkz. eş- 
Şeybānī, el-Ās̱ār, 1:434-436 (no. 165); İbn Ebī Şeybe, el-Kitābu’l-Muṣannaf fī’l-ʾEḥādīs̱ ve’l-Ās̱ār, 1:123 
(no. 1401) Her iki naklin sonunda da en-Neḫaʿī’ye ait bir ilave söz konusudur. O da “Hz. Peygamber’in 
gözleri uyur, ama kalbi uyumazdı.” şeklindeki bir başka merfūʿ-mursel rivayettir. Ayrıca İmam 
Muḥammed, bu konuda Hz. Peygamber’in başkası gibi olmadığını, başkalarının yatıp uyuduğunda 
abdest alması gerektiğini ve bunun Ebū Ḥanīfe’nin de görüşü olduğunu söyler.  
62 Bkz. Fatih Bayram, “Ebû Yûsuf’un Kitâbu’l-Âsâr’ının Hadis İlmi Açısından Değerlendirilmesi,” 
(yüksek lisans tezi), 115-116. 



1074                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

Rivayetimizin konusuyla ilgili el-Ās̱ār’da yer alan ve en-Neḫaʿī’nin kendi 

fetvasını içeren maḳṭūʿ hadis ise “Kim ayakta, oturarak, rükûda veya secdede 

uyursa ona abdest gerekmez. Ancak kim yatarak uyursa onun abdest alması 

gerekir.” şeklindedir.63 Ayrıca Ebū Ḥanīfe’nin Ḥammād’dan, onun en-

Neḫaʿī’den ve onun da İbn Mesʿūd’dan naklettiği mevḳūf rivayete göre sabah 

namazının sünnetini kıldıktan sonra yanları üzere uzanıp yatan bazı 

kimselerin olduğu İbn Mesʿūd’a iletilmiş o da “Sizden bazılarına ne oluyor da 

eşeğin yuvarlanması gibi yatıp yuvarlanıyor.” diyerek kızmıştır.64 en-Neḫaʿī 

tarafından aktarılan merfūʿ-mursel metnin de dâhil olduğu bu üç rivayetin 

hepsinin senedinde İbrāhīm en-Neḫaʿī yer almaktadır ki maḳṭūʿ metin zaten 

kendi fetvasıdır. Neticede Schacht’ın iddiaları muvacehesinde şu soruların 

cevapsız kaldığı kanaatindeyiz: Neden en-Neḫaʿī’nin kendi fetvası olan ve 

mezhebin kabulünü yansıtan65 maḳṭūʿ  metin üst otoritelere atfedilmemiştir? 

Merfūʿ metin neden mursel bırakılarak ittisalin kurgulanabilmesi için ihdas 

edilen amca ve dayılar devreye sokulmamıştır? en-Neḫaʿī’ye neden kendi 

fetvasıyla çelişen bir Peygamber uygulaması naklettirilmektedir? Kūfe ekolü 

için otorite konumundaki İbn Mesʿūd’un tavrı, en üst otorite olan Hz. 

Peygamber’in uygulamasıyla niçin uyuşmamaktadır?  Son olarak en-

Neḫaʿī'nin hem merfūʿ-mursel rivayeti hem de kendi fetvasını ihtiva eden 

maḳṭūʿ metin aynı şekliyle nasıl olup da ehl-i hadisin Kūfeli temsilcisi İbn Ebī 

Şeybe (ö. 235/849) tarafından da taḥrīc edilebilmektedir?  

Merfūʿ-mursel metnin hadisçiler nezdindeki meşhur hâli ʿAbdullāh b. 

ʿAbbās versiyonudur. Hz. Peygamber’in eşlerinden Hz. Meymūne (ö. 51/671) 

İbn ʿAbbās’ın teyzesidir. Teyzesinin yanında kaldığı bir gece Nebi’nin (as) 

ibadetini takip ederek ona tâbi olmuştur. Şahit olduklarını da ayrıntılı bir 

şekilde aktarmaktadır. Gecenin sonunda Hz. Peygamber yatıp uzanmakta ve 

kendisinden hırıltı/horlama sesi duyulmakta sonrasında ise kalkıp abdestini 

yenilemeden sabah namazının (farzını) kılmaktadır. Hadis bazı kaynaklarda 

 
63 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār, 41 (no. 53); eş-Şeybānī, el-Ās̱ār, 1:436-437 (no. 166); Aynı rivayeti “Ebū’l-Aḥves 
-> Ebū Ḥamza -> İbrāhīm” isnadıyla ehl-i hadisin Kūfeli temsilcisi İbn Ebī Şeybe de taḥrīc etmiştir. 
İbn Ebī Şeybe, el-Muṣannef, 1:123 (no. 1411). 
64 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār, 134 (no. 249). 
65 eş-Şeybānī, el-Aṣl, 1:44, 59; Ehl-i re’yin muhaliflerinden sayılan İmam eş-Şāfiʿī’nin kabulü de bu 
minvaldedir. Bkz. eş-Şāfiʿī, el-Umm, 1:26-27. 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1075 

bahis konusu uzun ve ayrıntılı hâliyle66 bazı kaynaklarda daha özet67 ve 

bazılarında da en-Neḫaʿī’nin rivayetindekine benzer bir metinle68 taḥrīc 

edilmiştir. İmam Mālik’in ve hadisi Musned’inde ondan aktaran İmam eş-

Şāfiʿī’nin zikrettiği metinlerde Hz. Peygamber’in yatıp uzandığı yer alırken 

bir hırıltı ya da horlama sesinin duyulduğuna dair harhangi bir ifade yoktur. 

eş-Şāfiʿī’nin -talebesi el-Muzenī (ö. 264/878) tarafından aktarılan- es-

Sunenu’l-Meʾs̱ūra’sında Sufyān b. ʿUyeyne’den (ö. 198/814) naklettiği 

metinde ise Hz. Peygamber’in uzandığı, uyuduğu ve kendisinden horlama 

sesi duyulduğu yer almaktadır. 

Medine, Mekke, Basra ve Taif’te ikamet eden, Arap yarımadası dışında 

farklı yerlere de ziyaretlerde bulunan ʿ Abdullāh b. ʿ Abbās’tan gelen ṭarīḳlerin 

tamamında ondan nakilde bulunan mevlâsı Kureyb b. Ebī Muslim el-Hāşimī 

el-Medenī’dir (ö. 98/716). Kureyb’den nakledenler ise Seleme b. Kuheyl el-

Kūfī (ö. 121/738), ʿAmr b. Dīnār el-Mekkī (ö. 126/744), Maḥrame b. 

Suleymān el-Medenī (ö. 140/757) ve Bukeyr b. ʿAbdullāh b. el-Eşecc el-

Medenī’dir (ö. 128/745). Hepsi de Kureyb’in öğrencilerinden olup güvenilir 

ravilerdir. Onlardan da Şuʿbe b. Ḥaccāc el-Baṣrī (ö. 160/776), Ḥaccāc b. 

Muḥammed el-Maṣṣīṣī (ö. 206/821), Sufyān es̱-S̱evrī el-Kūfī, Sufyān b. 

ʿUyeyne el-Kūfī el-Mekkī, Ḥammād b. Seleme el-Baṣrī (ö. 167/784), 

ʿAbdurabbih b. Saʿīd b. Ḳays el-Medenī (ö. 139/756), Saʿīd b. Mesrūḳ es̱-S̱evrī 

el-Kūfī (ö. 126/744) ve ʿAmr b. el-Ḥāris̱ el-Mıṣrī (ö. 147/765) rivayette 

bulunmuştur. Bu isimler arasında herhangi bir ittisal problemi yoktur. Hadis 

ayrıca “İbn ʿAbbās → oğlu ʿAlī (ö. 118/737) → oğlu Muḥammed (ö. 126/744) 

→ Ebū Yezīd Ḥabīb b. Ebī S̱ābit el-Kūfī (ö. 119/737) → Ḥusayn b. 

ʿAbdurraḥmān el-Kūfī (ö. 136/754)” senediyle de taḥrīc edilmiştir.69 Bu 

 
66 Mālik b. Enes, el-Muvaṭṭaʾ, 2:165 (no. 120/396); Mālik b. Enes, el-Muvaṭṭaʾ (Rivāyetu’ş-Şeybānī), 73-
74 (no. 165, 170); eş-Şāfiʿī, Musnedu’l-İmām eş-Şāfiʿī, 1:342 (no. 382); el-Muzenī, es-Sunenu’l-Meʾs̱ūra 
li’l-ʾİmām Muḥammed b. İdrīs eş-Şāfiʿī, 148 (no. 54, 56); eṭ-Ṭayālisī, el-Musned, 4:424–425 (no. 2829); 
ʿAbdurrezzāḳ, el-Muṣannef, 2:403 (no. 3862), 3:36 (no. 4707); İbn Ḥanbel, el-Musned, 4:339–340 (no. 
2559), 5:270–271 (no. 3194); el-Buḫārī, el-Edebu’l-Mufred, 363–364 (no. 695); el-Buḫārī, el-Vuḍūʾ, 5 
(no. 142), ed-Daʿavāt, 9 (no. 6324); Muslim, Ṣalātu’l-Musāfirīn, 26 (no. 181); el-Bezzār, el-Baḥru’z-
Zeḫḫār, 11:387 (no. 5220); en-Nesā’ī, eṣ-Ṣalāt, 40 (no. 396); İbn Ḫuzeyme, eṣ-Ṣaḥīḥ, 3:17 (no. 1533); 
İbn Ḥibbān, eṣ-Ṣaḥīḥ, 7:20 (no. 6049). 
67 el-Ḥumeydī, el-Musned, 1:428 (no. 477); İbn Ḥanbel, el-Musned, 4:76–77 (no. 2196), 4:343 (no. 
2567); el-Buḫārī, Bedʾu’l-ʾEẕān, 59, 157 (no. 706, 767); Muslim, Ṣalātu’l-Musāfirīn, 26 (no. 184, 186, 
187); en-Nesāʾī, el-İftitāḥ”, 153 (no. 1121); İbnu’l-Cārūd, el-Munteḳā mine’s-Suneni’l-Musnede ʿan 
Resūlillāh ṣallallāhu ʿaleyhi ve sellem, 12 (no. 10); İbn Ḫuzeyme, eṣ-Ṣaḥīḥ, 3:13 (no. 1523); eṭ-Ṭaḥāvī, 
Şerḥu Muşkili’l-Ās̱ār, 9:15 (no. 3430); İbn Ḥibbān, eṣ-Ṣaḥīḥ, 7:18 (no. 6042); eṭ-Ṭaberānī, el-Muʿcemu’l-
Kebīr, 11:413 (no. 12172); el-Beyhaḳī, Maʿrifetu’s-Sunen ve’l-Ās̱ār, 4:174 (no. 5787). 
68 İbn Ḥanbel, el-Musned, 3:394 (no. 1911), 3:505 (no. 2084); el-Bezzār, el-Baḥru’z-Zeḫḫār, 11:383 
(no. 5216); İbnu’l-Cārūd, el-Munteḳā, 12 (no. 11). 
69 Muslim, Ṣalātu’l-Musāfirīn, 26 (no. 191); Ebū Dāvūd, eṣ-Ṣalāt, 314 (no. 1353); Ebū ʿAvāne, el-
Musnedu’ṣ-Ṣaḥīḥu’l-Muḫarrec ʿalā Ṣaḥīḥi Muslim, 6:271–272 (no. 2346); eṭ-Ṭaḥāvī, Şerḥu Muşkili’l-
Ās̱ār, 1:16 (no. 13); eṭ-Ṭaberānī, el-Muʿcemu’l-Kebīr, 10:278 (no. 10653). 



1076                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

senedde de hadis tekniği açısından bir sorun yoktur. Rivayetin “İbn ʿAbbās → 

Ebū’l-ʿĀliye er-Riyāḥī el-Baṣrī (ö. 90/709) → Ḳatāde b. Dīʿāme el-Baṣrī (ö. 

117/735) → Ebū Ḥālid ed-Dālānī el-Kūfī (ö. 145/762) → ʿ Abdusselām b. Ḥarb 

b. Seleme el-Kūfī (ö. 186/802)” senediyle nakledilen bir versiyonu daha 

bulunmaktadır.70 Son olarak buraya “Nebi (a.s.) → Racul → ʿAbdullāh b. 

ʿUbeyd b. Ebī Muleyke el-Mekkī (ö. 117/735) → Ḥumeyd eṭ-Ṭavīl el-Baṣrī (ö. 

143/760) → Muʿtemir b. Suleymān el-Baṣrī (ö. 187/803)” ṭarīḳiyle ve sahabi 

ravinin müphem bırakıldığı senedle nakledilen bir versiyonunu eklemek 

istiyoruz.71 Zira bir yandan seneddeki İbn Ebī Muleyke’nin Mekkeli ve İbn 

ʿAbbās’ın talebelerinden, Ḥumeyd eṭ-Ṭavīl’in de onun öğrencilerinden olması 

diğer taraftan rivayetin muhtevası, müphem bırakılan râvinin ʿAbdullāh b. 

ʿAbbās olma ihtimalini güçlendirmektedir.   

Hadisin ayrıca en-Neḫaʿī’nin metniyle tamamen uyumlu Hz. ʿĀʾişe (ö. 

58/678), ʿAbdullāh b. Mesʿūd ve Ebū ʾUmāme el-Bāhilī (ö. 86/705) 

rivayetleri de bulunmaktadır. Hz. ʿĀʾişe ṭarīḳinde Hz. Peygamber’in secdede 

iken uyuduğu ve kendisinden hırıltılar duyulduğu, sonra ayağa kalktığı ve 

namaz kıldığı/kılmaya devam ettiği haber verilir. Rivayeti Vekīʿ b. Cerrāḥ el-

Kūfī (ö. 197/812), Suleymān b. Mihrān el-Aʿmeş el-Kūfī’den (ö. 148/765), o 

İbrāhīm en-Neḫaʿī’den, o Esved b. Yezīd en-Neḫaʿī el-Kūfī’den ve o da Hz. 

ʿĀʾişe’den nakleder.72 ʿAbdullāh b. Mesʿūd’dan gelen rivayetlerde 

kendisinden nakleden ʿAlḳame b. Ḳays en-Neḫaʿī el-Kūfī’dir. Ondan İbrāhīm 

en-Neḫaʿī, ondan Ḥammād b. Ebī Suleymān el-Kūfī ve ondan da Ḥaccāc b. 

Erṭāṭ en-Neḫaʿī el-Kūfī (ö. 145/762) rivayet eder.73 Ebū ʾUmāme’den gelen 

metni ondan talebesi Ḳāsım b. ʿAbdurraḥmān eş-Şāmī (ö. 112/730), ondan 

Cāʿfer b. Zubeyr el-Baṣrī eş-Şāmī (ö. 141/759), ondan el-Aʿmeş ve ondan da 

ʿAṭāʾ b. Cebele el-Kūfī (2/8. yüzyıl) nakleder.74 Bu son sened bazı problemler 

ihtiva etse de yukarıda sıraladığımız senedlerin tamamında herhangi bir 

ittisal probleminin ya da genel olarak ravilerine dair bir tenkidin olmadığı 

görülmektedir. Ayrıca Schacht’ın iddiasının aksine rivayeti taḥrīc eden ve 

Kūfelilerin muhalifi olarak konumlandırılan ehl-i hadise ait erken ya da geç 

dönem tüm hadis kaynakları metni mursel değil de muttasıl olarak 

kaydetmiştir. Bu durum Schacht’ın ilgili iddialarını nakzederken en-

Neḫaʿī’nin birden fazla kişiden duyduğu bir rivayeti mursel kıldığı yönündeki 

kendi beyanını ise doğrulamaktadır. Zira naklettiği metnin ihtiva ettiği mana 

Hz. ʿĀʾişe ve ʿAbdullāh b. Mesʿūd rivayetlerinde yer almakta ve biri Esved’den 

 
70 Ebū Dāvūd, eṭ-Ṭahāre, 77 (no. 202); et-Tirmiẕī, eṭ-Ṭahāre, 57 (no. 77). 
71 Bkz. İbn Ḥanbel, el-Musned, 24:148 (no. 15422). 
72 İsḥāḳ b. Rāhūye, el-Musned, 3:837 (no. 1490); İbn Māce, eṭ-Ṭahāre, 62 (no. 474). 
73 İbn Ḥanbel, el-Musned, 7:142 (no. 4051); İbn Māce, eṭ-Ṭahāre, 62 (no. 475); el-Bezzār, el-Baḥru’z-
Zeḫḫār, 5:28 (no. 1585); Ebū Yaʿlā, el-Musned, 9:145, 283 (no. 5224, 5411). 
74 eṭ-Ṭaberānī, el-Muʿcemu’l-Kebīr, 8:243 (no. 7948). 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1077 

diğeri ʿAlḳame’den gelmektedir. İbn ʿAbbās rivayetinin ise Medine üzerinden 

Kūfe’ye ulaşması veya ona Basra üzerinden muttali olunması da ihtimal 

dâhilindedir. Kūfe’nin çok sayıda sahabiye ev sahipliği yapması ve coğrafi 

konumu ilk dönemlerden itibaren özellikle iki belde ile yoğun bir hadis 

alışverişinde bulunmasını kolaylaştırmıştır. Bu iki belde hadislerin alındığı 

taraf olarak Medine ve daha ziyade hadislerin nakledildiği taraf olmak üzere 

Basra’dır. Ancak ilk dönem Kūfeli tâbiiler Medine’den hadis almaya meyilli 

iken, hatta Medine’nin fakih sahabilerinden gelen rivayetlere ehemmiyet 

verirken Kūfelillerin rivayetleri hicrî ilk yüz elli yıl boyunca Hicaz, Şam ve 

Mısır’da itibar görmemiştir.75 Nitekim İmam Mālik Medine’ye gelen ʿAlḳame, 

Esved ve Mesrūḳ’tan hadis alınmadığını haber vermektedir.76 Onlardan 

sonraki nesilde yer alan İbrāhīm en-Neḫaʿī ise Kūfe’de İbn Mesʿūd ve 

ashabının rivayetlerini ve usullerini en iyi bilen iki kişiden biridir. İkinci kişi 

olan ʿĀmir eş-Şaʿbī (ö. 104/722), İbn Mesʿūd yanında Hz. ʿAlī’nin (ö. 40/661), 

Medine’nin ve başka bölgelerin hadislerini de alırken en-Neḫaʿī sadece İbn 

Mesʿūd’un ashabının ve Kūfelilerin rivayetleriyle yetinmiştir.77 Bu dönemde 

hem Medine hem de Kūfe birbirinden bağımsız rivayet ağlarına sahiptir. 

Mesela Medine’de Hz. ʿĀʾişe’den alınan bir hadis Kūfe’ye ancak bir Kūfeli 

tarafından taşınmıştır.78 Kısacası başka şehirlerdeki raviler Medine’den 

hadis almışlardır. Bu nedenle Medine menşeli bir rivayetin başka şehirlerde 

mutābiʿini bulmak kolaylaşmaktadır. Fakat tersi durumun varlığından söz 

etmek pek de mümkün değildir.  

Ehl-i hadise ait tüm kaynaklar dikkate alındığında rivayetin meşhur 

olduğu ve hem Hicaz hem de Irak’ta bilindiği görülmektedir ki Schacht’ın 

iddialarına göre bunun olmaması beklenir. en-Neḫaʿī’nin mursel 

rivayetlerini güvenilir kabul eden klasik yaklaşımın haklılığını teyit eden bir 

görünüm söz konusudur. Ayrıca hadisin Hicaz merkezli versiyonlarının ehl-i 

hadis nezdinde itibar görüp yaygınlaştığı ve kaynaklarında kendisine yer 

bulduğu; müphem ravili, mursel ve de Kūfe menşeli olduğu düşünülebilecek 

versiyonların ise itibar görmeyip kaynaklarda daha az zikredildiği şeklindeki 

-yukarıda yer verdiğimiz- konuyla ilgili tespitlerle uyumludur. Aynı şekilde 

en-Neḫaʿī tarafından nakledilen merfūʿ-mursel metnin Schacht’ın muhalif 

dediği tüm kesimler tarafından bilindiği ve üstelik onların da en-Neḫaʿī’nin 

fetvasına muvafık ve merfūʿ metinle uyumlu olmayan hükümler verdiği 

görülmektedir. Hâlbuki söz konusu iddialara göre böyle bir manzara da 

ortaya çıkmamalıdır. Son olarak şu husus dikkatten uzak tutulmamalıdır ki 

 
75 Akgün, Hadis Rivayet Coğrafyası, 90-116. 
76 İbn Ḥanbel, el-ʿİlel, 1:294. 
77 ʿAlī b. el-Medīnī, el-ʿİlel, 46. 
78 Akgün, Hadis Rivayet Coğrafyası, 126. 



1078                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

Schacht’ın muhalif kabul ettiği İmam Mālik ve İmam eş-Şāfiʿī fıkıh ve 

usullerine dair ilk eserlerde İbrāhīm en-Neḫaʿī’den rivayette bulunabilmiş ya 

da tasnif ettikleri hadis kitaplarında senedinde onun yer aldığı rivayetleri 

zikredebilmiştir.79 Kūfe ekolü onun gibi tarihî bir şahsiyete ihtiyaç duyup 

sened kurgusuna alet etmiş, bir de ona amca ve dayılar bulmuşsa 

muhalefetin nasıl bir maksatla buna ortak olduğu hem bir soru işareti hem 

de bir çelişkidir. Her ne kadar Schacht isnadların geriye doğru büyümesine 

ve ıslahına paralel olarak yayıldıklarını, aynı ekol için ve aynı rivayete 

yönelik ek otorite ve ravilerin ortaya konulduğunu söylese ve bunun 

gerekçesini rivayetlerin ferd kalmasına gelecek itirazları önlemek şeklinde 

izah etse80 de muhalif yapıların nakilleriyle birlikte yukarıdaki manzara 

bunu desteklememektedir.  

2.2. İkinci Rivayet 

جْرِ 
َ
ف
ْ
تْ فِي ال

ُ
ن
ْ
مْ يَق

َ
هُ ل

َّ
ن
َ
ِ صلى الله عليه وسلم أ

بِي  ادٍ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ، عَنِ النَّ ، عَنْ حَمَّ
َ
ة
َ
بِي حَنِيف

َ
ا،  عَنْ أ ا وَاحِد  هْر 

َ
 ش

َّ
 إِلَّ

 بَعْدَهَا 
َ
هَا وَلَّ

َ
بْل
َ
ا ق انِت 

َ
مْ يُرَ ق

َ
يْهِمْ، ل

َ
 يَدْعُو عَل

َ
ت
َ
ن
َ
ركِِينَ، ق

ْ
ش
ُ ْ
ا مِنَ الْ  حَارَبَ حَيًّ

Ebū Ḥanīfe Ḥammād’dan, o da İbrāhīm en-Neḫaʿī’den şöyle rivayet 

etmiştir: Nebi (as) bir aylık bir süre haricinde sabah namazında ḳunūt 
okumamıştır. [Bu bir aylık ḳunūtta] müşriklerden harp ettiği bir 
kabileye beddua etmiştir. Bunun öncesinde ve sonrasında ḳunūt 
okuduğu ise görülmemiştir.81  

 
79 Saḥnūn, el-Mudevvene, 1:158, 174, 186; eş-Şāfiʿī, er-Risāle, 253 (no. 701). Lecomte, “al-Nak̲ḫaʿī, 
Ibrāhīm,” The Encyclopaedia of Islam (New Edition), 7:922. İmam Mālik’in el-Muvaṭṭaʾ’ının eş-Şeybānī 
rivayetinde ve İmam eş-Şāfiʿī’nin el-ʾUmm’unda da rivayetleri bulunmaktadır. Bkz. Futsi, “Rivayetleri 
Bağlamında İbrâhim en-Nehaî,” 188-190. 
80 Schacht, The Origins, 163-166. 
81 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār, 170 (no. 352); Ebū Ḥanīfe, Musnedu Ebī Ḥanīfe Rivāyetu’l-Ḥaṣkefī, (no. 34, 35); 
Rabīʿ b. Ḥabīb, el-Cāmiʿu’ṣ-Ṣaḥīḥ (el-Musned), 124 (no. 300); eş-Şeybānī, el-Ās̱ār, 1:593 (no. 215); eş-
Şeybānī, el-Ḥucce ʿalā Ehli’l-Medīne, 1:101, 105; eş-Şāfiʿī, Musnedu’l-İmām eş-Şāfiʿī, 1:274–275 (no. 
235–237); eṭ-Ṭayālisī, el-Musned, 3:487, 507, 571 (no. 2101, 2128, 2213); ʿ Abdurrezzāḳ, el-Muṣannef, 
2:446 (no. 4029), 3:105, 107, 109–110, 113 (no. 4945, 4953, 4962–4965, 4975); İbn Ebī Şeybe, el-
Muṣannef, 2:102–103 (no. 6979–6981, 6986–6987); İbn Ḥanbel, el-Musned, 4:475 (no. 2746), 12:431 
(no. 7465), 19:194–195 (no. 12150, 12152), 20:94, 129–130, 220, 383, 462 (no. 12655, 12705, 
12849, 13120, 13265), 21:7, 110, 126–127, 272–273, 287, 412 (no. 13274, 13431, 13462, 13724–
13725, 13752, 14004), 30:416 (no. 18470); ed-Dārimī, es-Sunen, 2:994 (no. 1636–1637); el-Buḫārī, 
el-Vitr, 6 (no. 1012–1013), el-Cenāiz, 39 (no. 1310), el-Meġāzī, 29 (no. 4077–4080, 4084, 4086); 
Muslim, el-Mesāc̱id, 54 (no. 297–306); Ebū Dāvūd, eṣ-Ṣalāt, 343 (no. 1442–1443, 1445); el-Bezzār, 
el-Baḥru’z-Zeḫḫār, 13:401, 420 (no. 7105, 7150); en-Nesā’ī, el-İftitāḥ, 116 (no. 1070, 1077–1079); 
Ebū Yaʿlā, el-Musned, 5:374, 400 (no. 3028, 3069), 6:12 (no. 3231), 7:90, 92, 252–253, 268 (no. 4026, 
4031, 4261–4264, 4286), 8:442, 457 (no. 5029, 5043); eṭ-Ṭaberī, Tehẕību’l-Ās̱ār, 1:316–317, 320–
323, 339–340, 366 (no. 531–538, 567–569, 636); İbn Ḫuzeyme, eṣ-Ṣaḥīḥ, 1:313 (no. 618), 2:153 (no. 
1097); Ebū’l-ʿAbbās es-Serrāc, Musnedu’s-Serrāc, 403–405 (no. 1315–1318, 1323–1324); Ebū ʿ Avāne, 
Mustaḫrecu Ebī ʿAvāne, 2:22, 25–26 (no. 2168–2172, 2183–2188); eṭ-Ṭaḥāvī, Şerḥu Meʿāni’l-Ās̱ār, 
1:241–245 (no. 1441, 1444–1466); İbn Ḥibbān, eṣ-Ṣaḥīḥ, 6:326 (no. 5320), 7:470, 477 (no. 6819, 
6836); eṭ-Ṭaberānī, el-Muʿcemu’l-Kebīr, 10:69, 74 (no. 9974, 9994); eṭ-Ṭaberānī, el-Muʿcemu’l-Evsaṭ, 
5:305 (no. 5386), 7:274 (no. 7483); el-Ḥākim, el-Mustedrek ʿale’s-Saḥīḥayn, 1:348 (no. 820); el-



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1079 

Bazılarında bu metnin son cümlesi yer almamakla birlikte dipnotta 

zikrettiğimiz kaynaklar en-Neḫaʿī’den gelen merfūʿ-mursel hadisin metniyle 

uyum arz eden merfūʿ-muttasıl rivayetleri göstermektedir. Yoksa Hz. 

Peygamber ile bazı sahabi ve tâbiilerin sabah namazı yanında diğer vakit 

namazlarında ya da vakit namazlarının bazılarında ḳunūt yaptığını beyan 

eden merfūʿ, mevḳūf ve maḳṭūʿ başka rivayetler de bulunmaktadır.82 Bizim 

incelememiz açısından ehemmiyetli olan husus Hz. Peygamber’in ḳunūt 

okuduğunun farklı sahabiler ve raviler tarafından haber verilmesidir. Zira 

Schacht’a göre ḳunūt okuma uygulaması Hz. ʿAlī ile Muʿāviye (ö. 60/680) 

arasındaki çekişmede ortaya çıkan bir yenilik olup onu Hz. Peygamber’e 

nispet eden merfūʿ-mursel metin en-Neḫaʿī ile Ebū Ḥanīfe arasındaki 

dönemde uydurulmuştur.83 Yani ḳunūt okumak erken dönem İslam 

toplumundaki siyasi çekişmelerin en şiddetlilerinden olan Ṣıffīn savaşının 

yaşandığı zaman diliminin ürünü olan yeni bir uygulamadır. Hâliyle de ona 

meşruiyet kazandırmak amacıyla geriye doğru önceki nesillere nispet edilip 

Hz. Peygamber’in yaptığı bir fiile dönüştürülmüştür.  

Öncelikle Schacht’ın rivayeti bağlamından kopararak değerlendirdiğini 

söylemek istiyoruz. Zira hadis Hz. Peygamber’in sabah namazında ḳunūt 

yapıp yapmadığı, yapmış ise bunun süreklilik arz edip etmeyeceği ihtilafı 

bağlamında zikredilmektedir. Mesela İbn Ebī Leylā onun Hz. Peygamber 

döneminden itibaren sabah namazında uygulanagelen bir sünnet olduğunu 

ifade ederken İbn Sīrīn sabah namazındaki ḳunūtun kısa bir süreliğine 

yapıldığını söyler.84 Gerek Hz. Peygamber ve Irak fıkıh okulunun imamı İbn 

Mesʿūd’un gerekse de diğer sahabilerin, ekol ve mezheplerin vitir namazında 

her zaman ḳunūt yaptığı ve onda okunacak belli duaların bulunduğu 

hususunda bir tereddüt ya da ihtilaf söz konusu değildir. Nitekim en-Neḫaʿī, 

İbn Mesʿūd ve ashabından herhangi birinin ölünceye kadar sabah namazında 

ḳunūt okumadığını, vitir namazında ise İbn Mesʿūd’un onu her daim 

okuduğunu ve bunun sadece vitir namazında vacip olduğunu zikreder.85 Ebū 

Ḥanīfe vasıtasıyla ehl-i Medine’nin sabah namazında ḳunūt okuduğu ve 

bunun delili nakledilir.86 İmam Muḥammed kendisinin de onları bu şekilde 

gördüğünü söyler. Ancak onların imamı konumundaki İbn ʿÖmer’den (ö. 

 
Beyhaḳī, es-Sunenu’l-Kubrā, 2:285–287, 292–293, 301–302, 347 (no. 3098, 3102–3104, 3122–3125, 
3153–3155, 3322). 
82 Konuyla ilgili bilgi, değerlendirme ve örnekler için bkz. Furkan Çakır, “Hadislere Göre Sabah 
Namazında Kunut Uygulaması: Metinler Arası Karşılaştırma,” 427-46. 
83 Schacht, The Origins, 141. 
84 İbn Ebī Şeybe, el-Muṣannef, 2:104 (no. 7007-7009). 
85 eş-Şeybānī, el-Ās̱ār, 1:569-595 (no. 211-216). 
86 İbn ʿÖmer’in ḳunūt okumadığı haberini kendileri de nakletmekle beraber aksi yöndeki 
uygulamaları için yegâne delilleri Zubeyr b. ʿAvvām’ın ḳunūt okuduğunu bildiren mevḳūf haberdir. 
Bkz. Mālik b. Enes, el-Muvaṭṭaʾ (Rivāyetu Ebī Muṣʿab), 1:165 (no. 427-8). 



1080                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

73/693) gelen ve sabah namazında yapılan ḳunūt hakkında “Böyle bir şey ne 

gördüm ne de duydum.” sözünü dikkate almamalarını tutarsız bulur. Hz. 

Peygamber’in sadece bir ay ḳunūt okuduğu ve sonra terk ettiğine dair merfūʿ 

rivayetin şahidini ise Enes b. Mālik’ten (ö. 93/712) nakleder.87  

Ayrıca Schacht’ın el-Ās̱ār’daki konuyla ilgili tüm rivayetleri dikkate 

almadığı görülmektedir. Zira konumuz olan merfūʿ-mursel rivayetin hemen 

akabinde “mis̱lehū” denilip metin tekrarlanmadan onun muttasıl versiyonu 

zikredilmiştir. Buna göre en-Neḫaʿī ʿAlḳame’den; o, İbn Mesʿūd’dan ve o da 

Hz. Peygamber’den nakletmektedir. Konuyla ilgili sonraki metinlerde en-

Neḫaʿī Hz. Ebū Bekr’in (ö. 13/634) hilafeti döneminde vefatına kadar hiç 

ḳunūt okumadığını haber verirken Hz. ʿÖmer’in muharebe zamanında ḳunūt 

okuduğunu, normal şartlarda ise okumadığını bildirmektedir. Diğer taraftan 

Esved b. Yezīd’den naklettiği habere göre o, iki yıl Hz. ʿÖmer’in yakınında 

bulunmuş ancak ne seferde ne de mukîm iken ḳunūt okuduğuna şahit 

olmuştur. İbn ʿÖmer’in de sabah namazında ḳunūt yapmadığı bir rivayetle 

haber verilir. Ayrıca en-Neḫaʿī, Schacht tarafından rivayetin menşei olarak 

ortaya atılan iddianın muhtevasını da zaten kendi tespiti olarak dile 

getirmektedir. Buna göre Ṣıffīn savaşı öncesinde Hz. ʿAlî, Muʿāviye aleyhine 

dua etmiş yani ḳunūt okumuş; Muʿāviye de Hz. ʿAlī aleyhine ḳunūt 

okumuştur. Onlardan gören Kūfeliler ve Şamlılar da aynı şekilde yapmıştır.88 

İmam Muḥammed’in zikrettiği versiyonda Hz. ʿAlī ḳunūt okumayı tüm 

namazlarda yapmaktadır.89 Diğer yandan Hz. ʿ Alī’nin sabah namazında ḳunūt 

okumasını insanların yadırgadığı bunun üzerine kendisinin “Biz sadece 

düşmanlarımıza karşı yardım/zafer talep ettik.” dediği haber verilir. Yine Hz. 

ʿÖmer’in sabah namazında ḳunūt okumadığı ve ḳunūt okumanın Şamlılar 

gelene kadar bulunmadığı zikredilir. Ebū Cāʿfer Muḥammed el-Bāḳır (ö. 

114/732) kendisiyle ḳunūtu müzakere eden Ebū İsḥāḳ es-Sebīʿī’ye (ö. 

127/745) “ʿAlī bizden ayrılırken ḳunūt yapmıyordu, size geldikten sonra 

yaptı.” demektedir.90 Zeyd b. ʿAlī (ö. 122/740) de Hz. ʿAlī’nin Medine’deyken 

de Kūfe’deyken de ḳunūt okuduğunu Muʿāviye ile harp hâlindeyken Kūfe’de 

okuduğu ḳunūtunda ona ve taraftarlarına beddua ettiğini söylemektedir.91 

Üstelik sabah namazında ḳunūt okumayı yenilik (bidat) olarak tanımlayan 

sahabiler de vardır.92 Şu halde Schacht’ın iddiası dikkate alındığında 

Kūfelilerin, kurgulayıp Hz. Peygamber’e nispet edecekleri metnin nereden 

türediğini itiraf etmeleri gibi anakronik, paradoksal ve mantıksal açıdan 

 
87 eş-Şeybānī, el-Ḥucce, 1:97-106. 
88 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār, 171-72, 176 (no. 353-357, 372); eş-Şeybānī, el-Ās̱ār, 1:595-599 (no. 216). 
89 eş-Şeybānī, el-Ḥucce, 1:104. 
90 İbn Ebī Şeybe, el-Muṣannef, 2:103 (no. 6982-6983, 6993). 
91 Zeyd b. ʿAlī, el-Musned, 120. 
92 İbn Ebī Şeybe, el-Muṣannef, 2:101 (no. 6961, 6963). 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1081 

sorunlu bir durum ortaya çıkmaktadır. Ayrıca yine Schacht’ın iddialarına 

göre İbn Mesʿūd’a dayandırılan ana akım hukuk doktrini, Kūfe ekolü 

içerisindeki zayıf kalan muhalif kanadı başka ve mümkünse daha yüksek bir 

otoriteye istinat etmeye zorlamış, sonuçta Kūfe’yi kendisine başkent yapan 

Hz. ʿAlī’ye yönelinmiştir. Ona dayandırılan görüşler Kūfe ekolü içerisindeki 

yaygın öğretiye karşı ortaya konulan muhalif, başarısız yani genel kabul 

görmemiş yaklaşımları temsil etmektedir.93 Bu durumda İbn Mesʿūd’a 

dayanan ana akım doktrini temsil eden en-Neḫaʿī ve Ḥammād b. Ebī 

Suleymān gibi isimler muhalifleri olan kanada adeta bir jest yaparak (!) Hz. 

ʿAlī’nin uygulamasını kendi senedleri üzerinden Hz. Peygamber’e nispet 

edivermiştir.  

Neḫaʿî’nin aktardığına benzer metinlerin senedleri incelendiğinde 

haberin sahabi ravileriyle ilgili şöyle bir görünüm ortaya çıkmaktadır: 

ʿAbdullāh b. Mesʿūd, Enes b. Mālik, Ebū Hureyre (ö. 58/678), ʿAbdullāh b. 

ʿAbbās, Berāʾ b. ʿĀzib (ö. 71/690) ve Ḫufāf b. Eymāʾ al-Ġıfārī (1/7. yüzyıl). 

Uzun yıllar hem Medine hem de Kūfe’de ikamet eden ʿAbdullāh b. 

Mesʿūd’dan nakilde bulunanlar ʿAlḳame b. Ḳays el-Kūfī ve Esved b. Yezīd el-

Kūfī’dir. Onlardan aktaran İbrāhīm en-Neḫaʿī el-Kūfī’dir. Ondan nakledenler 

Ḥammād b. Ebī Suleymān el-Kūfī, Ebū Ḥamza Meymūn el-Aʿver el-Kūfī (ö. 

130/748) ve Manṣūr b. Muʿtemir el-Kūfī’dir (ö. 132/750). Onlardan alanlar 

ise Ebū Ḥanīfe el-Kūfī, Muḥammed b. Cābir el-Yemāmī el-Kūfī (ö. 171/788), 

Ebū Mālik ʿAbdulmelik b. el-Ḥuseyn en-Neḫaʿī el-Kūfī (2/8. yüzyıl), Misʿar b. 

Kidām el-Kūfī (ö. 155/772), Ebū’l-Velīd Nuṣayr b. Ebī’l-Eşʿas̱ el-Kurādī el-Kūfī 

(2/8. yüzyıl), Ebū Maʿşer Yūsuf b. Yezīd el-Baṣrī (ö. 180/797) ve Şerīk b. 

ʿAbdullāh en-Neḫaʿī el-Kūfī’dir (ö. 177/794). 

Medine ve Bahreyn’de ikamet etmiş Ebū Hureyre’den nakledenler Saʿīd 

b. el-Museyyeb el-Medenī (ö. 94/713), Ebū Seleme b. ʿAbdurraḥmān el-

Medenī (ö. 94/713) ve Ḳāsım b. Muḥammad el-Medenī’dir (ö. 107/725). 

Onlardan alanlar İbn Şihāb ez-Zuhrī el-Medenī (ö. 124/742), Medine’de on 

yıl kalan Yaḥyā b. Ebī Kes̱īr el-Yemāmī el-Baṣrī (ö. 129/747) ve ʿOs̱mān el-

Bettī el-Baṣrī’dir (ö. 143/760). Sonraki raviler ise İbrāhīm b. Saʿd ez-Zuhrī el-

Medenī (ö. 183/799), Sufyān b. ʿUyeyne el-Baṣrī, el-Evzāʿī ve ʿAdī b. Faḍl el-

Baṣrī (ö. 171/788) şeklindedir. 

ʿAbdullāh b. ʿAbbās’tan nakledenler ʿİkrime el-Berberī el-Medenī (ö. 

105/723), Ebū Miclez Lāḥıḳ b. Ḥumeyd el-Baṣrī (ö. 106/724) ve Cābir b. Zeyd 

el-Ezdī el-Baṣrī el-ʿUmānī’dir (ö. 93/711-12). Onlardan Hilāl b. Ḥabbāb el-

ʿAbdī el-Baṣrī (ö. 144/762), Ebū’l-Muʿtemir Suleymān b. Ṭarḥān el-Baṣrī (ö. 

143/761) ve Ebū ʿUbeyde Muslim b. Ebī Kerīme el-Baṣrī (ö. 145/762) 

 
93 Schacht, The Origins, 165. 



1082                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

nakleder. Onlardan da Ebū Zeyd S̱ābit b. Yezīd el-Aḥvel el-Baṣrī (ö. 169/786), 

Sufyān es̱-S̱evrī ve Rabīʿ b. Ḥabīb el-Baṣrī (ö. 180/796) rivayette bulunur. 

Medine ve bir süre Kūfe’de ikamet eden Berāʾ b. ʿĀzib’den ʿAbdurraḥmān 

b. Ebī Leylā el-Medenī el-Kūfī, ondan ʿAmr b. Murre el-Kūfī (ö. 116/734) ve 

ondan da Sufyān es̱-S̱evrī ve Şuʿbe b. Ḥaccāc el-Baṣrī rivayet eder. 

Hudeybiye antlaşmasında hazır bulunan ve Medine’de yaşamış olan 

Ḫufāf b. Eymāʾ el-Ġıfārī’den Ḥāris̱ b. Ḫufāf el-Ġıfārī (ö. 130/748) ile Ḥanzala 

b. ʿAlī el-Eslemī (2/8. yüzyıl) nakilde bulunur. Onlardan ʿAbdurraḥmān b. 

Ḥarmele el-Eslemī (ö. 145/763) ile Ḫālid b. ʿAbdullāh b. Ḥarmele (2/8. 

yüzyıl) ve onlardan da Muḥammed b. ʿAmr b. ʿAlḳame b. Vakḳāṣ el-Leysī el-

Medenī (ö. 144/762) ile Suleymān b. Bilāl el-Medenī (ö. 172/788) rivayet 

eder. İlgili raviler hakkında çok ayrıntılı malumat olmasa da senedde aile içi 

rivayet ağının bulunduğu ve Medine menşeli olduğu görülmektedir.  

Uzun yıllar Medine ve Basra’da, bir müddet de Dımaşḳ’ta bulunan Enes 

b. Mālik’ten rivayette bulunanlar ise bir hayli fazladır. Ḳatāde b. Diʿāme el-

Baṣrī, ʿĀṣım el-Aḥvel el-Baṣrī (ö. 142/759), Ebū Miclez el-Baṣrī, Enes b. 

Mālik’in üvey babası Ebū Ṭalḥa’nın torunu İsḥāḳ b. ʿAbdullāh b. Ebī Ṭalḥa el-

Medenī (ö. 140/757), Enes b. Mālik’in oğullarından Mūsā b. Enes b. Mālik el-

Baṣrī (ö. 105/723), ʿAbdulazīz b. Suheyb el-Bunānī el-Baṣrī (ö. 130/747), 

Muḥammed b. Sīrīn ve kardeşi Enes b. Sīrīn el-Baṣrī (ö. 118/736), Ḥumeyd 

eṭ-Ṭavīl el-Baṣrī, Enes b. Mālik’ten rivayette bulunan son talebelerinden olan 

Rabīʿ b. Enes (ö. 139/756) ile Ḥanzala b. ʿAbdullāh es-Sedūsī (ö. 141–

150/758–767) bu kişilerdendir. Sonraki tabakada ʿAlī b. Mushir el-Kūfī (ö. 

189/805), Saʿīd b. Ebī ʿArūbe el-Baṣrī (ö. 156/773), Ḥammād b. Zeyd el-Baṣrī 

(ö. 179/795), Ḫālid b. Yezīd el-Baṣrī (ö. 183/799), Rabīʿ b. Enes’in talebeleri 

arasında yer alan Ebū Cāʿfer Muḥammed b. ʿAbdullāh er-Rāzī (2/8. yüzyıl), 

Ebū Ḳudāme Ḥāris̱ b. ʿUbeyd el-Baṣrī (ö. 160/776), ʿUbeyde/ʿUbeydullāh b. 

Ḥumeyd b. ʿAbdurraḥmān el-Baṣrī (ö. 209/824), Ḥammād b. Seleme el-Baṣrī, 

Eyyūb es-Seḥtiyānī el-Baṣrī (ö. 132/750), ʿAbdulvāris b. Saʿīd b. Zekvān el-

Baṣrī (ö. 180/796), Şuʿbe b. Ḥaccāc el-Baṣrī, Mālik b. Enes el-Medenī, 

Hemmām b. Yaḥyā el-Baṣrī (ö. 163/779), Hişām b. Ebū ʿAbdullāh ed-

Destuvāʾī el-Baṣrī (ö. 154/771), Ebān b. Yezīd Aḥmed el-ʿAṭṭār el-Baṣrī (ö. 

163/779), Maʿmer b. Rāşid el-Baṣrī es-Ṣanʿānī (ö. 153/770), Ebū Muʿāviye 

Muḥammed b. Ḥāzim el-Kūfī (ö. 194/810), Ebū Sāliḥ ʿAbdulvāḥid b. Ziyād el-

ʿAbsī el-Kūfī (ö. 177/793), Ebū ʿAbdurraḥmān Muḥammed b. Fuḍayl ed-

Dabbī el-Kūfī (ö. 195/811), Sufyān b. ʿUyeyne el-Kūfī el-Medenī, Şerīk b. 

ʿAbdullāh el-Kūfī ve Ebū’l-Muʿtemir Suleymān b. Ṭarḥān el-Baṣrī 

bulunmaktadır. 

Kaynaklarda, en-Neḫaʿī’nin bu rivayetin muttasıl senedini bilmesine ve 

nakletmesine rağmen metni mursel olarak zikretmesinde olduğu gibi 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1083 

rivayetin diğer muttasıl versiyonlarının senedlerinde yer alan ʿAlḳame b. 

Ḳays, Esved b. Yezīd, Ḳatāde b. Diʿāme, Ebū Miclez, ez-Zuhrī ve Muḥammed 

el-Bāḳır da rivayeti aynı zamanda mursel olarak nakletmiştir. Bu isimler o 

günün İslam coğrafyasında merkezi konumda bulunan Medine, Kūfe ve Basra 

gibi farklı şehirlerde ikamet eden, farklı yaklaşımlara sahip kimselerdir. Şu 

durumda aynı rivayet için o günün ilim merkezlerinin hepsinde senedlerin 

geriye doğru tamamlanarak büyütülmesi ve ıslah edilmesi yönünde bir 

ittifak oluştuğunu iddia etmek gerekecektir. Schacht’ın muhalif olarak 

konumlandırdığı ilim merkezlerinin istidlal ettikleri farklı farklı rivayetler 

için senedleri tamamlamaya/ıslah etmeye yönelmeleri teorik olarak 

mümkün kabul edilse dahi hepsinin birlikte bu faaliyeti aynı rivayet için 

yapmaları imkân dâhilinde görünmemektedir. Ayrıca Hicaz bölgesinin ya da 

Medine ekolünün kendi tatbikatlarını desteklemeyen, ona muhalif metinleri 

rivayet etmesi tutarlı olmayacaktır ve bunun sonucu muhaliflerine destek 

vermekten başka bir şey de değildir.   

Rivayetin yaygınlığı, birbirine muhalif gibi konumlandırılan her bölgede 

bilinmesi, erken dönem dâhil tüm hadis kaynaklarında muttasıl olarak yer 

alması en-Neḫaʿī’nin mursellerine dair klasik dönem ulemasının yaklaşımını 

tasdik ve teyit etmektedir. Rivayetin her bölgede biliniyor olması, Kūfe’nin 

Medine’den rivayet almaya meyilli hali, Basra ile olan coğrafi yakınlığı 

düşünüldüğünde hadisin en-Neḫaʿī’ye birçok kanaldan ulaşmasını, onun ise 

Kūfelilerden rivayette bulunma tavrına sadık kalmasını güçlü bir ihtimale 

dönüştürmektedir. Kūfe’de meşhur olan İbn Mesʿūd versiyonu en-Neḫaʿī’ye 

çok kimseden değil de onun bir iki talebesinden ulaşmış da olabilir. Belki de 

merfūʿ-mursel rivayetin hemen ardından onun muttasıl versiyonunun 

zikredilmesi buna istinadendir. 

Hadisin hem sahabi ravilerinin hem de sonraki ravilerin memleketleri, 

birbirleriyle bağlantıları yani hoca-talebe ilişkilerinin görünürlüğü ve 

yaşadıkları bölgeler dikkate alındığında nakillerde herhangi bir tutarsızlık ve 

inḳıta‘ söz konusu değildir. Ayrıca her rivayet ağı için kendi içerisinde bir 

bölgesellik mevcuttur. Senedlerin erken dönemlere ait kısımlarında ise 

neredeyse tümüyle bir bölgesellik söz konusudur. İkinci asrın ortalarına 

doğru ve sonrasındaki dönemlere gelindiğinde farklı bölgelerden ravilerin 

de senedlere dâhil olduğu görülmektedir ki bu durum hadis tarihinin gelişimi 

ve hadislerin yayılma süreciyle paralellik arz etmektedir.  

 

2.3. Üçüncü Rivayet 

لِي مِنْ 
ْ
غ
َ
دُورٍ ت

ُ
ِ صلى الله عليه وسلم مَرَّ بِق

نَّ رَسُولَ اللََّّ
َ
ادٍ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ ، أ ، عَنْ حَمَّ

َ
ة
َ
بِي حَنِيف

َ
حُمُرِ  عَنْ أ

ْ
حُومِ ال

ُ
 ل

فِئُوهَا
ْ
ك
َ
الَ: أ

َ
ق
َ
ةِ ف هْلِيَّ

َ ْ
 الْ



1084                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

Ebū Ḥanīfe Ḥammād’dan, o da İbrāhīm en-Neḫaʿī’den şöyle rivayet 
etmiştir: Hz. Peygamber (as) ehlî eşek etlerinin kaynatıldığı kazanların 

olduğu yere uğrayınca “Kazanları devirin/dökün” buyurdu.94  

Mesele ehlî eşek etlerini yemenin haram kılınması hususudur. Rivayet 

çok meşhur ve yaygın olup tüm hadis kaynaklarında yer almıştır. Bu nedenle 

biz Kutub-i Sitte sonrası kaynaklardan örnek olarak sadece bir rivayetin 

yerini zikretmekle yetindik. Hadisin el-Ās̱ār’da Ebū Ḥanīfe’nin Mekḥūl’den (ö. 

112/730), onun da Hz. Peygamber’den mursel nakli ve “Ebū Ḥanīfe → Nāfiʿ 

(ö. 117/735) → İbn ʿÖmer → Hz. Peygamber” senediyle aktarılan muttasıl 

hâli de bulunmaktadır. Kaynakları arasında gösterdiğimiz üzere İmam 

Muḥammed hem bu iki ṭarīḳi hem de “Ebū Ḥanīfe → Ḳatāde → Ebū Ḳılābe (ö. 

104/722) → Ebū Saʿlebe el-Ḫuşenī (ö. 75/694–95) → Hz. Peygamber” 

senediyle muttasıl üçüncü bir versiyonu zikreder. Ebū Ḥanīfe’nin 

Musned’inde yer alan muttasıl bir diğer senedde ise o, Ebū İsḥāḳ’tan; o da 

Berâʾ b. ʿÂzib’den rivayet etmektedir. Kısacası rivayetin mursel versiyonu 

yanında farklı sahabilerden gelen muttasıl ṭarīḳleri de Kūfe ekolünün ilk 

kaynaklarında sarih bir şekilde yer almaktadır.  

 
94 Ebū Yūsuf, el-Ās̱ār, 467-468 (no. 1080, 1077-1078); Muccāʿa b. ez-Zubeyr, Min Ḥadīsi Ebī ʿUbeyde 
Muccāʿa b. ez-Zubeyr el-Baṣrī, 50 (no. 20); Ebū Ḥanīfe, Musnedu Ebī Ḥanīfe Rivāyetu’l-Ḥaṣkefī, en-
Nikāḥ (no. 19); el-Eṭʿime, (no. 3); Mālik b. Enes, el-Muvaṭṭaʾ, 1:179 (no. 886); Mālik b. Enes, el-
Muvaṭṭaʾ (Rivāyetu Ebī Muṣʿab), 1:594 (no. 1542); ʿAbdullāh b. Mubārek, el-Musned, 110–111 (no. 
185–187); eş-Şeybānī, el-Ās̱ār, 404 (no. 430), 689 (no. 814), 698 (no. 825); İbn Vehb, el-Muvaṭṭaʾ, 86 
(no. 250–251); eş-Şāfiʿī, Musnedu’l-İmām eş-Şāfiʿī, 3:51–54 (no. 1157, 1159, 1161); eṭ-Ṭayālisī, el-
Musned, 1:107 (no. 113), 2:81, 98, 160, 355 (no. 741, 767, 854, 1109), 3:258 (no. 1783); el-Vāḳıdī, el-
Meġāzī, 2:661; ʿAbdurrezzāḳ, el-Muṣannef, 1:70 (no. 218–219), 4:471, 519–520, 523–524 (no. 8503, 
8705–8706, 8719–8725), 5:240 (no. 9489–9490), 7:500, 506 (no. 14032, 14048), 9:257 (no. 17130); 
el-Ḥumeydī, el-Musned, 1:171 (no. 37); İbn Hişām, es-Sīretu’n-Nebeviyye, 2:331; Saʿīd b. Manṣūr, es-
Sunen, 1:251 (no. 848–849); İbn Ebī Şeybe, el-Muṣannef, 3:551 (no. 17065), 5:121–122 (no. 24325–
24336, 24330), 7:395 (no. 36889–36893); İbn Ḥanbel, el-Musned, 2:29-30, 384, 409 (no. 592, 1204, 
1254), 8:343-344 (no. 4720), 10:59, 385, 394 (no. 5786, 6291, 6310), 18:167 (no. 11623), 19:139-
140, 248-249 (no. 12086, 12217), 20:112 (no. 12679), 22:354-355 (no. 14463), 24:198 (no. 15458), 
27:40 (no. 16513/1), 28:15-16, 384, 429 (no. 16816, 17153, 17193), 29:270-271, 273-74, 282 (no. 
17735, 17737, 17747), 30:587 (no. 18623), 31:472 (no. 19127); ed-Dārimī, es-Sunen, 2:265-267 (no. 
2033-2034, 2036), 3:404 (no. 2243); el-Buḫārī, el-Meẓālim, 22 (no. 2490), Faḍlü’l-Cihād, 127 (no. 
3007), Farḍu’l-Ḫumus, 19 (no. 3165), Ġazvetu’l-ʿAşira, 36, 39 (no. 4160, 4185–4186, 4201–4213), 
en-Nikāḥ, 32 (no. 5105), ez-Ẕebāʾiḥ”, 14 (no. 5493), 26–27 (no. 5516–5524), Terku’l-Ḫiyel, 4 (no. 
6967); Muslim, en-Nikāḥ, 3 (no. 29-32), eṣ-Ṣayd, 5 (no. 23-35), 6 (no. 36-37), el-Cihād, 43 (no. 123); 
İbn Māce, en-Nikāḥ, 44 (no. 1961), ez-Ẕebāʾiḥ, 13 (no. 3192–3196); Ebū Dāvūd, el-Eṭʿime, 25 (no. 
3788), 33 (no. 3808–3811); et-Tirmiẕī, en-Nikāḥ, 27 (no. 1149), eṣ-Ṣayd, 8 (no. 1542), 10 (no. 1547), 
el-Eṭʿime, 5 (no. 1896), 6 (no. 1897–1898); el-Bezzār, el-Baḥrü’z-zeḫḫār, 2:241 (no. 641–642), 8:263 
(no. 3324), 10:133 (no. 4197), 11:174, 176, 191 (no. 4913, 4915, 4936), 12:68–69, 278 (no. 5504–
5506, 6077), 13:226, 233, 242 (no. 6711–6712, 6728, 6750); en-Nesā’ī, en-Nikāḥ, 71 (no. 3366), eṣ-
Ṣayd, 33 (no. 4334–4342), ed-Ḍaḥāyā, 42 (no. 4447); Ebū Yaʿlā, el-Musned, 1:434 (no. 576); Ebū 
ʿAvāne, el-Mustaḫrec, 5:16, 30 (no. 7601, 7662); eṭ-Ṭaḥāvī, Şerḥu Meʿāni’l-Ās̱ār, 4:206 (no. 6399, 
6401); İbn Ḥibbān, eṣ-Ṣaḥīḥ, 2:201 (no. 1151); eṭ-Ṭaberānī, el-Muʿcemu’ṣ-Ṣaġīr, 2:28 (no. 722); eṭ-
Ṭaberānī, el-Muʿcemu’l-Kebīr, 7:34 (no. 6301), 10:190 (no. 10422), 19:68 (no. 131), 20:217 (no. 503); 
eṭ-Ṭaberānī, el-Muʿcemu’l-Evsaṭ, 9:177 (no. 9467); ed-Dāreḳuṭnī, Sunenu’d-Dāreḳuṭnī, 4:34 (no. 
3051); el-Ḥākim, el-Mustedrek, 4:262 (no. 7580); el-Beyhaḳī, es-Sunenu’l-Kubrā, 6:168 (no. 11553). 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1085 

Ehlî eşek etinin haram kılındığı muhtevasına sahip rivayetleri Hz. 

Peygamber’den şu sahabiler rivayet etmiştir: Enes b. Mālik, Berāʾ b. ʿĀzib, 

ʿAbdullāh b. ʿÖmer, Hz. ʿAlī, Ebū Saʿīd el-Ḫudrī (ö. 74/693), Ebū Saʿlebe el-

Ḫuşenī, ʿAbdullāh b. Ebī Evfā (ö. 86/705), Cābir b. ʿAbdullāh (ö. 78/697), 

ʿAbdullāh b. ʿAbbās, ʿAbdullāh b. Mesʿūd, Miḳdām b. Maʿdikerib el-Kindī (ö. 

87/706), Ebū ʾUmāme, Ebū Hureyre, ʿAbdullāh b. ʿAmr b. ʿĀṣ (ö. 65/684), 

Seleme b. ʿAmr el-Eḳvāʿ (ö. 74/693), ʿİrbāḍ b. Sāriye es-Sulemī (ö. 75/694), 

Ẓāhir el-Eslemī (1/7. yüzyıl), Kaʿb b. Mālik (ö. 50/670), Maʿḳıl b. Yesār (ö. 

59/679) ve Ḫālid b. Velīd (ö. 21/642). Bu sahabilerin o günün İslam 

dünyasının farklı beldelerinde bulunup ikamet ettikleri bilinmektedir. Yani 

rivayet her bölgede bilinen maruf-meşhur bir metindir. Kaynaklarına dikkat 

edildiğinde de farklı bölgelere mensup musanniflere ait eserlerde muttasıl 

senedlerle taḥrīc edildiği anlaşılmaktadır. Bu açıdan en-Neḫaʿī’nin 

mursellerini sahih kabul eden klasik yaklaşımın geçerliliği bir kez daha teyit 

edilmektedir.   

Ayrıca en-Neḫaʿī gibi rivayeti mursel nakleden farklı bölgelere mensup 

tâbiiler de vardır: Heys̱em b. Ebī’l-Heys̱em el-Kūfī (2/8. yüzyıl), Mekḥūl eş-

Şāmī, Saʿīd b. Cubeyr el-Mekkī el-Kūfī (ö. 94/713), Ġālib b. Ebcer (ö. 

120/737) ve Sālim b. ʿAbdullāh b. ʿÖmer el-Medenī (ö. 106/725). 

Heys̱em’den Ebū Ḥanīfe; Mekḥūl’den Ebū Ḥanīfe, Yezīd b. Yezīd b. Cābir el-

Baṣrī eş-Şāmī (ö. 133/750–51), ʿAbdülkerīm b. Ebī’l-Muḥāriḳ el-Baṣrī (ö. 

126/744), Muḥammed b. Rāşid eş-Şāmī (ö. 161/778–79); Saʿīd b. Cubeyr’den 

el-Aʿmeş ve Sālim el-Eftāṣ (2/8. yüzyıl); Sālim b. ʿAbdullāh’tan da müphem 

bir ravi vasıtasıyla ʿAbdullāh b. ʿÖmer b. Ḥafṣ (ö. 171/787–88) alır. İkinci 

rivayette de geçtiği üzere hadisin muttasıl senedlerinde yer alan tâbii 

ravilerin hadisi mursel olarak da naklettikleri görülmektedir. Bu isimler 

arasında Kūfeliler ve Medineliler olduğu gibi Şamlı ya da diğer bölgelere 

mensup olanlar da bulunmaktadır. 

Enes b. Mālik’ten Muḥammed b. Sīrīn nakleder. Ondan ise Muccāʿa b. ez-

Zubeyr el-Baṣrī (ö. 151–160/768–776), Eyyūb es-Seḫtiyānī el-Baṣrī, Hişām 

b. Ḥassān el-Baṣrī (ö. 146/763) ve Eşʿas̱ b. Sevvār el-Kūfī (ö. 136/754) 

rivayet eder. Onlardan Sufyān b. ʿUyeyne, Maʿmer b. Rāşid, ʿAbdulvehhāb b. 

ʿAbdulmecīd es-Seḳafī el-Baṣrī (ö. 194/810), Yezīd b. Hārūn el-Vāsiṭī (ö. 

206/821), Ebū Muʿāviye Yezīd b. Zureyʿ el-Baṣrī (ö. 182/798) ve Şerīk b. 

ʿAbdullāh el-Kūfī nakletmektedir. Basra merkezli bölgesel bir rivayet ağı 

aşikârdır ve senedlerde sarih bir ittisal problemi yoktur. 

Berāʾ b. ʿĀzib’den Ebū İsḥāḳ es-Sebiʿī el-Kūfī, ʿAdī b. S̱ābit el-Kūfī (ö. 

116/734), ʿĀmir eş-Şaʿbī ve S̱ābit b. ʿUbeyd el-Kūfī (2/8. yüzyıl) aktarır. 

Onlardan ise Ebū’l-Aḥves ʿAbdullāh b. Ḥakīm el-Kūfī (ö. 170/786), Ebū 

Ḥanīfe, Şuʿbe b. Ḥaccāc, Kūfe’de de bulunmuş olan ʿĀṣım el-Aḥvel el-Baṣrī ve 



1086                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

Miṣʿar b. Kidām el-Kūfī nakleder. Medineli olup bir müddet Kūfe’de de ikamet 

eden Berāʾ b. ʿĀzib versiyonu daha ziyade Kūfe merkezli bir rivayet ağını 

göstermektedir ve senedlerde ittisal problemi yoktur. 

ʿAbdullāh b. ʿÖmer’den Nāfiʿ ve Sālim b. ʿAbdullāh b. ʿÖmer aktarır. 

Onlardan ise ʿUbeydullāh b. ʿÖmer el-Medenī (ö. 147/764), ʿAbdullāh b. 

ʿÖmer b. Ḥafṣ el-ʿÖmerī, Ebū Ḥanīfe, Mālik b. Enes ve İbn Cureyc el-Mekkī (ö. 

150/767) nakleder. Sened Medine menşelidir ve Kūfeli Ebū Ḥanīfe’nin 

Nāfiʿ’den rivayeti bilinmekte olup Irak bölgesi bu senedle hadisi Medine’den 

almış görünmektedir. Ayrıca senedin ilk iki–üç tabakasında genel olarak Hz. 

ʿÖmer’in soyundan müteşekkil bir aile isnadı söz konusudur. 

Hz. ʿAlī’den oğlu Muḥammed b. el-Ḥanefiyye (ö. 81/700) ile ʿĀṣım b. 

Ḍamre el-Kūfī (ö. 74/693) nakleder. Muḥammed b. el-Ḥanefiyye’den 

çocukları Ḥasan (ö. 100/718) ve ʿAbdullāh (ö. 117/735), ʿĀṣım’dan da Ḫālid 

b. Ebī S̱ābit el-Kūfī rivayet eder. Sonrasında ez-Zuhrī, Ḥasan b. Zekvān el-

Baṣrī (ö. 141/758) ile İbn Cureyc el-Mekkī yer alır. ez-Zuhrī’den nakledenler 

ise Maʿmer b. Rāşid, Mālik b. Enes, Sufyān b. ʿ Uyeyne, ʿ Abdulazīz b. Ebī Seleme 

el-Medenī (ö. 164/780), Yaḥyā b. Saʿīd el-Enṣārī (ö. 143/760), ʿUbeydullāh b. 

ʿÖmer el-Medenī ve İsmā‘īl b. ʿUmeyye el-Medenī’dir (ö. 139/756). Hz. 

ʿAlī’nin hem Medine hem de Kūfe’de yaşaması, bu versiyonun oğlu 

Muḥammed vasıtasıyla gelen ṭarīḳlerinin Medine menşeli, ʿĀṣım vasıtasıyla 

gelenlerinin ise Kūfe menşeli olmasına yol açmıştır. Senedler muttasıldır ve 

bölgesel bir rivayet ağı vardır. 

Ebū Saʿīd el-Ḫudrī’den Ebū’l-Veddāk Ṣāliḥ b. Ebī Hudebe (ö. 108/726) ve 

Bişr b. Ḥarb el-Baṣrī (ö. 121/738) nakleder. Onlardan Yūnus b. Ebī İsḥāḳ es-

Sebiʿī el-Kūfī (ö. 159/776) ve Ḥammād b. Zeyd el-Baṣrī aktarır. Onlardan 

rivayet eden ise ʿAbdullāh b. Mubārek (ö. 181/797), Ebū Nuʿaym Faḍl b. 

Dukeyn el-Kūfī (ö. 219/834) ve Yūnus b. Muḥammed el-Muʾeddib el-

Baġdādī’dir (ö. 207/822). Bu versiyon, Irak bölgesinin Medine’den hadis 

alma meylinin açık göstergelerinden biridir ve ittisal problemi 

barındırmamaktadır. 

Ebū Saʿlebe el-Ḫuşenī el-Medenī ed-Dımaşḳī’den aktaranlar Ebū Ḳılābe 

el-Cermī ve Ebū İdrīs el-Ḫavlānī’dir (ö. 80/699). Sonrasında Ḫālid el-Ḥazzāʾ 

el-Baṣrî (ö. 145/762), Eyyūb es-Seḫtiyānī ve ez-Zuhrī bulunur. Onlardan da 

ʿAbdullāh b. Mubārek, Ḥammād b. Zeyd, Maʿmer b. Rāşid, ʿUḳayl b. Ḫālid el-

Eylī (ö. 144/761), Ṣāliḥ b. Keysān (ö. 140/757) ve Muḥammed b. Velīd ez-

Zubeydī (ö. 148/765) rivayet eder. Sahabi ravinin ikamet ettiği Medine ve 

Dımaşḳ, iki farklı bölgesel rivayet ağının teşekkülüne sebep olmuştur. 

Zikredilen isimler arasında hoca-talebe ilişkisinin güçlü olduğu bir ittisal söz 

konusudur. 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1087 

Dört halife döneminde Kūfe’ye yerleşen ve orada en son vefat eden 

sahabi olan ʿAbdullāh b. Ebī Evfā’dan ʿAdī b. S̱ābit el-Kūfī (ö. 116/734), Ebū 

İsḥāḳ eş-Şeybānī el-Kūfī (ö. 140/757) ile Ebū İsḥāḳ el-Ḥucrī (ö. 132/750) 

nakleder. Onlardan Şuʿbe b. Ḥaccāc, Sufyān b. ʿUyeyne, Ebū Muʿāviye 

Muḥammed b. Ḥāzim el-Kūfī (ö. 195/811), ʿAlī b. Mushir el-Kūfī ve Miṣʿar b. 

Kidām aktarır. Rivayetin bu versiyonu sarih bir şekilde Kūfelilerden 

oluşmaktadır ve güçlü bir ittisal söz konusudur. 

Cābir b. ʿAbdullāh’tan ʿAṭāʾ b. Ebī Rebāḥ (ö. 114/732), ʿAmr b. Dīnār, Ebū 

Seleme b. ʿAbdurraḥmān, Muḥammed b. ʿAlī el-Bāḳır ve Ebū’z-Zubeyr 

Muḥammed b. Muslim el-Mekkī (ö. 128/745) rivayet eder. Sonraki tabakada 

ise Rebāḥ b. Ebī Maʿrūf el-Mekkī (ö. 130–140/747–757), Sufyān b. ʿUyeyne, 

Yaḥyā b. Ebī Kesīr, ʿAmr b. Dīnār ve İbn Cureyc bulunur. Bu versiyonun 

menşei tümüyle Medine’dir; üçüncü tabakadan itibaren Irak bölgesine 

mensup ve hadis rivayetiyle maruf raviler görülmektedir. Senedler 

muttasıldır ve ʿAmr b. Dīnār rivayeti hem doğrudan hem de Muḥammed el-

Bāḳır vasıtasıyla Cābir’den nakletmektedir ki her ikisi de vâkidir. 

ʿAbdullāh b. ʿAbbās’tan eş-Şaʿbī, Mucāhid b. Cebr el-Mekkī (ö. 103/721), 

Ebū Vāʾil Şaḳīḳ b. Seleme (ö. 82/701) ile ʿAbdurraḥmān b. Ebī Leylā rivayet 

eder. Sonrasında ise Eyyūb es-Seḫtiyānī, ʿĀṣım el-Aḥvel, el-Aʿmeş, İbn Ebī 

Necīḥ (ʿAbdullāh b. Ebī Necīḥ) el-Mekkī (ö. 131/749) bulunur. 

ʿAbdullāh b. Mesʿūd’dan Ebū Vāʾil Şaḳīḳ b. Seleme ile Ḳays b. Ebī Ḥāzim 

el-Becelī el-Kūfī (ö. 98/717); onlardan ʿĀṣım el-Aḥvel ve İsmā‘īl b. Ebī Ḥālid 

el-Kūfī (ö. 145/762); onlardan da Sufyān b. ʿUyeyne ile Ḥuseyn b. Vāḳıd el-

Mervezī (ö. 156/773) rivayet eder. 

Miḳdām b. Maʿdikerib el-Kindī’den Ḥasan b. Cābir (ö. 132/749), Ebū 

ʿAbdurraḥmān ʿAbdullāh b. Yezīd el-Kindī (ö. 119/737) ve ʿAbdurraḥmān b. 

Ebī ʿAvf el-Cūraşī (ö. 146/763) nakleder. Onlardan Muʿāviye b. Ṣāliḥ el-

Ḥaḍramī ed-Dımaşḳī (ö. 158/775) ve ʿAmr b. Ruʾye (2/8. yüzyıl) 

aktarmaktadır. Onlardan da Ebū ʿ Aḳīl Zeyd b. el-Ḥabbāb el-Kūfī (ö. 203/818), 

ʿAbdurraḥmān b. Mehdī el-Baṣrī (ö. 198/813) ve Muḥammed b. Velīd ez-

Zubeydī (2/8. yüzyıl) rivayet eder. Bu versiyondaki hicrî ikinci asrın 

ortalarına kadar ulaşan ilk üç tabaka raviler Şam–Dımaşḳ menşelidir. Bu 

hâliyle sened bölgesellik arz etmektedir ve sonraki yıllarda yaygınlaşan 

rihlelerin de etkisiyle bilhassa daha yakın coğrafyadaki beldelere mensup 

raviler senedde görünmeye başlamıştır. 

Hayatının büyük bir bölümünü Ḥumus’ta geçiren Ebū ʾUmāme el-

Bāhilī’den Mekḥūl ed-Dımaşḳī ve Ḳāsım b. ʿAbdurraḥmān eş-Şāmī, onlardan 

ʿAbdurraḥmān b. Yezīd b. Cābir ed-Dımaşḳī (ö. 153/770) ve ondan da Ebū 



1088                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

ʾUsāme Ḥammād b. ʾUsāme el-Kūfī (ö. 201/817) nakleder ki, kendisinden 

alarak rivayeti taḥrīc eden Kūfeli muhaddis İbn Ebī Şeybe’dir. 

Ebū Hureyre’den gelen versiyonu, ondan Ebū Seleme b. ʿAbdurraḥmān, 

ondan Muḥammed b. ʿAmr b. ʿAlḳame b. Vaḳḳās el-Medenī, ondan Zāʾide b. 

Ḳudāme el-Kūfī (ö. 160/777) ve ondan da Ḥuseyn b. ʿAlī b. el-Velīd el-Kūfī (ö. 

201/817) vasıtasıyla yine İbn Ebī Şeybe taḥrīc eder. 

Rivayetin ʿ Abdullāh b. ʿ Amr versiyonu, “ʿAmr b. Şuʿayb → ebīhi → ceddihī” 

formundaki aile isnadını barındırır. ʿAmr b. Şuʿayb’dan İbn Ṭāvūs (ʿAbdullāh 

b. Ṭāvūs b. Keysān) el-Yemānī el-Ḫavlānī (ö. 132/750), ondan Vuheyb b. 

Ḥālid b. Acra el-Behnesī el-Baṣrī (ö. 165/781) ve ondan da Muʾemmel b. 

İsmā‘īl el-ʿAdevī el-Baṣrī (ö. 206/821) ile Sehl b. Bekkār el-Becelī el-Baṣrī (ö. 

219/834) rivayet eder. 

Seleme b. ʿAmr el-Eḳvāʿ’dan Yezīd b. Ebī ʿUbeyd el-Medenī (ö. 140/757), 

ondan Ṣafvān el-Baṣrī (ö. 160–170/777–787), Ebū ʿĀṣım Ḍaḥḥāk b. Ḫalef el-

Baṣrī (ö. 212/827), Mekkī b. İbrāhīm el-Baṣrī (ö. 215/830), Ḥātim b. İsmā‘īl 

el-Medenī (ö. 187/803) ve Muġīre b. ʿAbdurraḥmān el-Medenī (ö. 165/782) 

nakleder. Bu versiyon hem Aḥmed b. Ḥanbel hem de Kutub-i Sitte 

musannifleri el-Buḫārī, Muslim ve İbn Māce tarafından taḥrīc edilmiş olup 

Medine menşeli olduğu görülmektedir. 

Şam bölgesine yerleşmiş olan ʿİrbāḍ b. Sāriye’den kızı Ummu Ḥabībe 

(1/7. yüzyıl) ile Humuslu bir ravi olan Ḥakīm b. ʿUmeyr (ö. 100/718), 

onlardan Vehb b. Ḫālid el-Ḥımsī (ö. 136/753) ve Erṭāt b. Munzir el-Ḥımsī (ö. 

161/778), onlardan da Ebū ʿĀṣım Ḍaḥḥāk b. Ḫalef el-Baṣrī ile Eşʿas̱ b. Şuʿbe 

el-Mıṣrī (ö. 220/835) nakleder. Sened Şam–Dımaşḳ menşelidir ve ittisal 

problemi yoktur; rihlelerin arttığı zaman dilimiyle uyumlu bir şekilde başka 

bölgelere intikal etmiş görünmektedir. 

Ẓāhir el-Eslemī’den oğlu Meczeʿe b. Ẓāhir el-Eslemī (2/8. yüzyıl), ondan 

İsrāīl b. Yūnus b. Ebī İsḥāḳ es-Sebiʿī el-Kūfī, ondan Ebū ʿĀmir ʿAbdulmelik b. 

ʿAmr el-Baṣrī (ö. 204/819) ve ondan da ʿAbdullāh b. Muḥammed el-Musnedī 

el-Cuʿfī (ö. 229/844) vasıtasıyla el-Buḫārī taḥrīc eder. 

Kaʿb b. Mālik’ten oğlu ʿAbdullāh b. Kaʿb b. Mālik (ö. 100/718), ondan ez-

Zuhrī, ondan Manṣūr b. Dīnār el-Medenī (ö. 132/750) ve ondan da 

Muḥammed b. Fuḍayl b. Ġazvān ed-Dabbī el-Kūfī rivayet eder. Bu versiyon 

da Medine menşelidir ve muttasıldır. 

Maʿḳıl b. Yesār el-Medenī el-Baṣrī’den Muʿāviye b. Ḳurre el-Baṣrī (ö. 

113/731), ondan Dāvūd b. Yesār el-Baṣrī (ö. 120–130/738–748), ondan 

ʿÖmer b. ʿĀmir el-Baṣrī (ö. 150–160/767–777) ve ondan da Mufaḍḍal b. 

ʿUbeydullāh el-Baṣrī (ö. 180–190/796–806) aktarır. 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1089 

Ḥālid b. Velīd’den yine bir sahabi olan Miḳdām b. Maʿdikerib el-Kindī, 

ondan (oğlu) Yaḥyā b. el-Miḳdām (ö. 120–130/738–748), ondan Ṣāliḥ b. 

Yaḥyā b. Miḳdām (ö. 160–170/777–787) ve ondan da S̱evr b. Yezīd el-Kılābī 

el-Ḥımsī (ö. 153/770) nakleder. Bu versiyon tümüyle Şam–Dımaşḳ menşeli 

olup, aile isnadı ihtiva eden muttası1 bir senede sahiptir. 

Sonlarında açıklama yapmaya ihtiyaç duymadıklarımız da dâhil tüm 

senedlerin özellikle hicrî ikinci asrın ortalarına kadar olan dönemde 

bölgesellik arz ettiği görülmektedir. Aynı şekilde tüm senedlerin ittisale dair 

bir problemi yoktur. Şu halde önceki örneklerde olduğu gibi bu rivayetin de 

kaynak, sened ve ravi yapısı en-Neḫaʿī’nin mursel rivayetlerine dair 

geleneksel İslami yaklaşımı tasdik etmektedir. Diğer taraftan Schacht’ın 

iddiaları esas alındığında ortaya çıkan ise muhalif olarak konumlandırılan 

tüm bölgelerin ve ehl-i hadis mensuplarının adeta el birliğiyle en-Neḫaʿī’nin 

mursel rivayetini muttasıl hale getirmeye çalıştıkları (!) şeklinde bir 

neticeden başkası olmayacaktır. Kanaatimizce bu noktada sened uydurma 

ittifakından değil de ancak müşterek bir dinî-tarihî-ilmî hafızanın 

varlığından söz edilebiir.  

Sonuç 

Oryantalist literatürde var olan ve spesifik olarak Joseph Schacht 

tarafından dile getirilen erken dönem fıkıh okullarına ait görüşlerin Hz. 

Peygamber’e isnad edildiği ve bu maksatla senedlerin kurgulandığı iddiaları 

ile klasik dönem İslami yaklaşımdaki bazı tâbiilere ait mursel rivayetlerin 

güvenilir olduğu kabulünü İbrāhīm en-Neḫaʿī’nin mursel rivayetleri 

arasından belirli bir kriter gözetmeksizin seçtiğimiz örnek metinler 

üzerinden değerlendirmeye çalıştık. Neticede en-Neḫaʿī’nin rivayeti çok 

kişiden duyduğunda mursel, bir(kaç) kişiden duyduğunda ise muttasıl 

aktardığına dair beyanı onun hadis rivayetinde metodik bir yaklaşım 

sergilediğinin ve “irsāl”i bilginin kesinliğiyle ilişkili bilinçli bir tercih olarak 

kullandığının göstergesidir. Ulemanın da onun mursellerini bu çerçevede 

makbul, huccet, hatta bazen musnedden daha muteber kabul ettiği 

anlaşılmaktadır. Bu hususları hiç dikkate almayan ve tamamen farklı, zıt bir 

perspektiften bakan oryantalist yaklaşım ve Schacht içinse erken dönem 

fıkıh okulları tarafından doktrinel gerekçelerle uydurulan senedlerin mursel 

halleri, onlar için bir ittisal kurgusu yapıldığına delilidir. en-Neḫaʿī de bu 

kurguda uygun görülmüş bir figürden ibarettir. Bir tarafta “Önce fetva, sonra 

kendisine muttasıl sened kurgulanmış hadis.”, diğer tarafta ise “Fetvaya 

kaynaklık eden, hükmün istinat ettiği hadis.” şeklinde birbirine tamamen zıt 

iki farklı perspektif söz konusudur.   

İslam toplumundaki siyasi, sosyal ve ekonomik gelişmelerden kendi 

perspektifini destekleyecek biçimde istifade eden Schacht’ın hadis 



1090                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

rivayetindeki bölgeselliği, bölgelerin siyasi, sosyal, dînî ve fikrî yapılarının 

bir bütün halinde hadis rivayet ağlarının şekillenmesindeki etkisini bu 

bağlamıyla hiç dikkate almadığı görülmektedir. Yani yerel bağlam, klasik 

dönem hadis usulü ve onun gelişim süreci kesinlikle göz ardı edilmiştir. Bu 

çerçevede hem tarihten kopuş hem de bunun verdiği rahatlıkla tarihi tersine 

akıtmak şeklinde özetleyebileceğimiz iki büyük probleme istinat edildiği 

ortaya çıkmaktadır.  

Schacht için de muteber bir kaynak olan Ebū Yūsuf’un el-Ās̱ār’ındaki 

rivayetlerin neredeyse yarısına tekabül eden ve merfūʿ hale getirilmemiş 

olan en-Neḫaʿī’nin fetvalarını muhtevi maḳṭūʿ metinlerin çokluğu ile kitabın 

genelindeki mursel/munḳaṭıʿ nakillerin yoğunluğu ihdas edildiği söylenen 

amca-dayı figürlerinin rivayet zincirlerinde sistematik biçimde 

kullanılmadığının açık göstergesidir. Hâlbuki Schacht’ın tezine göre bunun 

tersi bir uygulama var olmalıdır. Şu durumda isnadların geriye doğru 

büyüme eğilimi göstermesi ve isnadların ıslahı iddialarının en azından 

sistematik ve yaygın bir uygulama olmaktan uzak olduğu ortaya çıkmaktadır.    

Tüm bunlarla birlikte örnek rivayetler de bize Schacht’ın iddialarını 

nakzeden, klasik yaklaşımı da tasdik eden bazı veriler sunmaktadır. en-

Neḫaʿī’nin hem kendisinin hem de İbn Mesʿūd’un görüşüne aykırı biçimde 

üstelik mursel olarak Hz. Peygamber’den hadis nakletmesi bir yandan 

senedleriyle birlikte rivayetlerin mezhep meşruiyeti tesis etmek üzere 

kurgulandığı tezini geçersiz kılarken diğer yandan hadislerin aktarımındaki 

bağımsızlığın ve sahiciliğin göstergesi olmaktadır. Aynı şekilde sabah 

namazından önce insanların yanları üzere yatmalarına yönelik İbn Mesʿūd 

eleştirisi ile Hz. Peygamber’in bu şekilde yaptığını gösteren merfūʿ metin 

arasındaki zıtlık –rivayetlerin kurgulanmış olması durumunda- giderilmeye 

çalışılacak türden bir tenâkuzdur. Ancak görüldüğü gibi hâli üzere 

bırakılmıştır.  

Örnek mursel rivayetlerin hem ehl-i re’ye ait başka kaynaklarda hem de 

özellikle ehl-i hadise ait erken ve geç dönem kaynaklarında muttasıl 

halleriyle yer alması kurgulandığı iddia edilen metinlerin sadece ehl-i re’y 

için değil hadisçiler ya da Schacht’ın “muhalif kümeler” modelinin tüm 

tarafları için muteber sayıldığını gösterir. Nitekim ilgili rivayetler muhteva 

olarak İbn ʿAbbās, İbn ʿÖmer, İbn Mesʿūd, Enes b. Mālik, Hz. ʿĀʾişe ve Ebū 

Hureyre gibi farklı yaklaşımlara kaynaklık eden sahabilerden gelen çok  

sayıda muttasıl ṭarīḳle örtüşmektedir. Ayrıca bu ṭarīḳler Medine, Mekke, 

Basra, Kūfe ve Şam gibi farklı beldeler üzerinden güvenilir raviler vasıtasıyla 

aktarılmaktadır. Bu durum onların İslam dünyasının farklı bölgelerinde 

bilinen maruf-meşhur metinler olduğunu gösterdiği gibi tek merkezden 

uydurulduğu şeklindeki iddiaları da zayıflatmaktadır. Bağlantılı olarak en-



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1091 

Neḫaʿī’ye ait rivayetlerin İmam Mālik ve İmam Şāfiʿī’nin eserlerinde de 

kendine yer bulması hem mezhebî tecrit iddiasına uygun düşmemekte hem 

de onun esas itibariyle otorite bir isim olduğunu ortaya koymaktadır.  

Schacht’ın rivayetleri fıkhî bağlamından soyutlayıp abartılı bir 

indirgemecilikle tümüyle siyasi amaçlarla kurgulanmış metinlere 

dönüştürebildiği de görülmektedir. Hâlbuki ilgili rivayet siyasi konjonktürde 

icat edilen bir metin değildir ve başından itibaren fıkha taalluk eden ihtilaflı 

bir uygulamayı yansıtmaktadır. Belki en fazla dinî bir uygulamanın pratik 

siyaset içerisinde araçsallaşmasından bahsedilebilir ki bu da onun Hz. 

Peygamber’e aidiyetini geçersiz kılmaz.   

Son olarak ehl-i re’ye ait kaynakların örnek mursel rivayetlerimizin ilgili 

olduğu konularda onlardan başka ve farklı metinlere de yer vermesinin bu 

eserlerin bir fıkhî müzakere meclisinin ürünü olduğuna da delalet ettiği 

kanaatindeyiz. Bu bağlamda fakihlerin, ders ve müzakere esnasında 

dikkatleri hadisin ahkâm yönü üzerinden dağıtmamak, bıkkınlık vermemek, 

kolaylık sağlamak ve senedin muhataplar nezdinde malum olması gibi 

sebeplerle isnadları atlayabildikleri veya ilgili otorite isimleri zikretmekle 

yetinerek eksik bırakabildikleri de hatırlanmalıdır. 
 

 

 

Çıkar Çatışması / Conflict of Interest: Yazar, çıkar çatışması olmadığını beyan 

etmiştir. / The author declared that there is 

no conflict of interest.  

Finansal Destek / Grant Support: Yazar, bu çalışma için finansal destek 

almadığını beyan etmiştir. / The author 

declared that this study has received no 

financial support. 

YZ Kullanım Beyanı / Declaration of AI use:  Yazar, bu çalışmayı oluştururken yapay zeka 

destekli teknolojileri kullanmadığını beyan 

etmiştir. / The author declared that no AI-

assisted technologies were used in the 

creation of this article. 

KAYNAKÇA 

ʿAbdurrezzāḳ, Ebū Bekr ʿAbdurrezzāḳ b. Hemmām b. Nāfiʿ es-Ṣanʿānī el-Ḥimyerī. el-
Muṣannef. Tah. Ḥabīburraḥmān el-Aʿẓamī. 12 c. Beyrut: el-Mektebu’l-İslāmī, 
1403. 

Aḥmed b. Ḥanbel, Ebū ʿAbdillāh Aḥmed b. Muḥammed b. Ḥanbel eş-Şeybānī. el-Musned. 
Tah. Şuʿayb el-Arnaʾūṭ. 50 c. Beyrut: Muʾessesetu’r-Risāle, 1421/2001. 

Aḥmed b. Ḥanbel, Ebū ʿAbdillāh Aḥmed b. Muḥammed b. Ḥanbel eş-Şeybānī. el-ʿİlel ve 
Maʿrifetu’r-Ricāl. Tah. Vaṣiyyullāh b. Muḥammed ʿAbbās. 3 c. Riyad: Dāru’l-Ḫānī, 
1422/2001. 

Akgün, Hüseyin. Hadis Rivayet Coğrafyası (Hicri İlk 150 Yıl). 2. Baskı. İstanbul: Marmara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2023. 



1092                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

ʿAlī b. el-Medīnī, Ebū’l-Ḥasen ʿAlī b. ʿAbdullāh el-Baṣrī. el-ʿİlel. Tah. Muḥammed Muṣṭafā el-
Aʿẓamī. Beyrut: el-Mektebu’l-İslāmī, 1980. 

el-Aʿẓamī, Muḥammed Muṣṭafā. “Müsteşrik Schacht ve Nebevî Sünnet.” Oryantalist 
Yaklaşıma İtirazlar, Çev. Mehmet Emin Özafşar, içinde 32-79. Ankara: Araştırma 
Yayınları, 1999. 

el-Aʿẓamī, Muḥammed Muṣṭafā. İslâm Fıkhı ve Sünnet Oryantalist Schacht’a Reddiye. Çev. 
Mustafa Ertürk. 4. Baskı. İstanbul: İz Yayıncılık, 2021. 

Bayram, Fatih. “Ebû Yûsuf’un Kitâbu’l-Âsâr’ının Hadis İlmi Açısından Değerlendirilmesi.” 
Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, İstanbul, 2009. 

Bayram, Fatih. “Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Harâc Adlı Eserinin Hadis İlmi Açısından 
Değerlendirilmesi.” Hicri İkinci Asırda İslâmi İlimler, ed. Hidayet Aydar, içinde 
199-225. Ankara: İksad Uluslararası Yayınevi, 2022. 

Bedir, Murteza. “Schacht, Joseph.” DİA, 36:223-26. 

el-Beyhaḳī, Ebū Bekr Aḥmed b. el-Ḥuseyn b. ʿAlī. es-Sunenu’l-Kubrā. Tah. Muḥammed 
ʿAbdülḳādir ʿAṭā. 10 c. Beyrut: Dāru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1424. 

el-Beyhaḳī, Ebū Bekr Aḥmed b. el-Ḥuseyn b. ʿAlī. Maʿrifetu’s-Sunen ve’l-Ās̱ār. Tah. 
ʿAbdulmuʿṭī Emīn Ḳalʿacī. 15 c. Karaçî: Cāmiʿatu’d-Dirāsāti’l-İslāmiyye, 
1412/1991. 

el-Bezzār, Ebū Bekr Aḥmed b. ʿAmr b. ʿAbdilḫāliḳ el-Bezzār el-Baṣrī. el-Baḥru’z-zeḫḫār. 
Tah. Maḥfūẓurraḥmān Zeynullāh. 18 c. Medīne: Mektebetu’l-ʿUlūm ve’l-Ḥikem, 
1988/2009. 

el-Buḫārī, Ebū ʿAbdillāh Muḥammed b. İsmā‘īl b. İbrāhīm. Ṣaḥīḥu’l-Buḫārī. 10 c. Kahire: 
Dāru’t-Teʾṣīl, 1433/2012. 

el-Buḫārī, Ebū ʿAbdullāh Muḥammed b. İsmā‘īl b. İbrāhīm. el-Edebu’l-Mufred. Tah. Semīr 
b. Emīn ez-Zuheyrī. Riyad: Mektebetu’l-Maʿārif, 1419/1998. 

el-Ceṣṣāṣ, Ebū Bekr Aḥmed b. ʿAlī er-Rāzī. el-Fuṣūl fi’l-ʾUṣūl. 4 c. Kuveyt: Vizāretu’l-Evkāfi’l-
Kuveytiyye, 1414/1994. 

Çakır, Furkan. “Hadislere Göre Sabah Namazında Kunût Uygulaması: Metinler Arası 
Karşılaştırma.” Mizânü’l-Hak: İslâmi İlimler Dergisi 19:2 (2024): 427-446. 

Çap, Sabri. Goldziher Öncesi Oryantalizm ve Hadis. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Vakfı Yayınları, 2. Baskı, 2021. 

ed-Dāreḳuṭnī, Ebu’l-Ḥasen ʿAlī b. ʿÖmer b. Aḥmed. Sunenu’d-Dāreḳuṭnī. Tah. Şuʿayb el-
Arnaʾūṭ. 5 c. Beyrut: Muʾessesetu’r-Risāle, 1424/2004. 

ed-Dārimī, Ebū Muḥammed ʿAbdullāh b. ʿAbdirraḥmān el-Faẓl. es-Sunen. Tah. Ḥuseyn 
Selīm Esed. 4 c. Suudi Arabistan: Dāru’l-Muġnī, 1412. 

Ebū ʿAvāne, Yaʿḳūb b. İsḥāḳ en-Nīsābūrī. el-Musnedu’ṣ-Ṣaḥīḥu’l-Muḫarrec ʿalā Ṣaḥīḥi 
Muslim. Tah. Heyʾet. 24 c. Medine: el-Cāmiʿatu’l-İslāmiyye, 1435/2014. 

Ebū ʿAvāne, Yaʿḳūb b. İsḥāḳ en-Nīsābūrī. Musteḫracu Ebī ʿAvāne. Tah. Eymen b. ʿĀrif ed-
Dımaşḳī. 5 c. Beyrut: Dāru’l-Maʿrife, 1419/1998. 

Ebū Dāvūd, Suleymān b. el-Eşʿas es-Sicistānī. Risāletu Ebī Dāvūd ilā Ehli Mekke. Tah. 
Muḥammed es-Sebbāġ. Beyrut: Dāru’l-ʿArabiyye, tsz. 

Ebū Dāvūd, Suleymān b. el-Eşʿas es-Sicistānī. “Risāletu Ebī Dāvūd ilā Ehli Mekke.” S̠elās̠ u 
Resāʾil fī ʿİlmi Muṣṭalaḥi’l-Ḥadīs. Tah. Ebū Zāhid ʿAbdulfettāḥ b. Muḥammed b. 
Beşīr Ebī Ġudde el-Kureşī el-Maḫzūmī. 2. Baskı. Beyrut: Mektebetu’l-Maṭbūʿāti’l-
İslāmiyye, 1435/2014. 

Ebū Dāvūd, Suleymān b. el-Eşʿas es-Sicistānī. es-Sunen. Tah. Şuʿayb el-Arnaʾūṭ, Muḥammed 
Kāmil Karabellī. 7 c. Byy: Dāru’r-Risāleti’l-ʿĀlemiyye, 1430/2009. 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1093 

Ebū Ḥanīfe, Nuʿmān b. S̠ābit b. Zūtā b. Māh el-Kūfī. Musnedu Ebī Ḥanīfe Rivāyetu’l-Ḥasḳefī. 
Tah. ʿAbdurraḥmān Ḥasen Maḥmūd. Mısır: el-Ādāb, tsz. 

Ebū Yaʿlā, ʾAḥmed b. ʿAlī b. el-Musennā et-Temīmī el-Mevṣılī. el-Musned. Tah. Ḥuseyn 
Selīm Esed. 13 c. Dımaşḳ: Dāru’l-Meʾmūn li’t-Tura ̱ s̠, 1404/1984. 

Ebū Yūsuf, Yaʿkūb b. İbrāhīm b. Ḥabīb b. Saʿd el-Kūfī. el-Ās̠ār. Tah. Suʿūd İbrāhīm 
Muḥammed el-ʿOṣmān. Kuveyt: Mektebetu Ehli’l-Eser, 1434/2013. 

Ebū Yūsuf, Yaʿkūb b. İbrāhīm b. Ḥabīb b. Saʿd el-Kūfī. Kitābu’l-Ḫarāc. Tah. Ebū Meryem 
Muḥammed b. ʿAlī el-Cīlānī. Kahire: el-Mektebetu’t-Tevfīḳiyye, 2013. 

Erul, Bünyamin. “Hicrî II. Asırda Rivayet Üslubu (I): Rivayet Açısından Ma’mer b. Râşid’in 
(ö. 153) el-Câmi’i.” Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 43:1 (2002): 27-
61. 

Fueck, Johann W. “Hadisçiliğin İslâmî Geleneğin Oluşumundaki Rolü.” Çev. Seda 
Ensarioğlu. Hadis Tetkikleri Dergisi 1:2 (2003): 145-165. 

Futsi, Ali Fuat. “Rivayetleri Bağlamında İbrâhim en-Nehaî.” Doktora Tezi. Yalova 
Üniversitesi, Yalova, 2023. 

el-Ḥākim, Ebū ʿ Abdillāh Muḥammed b. ʿ Abdillāh en-Nīsābūrī. el-Mustedrek ʿ ale’s̠-Ṣaḥīḥayn. 
Tah. Muṣṭafā ʿAbdulḳādir ʿAṭā. 4 c. Beyrut: Dāru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1411. 

el-Ḥākim, Ebū ʿAbdillāh Muḥammed b. ʿAbdillāh en-Nīsābūrī. Maʿrifetu ʿUlūmi’l-Ḥadīs̠. 
Tah. ʾAḥmed b. Fāris es-Sellūm. Beyrut: Dāru İbn Ḥazm, 1424/2003. 

el-Ḫaṭīb el-Baġdādī, Ebū Bekr ʾAḥmed b. ʿAlī b. S̠ābit el-Baġdādī. el-Kifāye fī ʿİlmi’r-Rivāye. 
Tah. Ebū ʿAbdillāh es-Sevrakī, İbrāhīm Ḥamdī el-Medenī. Medine: el-
Mektebetu’l-ʿİlmiyye, 1358. 

el-Ḥumeydī, Ebū Bekr ʿAbdullāh b. ez-Zubeyr b. ʾĪsā el-Ḳureşī. el-Musned. Tah. Ḥuseyn 
Selīm Esed. 2 c. Dımaşḳ: Dāru’s̠-S̠ekāʾ, 1996. 

İbn ʿAbdilberr en-Nemerī, Ebū ʿÖmer Cemāluddīn Yūsuf b. ʿAbdillāh b. Muḥammed. et-
Temhīd limā fī’l-Muvaṭṭaʾ mine’l-Meʿānī ve’l-ʾEsānīd. Tah. Muṣṭafā b. ʾAḥmed el-
ʿAlevī, Muḥammed ʿAbdulkebīr el-Bekrī. 24 c. Maġrib: Vezāratu ʾUmūmi’l-Evkāf 
ve’ş-Şuʾūni’l-İslāmiyye, 1387/1967. 

İbn Ebī Şeybe, Ebū Bekr ʿAbdullāh b. Muḥammed b. Ebī Şeybe İbrāhīm el-ʿAbsī el-Kūfī. el-
Kitābu’l-Muṣannef fi’l-Eḥādīs̠ ve’l-Ās̠ār. Tah. Kemāl Yūsuf el-Ḥūt. 7 c. Riyad: 
Mektebetu’r-Ruşd, 1409. 

İbn Ḥibbān, Ebū Ḥātim Muḥammed b. Ḥibbān b. ʾAḥmed el-Bustī. Ṣaḥīḥu İbn Ḥibbān. Tah. 
Mehmet Ali Sönmez, Halis Aydemir. 8 c. Beyrut: Dāru İbn Ḥazm, 1433/2012. 

İbn Hişām, Ebū Muḥammed ʿAbdulmelik b. Hişām el-Ḥimyerī. es-Sīretu’n-Nebeviyye. Tah. 
Muṣṭafā es-Sekkā. 2 c. Mısır: Mektebetu Muṣṭafā el-Bābī el-Ḥalebī, 1375/1955. 

İbn Ḫuzeyme, Ebū Bekr Muḥammed b. İsḥāḳ b. Ḫuzeyme es-Sulemī en-Nīsābūrī. eṣ-Ṣaḥīḥ. 
Tah. Muḥammed Muṣṭafā el-ʿAʿẓamī. 4 c. Beyrut: el-Mektebu’l-İslāmī, tsz. 

İbn Māce, Ebū ʿAbdillāh Muḥammed b. Yezīd el-Ḳazvīnī. es-Sunen. Tah. Şuʿayb el-Arnaʾūṭ. 
5 c. Dımaşḳ: Dāru’r-Risāleti’l-ʿĀlemiyye, 1430/2009. 

İbn Receb, Ebü’l-Ferec Zeynuddīn ʿAbdurraḥmān b. ʾAḥmed b. ʿAbdirraḥmān el-Baġdādī 
ed-Dımaşḳī. Şerḥu ʿİleli’t-Tirmiẕī. Tah. Humām ʿ Abdurraḥīm Saʿīd. Zerḳāʾ. Ürdün: 
Mektebetu’l-Menār, 1407/1987. 

İbn Vehb, Ebū Muḥammed ʿAbdullāh b. Vehb el-Mıṣrī el-Ḳureşī. el-Muvaṭṭaʾ. Tah. Hişām 
İsmā‘īl es-Sīnī. Demmām: Dāru İbni’l-Cevzī, 2. Baskı, 1420/1999. 

İbnu’l-Mubārek, Ebū ʿAbdurraḥmān ʿAbdullāh b. Mubārek b. Vāḍıḥ et-Turkī. el-Musned. 
Tah. Ṣubḥī el-Bedrī es-Sāmerrāʾī. Riyad: Mektebetu’l-Maʿārif, 1407/1987. 



1094                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

İbnu’l-Cārūd, Ebū Muḥammed ʿ Abdullāh b. ʿAlī b. el-Cārūd en-Nīsābūrī. el-Munteḳā mine’s-
Suneni’l-Musnede ʿan Resūlillāh ṣallallāhu ʿaleyhi ve sellem. Tah. ʿAbdullāh ʿÖmer 
el-Bārūdī. Beyrut: Muʾessesetu’l-Kutubis̠-S̠eḳāfiyye, 1408/1988. 

İbnu’Ṣ-Ṣalāḥ, Ebū ʿAmr Taḳiyyuddīn ʿOs̠mān b. Ṣalāḥiddīn ʿAbdurraḥmān b. Mūsā eş-
Şehrezūrī. Muḳaddimetu İbni’ṣ-Ṣalāḥ. Tah. Nūruddīn ʿItr. Beyrut: Dāru’l-Fikr, 
1406/1986. 

İsḥāḳ b. Rāhūye, Ebū Yaʿkūb İsḥāḳ b. İbrāhīm b. Maḫled et-Temīmī el-Ḥanzalī. el-Musned. 
Tah. ʿAbdulġafūr b. ʿAbdilḥaḳḳ el-Belūşī. 5 c. Medine: Mektebetu’l-ʾĪmān, 
1412/1991. 

Juynboll, G. H. A. “Erken Dönem Hadis Literatüründen Hareketle İlk Fukahâ Hakkında Bazı 
Mülahazalar.” Çev. Rahile Yılmaz. Hadis Tetkikleri Dergisi 7:1 (2009): 121-144.   

Juynboll, G. H. A. “Mursal.” The Encyclopaedia of Islam (New Edition), 7:631. 

Kahraman, Hüseyin. Kûfe’de Hadis İlk Üç Asır. Bursa: Emin Yayınları, 2006. 

Kahraman, Hüseyin. “Sosyal Değişim Sürecinde Kûfe Hadisçiliği”. Marife: Bilimsel Birikim 
(Marife: Dini Araştırmalar Dergisi) 6:2 (2006): 87-115. 

el-Kevserî, Muhammed Zahid. Hanefî Mezhebinde Fıkıh ve Hadis (Fiḳhu Ehli’l-ʿIrāḳ ve 
Ḥadīsuhum). Çev. Fatih Muhammed Yüksel. İstanbul: Rıhle Kitap, 2. Baskı, 2023. 

Kızıl, Fatma. Müşterek Râvi Teorisi ve Tenkidi. İstanbul: İSAM Yayınları, 2013. 

Lecomte, G. “al-Nak̲ḫaʿī, Ibrāhīm.” The Encyclopaedia of Islam (New Edition), 7:921-922. 

Mālik b. Enes, Ebū ʿAbdullāh Mālik b. Enes b. Mālik el-Medenī. el-Muwaṭṭaʾ. Tah. 
Muḥammed Muṣṭafā el-ʿAʿẓamī. 8 c. Abū Dabī: Muʾessesetü Zāyid b. Sulṭān, 
1425/2004. 

Mālik b. Enes, Ebū ʿAbdullāh Mālik b. Enes b. Mālik el-Medenī. el-Muvaṭṭaʾ (Rivāyetü Ebī 
Muṣʿab). Tah. Beşşār ʿAvvād Maʿrūf, Maḥmūd Ḫalīl. 2 c. Beyrut: Muʾessesetu’r-
Risāle, 1412. 

Mālik b. Enes, Ebū ʿAbdullāh Mālik b. Enes b. Mālik el-Medenī. el-Muvaṭṭaʾ (Rivāyetü’ş-
Şeybānī). Tah. ʿAbdulvehhāb ʿAbdullaṯīf. Byy: el-Mektebetu’l-ʿİlmiyye, tsz. 

Melchert, Christopher. “Ibrāhīm Al-Naḫaʿī (Kufan, d. 96/714).” Arabica 67:1 (2020): 60-
81. 

Melchert, Christopher. “Kûfe’de Hanefîliğin Ortaya Çıkışı ve Medine Hadisçiliği.” Çev. 
Tuğba Altuncu. Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5:8 (2018): 
261-294. 

Muccāʿa b. ez-Zubeyr, Ebū ʿUbeyde Muccāʿa b. ez-Zubeyr el-Baṣrī. Min Ḥadīs̠i Ebī ʿUbeyde 
Muccāʿa b. ez-Zubeyr el-Baṣrī. Tah. ʿĀmir Ḥasen Ṣabrī. Byy: Dāru’l-Beşāʾiri’l-
İslāmiyye, 1423/2003. 

Muḥammed Ebu Zehv. Hadis ve Hadisçiler. Çev. Selman Başaran, M. Ali Sönmez. İstanbul: 
Ensar Neşriyat, 2. Baskı, 2016. 

Muslim, Ebu’l-Ḥuseyn Muslim b. el-Ḥaccāc b. Muslim el-Ḳuşeyrī. Ṣaḥīḥu Muslim. Tah. 
Muḥammed Fuʾād ʿAbdulbāḳī. 5 c. Beyrut: Dāru İḥyāʾi’t-Turāsi’l-ʿArabī, 
1374/1955. 

el-Muzenī, Ebū ʾİbrāhīm ʾİsmā‘īl b. Yaḥyā el-Muzenī. es-Sunenu’l-Meʾs̠ūre li’l-İmām 
Muḥammed b. İdrīs eş-Şāfiʿī. Tah. ʿAbdulmuʿṭī ʾEmīn Ḳalʿacī. Beyrut: Dāru’l-
Maʿrife, tsz. 

en-Nesā’ī, Ebū ʿAbdurraḥmān ʾAḥmed b. Şuʿayb b. ʿAlī. es-Sunen. Tah. Muḥammed Rıḍvān 
‘Arḳsūsī. 9 c. Byy: Dāru’r-Risāleti’l-ʿĀlemiyye, 1439/2018. 

en-Nesā’ī, Ebū ʿAbdurraḥmān ʾAḥmed b. Şuʿayb b. ʿAlī. es-Sunenu’l-Kubrā. Tah. Ḥasen 
ʿAbdulmunʿim. 10 c. Beyrut: Muʾessesetu’r-Risāle, 1421/2001. 



AÜİFD 66:2 Kurgulanmış İttisal mi, Bilinçli Tercih mi?   1095 

Özdemir, Veysel. “Kûfe’de İrsâl ve Tedlîsin Çok Olmasının Gerekçeleri Üzerine.” HADITH 3 
(2019): 7-35. 

Özen, Şükrü. “Nehaî.” DİA, 32/535-538.  

Özüdoğru, Bekir. “İbrahîm en-Nehaî’nin İbn Mesʿûd’dan İrsâllerine Dair Sözü Bağlamında 
İlk Dönem İrsâl-Şöhret İlişkisi.” Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 22:1 
(2022): 697-724. 

Polat, Salahattin. Mürsel Hadisler ve Delil Olma Yönünden Değeri. Ankara: TDV Yayınları, 2. 
Baskı, 2010. 

Rabīʿ b. Ḥabīb, Ebū ʿAmr er-Rabīʿ b. Ḥabīb b. ʿAmr el-Ezdī el-Ferāhīdī el-Baṣrī. el-Cāmiʿu’ṣ-
Ṣaḥīḥ (el-Musned). Tah. Muḥammed İdrīs, Âşūr Yūsuf. Beyrut: Dāru’l-Ḥikme, 
1415. 

Robson, J. “Isnād.” The Encyclopaedia of Islam (New Edition), 4:207. 

Saḥnūn, Ebū Saʿīd Saḥnūn ʿAbdusselām b. Saʿīd b. Ḥabīb et-Tenūḫī. el-Mudevvene. 4 c. Byy: 
Dāru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1415/1994. 

Saʿīd b. Manṣūr, Ebū ʿOs̠mān Saʿīd b. Manṣūr b. Şuʿbe el-Ḫurāsānī. es-Sunen. Tah. 
Ḥabīburraḥmān el-Aʿẓamī. Hindistān: ed-Dāru’s-Selefiyye, 1403/1982. 

Schacht, Joseph. An Introduction to Islamic Law. New York: Oxford, 1982. 

Schacht, Joseph. The Origins of Muhammadan Jurisprudence. London: Oxford University 
Press, 1967. 

es-Seraḫsī, Ebu’l-ʿUsr Muḥammed b. Aḥmed b. Ebī Sehl Şemsu’l-Eʾimme es- es-Seraḫsī. 
Uṣūlu’s- es-Seraḫsī. Tah. Ebu’l-Vefā el-Efġānī. 2 c. Beyrut: Dāru’l-Maʿrife, tsz. 

es-Serrāc es-Seḳafī, Ebu’l-ʿAbbās Muḥammed b. İsḥāḳ b. İbrāhīm en-Nīsābūrī es-Serrāc es-
Seḳafī. Musnedu’s-Serrāc. Pakistan: İdāretü’l-ʿUlūmi’l-ʾEs̠eriyye, 1423/2002. 

es-Suyūṭī, Ebu’l-Faẓl Celāluddīn ʿAbdurraḥmān b. Ebī Bekr b. Muḥammed el-Ḫuḍayrī es-
Suyūṭī. Tedrību’r-Rāvī fī Şerḥi Taḳrībi’n-Nevevī. Tah. Ebū Kuteybe Naẓar 
Muḥammed el-Fāryābī. 2 c. Byy: Dāru Ṭaybe, tsz. 

eş-Şāfiʿī, Ebū ʿAbdillāh Muḥammed b. İdrīs b. ʿAbbās eş-Şāfiʿī. el-Umm. 8 c. Beyrut: Dāru’l-
Fikr, 1410/1990. 

eş-Şāfiʿī, Ebū ʿAbdillāh Muḥammed b. İdrīs b. ʿAbbās eş-Şāfiʿī. er-Risāle. Tah. Aḥmed 
Muḥammed Şākir. Mısır: yy., 1358/1940. 

eş-Şāfiʿī, Ebū ʿAbdillāh Muḥammed b. İdrīs b. ʿAbbās eş-Şāfiʿī. Musnedu’l-İmām eş-Şāfiʿī. 
Tah. Māhir Yāsīn el-Faḥl. 4 c. Kuveyt: Şirketu Ġarrās, 1425/2004. 

eş-Şeybānī, Ebū ʿAbdullāh Muḥammed b. el-Ḥasen eş-Şeybānī. el-Ās̱ār. Tah. Ebu’l-Vefā el-
Efġānī. 2 c. Beyrut: Dāru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 2. Baskı, 1413/1993. 

eş-Şeybānī, Ebū ʿAbdullāh Muḥammed b. el-Ḥasen eş-Şeybānī. el-Aṣl. Tah. Muhammed 
Boynukalın. 12 c. Beyrut: Dāru İbn Ḥazm, 1433/2012. 

eş-Şeybānī, Ebū ʿAbdullāh Muḥammed b. el-Ḥasen eş-Şeybānī. el-Ḥucce ʿalā Ehli’l-Medīne. 
Tah. Mehdī Ḥasen el-Kīlānī el-Ḳādirī. 4 c. Beyrut: ʿĀlemu’l-Kutub, 2. Baskı, 
1403/1983. 

eṭ-Ṭaberānī, Ebu’l-Ḳāsım Suleymān b. Aḥmed b. Eyyūb et-Ṭaberānī. el-Muʿcemu’ṣ-Ṣaġīr. 
Tah. Muḥammed Şekūr Maḥmūd el-Ḥācc. 2 c. Beyrut: el-Mektebu’l-İslāmī, 1405. 

eṭ-Ṭaberānī, Ebu’l-Ḳāsım Suleymān b. Aḥmed b. Eyyūb et-Ṭaberānī. el-Muʿcemu’l-Evsaṭ. 
Tah. Ṭārıḳ b. ʿİvaḍullāh b. Muḥammed, ʿAbdulmuḥsin b. İbrāhīm el-Ḥuseynī. 10 
c. Kahire: Dāru’l-Ḥaremeyn, tsz. 

eṭ-Ṭaberānī, Ebu’l-Ḳāsım Suleymān b. Aḥmed b. Eyyūb et-Ṭaberānī. el-Muʿcemu’l-Kebīr. 
Tah. Ḥamdī b. ʿAbdulmecīd es-Selefī. 25 c. Kahire: Mektebetu İbn Teymiyye, tsz. 



1096                                                                                                                             Fatih Bayram 
 

eṭ-Ṭaberī, Ebū Caʿfer Muḥammed b. Cerīr b. Yezīd el-ʿĀmilī eṭ-Ṭaberī. Tehẕību’l-Ās̱ār. Tah. 
Maḥmūd Muḥammed Şākir. 2 c. Kahire: Maṭbaʿatu’l-Medenī, tsz. 

eṭ-Ṭaḥāvī, Ebū ʿCaʿfer Aḥmed b. Muḥammed b. Selāme el-Ezdī el-Miṣrī eṭ-Ṭaḥāvī. Şerḥu 
Meʿānī’l-Ās̱ār. Tah. Muḥammed Zuhrī en-Neccār, Muḥammed Seyyid Cādelḥaḳ. 5 
c. Beyrut: ʿĀlemu’l-Kutub, 1414/1994. 

eṭ-Ṭaḥāvī, Ebū ʿCaʿfer Aḥmed b. Muḥammed b. Selāme el-Ezdī el-Miṣrī eṭ-Ṭaḥāvī. Şerḥu 
Muşkili’l-Ās̱ār. Tah. Şuʿayb el-Arnaʾūṭ. 16 c. Beyrut: Muʾessesetu’r-Risāle, 1415. 

eṭ-Ṭayālisī, Ebū Dāvūd Suleymān b. Dāvūd b. el-Cārūd eṭ-Ṭayālisī. el-Musned. Tah. 
Muḥammed b. ʿAbdulmuḥsin et-Turkī. 4 c. Mısır: Dāru Hicr, 1419/1999. 

et-Tirmiẕī, Ebū ʿ Īsā Muḥammed b. ʿ Īsā et-Tirmiẕī. el-Cāmiʿu’l-Kebīr (Sunenu’t-Tirmiẕī). Tah. 
Şuʿayb el-Arnaʾūṭ. 6 c. Byy: Dāru’r-Risāleti’l-ʿĀlemiyye, 1430/2009. 

et-Tirmiẕī, Ebū ʿĪsā Muḥammed b. ʿ Īsā et-Tirmiẕī. el-ʿİlelu’ṣ-Ṣaġīr. Tah. Aḥmed Muḥammed 
Şākir. Beyrut: Dāru İḥyāʾi’t-Turās̱i’l-ʿArabī, tsz. 

el-Vāḳıdī, Ebū ʿAbdullāh Muḥammed b. ʿÖmer b. Vāḳıd el-Eslemī. el-Meġāzī. Tah. Marsden 
Jones. 3 c. Beyrut: Dāru’l-ʿAlemī, 1409/1989. 

el-Vüreykāt, Abdülkerim Ahmed. “Râvilerin İrsâlda Bulunma Sebepleri.” Çev. Tahsin 
Kazan. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 25:1 (2020): 131-152. 

Yılmaz, Rahile Kızılkaya. Çağdaş Hadis Tartışmaları Ve Muvatta. İstanbul: M.Ü. İlahiyat 
Fakültesi Vakfı Yayınları, 2020. 

Yücel, Ahmet. Hadis Istılahlarının Doğuşu ve Gelişimi Hicri İlk Üç Asır. İstanbul: M.Ü. 
İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2. Baskı, 2014. 

Yücel, Ahmet. Oryantalist Hadis Anlayışı ve Eleştirisi. İstanbul: M. Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı 
Yayınları, 3. Baskı, 2021. 

Zeyd b. ʿAlī, Ebu’l-Ḥuseyn Zeyd b. ʿAlī Zeynu’l-ʿĀbidīn b. el-Ḥuseyn b. ʿAlī b. Ebī Ṭālib. el-
Musned. Beyrut: Dāru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, tsz.  

 


