
Kocatepe İslami İlimler Dergisi 
Journal of Kocatepe Islamic Sciences 

 cilt/volume: 8 • sayı/issue 2 • (Aralık/December): 294 - 313 
e-ISSN: 2757-8399 

 

 

Kavramsal Çerçeve ve Tefsir Yöntemi Açısından Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü 

 

Sadık SEYMEN 
Öğr. Gör. Dr., Uşak Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Tefsir Anabilim Dalı, Uşak/Türkiye,  
seymensadikss@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-7110-1587 

 
Araştırma Makalesi 
 
Süreç 
Geliş Tarihi: 01.07.2025 
Kabul Tarihi: 19.11.2025 
Yayın Tarihi: 15.12.2025 
 

Öz 
Düşünsel kökleri hicrî ilk asırlara uzanan Selefî Ekol, İslâm tarihinin farklı 
dönemlerinde inişli çıkışlı bir serüvenle hayatiyetini sürdürerek günümüze 
kadar gelmiştir. Yakın tarihte “öze dönüş” fikrinin rağbet görmesiyle tekrar 
yükselişe geçen ekol, çeşitli alt kollarındaki mensuplarının tefsir sahasındaki 
çalışmaları ve eserleri ile çağdaş tefsir ekolleri arasında kendine yer edinmeye 
başlamıştır. Selefîliğe dair yoğun bir yayın akışı olmasına rağmen hem bizzat 
bu kavram ile kim ve ne kastedildiğine dair hem de tefsir ilmine etki eden ve 
Selefîlikle ilişkilendirilen gruplar bağlamında bir kavram kargaşası 
bulunmaktadır. Çalışmamızda ilk bölümde “Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü” 
kavramsal düzeyde tartışılmış ve vakıayı doğru anlamak için bazı tercihler ve 
tekliflerde bulunulmuştur. İkinci bölümde ise ihmal edilen bir konu olarak 
gördüğümüz çağdaş Selefî tefsirlerin Kur’an’ı anlama ve açıklamada takip 
ettikleri yöntem ve temel prensipler açısından değerlendirilmesi yapılmıştır. 
Çalışmamızda Selefîliğin kendi içindeki farklılaşmalarına dikkat edilmesi 
gerektiği vurgulanmış ve mezkûr tefsir ekolünü vücuda getiren grupların 
Suudî Selefî ve İlmî Selefî çevreleri olduğu tespit edilmiştir. Çağdaş Selefî 
Tefsir Ekolünün tefsir ilminde klasik rivayet tefsiri anlayışını benimseyip İbn 
Teymiyye’nin (ö. 728/1328) sistemleştirdiği yöntemi takip ettiği 
belirtilmiştir. Lafızcı tutumları ve rivayete bağlılıklarıyla dikkat çeken çağdaş 
ekolün selefî itikadın savunusunu Kur’an yorumuyla devam ettirme 
eğiliminde olduğu görülmüş ve bazı hususlarda klasik Selefîliği aştığı tespit 
edilmiştir. Selefî din anlayışını muhafaza etme gayreti içerisinde bulunan ekol 
mensupları maksada odaklanmak yerine kelimelerin zâhirî anlamında ısrarcı 
davranmaları, usul açısından tutarsızlıkları ve diğer mezhep ve ekollere karşı 
dışlayıcı tavırları ile eleştirilerin odağında bulunmuştur. 
 
 
 

İntihal 
Bu makale, en az iki 
hakem tarafından 
incelendi ve intihal 
içermediği teyit edildi. 
 
Etik Beyan: Bu 
çalışmanın hazırlanma 
sürecinde bilimsel ve etik 
ilkelere uyulduğu ve 
yararlanılan tüm 
çalışmaların kaynakçada 
belirtildiği beyan olunur. 
Finansman: Yazar, bu 
araştırmayı desteklemek 
için herhangi bir dış fon 
almadığını kabul eder. 
Çıkar Çatışması: Yazar, 
çıkar çatışması 
olmadığını beyan eder. 
 
Telif Hakkı 
© Sadık SEYMEN | 
Creative Commons 
Attribution-
Noncommercial 4.0 (CC 
BY-NC) International 
License 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Selefîlik, Çağdaş Tefsir Ekolleri, Selefî Ekol, Tefsir 
Yöntemi. 
 
 

 
 
Atıf 
Seymen, Sadık. “Kavramsal Çerçeve ve Tefsir Yöntemi Açısından Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü”. Kocatepe İslami İlimler 
Dergisi 8/2 (2025), 294-313. https://doi.org/10.52637/kiid.1731734 

  

mailto:seymensadikss@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7110-1587
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://doi.org/10.52637/kiid.1731734


Kavramsal Çerçeve ve Tefsir Yöntemi Açısından Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü |295| 

 

Kocatepe İslami İlimler Dergisi 

The Contemporary Salafī Tafsīr School: A Study in Conceptual Framework and 
Exegetical Methodology 

 
Sadık SEYMEN 
Lec.  Dr., Uşak University, Faculty of Theology, Department of Tafsīr, Uşak/Türkiye,  
seymensadikss@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-7110-1587 

 
Research Article 
 
 
History 
Received: 01.07.2025 
Accepted: 19.11.2025 
Published: 15.12.2025 

Abstract 
The Salafiyya school, whose intellectual roots can be traced back to the early 
Hijrī centuries, has continued its existence through various fluctuations 
across different periods of Islamic history and has reached the modern era. 
In recent times, with the increasing appeal of the idea of a “return to the 
essence (origins)” the school has experienced a resurgence and has begun to 
establish a place for itself among contemporary tafsīr schools through the 
works and scholarly contributions of its adherents in the field of tafsīr 
(Qur’anic exegesis). Despite the abundance of publications concerning 
Salafism, there exists a conceptual ambiguity both regarding the precise 
meaning and scope of the term itself and in relation to the groups associated 
with Salafism that have influenced the tafsīr. In the first part of this study, 
the contemporary Salafī tafsīr school is discussed on a conceptual level, and 
certain preferences and suggestions are offered to facilitate a more accurate 
understanding of the phenomenon. The second part evaluates the often-
overlooked issue of the methodological approaches and fundamental 
principles followed by contemporary Salafī exegetes in understanding and 
interpreting the Qur’ān. The study emphasizes the need to recognize the 
internal diversities within Salafism and identifies the Saudi Salafī and ‘Ilmī 
Salafī circles as the primary contributors to the formation of the 
aforementioned tafsīr school. From a methodological standpoint, it has been 
determined that the Contemporary Salafī tafsīr school adheres to the 
classical riwāya (narrative-based) tafsīr tradition and remains committed to 
the exegetical methodology systematized by Ibn Taymiyyah (d. 728/1328). 
This group is characterized by its literalist stance and strict adherence to 
transmitted reports, and it tends to continue defending Salafī creed through 
its interpretations of the Qur’ān. In some respects, it has been observed that 
the school even surpasses classical Salafism. Members of this school, while 
striving to preserve the Salafī understanding of religion, have been subject 
to criticism for their insistence on the literal meanings of words at the 
expense of focusing on intended meanings, methodological inconsistencies, 
and exclusionary attitudes toward other sects and schools of thought. 
 
 
 

Plagiarism 
This article has been 
reviewed by at least two 
referees and scanned via 
a plagiarism software. 
 
Ethical Statement: It is 
declared that scientific 
and ethical principles 
have been followed while 
carrying out and writing 
this study and that all the 
sources used have been 
properly cited. 
Funding: The author 
acknowledges that they 
received no external 
funding in support of this 
research. 
Competing Interests: The 
author declares that have 
no competing interests. 
 
Copyright 
© Sadık SEYMEN | 
Creative Commons 
Attribution-
Noncommercial 4.0 (CC 
BY-NC) International 
License 

Keywords: Tafsīr, Salafism, Contemporary Tafsīr Schools, Salafī School, 
Tafsīr Methodology. 
 

 
Cite as 

Seymen, Sadık. “The Contemporary Salafī Tafsīr School: A Study in Conceptual Framework and Exegetical 
Methodology”. Journal of Kocatepe Islamic Sciences 8/2 (2025), 294-313. https://doi.org/10.52637/kiid.1731734 

  

mailto:seymensadikss@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7110-1587
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://doi.org/10.52637/kiid.1731734


|296| Sadık SEYMEN 

 

Journal of Kocatepe Islamic Sciences 

Giriş 

İslâm dünyasında son asırlarda yaşanan toplumsal, siyasal ve kültürel gelişmeler; hususen 
Müslümanların yoğun yaşadığı coğrafyaları etkileyen savaş, işgal, sömürü, soykırım vb. dış kaynaklı 
müdahaleler ve iç dinamiklerden kaynaklanan bireysel ve toplumsal tahribatlar, Müslüman ilim adamlarını 
birtakım arayışlara itmiştir. İslâm dünyasının içinde bulunduğu olumsuz şartların sebepleri ve mevcut 
durumdan kurtuluş yolları arayışlarından öze ve köklere dönüş, daha net bir ifadeyle Kur’an’a ve Sünnet’e 
dönme fikri İslâm dünyasında genel kabule mazhar olan bir çözüm teklifi haline gelmiştir. Bu bağlamda 
İslâm bilim ve düşünce geleneğinde çeşitli yöntemlerle ele alınan Kur’an tefsirine dair yeni yaklaşım 
biçimleri ve anlama metotları teklif edilmiştir. 

Geliştirdikleri söylem ya da gerçekleştirdikleri eylemler neticesinde dikkatleri üzerine çeken Selefîlik 
ve bu akıma dair araştırma ve tartışmalar çağdaş dönemde gündemi yoğun biçimde meşgul etmiştir. 
Selefîliğin öze dönüş anlayışı kapsamında odak noktasına dönüşen Kur’an yaklaşımları ve anlama 
yöntemleri de dikkat çeken hususlardan biri haline gelmiştir. Bu bağlamda Çağdaş Selefî Ekol ve onların 
tefsir yöntemi incelemeye değer belli başlı bir konu olarak karşımızda durmaktadır. 

18. asırdan itibaren çağdaş döneme odaklanacağımız bu çalışmada Selefî Tefsir Ekolü öncelikle 
kavramsal çerçeve açısından konu edilecektir. Bunun sebebi, sadece bilimsel araştırma gerekliliklerinden 
sayılan kavramsal çerçeveyi izah etmekten ibaret değildir. Bilakis asıl sebep Selefîliğe dair yayın akışının 
çok yoğun olmasıyla beraber ilahiyat alanında ve konuyla doğrudan ya da dolaylı olarak ilgilenen siyaset, 
sosyoloji vb. alanlarda bir kavram kargaşası, belki de bir kafa karışıklığının mevcut olmasıdır. 

İbn Haldun’un (ö. 1406) tespit ettiği gibi bir alanda yazılmış eserlerin (te’lîfâtın) çokluğu ve 
kullanılan ıstılahların ihtilafı o alana vâkıf olmayı engelleyen unsurlardandır.1 Selefîlikle ilgili söz konusu 
kavram kargaşası çeşitli ıstılahların kullanılmasından ziyade tek bir ıstılahın delâlet kapsamının çok geniş 
olmasından kaynaklanmaktadır. “Selefîlik” terimi tam olarak neye tekabül etmektedir? Bir anlayışı ve 
düşünce biçimini ifade etmek için mi yoksa bir mezhep ya da ekol gibi bir topluluğa işaret etmek için mi 
kullanılır? Bunlar ve benzeri diğer sorular ilk başta cevaplanması gereken sorulardandır. Dahası eğer bir 
topluluğa işaret etmek için kullanılıyorsa müşârünileyh topluluk içerisine kimlerin dâhil olacağı yine bir 
tartışma konusudur. Zira “Selefî/Selefîlik” kavramının kullanım alanı o kadar geniştir ki katı gelenekçilikten 
her türlü öze dönüşçü akıma (hatta bunların içerisinde bulunan bazı modernist ve reformist hareketlere) 
kadar teşmil edilecek tutarsız bir durum ortaya çıkmıştır. Bir topluluğa işaret amaçlı kullanılıyorsa bu 
işaretin sınırlarını çizmek, üzerinde fikir yürütebilmek adına önemli bir adımdır. Diğer bir problem çağdaş 
dönemdeki bir düşünce biçimine ya da topluluğa işaret amacıyla kullanılacaksa o takdirde: “Selefîlik 
kavramı zaten yakın tarihte belli bir zümre adı olarak kullanılmaya başladığı için tek başına kullanımı yeterli 
olacak mıdır; yoksa önceki Selefî akımlardan ayırt etme adına “Neo-Selefî” ya da “Çağdaş Selefî” tabirini 
kullanma gerekliliği var mıdır?” gibi sorular gündeme gelecektir. 

Mevcut kavram kargaşası, Selefîlikle bağlantılı farklı alanlardaki çalışmalarda görüldüğü gibi -
ilerleyen bölümlerde ortaya konulacağı üzere- tefsir alanında da Selefîlik ya da Neo-Selefîlik akımlarına dair 
çalışmalarda da mevcuttur. Bizzat “Selefîlik” mefhumundaki belirsizlikle paralel olarak tefsir literatüründe 
“Selefî tefsir” ya da “Neo-Selefî tefsir” gibi tabirlerin kullanımı da aynı şekilde muğlaklık ve tutarsızlık arz 
etmektedir. Tabii ki bir “tefsir ekolü” olarak Selefî Tefsir Ekolünün tefsirde takip ettiği yöntemi 
inceleyebilmek ve bu incelemeyi tamamlayabilmek için önce bu ekolün kendisi ile alakalı bir netleştirme ya 
da bir tercih yapmak gerekir. Bu amaçla Selefîlik akabinde de Selefîlikle alakalı olan gruplar makalenin 
birinci bölümünde konu edilecektir. Devamında ise “Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü’nün” kavramsal çerçevesi 
çizilecek, ilişkili olduğu gruplar tespit edilerek önemli temsilcileri ve eserleri takdim edilecektir. Elbette tek 
bir akademik çalışma ile Selefîlikle ilgili mevcut kavramsal dağınıklığın bütünüyle ortadan kaldırılma iddiası 
taşınmamaktadır. Ancak çağdaş dönemde Selefîliğe nispet edilen veya bu düşünceyle irtibatlı olan bazı 
yapıların etkin biçimde sürdürdüğü tefsir faaliyetleri dikkate alındığında bu çalışmanın temel amacı, 
naslara yaklaşımda belirli yöntemler izleyen ve çağdaş tefsir akımları içinde yer alan bir tefsir hareketi 
olarak “Selefî Tefsir Ekolü”nü ele almak ve bu ekolün sınırlarını tayin etmeye çalışmaktır. Diğer taraftan şu 
hususu çalışmanın başında tasrih etmekte fayda vardır: Bu çalışmada Selefîlik ve Selefî Tefsir Ekolü adına 
bir netleştirme amaçlansa da bu amaç Selefî Tefsir Ekolü’nün her yönüyle yetkin ve tasdik olunmuş bir yere 
konumlama gayreti ile alakalı değildir. Bilakis Selefî Ekolün eleştiriye konu olacak birçok söylem ve eylemi 
mevcuttur. Ne var ki Tehâfutu’s-Selefiyye kabîlinden bir eleştiri zeminine ulaşmak için Makâsıdu’s-Selefiyye 
namına bir tavzihe ihtiyaç bulunmaktadır. Çalışmanın arka planında uzun vadede Selefî Ekolü sistematik 
bir tenkite tabi tutmak amacıyla teorik açıdan tutarlı bir temel inşa etme girişimi mevcuttur. 

Makalenin ilerleyen safhalarında ele alınacağı üzere Selefîlik ister bir tutumun ismi olsun ister 
müstakil bir yapı ve geleneğe sahip bir mezhep olsun her hâlükârda temelde bir “anlama” meselesidir ki bu 

 
1  Ebû Zeyd Veliyyüddin Abdurrahman b. Muhammed İbn Haldun, Mukaddime (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2004), 547. 



Kavramsal Çerçeve ve Tefsir Yöntemi Açısından Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü |297| 

 

Kocatepe İslami İlimler Dergisi 

fonksiyonel açıdan İslâmî ilimlerdeki hiyerarşi gereği tefsir ilmiyle irtibatlıdır. İnananların İslâm’la kurduğu 
sahih bağı devam ettirmedeki ihtiyaca cevaben teşekkül eden İslâmî ilimler, çağdaş döneme gelindiğinde 
daha da ihtiyaç duyulan bir hal almıştır. Selefi anlayışı incelemek bir yerde çağdaş dönemde Kur’an’ın 
anlaşılması ve tatbik edilmesine dair dikkat çeken bir anlayışı incelemektir ki Kur'an'ın anlaşılması meselesi 
gündeme geldiğinde selefîlik araştırması doğrudan tefsirle irtibatlı bir hâl almaktadır. İşbu noktada Selefî 
Ekolün itikadî görüşleri ve bilgi kaynaklarındaki kabullerine ilaveten tefsir ilmindeki metodunun da başlı 
başına incelenmesi gerekmektedir. 

Tefsir ilmiyle irtibatlı biçimde çağdaş selefîliği ele alan mevcut literatür incelendiğinde öncelikle 
Selefîliğin kavramsal çerçevesinin eksik kaldığı ve bu hareketle bağlantılı çağdaş şahsiyetlerin veya 
eserlerin tefsir metodolojisinin yeterince araştırılmadığı gözlemlenmektedir. Ayrıca çalışmaların çoğunda 
tek bir müellif veya metinle sınırlı kalındığı, dolayısıyla “Çağdaş Selefî Tefsir Ekolünün” bütüncül bir şekilde 
analiz edilmediği anlaşılmaktadır. Bu durum, alanda daha kapsamlı ve sistematik araştırmalara ihtiyaç 
olduğunu ortaya koymaktadır. 

Çağdaş dönem Selefîliğini tefsir açısından konu alan çalışmalardan ilki Karagöz’ün Selefi Yorumları 
Bağlamında Şenkîti ve Advau’l-Beyan Adlı Tefsiri isimli yüksek lisans tezi çalışmasıdır. Bir diğeri İncel’in 
Çağdaş Selefîlikte Tefsir Anlayışı- İbn Useymîn Örneği isimli doktora tezi çalışmasıdır. İki çalışmada da 
Selefîlikle ilgili kavramsal çerçeve nispeten sunulmuş ancak çağdaş Selefiyye’nin itikadî görüşleri ve tefsir 
anlayışı takdim edildikten sonra daha çok seçilen isim ve esere yoğunlaşılmıştır.2 “Çağdaş Selefî Tefsir 
Ekolü” tüm temsilcileri ve eserleri ile kuşatıcı biçimde ele alınmak yerine bu ekole dair genel ve giriş 
mahiyetinde bilgiler sunulmuş ve yoğunluk Şinkîtî (ö. 1974) ya da İbn Useymîn (ö. 2001) üzerinde kalmıştır. 
Benzer kısıtlı durum Selefîlikle ilişkilendirilerek seçilen diğer isimlere dair yapılan çalışmalarda  da 
mevcuttur.3 

“Neo-Selefîlik” kavramını, çağdaş dönem selefîliğini ifade etmek için tercih eden Öztürk “Neo-
Selefîlik ve Kur’an” isimli makalesinde Neo-Selefîliğin tam olarak bir tanımını yapmadan Reşid Rıza’yı (ö. 
1935) Neo-Selefî olarak vasıflandırmış; onun ıslah-tecdit ve bir anlamda modernleşme hareketine önayak 
olan Cemâleddin el-Efgânî (ö. 1897) ve Muhammed Abduh (ö. 1905) ile ilişkisine değinmiş ve Reşid Rıza’nın 
hocalarından tevarüs ettiği İslâmî ıslahat düşüncesini Selefîlik lehine yorumladığını söylemiştir.4 Reşid 
Rıza’nın “Neo-Selefî ve Kur’an” başlığında örnek isim olarak seçilmesi, -Reşid Rıza’nın yaklaşım biçiminin 
çeşitliliği ve dahi tutarsızlığından dolayı- kanaatimizce başlı başına bir tartışma konusudur. Onun ekol 
mensubiyetine ilerleyen safhalarda tekrardan değineceğiz. Burada şunu ifade etmek gerekir ki Selefîlikle 
ilişkilendirilen grupların arasındaki fikri uyumsuzluklar Selefîlik mefhumunun idrakini zorlaştırmaktadır. 
Mezkûr makalede Reşid Rıza’nın Kur’an, vahiy, tefsir ve tefsir ilmi tarihi gibi meselelerdeki görüşlerine yer 
verilmiş ancak bu isim veya eserinin tefsirdeki metodu Selefîlik dolayımında konu edilmemiştir. Bu 
makaleye ilaveten Öztürk’ün Kur’ân’a Çağdaş Yaklaşımlar kitabındaki “Neo-Selefî Yaklaşım” başlıklı 
bölümün5 yukarıda değerlendirmesini yaptığımız makalenin gözden geçirilmiş versiyonu olduğu ve 
yukarıdaki satırlardan başka bir değerlendirmeye gerek bırakmayacak benzerlikte olduğu anlaşılmaktadır. 

“Neo-Selefîlik” kavramını tercih eden bir diğer çalışma Kur’ân’a Yeni Yaklaşımlar-Postmodern 
Zamanda Tefsir Yapmak isimli kitapta çağdaş Selefî hareketin Kur’an’a yaklaşımını ele alan Dinç’in kitap 
bölümüdür. Öztürk’ün yaklaşımına benzer bir şekilde konu Efgânî-Abduh ve Reşid Rıza çizgisi üzerinden 
ele alınmıştır. Bu çalışmada, dinî ıslahat düşüncesinde selef yöntemine bağlılıkla rasyonalist yaklaşımı bir 
araya getiren bu isimlerin “Neo-Selefî” bir anlayış kurdukları ve çağdaş dönem tefsir faaliyetinde öne çıkan 
eğilimlerden biri olduğu iddia edilmiş6 fakat kavramsal düzlem yeterince tartışılmamış ve tefsir yöntemi ile 
ilgili verilen bilgiler sınırlı kalmıştır. 

 
2  Mustafa Karagöz, Selefi Yorumları Bağlamında Şenkıti ve Advau’l-Beyan Adlı Tefsiri, ; (Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2001), 39-70; Saim İncel, Çağdaş Selefîlikte Tefsir Anlayışı- İbn Useymîn Örneği (İstanbul: İstanbul 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024), 32-100. 

3  Yakup Bıyıkoğlu, Kur’an’ın Selefi Yorumu: Şevkânî’nin Tefsir Yöntemi (İstanbul: İz Yayıncılık, 2015). Benzer durum Pieter Coppens 
tarafından yürütülen “The origins, growth and dissemination of Salafi Qur'an Interpretation: the role of al-Qasimi in the shift from 
premodern to modern modes of interpretation” (Selefi Kur'an Yorumunun Kökenleri, Büyümesi Ve Yayılması: Premodern Yorum 
Tarzlarından Modern Yorum Tarzlarına Geçişte El-Kasımi'nin Rolü) adlı proje kapmasındaki yayınlarında da mevcuttur. bk. Pieter 
Coppens, “Breaking with the traditional Ottoman tafsīr curriculum? Al-Qāsimī’s Tamhīd khaṭīr fī qawāʿid al-tafsīr in the context of 
late-Ottoman Arabism”, Osmanlı’da İlm-i Tefsir, ed. M. Taha Boyalık- Harun Abacı (İstanbul: İSAR Yayınları, 2019), 13-34; Pieter 
Coppens, “Jamāl al-Dīn al-Qāsimī’s Treatise on Wiping over Socks and the Rise of a Distinct Salafi Method”, Welt des Islams 62/2 
(2022), 154-187. 

4  Mustafa Öztürk, “Neo-Selefîlik ve Kur’an -Reşid Rıza’nın Kur’an ve Yorum Anlayışı Üzerine”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi (ÇÜİFD) 4/2 (2004), 81-82. 

5  Mustafa Öztürk, Kur’an’a Çağdaş Yaklaşımlar (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2019), 71-100. 
6  Ömer Dinç, “Neo-Selefilik”, Kur’ân’a Yeni Yaklaşımlar- Postmodern Zamanda Tefsir Yapmak, ed. Ali Karataş vd. (İstanbul: Kitâbî 

Yayınevi, 2023), 217-220. 



|298| Sadık SEYMEN 

 

Journal of Kocatepe Islamic Sciences 

Arapça literatürde konumuzla doğrudan ilişkili olarak yayımlanan es-Sîsî’nin el-Medresetü's-Selefiyye 
fi't-Tefsîr fi'l-Asri'l-Hadîs (Modern Çağda Selefî Tefsir Okulu) dikkat çeken çalışmalardan biridir. Bu eserde 
“el-medresetü's-selefiyye”yi temsilen Abduh ve Reşid Rıza seçilmiş ve Menâr tefsiri incelenmiştir.7 Bu 
kitapta da çağdaş dönemdeki tüm Selefî Ekollere yönelik kuşatıcı bir bakış sağlanamamıştır. Bu vesileyle 
Arapça literatüre ilişkin şunu zikretmekte fayda görüyoruz: Kanaatimizce Selefî Tefsir Ekolüne dair Arapça 
literatürün nispeten sınırlı kalmasındaki başat âmil, Selefî Ekole mensup kalem erbabının kendilerini 
“Selefî” olarak isimlendirmeyip “Ehl-i Sünnet” şeklinde isimlendirmeleri ve kendilerini “merkez”de 
görmeleri ile alakalıdır.8 Ehl-i Sünnet ve Selefîlik ilişkisine ilerleyen satırlarda değinilecektir. 

Klasik Selefîlik ve tefsir ile alakalı eserler de mevcuttur: Erbaş’ın “İbn Teymiyye’nin Selefî Tefsir 
Anlayışında Rivayet Dirayet İlişkisi Üzerine” adlı makalesi, konuyu İbn Teymiyye (ö. 728/1328) özelinde 
ele almıştır.9 Bunun yanı sıra Öztürk’ün birlikte değerlendirmeye uygun benzerliğe sahip “Selefîlik ve 
Tefsir” adlı tebliği ile “Tefsir Geleneğinde Selefîlik Ekolü” adlı makalesinde Klasik Selefî Ekolün düşünsel 
planı, tarihsel gelişimi ile incelenmiştir. Akabinde klasik Selefîliğin tefsir ilmine etkisi konu edilmiştir.10 Bu 
çalışmalar, odak noktamızın çağdaş dönem üzerinde olması itibariyle bizim çalışmamızdan ayrışmaktadır. 

Araştırmamızla ilgi değeri en yüksek ve Selefîliği tefsir ile irtibatı kapsamında konu alan en geniş 
çalışma Ersöz’ün Selefîlik ve Selefî Tefsir Anlayışı adlı kitabıdır. Selefiyye’nin tarihsel gelişimi, akabinde erken 
ve klasik dönem Selefiyyesi’nin tefsir anlayışı konu edilen kitapta konu bazlı olarak seçilen bazı âyetlerdeki 
Selefî yaklaşım ayrıntılı olarak incelenmiştir.11 Son bölümde ise çağdaş Selefiyye (neo-selefiyye) din anlayışı 
ekseninde konu ele alınmış, ancak çağdaş dönemde teşekkül eden Selefî Tefsir Ekolü, tefsir açısından 
yeterince incelenmemiştir. 

Klasikten günümüze uzanan süreçte Selefî Ekol ve çağdaş döneme etkisini konu edinen çalışmalar 
mevcuttur. Bunların en dikkat çekeni, Eser’in Ashâbü’l-Hadîsten Günümüze Selefî Tefsir Geleneğinin Oluşumu 
adlı çalışmasıdır. Bu çalışmada Selefî Ekolün Kur’an tasavvuru, tefsir ilmindeki kaynakları ve Selefî bakış 
açısının tefsire yansımaları ayrıntılı biçimde konu edilmiş12 ancak çağdaş dönemdeki çalışmalar ekol bazına 
ve tefsir yöntemi açısından çalışmamıza mâni olacak şekilde incelenmemiştir. Bu minvalde Selefî Ekolün 
naslara yaklaşımını hermenötik bir duruş kapsamında ele alan Jaan S. Islam’ın “What is Salafism? An 
Intellectual History of Salafī Hermeneutics” adlı makalesi zikredilmesi gereken çalışmalardandır. Selefî 
teriminin tarihsel kullanımının ve türevlerinin kapsamlı bir izini sürmekte olan bu makale, konunun 
tarihsel bağlarının çağdaş Selefîliği anlamak için merkezi önemde olduğunu savunmaktadır.13 Bu çalışma 
da çağdaş dönem Selefî tefsir hareketini ekol bazlı ele almaması itibariyle araştırmamızdan ayrışmaktadır. 

Yine Başer’in “Selefî Kabul Edilen Bazı Görüşlerin Tefsire Yansımaları” adlı kitap bölümü dikkate 
değer bir çalışmadır. Kavramsal süreçlere ehemmiyet veren bu çalışma, Selefî düşüncenin ürünü bazı 
görüşlerin tefsir eserlerine etkisini incelemiştir.14 Ne var ki çalışmada bir ekol olarak Selefî tefsir konu 
edilmemiştir. Yine Sönmez’in Selefi Tefsir Ekolü İçerisinde İbn Receb el-Hanbeli'nin Yeri ve Tefsir Metodu adlı 
tezi15 klasik Selefîliği ele alması ve sınırlılık bakımından çalışmamızdan farklılık arz etmektedir.  

Son olarak Çağdaş Tefsir Ekolleri16 kitabında bu makalenin yazarı tarafından yayınlanan “Selefî Tefsir 
Ekolü” kitap bölümüne ilişkin bilgi vermek uygun olacaktır. Mezkûr kitabın lisans ya da lisansüstü seviyede 
bir ders kitabı olması gayesine matufen, kitap bölümü deskriptif yöntem ve didaktik bir üslupla yazılmıştır. 
Çağdaş Selefî tefsirin kavramsal boyutta tartışması yapılmadan tanıtımı gerçekleştirilmiş ve literatür 
değerlendirmesi yapılmamıştır. Seçilen örnekler de belli bir sınırlılıkta kalmıştır. Bu makalede ise konu 
edinilen kavramların delâletine dair veriler betimsel ve mukayeseli yaklaşımla ortaya konacak, analitik 
yöntemle incelenecektir. Seçilen ekolün tefsir yönteminin tespit edilebilmesi için yine analitik yönteme 
başvurulacaktır. 

 
7  Muhammed es-Sîsî, el-Medresetü’s-selefiyye fi’t-tefsîr fi’l-ʿasri’l-hadîs (Kahire: Daru’s-Selâm, 2010), 53-182. 
8  Fehd b. Abdurrahman b. Süleyman er-Rûmî, İtticâhâtü’t-tefsîr fi’l-karni’r-râbiʿ ʿaşar (Riyad: Müessesetü’r-Risale, 1997), 3/1/53-

170. 
9  Muammer Erbaş, “İbn Teymiyye’nin Selefî Tefsir Anlayışında Rivayet- Dirayet İlişkisi Üzerine”, Marife: Bilimsel Birikim (Marife: 

Dini Araştırmalar Dergisi) 9/3 (2009), 125-139. 
10  Mustafa Öztürk, “Selefîlik ve Tefsir”, Tarihte ve Günümüzde Selefîlik (İlmî Toplantı) (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2014), 191-267; 

Mustafa Öztürk, “Tefsir Geleneğinde Selefîlik Ekolü”, İlahiyat Akademi: Gaziantep Üniversitesi Altı Aylık Uluslararası Akademik 
Araştırma Dergisi 1/1-2 (2015), 195-252. 

11  Resul Ersöz, Selefilik ve Selefi Tefsir Anlayışı (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2018), 103-287. 
12  Kadir Eser, Ashâbü’l-Hadîsten Günümüze Selefi Tefsir Geleneğinin Oluşumu (Eskişehir: Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022). 
13  Jaan S. Islam, “What is Salafism? An Intellectual History of Salafī Hermeneutics”, The Journal of Religion 104/4 (2024), 479-504. 
14  H. Merve Çalışkan Başer, “Selefî Kabul Edilen Bazı Görüşlerin Tefsire Yansımaları”, Selefilik, ed. Mehmet Çelenk (Ankara: Nobel 

Akademik Yayıncılık, 2022), 52-60. 
15  Yılmaz Sönmez, Selefi Tefsir Ekolü İçerisinde İbn Receb el-Hanbeli’nin Yeri ve Tefsir Metodu (Şırnak: Şırnak Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2022). 
16  Aykut Kaya (ed.), Çağdaş Tefsir Ekolleri (Ankara: İlâhiyat Yayınları, 2023). 



Kavramsal Çerçeve ve Tefsir Yöntemi Açısından Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü |299| 

 

Kocatepe İslami İlimler Dergisi 

1. Selefîliğin Kavramsal, Tarihsel ve Düşünsel Çerçevesi ve Çağdaş Bir Tezahürü Olarak 
“Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü” 

1.1. Selefîlik Kavramı 

Çağdaş dönem tefsir akımları kapsamında Selefî Ekolün tefsir faaliyetini ele almayı hedeflediğimiz 
çalışmamızda tefsir eserlerinde takip edilen yöntem ve müfessirlerin mezhepsel aidiyetlerine ilişkin 
kullanılacak "Selefî/Selefîlik" ifadesi ile hangi âlim ve eserlerinin ilişkilendirildiğinin belirlenmesi 
gerekmektedir. Günümüzde birbirinden bağımsız farklı kişi ya da fikirlere işaret etmek için çok genel bir 
vasıflandırma olarak kullanılan Selefîlik, bu çalışmada konu edilen Selefîlikten çok daha geniştir. Nitekim 
Selefîlik teriminin üç farklı kullanım biçimi bulunmaktadır:17 1- Ashâbu'l-hadîs'le irtibatlandırılarak hicrî 
ilk asırlardaki ehl-i hadîs’in devamı ve ileri noktası kabul edilmesidir; 2- Çağdaş İslâmcı bir grup olarak 
addedilmesidir. Selefîliği nev zuhur bir hareket olarak gören bu kullanımda, klasik Selefîlikten ayırabilmek 
için bu çağdaş gruplar için “Neo-Selefîlik”, “Yeni Selefîlik” gibi kavramlar kullanılmaktadır. 3- Bir mezhebin 
ismi değil genel bir “yaklaşım”ın ismi olup bir “zihniyet tipi” veya “söylem biçimi”ni ifade etmesidir. Bu 
kullanım biçiminde “Selefîlik” jenerik bir terim olarak İslâm’ın temel kaynaklarına dönmeyi teklif eden ve 
naslara karşı zahiri/lafızcı bir tutum sergileyen bir düşünme biçiminin ifadesi olarak 
değerlendirilmektedir.18 

Bir "zihniyet tipi" olarak Selefîlik, birçok farklı tezahürlere sahip olabilir ancak tefsirde bir ekolden 
söz edeceksek bu kavramın bir gruba delaletini tercih etmekte fayda vardır. Eğer bu grup doğru biçimde 
belirlenemezse o takdirde bu ekolde sunulan fikirlerin ve eserlerin etkisini değerlendirmemiz ya da 
gerektiğinde bu fikirlere yaklaşımımız ve mukabele etme kabiliyetimiz büyük oranda irtifa kaybedecektir. 
Hâsılı yukarıdaki farklı kullanım biçimlerinden sadece grup ismi olanlarını tercih etmekte fayda görüyoruz. 
Selefîliğin nev zuhur bir yapı mı yoksa tarihi kökleri var mı sorusuna cevap verebilmek için  Selefîliğin 
tarihsel sürecine bakmak gerekmektedir. 

Selefîlik kelimesi “selefî” kelimesinden, o da "önce gelmek, geçmek, daha önceden bulunmak" gibi 
anlamlara gelen “سلف/s-l-f” kökünden türemiştir. “Selefî” kelimesi önceden gelip geçenlerle irtibatı ve önce 

gelenlere mensubiyeti ifade etmektedir.19 Istılahta ise selef kelimesi müslüman nesillerin öncüleri olan 
sahâbe ve tabiîn neslini kastetmek için kullanılmıştır.20 Buradan hareketle Selefiyye ya da Selefîlik 
müslüman nesillerin öncüleri olan sahâbe ve tabiîn nesline tabi olan grupları ifade etmektedir. 

Selefîlik kavramı itikadî ve siyasî zümreleşmeyi tanımlamak için ve belli bir grubun müstakil ismi 
olarak kullanımına en erken 19. yüzyılın sonu ve 20. yüzyılın başında rastlandığına dair tespit ve iddialar 
mevcuttur.21 Öncesinde ise İbn Teymiyye’nin kullanımında olduğu gibi daha çok sıfat olarak “el-âsâru’s-
selefiyye”,22 “et-tarîkatu’s-selefiyye”,23 “el-cihetu’s-selefiyye”24 gibi terkiplerde kullanılmıştır. Buna rağmen 
nadir de olsa bazı noktalarda müstakil olarak “mezhebu’s-selefiyye”25 (selefiyyenin mezhebi) ifadesi 
zikredilmiş, Cehmiyye’nin sıfatları inkârı meselesinde görüşleri kıyaslarken “emmâ es-selefiyye”26 
(Selefiyye’ye gelince) ifadelerine yer verilmiştir. Bu tür kullanımlarda Selefîyye/Selefîlik Ehl-i hadîs’in 
metodu ve yaklaşım biçimi için kullanılmış dolayısıyla bu kavram bir ekol ismini almadan önce de hicrî ilk 
asırlardaki Ehl-i hadîs ile irtibatlandırılmıştır. Mezkûr kullanımıyla “sahâbe ve tabiûn neslini takip eden 
fukâhâ ve muhaddislerin yolu” olarak tanımlanmıştır. Ne var ki bu tarif, Selefiyye’nin sonraki dönemlerde 

 
17  Mine Demirbilek - Hakan Atalay, “Türkiye’de Selefîlik Araştırmalarında Rastlanan Bazı Sorunlar”, İslâmi Araştırmalar - Journal of 

Islamic Research 29/2 (2018), 450-457. Ayrıca bk. Beşir Musa Nafiʿ, “Selefîliğin Kavram Sorunsalı, Tarihi ve Muhtelif Görünümleri”, 
çev. Nurullah Çakmaktaş, Arap Dünyasında Selefilik ve Selefi Hareketler, ed. Beşir Musa Nafiʿ vd. (İstanbul: Yarın Yayınları, 2016), 
13-16. 

18  Örnek bir kullanım için bk. Mürteza Bedir vd. (ed.), Modernleşme Protestanlaşma ve Selefileşme: Modern İslam Düşüncesinde Nassın 
Araçsallaştırılması (İstanbul: İSAR Yayınları, 2019), 7. Benzer kullanımlar için bk. Ferhat Koca, “İslâm Düşünce Tarihinde Selefîlik: 
Tarihsel Serüveni ve Genel Karakteristiği”, İlahiyat Akademi: Gaziantep Üniversitesi Altı Aylık Uluslararası Akademik Araştırma 
Dergisi 1/1-2 (2015), 16; Sönmez Kutlu, “Çağdaş Araştırmalarda Mezhepleri ve Selefîliği Anlamaya Dair Sorunlar”, İslam’ın 
Hakikatı ve Mezhep Sorunu, 27-28 Kasım 2015 Kelam Çalıştayı, 2016, 139-144.  

19  Halil b Ahmed el-Ferâhîdî, Kitabu’l-ʿayn, ed. Mehdi el-Mahzumi - İbrahim es-Samerrai (Beyrut: Mektebetü’l-Hilal, 1988), 8/7/258-
259; Ebû Mansur Muhammed el-Ezherî, Tehzîbu’l-luğa, ed. Muhammed Avd Mirab (Beyrut: Dâru İhyai’t-Turasi’l-Arabi, 2001), 
8/12/299; Mecduddin  Muhammed b. Yakub el-Fîruzabadi, el-Kâmûsu’l-muhît (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2005), 820. 

20  Muhammed b. ʿAla b. Ali el-Farukî el-Hanefî Tehanevî, Mevsûʿatu keşşâfu ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ʿulûm, ed. Refik el-Acem, çev. Corc 
Zeynati - Abdullah Halidi (Beyrut: Mektebetu Lübnân Nâşirûn, 1996), 1/968. 

21  Henri Lauzière, “The construction of salafiyya: Reconsidering salafism from the perspective of conceptual history”, International 
Journal of Middle East Studies 42/3 (2010), 384; Demirbilek- Atalay, “Türkiye’de Selefîlik Araştırmalarında Rastlanan Bazı 
Sorunlar”, 449. 

22  Takiyyüddin Ahmed İbn Teymiyye, Mecmûʿu’l-fetâvâ, ed. Abdurrahmân b Muhammed b Kâsım (Medine: Mecmeʿu’l-Melik Fahd li-
Tıbâ’ati’l-Mushafi’ş-Şerîf, 2004), 12/309, 17/39, 17/57. 

23  İbn Teymiyye, Mecmûʿu’l-fetâvâ, 10/99, 12/349. 
24  İbn Teymiyye, Mecmûʿu’l-fetâvâ, 16/471. 
25  İbn Teymiyye, Mecmûʿu’l-fetâvâ, 6/379. 
26  İbn Teymiyye, Mecmûʿu’l-fetâvâ, 33/177. 



|300| Sadık SEYMEN 

 

Journal of Kocatepe Islamic Sciences 

kazanmış olduğu ekol yapısını ve fikrî hüviyetini tam olarak yansıtmaması sebebiyle sadece ilk dönem için 
geçerlidir. 

Tekâmülünü İslâm tarihinin sonraki asırlarında tamamlayan bir yapı olarak Selefîliğin sonraki 
süreçlerini de kapsayan bir tanıma ihtiyaç bulunmaktadır. Bu ihtiyaca binaen Selefî Ekolü şu şekilde 
tanımlamamız mümkündür: İtikâdî konularda Kur’an ve Sünnet’in lafzına bağlı olan ve sonradan ortaya 
çıkmış farklı anlayışları kabul etmeden, dinin selefin anladığı yolla anlaşılması ve yaşanması gerektiğini 
savunan ekoldür.27 Buradaki “selef”ten maksat meşhur hadîs-i şerîfte Hz. Peygamber’in “en hayırlı nesiller” 
olarak tanıttığı28 sahâbe, tâbiîn ve tebeu’t-tâbiîn (Hz. Peygamber’e iman ederek onunla mülaki olanlar, 
sonra onların ardından gelenler ve sonra da onları takip edenlerin) nesilleridir. Burada şunu belirtmekte 
fayda vardır: Selefî bakış açısı ile sahâbe, tâbiîn ve tebeu’t-tâbiînin tamamı “selef” tanımı içerisinde 
görülmekte ancak daha dikkatli incelendiğinde sahâbe ve tâbiîn içinden gelen bir damar merkeze 
alınmaktadır. Sahâbe ve tâbiînin her bir ferdinin ilmî meselelerde aynı duruşta olmadığı hakikati ihmal 
edilmemelidir. 

Selefî Ekolün ayırt edici vasıflarından biri de -kendi anlayışlarına göre- selefin dini en doğru şekilde 
anlayıp yaşadıklarını kabul etmeleridir. Hadîs-i şerîf’te sonradan ortaya çıkan her şeyin (bidatlerin) dalâlet29 
olarak vasıflandırılmasından dolayı sonradan ortaya çıkan yeni anlama ve yaşama biçimlerinden uzak 
durmak, ekolün en önemli şiarına dönüşmüştür. Dolayısıyla Kur’ân-ı Kerîm’i anlamada -iddia ettiklerine 
göre ilk dönemlerde bulunmayan- te’vilden kaçınılması gerekmektedir. Bu anlayışları Selefiyye ekolün 
Kur’ân-ı Kerîm’i anlamada farklı bir yöntem takip etmesi sonucunu vermiş ve zaman içerisinde Selefî Tefsir 
Ekolü olarak isimlendirebileceğimiz bir yaklaşım biçimine dönüşmüştür. Selefî Tefsir Ekolü ifadesiyle kasıt, 
Selefî Ekole mensup âlimlerin Kur’an’ı anlama ve açıklamada takip ettikleri yöntemdir.  

Çağdaş dönem Selefî Tefsir Ekolünün temsilcileri ve tefsir yöntemi açısından değerlendirmesine 
geçmeden önce Selefî Ekolün tarihi gelişimine, diğer ekollerle irtibatına ve çağdaş döneme geldiğimizdeki 
çeşitli kollara ayrılmasına bakmak, literatürdeki kavram kargaşasının çözümlenmesi adına gereklidir. 
Tarihsel gelişimi ve diğer ekollerle irtibatına baktığımızda farklı bakış açılarının ortaya konması ve Selefî 
Ekolün kendini nasıl tanımladığı önem arz etmektedir. Yukarıda zikrettiğimiz Selefîlik tanımı Ehl-i 
Sünnet’in kelamcı gruplarının (Mâtürîdî ve Eşʿarîlerin) bakış açılarına göredir. Selefîliğin kendi 
doktrinlerine göre tanımına baktığımızda ise kendilerinin Selefîliği İslâm’ı temsil eden, Kitap ve Sünnet’e 
bağlı olup selefin yolunu muhafaza eden tek yöntem şeklinde takdim etmeleri30 dikkat çekmektedir. Burada 
Selefî Ekolün kendini merkezde görmesi ya da Ehl-i Sünnet’in tek temsilcisi olduğu iddiası üzerinde durmak 
ve Selefîliğin Ehl-i Sünnet ile irtibatını izah etmek yerinde olacaktır. Zira Selefî Ekole mensup bazı âlimlerin 
eserlerinde Ehl-i Sünnet müfessiri olarak sadece Selefî çizgideki bazı isimlere yer verilmiş, buna ilaveten 
Mâtürîdî ve Eşarî ekol Ehl-i Sünnet’in dışında görülmektedir.31 

1.2. Ehl-i Sünnet - Selefiyye İlişkisi 

Selefiyye’nin Ehl-i Sünnet ilişkisini çözümlemek için İzmirli İsmail Hakkı’nın (ö. 1946) Selefiyye’yi 
anlatırken kullandığı Ehl-i Sünnet-i Hâssa ve Ehl-i Sünnet-i Âmme ayrımına başvurulabilir.32 Muasır 
araştırmacıların33 da desteklediği bu yaklaşımın yanlış anlaşılmalara yol açtığı iddia edilse34 de Ehl-i 
Sünnet’in gelişimini sadece Ehl-i hadîs üzerinden okuyan yaklaşımdan ya da kendilerini “dinin tek temsilci” 
gören selefî yaklaşımdan daha doğru sonuçlar verdiği kanaatindeyiz. 

“Ehl-i Sünnet ve'l-Cemâat” ifadesi sahâbe topluluğunun inanç sahasındaki görüş ve tercihlerini 
benimseyip bidatlere bulaşmayan ve ümmetin ana gövdesinden ayrılmayan geniş kesimleri ifade 
etmektedir.35 İslâm tarihi boyunca Ehl-i Sünnet tabiri bâtıl fırkalar hariç bütün müslümanları içine 

 
27  Benzer tanım ve izahlar için bk. Ethem Ruhi Fığlalı, Günümüz İslam Mezhepleri (İzmir: İzmir İlahiyat Vakfı Yayınları, 2008), 131-

135; M. Sait Özervarlı, “Selefiyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 36/399; Mehmet Ali 
Büyükkara, Çağdaş İslami Akımlar (İstanbul: Klasik Yayınları, 2015), 55-56. 

28  Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmi‘u’s-sahîh, ed. Mustafa Dib el-Buğa (Dımaşk: Dâru İbn Kesir, Dâru’l-Yemame, 
1993), “Şehâdât”, 9 (No: 2508); Ebü’l-Hasen el-Haccâc Müslim, el-Câmi‘u’s-sahîh, ed. Muhammed Fuad Abdulbaki (Beyrut: Dâru 
İhyai’t-Turasi’l-Arabi, 1955), “Fezâʾilü’s-sahâbe” 210. 

29  Müslim, el-Câmiʿu’s-sahîh; Muhammed İbn Mâce, Sünenu İbn Mâce, ed. Şuayb el-Arnaut (b.y.: Dâru’r-Risaleti’l-ʿAlemiyye, 2009), 
5/"Ebvâbu’s-Sünne", 6 (42). 

30  Muhammed b. Halîfe et-Temîmî, Muʿtekadu Ehli’s-Sünne ve’l-Cemâa fî tevhîdi’l-esmâi ve’s-sıfât (Riyad: Edvâʿu’s-Selef, 1999), 47-55. 
31  Müsâid b. Süleymân et-Tayyar, Fusûl fî usûli’t-tefsîr (Suudi Arabistan: Dâru İbni’l-Cevzî, 2002), 68-71. Ayrıca bk. Fehd b. 

Abdurrahmân b. Süleymân er-Rûmî, Dirâsât fî ʿulûmi’l-Kur’âni’l-Kerîm (Riyad: y.y., 2003), 1/53-170; Muhammed b. Salih İbn 
Useymîn, Şerhu’l-ʿakîdeti’l-vâsıtıyye, ed. Sa’d b Fevvâz es-Sumeyl (Suudi Arabistan: Dâru İbni’l-Cevzî li’n-Neşri ve’t-Tevzîʿ, 2000), 
2/372. 

32  İsmail Hakkı İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm (İstanbul: Dârülfünûn İlahiyât Fakültesi, 1340), 1/97-98. 
33  Nafiʿ, “Selefîliğin Kavram Sorunsalı, Tarihi ve Muhtelif Görünümleri”, 19-21. 
34  Demirbilek - Atalay, “Türkiye’de Selefîlik Araştırmalarında Rastlanan Bazı Sorunlar”, 451-452. 
35  Fığlalı, Günümüz İslam Mezhepleri, 113; Yusuf Şevki Yavuz, “Ehl-i Sünnet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994), 10/525. 



Kavramsal Çerçeve ve Tefsir Yöntemi Açısından Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü |301| 

 

Kocatepe İslami İlimler Dergisi 

alabilecek "şemsiye kavram" olarak kullanılmıştır. Ehl-i Sünnet hicrî II. ve III. yüzyılda Ehl-i hadîs ile Ehl-i 
re’y ekolleri ile temsil edilmiştir. Ehl-i hadîs topluluğu nasların zahirine sımsıkı bağlanmayı zaruri gören 
tavrıyla meşhur olup bu ekole Ahmed b. Hanbel (ö. 241/855) önderlik etmiştir. Diğer taraftan dinî 
meselelerin anlaşılmasında nassın akıl ilkeleriyle desteklemesini gerekli bulan Ehl-i Re’y kanadında ise Ebû 
Hanîfe (ö. 150/767) ve öğrencileri başı çekmişlerdir. 

Ehl-i Sünnet çizgisinde oluşan fıkıh mezheplerine paralel olarak itikat meselelerini ispat hususunda 
iki ayrı üslup Sünnî bünye içerisinde zuhur etmiştir. Bu iki ayrı oluşum Ehl-i Sünnet-i Hâssa ve Ehl-i Sünnet-
i Âmme adları ile anılırlar. Ehl-i Sünnet-i Hâssa, hakkında nas bulunmayan ve selefin ittifak etmediği 
meselelerde ayrıntıya girmeyi tercih etmeyen gruptur. Sünnet çizgisinde olmaya özen gösteren bu grup, 
inanç esasları hususunda akıl ve re’y ile te’vile başvurmayı tercih etmemektedirler. “Selef”i (sahâbe ve 
tâbiûn neslini) bu şekilde takip ettiği için Selefî Ekol, Ehl-i Sünnet-i Hâssa olarak kabul edilmiştir. Buna 
mukabil hakkında nas bulunmayan ve sahâbe ve tâbiûnun ittifak etmediği meselelerde re’yi kullanmayı 
tercih eden Ehl-i Sünnet-i Âmme grubu ise Sünnîliğin büyük bölümünü etkilediği için Ehl-i Sünnet-i Âmme 
adını almıştır ki Mâtürîdiyye ile Eşʿariyye'nin mezhepleri bu grubu temsil etmektedir. Aklı (re’yi) 
önemsediği, sadece nakle bağlı kalmadığı için Ehl-i Re’y şeklinde de anılan bu grup, daha sonraki yüzyıllarda 
oluşup geliştiği için de Selefiyye’nin mukabili olarak Halefiyye adıyla da anılır.36 Ehl-i Sünnet ve’l-Cemaat 
çemberi, Ehl-i hadîs ve Ehl-i re’y her iki grubu da ihtiva etmektedir.37 

1.3. Selefî Ekolün Tarihsel Gelişimi ve Dinî Düşüncedeki Esasları 

Birçok dini grup ve mezhep için geçerli olduğu gibi İslâm tarihindeki muhtelif gelişmelerle, Selefî 
Ekol de bazı dönemlerde kuvvetlenip daha geniş kitlelere yayılmış, bazı dönemlerde ise aksi 
gerçekleşmiştir. Selefî Ekolün günümüze kadar devam eden üç dönemin varlığından söz edebiliriz. 

Birinci dönemde Selefîliğin en önemli temsilcisi olarak Ehl-i hadîs’in sembol ismi Ahmed b. Hanbel’in 
ismi zikredilebilir. Hicri III. asırda İbn Hanbel’in yanında İbn Kuteybe (ö. 276/889), Ebu Said ed-Dârimî (ö. 
280/894) de diğer önemli isimlerdir. Sonraki asırlarda Ebu Bekir el-Hallâl (ö. 311/923), Hasan b. Ali el-
Berbeharî (ö. 329/940-41), Ebu Süleyman el-Hattabî (ö. 388/998), Kâdı Ebu Ya‘lâ (ö. 458/1066), Ebü'l-Vefa 
İbn Akîl (ö. 513/1119), İbnü'I-Cevzi (ö. 597/1201) ve İbn Kudâme vd. isimler bu ekolün önemli temsilcileri 
olmuşlardır.38 

İkinci dönem Selefîliğin sistemleşmesi ve dini-fikrî bir akım haline gelmesi sürecidir. Bu süreç İbn 
Teymiyye ve talebelerinin katkılarıyla gerçekleşmiştir.39 İbn Teymiyye’nin talebeleri arasında, öncelikle İbn 
Kayyim el-Cevziyye (ö. 751/1350) zikredilmeyi hak etmektedir. Hocası ile Selefî Ekolün en önemli 
temsilcilerinden kabul edilen İbn Kayyim el-Cevziyye’nin birçok alanda eseri vardır. Onun akabinde İbn 
Kesîr’i (ö. 774/1373) anmak yerinde olacaktır ki o da hocası İbn Teymiyye’nin tefsire dair teorisini, meşhur 
eseri Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-ʿAzîm’de tatbike geçirmiştir.40 Mezkûr isimlerin en önemli özelliği, İslâmî ilimlerdeki 
çeşitli meselelerde yaptıkları tahlil ve ilmî çıkarımlarla Selefî düşünceyi kelâm, tasavvuf ve felsefe gibi ilmî 
geleneklere alternatif bir seviyeye çıkarmalarıdır.41  

Selefî Ekolün üçüncü önemli yükselişi, 18. yüzyıldan sonra Muhammed b. Abdülvehhâb (ö. 
1206/1792) tarafından başlatılan süreçtir. İbn Abdülvehhâb, Ehl-i hadîs geleneğine bağlı kalarak İbn 
Teymiyye’nin görüşlerini temel alan ve Vehhâbîlik adı verilen yeni bir Selefîlik formu geliştirmiş; İslâm 
toplumundaki -kendi anlayışına göre- inanç, ibadet ve hukuk alanlarındaki bozulmaları düzeltmek amacıyla 
bir ıslah ve ihya hareketi başlattığını iddia etmiştir. Ancak bu hareket, zamanla Selefiyye’nin aşırı bir 
tezahürü olarak değerlendirilmiş, özellikle siyasallaşarak Suud hanedanıyla bütünleşip devlet mezhebine 
dönüşmesiyle önceki Selefî akımlardan ayrışmıştır. Kur’an ve Sünnet’e dönüş vurgusunu siyasi ve askerî 
güçle birleştiren Vehhâbîlik, diğer müslüman gruplara karşı tekfirci ve şiddet yanlısı bir tutum benimsemiş, 
bu da onun aşırılıkla nitelendirilmesine yol açmıştır. Günümüzde Selefîlik, özellikle bazı coğrafyalarda 
Vehhâbîlikle özdeşleştirilmiş vaziyettedir.42 

Mezkûr ekolün dinî düşüncedeki esaslarına gelecek olursak: İlk dönemde de sonraki dönemde oluşan 
Selefî hareketlerde de temel ayırt edici vasıf inanç esasları konusunda naslarda geçen ifadeleri zahirî 
manalarıyla kabul etmeleridir. Bilhassa Allah'ın yed, vech, istivâ gibi haberî sıfatları te’vil etmeden tasdik 
etmeleri ve konuyla ilgili aklî delile başvurmamaları ve kastedilen manayı Allah Teâlâ’ya havale edip tefvîz 

 
36  İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, 1/97-98; Fığlalı, Günümüz İslam Mezhepleri, 131-136; Yavuz, “Ehl-i Sünnet”, 10/527. 
37  Nafiʿ, “Selefîliğin Kavram Sorunsalı, Tarihi ve Muhtelif Görünümleri”, 20. 
38  Fığlalı, Günümüz İslam Mezhepleri, 131-135; Ferhat Koca, İslam Düşüncesinde Selefîlik (Ankara: Ankara Okulu, 2018), 13-15. 
39  Mehmet Zeki İşcan, Selefilik : İslami Köktenciliğin Tarihi Temelleri (İstanbul: Kitap Yayınevi, 2006), 29-30. 
40  Sadık Seymen, “Selefî Tefsir Ekolü”, Çağdaş Tefsir Ekolleri, ed. Aykut Kaya (Ankara: İlahiyat Yayınları, 2023), 144. 
41  Özervarlı, “Selefiyye”, 36/400; Koca, İslam Düşüncesinde Selefîlik, 16-17. 
42  İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, 167-168; Fığlalı, Günümüz İslam Mezhepleri, 189-190; Büyükkara, Çağdaş İslami Akımlar, 58-59; Nafiʿ, 

“Selefîliğin Kavram Sorunsalı, Tarihi ve Muhtelif Görünümleri”, 19-31; Hüseyin Şahin, “Dini-Politik Bir Hareket Olarak Teşekkül 
Sürecinden Günümüze Vehhabilik”, Kocatepe İslami İlimler Dergisi 5/2 (15 Aralık 2022), 621-625. 



|302| Sadık SEYMEN 

 

Journal of Kocatepe Islamic Sciences 

yapmalarıdır. Bu temel vasfı da kuşatarak Selefîliğin kökeni olan Ehl-i hadîs’in genel prensipleri şöyle 
sıralanmıştır: Tasdik (Kur’an ve Sünnet’te yer alan Allah'ın isim, sıfat ve fiilleri olduğu gibi kabul etmek); 
takdis (Allah Teâlâ’yı, zatına layık olmayan şeylerden tenzih etmek); aczi itiraf (Kur’an’daki müteşâbih 
âyetlerin bilinmesinde aczin ifade edilmesi); sükût (cahil kimsenin müteşâbihler hakkında soru sormaması, 
âlimin de bu çeşit sorulara cevap vermemesi); imsak (müteşâbih âyetleri te’vilden kaçınmak); keff (itikaden 
şüpheli meseleleri düşünmekten çekinmek) ve marifet ehline teslim (müteşâbihât hakkında Hz. Peygamber 
ve Ashâb’ın açıklamalarına tabi olmak).43 Klasik Selefî Ekolde bu prensipler benimsenmiş olsa da sonraki 
dönem Selefî hareketlerinden bir takım paradigmal değişim ve dönüşümler meydana gelmiş ve çağdaş 
dönemi etkiler bir hal almıştır.  

1.4. Selefî Ekolün Paradigmal Değişimleri ve Çağdaş Selefî Gruplar 

Selefîlik önce İbn Teymiyye eliyle sistematik nazariyesinin kurulup ekolleşmesi, sonrasında da İbn 
Abdülvehhâb’ın başlattığı hareketin dinî ve siyasî bir akıma dönüşme sürecinde bir takım paradigmal 
dönüşümlere uğramış ve birtakım farklılıklar ya da aşırılıklar zuhur etmiştir. İbn Teymiyye ve İbn 
Abdülvehhâb, İslâm ümmetinin öncüleri olan selef-i sâlihîn yolunu benimseyip müdafaa etmişlerdir. Ancak 
bu müdafaanın yöntem ve muhtevası, Ahmed b. Hanbel’in ve Ehl-i hadîs’in selefe bağlılığından farklılık 
göstermiştir.44 Bu cümleden olarak tefvîz anlayışı zaman içinde teşbih ve tecsîme yaklaşır bir hâl almıştır. 
Zira sükût ilkesi bırakılıp müteşâbih naslardaki keyfiyeti de araştırma ve tefsir etme yoluna gitmişlerdir.45 
Marifet ehline teslimiyet ve bidat hassasiyeti de sonraki dönemlerde daha keskin bir hâl almıştır. Selefin 
dinî otorite kabul edilmesi, Suudî-Selefî düşüncede ilk üç nesilden sonra ortaya çıkan her şeyi bidʿat 
parantezine almaya dönmüştür. Bunun neticesi olarak kelâm ve felsefe metotlarıyla dinî konuların ele 
alınması, itikadî ve amelî konularda bir mezhep imamına tabi olma, hadislere dayalı zühd ve takva hayatını 
yaşamak yerine tarikata intisap etmek de bid‘at özelliği taşıyan yöntemlerden sayılmıştır. Bu anlayışları ile 
İslâm tarihi boyunca teşekkül eden ve hayatiyetini sürdüren neredeyse tüm fıkhî, kelâmî ve tasavvufî 
birikim bidat kapsamında değerlendirilmiştir.46 

İbn Abdülvehhâb tevhid ve şirk meselesinin üzerinde durmuştur. Onun düşüncesinde tevhidin üç 
önemli ilkesi bulunmaktadır. Birincisi tevhîdu’r-rubûbiyyedir ki bu âlemin yaratılışı ve idare edilişi gibi 
vasıfların sadece Allah’a ait bulunduğunu ifade eder. İkincisi tevhîdu’l-ulûhiyedir:  ibadet ve dua edilecek, 
kendisinden korkulacak ve rahmetine ümit bağlanacak yegâne merciin Allah Teâlâ olduğunu ifade eder. 
Üçüncüsü tevhîdu’l-esmâ ve’s-sıfât, Allah Teâlâ’nın isim, sıfat ve fiilleri yönünden birlenmesidir.47 Tevhid 
düşüncesine bağlı olarak şirk hususunda çok hassas davranan İbn Abdülvehhâb, şefaatin sadece Allah’ın 
izniyle âhirette gerçekleşeceğini ve Hz. Peygamber dâhil hiç kimsenin doğrudan şefaat yetkisine sahip 
olmadığını söylemiştir. Buradan hareketle Hz. Peygamber, sahâbe ya da velî kulların ruhlarından dünyada 
şefaat beklemek ve onlardan medet ummak kişiyi şirke götüren bir davranış olarak telakki edilmiştir. Aynı 
şekilde Allah’a dua ederken tevessülü de sakıncalı görmüş, bunu Câhiliye müşriklerinin putları aracı 
kılmasına benzeterek şirk tehlikesine dikkat çekmiştir. Aynı şekilde türbe ve mezar ziyaretlerinde yapılan 
dualarda, ölmüş bir şahsı şefaatçi veya aracı kılma ihtimali bulunduğundan kabrin başında namaz kılmayı 
ve dua etmeyi de şirk kapsamı içinde değerlendirmiştir.48  

Vehhâbî hareketi ele aldıktan sonra çağdaş döneme gelecek olursak; 20. ve 21. yüzyıllara 
geldiğimizde Selefîlik adıyla anılan farklı gruplar mevcuttur. Bu bağlamda Selefîlik ya da çağdaş selefîleri 
göstermek için tercih edilen Neo-Selefîlik “yelpaze bir kavrama” dönüşmüş ve farklı temayülleri içinde 
barındırır olmuştur.49 Ne var ki hem dinî, siyasî ya da sosyal planda genel değerlendirmeler için hem de 
tefsir ilmi gibi tek bir alandaki faaliyeti değerlendirmek için bu “yelpaze kavram” yanlış anlaşılmalara veya 
kavram kargaşasına yol açmaktadır. Günümüz Selefî hareketlerine dair kavramsal karmaşıklığı gidermenin 
temel yolu: Selefîlikle ilişkilendirilen farklı ekollerin alt başlıklarda ele alınması ve “Selefiyyeler” gerçeğinin 
kabul edilmesidir.50 Bu kapsamda “cerrah titizliği” uygulanması gereken yerde “kasap satırı” kullanmamak 

 
43  Hüccetü’l-İslam Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, İlcâmu’l-ʿavâm ʿan ʿilmi’l-kelâm (Beyrut: Dâru’l-Minhâc, 2017), 

49-50; İzmirli, Yeni İlm-i Kelâm, 98-101. 
44  Nafiʿ, “Selefîliğin Kavram Sorunsalı, Tarihi ve Muhtelif Görünümleri”, 19-24. 
45  Koca, İslam Düşüncesinde Selefîlik, 25-32; İncel, Çağdaş Selefîlikte Tefsir Anlayışı - İbn Useymîn Örneği, 77-85. 
46  Büyükkara, Çağdaş İslami Akımlar, 58-60. 
47  Muhammed İbn Abdülvehhâb, er-Risâletü’l-müfîde, ed. Muhammed b Abdilazîz el-Mâniʿ (Suudi Arabistan: Ri’âsetu İdâreti’l-

Buhûsi’l-ʿİlmiyye ve’l-İftâ ve’d-Daʿve ve’l-İrşâd, 2001), 39-42. 
48  Fığlalı, Günümüz İslam Mezhepleri, 195-206; Mehmet Ali Büyükkara, “Vehhâbîlik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42/612-613; Şahin, “Dini-Politik Bir Hareket Olarak Teşekkül Sürecinden Günümüze Vehhabilik”, 
620-623. 

49  Mehmet Zeki İşcan, “Tarih Boyunca Selefî Söylem”, İlahiyat Akademi: Gaziantep Üniversitesi Altı Aylık Uluslararası Akademik 
Araştırma Dergisi 1/1-2 (2015), 10; Mehmet Kubat, “Selefiyye ile Neo-Selefîliğin Kesişen ve Ayrışan Yönleri”, İnönü Üniversitesi 
Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi 6/2 (2017), 134. 

50  Mehmet Ali Büyükkara, “Günümüzde Selefîlik ve İslâmî Hareketlere Olan Etkisi”, Tarihte ve Günümüzde Selefîlik (İlmî Toplantı) 
(İstanbul: Ensar Neşriyat, 2014), 485-486. 



Kavramsal Çerçeve ve Tefsir Yöntemi Açısından Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü |303| 

 

Kocatepe İslami İlimler Dergisi 

için mevcut farklılığı ifade edecek yeni ıstılahları kullanmak ve daha ince ayrımlar yapabilmek için yeni 
isimlendirmelere başvurmak yerinde olacaktır. 

Selefî Ekol içinde düşünsel ve eylemsel farklılıklar neticesinde bazı alt gruplar oluşmuş durumdadır: 
Suudî Selefîlik/Vehhâbîlik, İlmî Selefîlik, Vatanî Selefîlik, Harekî Selefîlik, Cihadî Selefîlik ve Siyasî Selefîlik.51 
Bazı ilaveler veya çıkarmalar yapılabilecek bu listedeki gruplar farklı fikirsel arka planlarla ve farklı 
isimlerin önderliğinde çeşitlenmiştir. 

Selefîliğin alt gruplarına dikkat edilmemesi ve Selefî veya Neo-Selefî tabirinin genellemelere imkân 
verecek biçimde kullanılması, fikirsel olarak bir araya getirilmesi pek mümkün olmayan grupları bir arada 
zikretme sorununa yol açmaktadır. Tefsir alanıyla da irtibatlı olarak mezkûr tasnif problemine örnek 
Öztürk'ün yaklaşımı verilebilir: Kendisi Neo-Selefî tabirini modern dönemdeki ıslah-tecdid söylemine 
tekabül edecek şekilde kullanmakta ve savunucuları ya da temsilcileri olarak Muhammed Abduh, Reşid 
Rıza, Sıddık Hasan Han (ö. 1890), Mahmud Şükrü Âlûsî (ö. 1924) gibi isimlere yer vermektedir.52 Zikri geçen 
isimleri ayrı ayrı değerlendirmek daha doğru sonuç verecektir. Benzer kavram kargaşası Selefîlikle bir 
şekilde ilişkilendirilen Şevkânî (ö. 1834), Ebu’s-Senâ el-Âlûsî (ö. 1854), Kâsımî (ö. 1914) ve diğer bazı 
isimler için de gerçekleşmiştir. Ancak Selefî gelenekteki paradigmal değişimlerin dikkate alınması ile tek tip 
bir Selefîlikten söz etmek mümkün olmamaktadır.53 

Bu çalışmanın sınırlarını aşmamak adına tefsir ile irtibatlı olması açısından Efgânî ve yolundan giden 
Abduh ve Reşid Rıza’nın temsil ettiği Islâhî Ekolü başlı başına ele almak daha uygun olacaktır. Islahî Ekolün 
Selefî gruplardan sayılıp sayılmamasını ya da onların tefsir literatürüne katkılarının Çağdaş Selefî Tefsir 
Ekolünü temsil edip edememesini burada tartışma konusu haline getirmekte fayda görüyoruz. 

1.5. Selefîliğin Diğer Öze Dönüşçü Hareketlerle İrtibatı ve Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü 

Modern dönem İslâmî hareketlerde belirgin şekilde öne çıkan "öze dönüş" vurgusu, metodolojik 
farklılıklara rağmen çeşitli ekoller arasında ortak bir referans noktası teşkil etmiştir. Bu bağlamda, Kur’an 
ve Sünnet'e dönüş çağrısıyla taklitçiliği reddeden pek çok entelektüel ve hareket, literatürde "selefî tavır" 
veya "selefî hareketler" şeklinde nitelendirilmiştir. Özellikle İslamcılık düşüncesi içerisinde değerlendirilen 
19. yüzyıl ıslahat hareketleri, kaynaklara dönüş söylemi nedeniyle "Neo-Selefîlik", "Islahatçı Selefîlik" veya 
"Yeni Selefîlik" gibi kavramsallaştırmalara konu olmuştur.54 

Cemaleddin Efgânî ve Muhammed Abduh ekseninde şekillenen bu ıslahatçı damar, öze dönüş 
düşüncesi itibariyle İbn Teymiyye'nin düşünceleriyle kısmi benzerlikler taşısa da günümüz Selefî 
akımlarıyla metodolojik açıdan temel farklılıklar barındırmaktadır. Geleneksel selefî söylem; hadis 
merkezli, metin odaklı ve akli yorumlamalara mesafeli bir karakter sergilerken ıslahatçı hareketler; 
rasyonalist, modernist ve toplumsal dönüşümü hedefleyen aktivist bir çizgi benimsemiştir.55 Nitekim Reşid 
Rıza'nın Menâr tefsirinde mucizelere ve rivayet kültürüne eleştirel yaklaşımı, İsrâiliyat karşıtı tutumuna 
rağmen Kitâb-ı Mukaddes'ten alıntılar yapması gibi özellikler,56 onun klasik selefî gelenekten ayrışmasında 
belirleyici olmuştur. Dolayısıyla Reşid Rıza'nın Menâr tefsirinin "Selefî tefsir" kapsamında 
değerlendirilmemesi daha uygundur.57 Zira Islahî Ekolün selefe dönüş çağrısı, hedefledikleri toplumsal ıslah 
için kullanılan bir vasıta58 olup geleneksel İslâm mezheplerini reddediş motivasyonu ile alakalıdır. 

Günümüzde selefiyye hareketleri homojen bir yapı arz etmemekte olup başta Vehhâbî/Suudî 
Selefîliği ve İlmî Selefîlik olmak üzere farklı yönelimler tefsir sahasında etkinlik göstermektedir. Özellikle 
Suudi Arabistan'ın küresel ölçekte desteklediği dinî yayıncılığı ve eğitim faaliyetleri, bu ekollerin İslâm 

 
51  Muhammed Süleymân Ebû Rumân - Hasan Ebû Haniyye, es-Selefiyyetü’l-muhâfiza (Ürdün: Müessesetü Friedrich Ebert, 2010), 22-

27; Nafiʿ, “Selefîliğin Kavram Sorunsalı, Tarihi ve Muhtelif Görünümleri”, 31; Büyükkara, “Günümüzde Selefîlik ve İslâmî 
Hareketlere Olan Etkisi”, 488-520. 

52  Öztürk, “Selefîlik ve Tefsir”, 191-193. Ayrıca bk. Öztürk, “Neo-Selefîlik ve Kur’an -Reşid Rıza’nın Kur’an ve Yorum Anlayışı Üzerine”, 
77-82; Sîsî, el-Medresetü’s-selefiyye fi’t-tefsîr fi’l-asri’l-hadîs, 53-182; Dinç, “Neo-Selefilik”, 217-220.  

53  Örnek olarak tefsir sâhibi Ebu’s-Senâ el-Âlûsî ile torunu Mahmud Şükrü el-Âlûsî arasındaki farka dair ayrıntılı bir değerlendirme 
için bk. Halil Ocak, “19. Yüzyıl Osmanlı Bağdat’ında Âlûsî Ailesinin Selefîliğin Yükselişindeki Rolü”, Darulfünun İlahiyat 36/1 
(2025), 6-26. Ebu’s-Senâ el-Âlûsî’nin selefîliğinin Selefî-Vehhâbî çizgiden farklı olmasına dair bk. Muhammed İsa Yüksek, “Te’vil 
Nazariyesi Bağlamında XIX. Yüzyılda Yaşamış Bir Müfessirin İkilemleri”, Sahn-ı Semân’dan Dârülfünûn’a Osmanlı’da İlim ve Fikir 
Dünyası: Âlimler, Müesseseler ve Fikrî Eserler XIX. Yüzyıl, ed. Ahmet Hamdi Furat (İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi, 2021), 215-
228.  

54  Muhammed Amâra, es-Selef ve’s-selefiyye (Kâhire: Cumhûriyyetü Mısra’l-Arabiyye Vezâretü’l-Evkâf, 2008), 55-61. 
55  Büyükkara, Çağdaş İslami Akımlar, 23; Hanifi Şahin, “İhya Islah Hareketleri ve Selefîlik İrtibatı”, e-Makâlât: Mezhep Araştırmaları 

9/1 (2016), 25-29. 
56  Çeşitli meselelerdeki örnekler için bk. Muhammed Reşid Rıza, Tefsîr’ul-Menâr (Mısır: el-Heyʾetü’l-Mısriyyetü’l-ʿÂmme li’l-Kitâb, 

1990), 1/10, 1/147, 9/76-78, 9/507-513. Reşid Rıza’daki çelişkili durumun değerlendirmesi için bk. Öztürk, “Neo-Selefîlik ve 
Kur’an”, 98-104. 

57  Benzer değerlendirmeler için bk. Eser, Ashâbü’l-Hadîsten Günümüze Selefi Tefsir Geleneğinin Oluşumu, 407-408. 
58  Şahin, “İhya Islah Hareketleri ve Selefîlik İrtibatı”, 27. 



|304| Sadık SEYMEN 

 

Journal of Kocatepe Islamic Sciences 

dünyasında yaygınlık kazanmasında önemli rol oynamıştır.59 Tarihsel süreklilik ve metodolojik tutarlılık 
açısından bakıldığında Çağdaş Selefî Tefsir Ekolünün oluşumunda Suudî Selefî ve İlmî Selefî çizgilerin 
belirleyici olduğu görülmektedir.  

2. Çağdaş Selefî Tefsir Ekolünün Önemli İsimleri ve Eserleri 

Kavramsal çerçevenin akabinde, çağdaş dönemde Selefî Ekole mensup olup gerek müstakil tefsir 
eserleri ile gerekse de tefsir usûlü ve ulûmu’l-Kur’ân’a dair çalışmaları ile alanda etki uyandıran önemli 
isimler ve eserleri hakkında bilgi vermemiz yerinde olacaktır. 

2.1. es-Sa‘dî (ö. 1956) ve Teysîrü’l-Kerîmi’r-Rahmân fî Tefsîri Kelâmi’l-Mennân Adlı Tefsiri 

Ebu Abdillah Abdurrahman b. Nâsır es-Sa‘dî Suudi Arabistan devletinin temellerinin atıldığı ve 
Vehhâbî hareketin ilk etkinlik alanı olan Necid eyaletinde dünyaya gelmiştir. Necid’de İslâmî ilimler eğitimi 
alan Sa‘dî genç yaşta ders vermeye başlamış ve Muhammed b. Sâlih el-Useymîn başta olmak üzere birçok 
talebe yetiştirmiştir. Akide, tefsir ve fıkıh alanlarında birçok eser kaleme almıştır. Gerek tefsiri gerekse tefsir 
usulüne dair çalışmaları ile çağdaş dönemde Selefî Ekolün tefsir alanındaki öncü isimlerinden biri 
olmuştur.60 

Teysîrü’l-Kerîmi’r-Rahmân adlı eserinde Sa‘dî, açık ve kolay bir üslubu benimsemiş ve genel amacının 
manaya vefa göstererek ihtisar yolunu seçmek olduğunu belirtmiştir. Ona göre önceki ulemâdan uzun tefsir 
eseri yazanlar, maksadın dışında çeşitli meselelere girmişler ve tefsirlerini bunlarla doldurmuşlardır.61 
Bundan dolayı o, teknik açıdan kelime veya cümle analizlerine girmemiş, bu tür meselelere ancak 
gerektiğinde yer vermiş ve daha çok âyetlerin maksatlarını ve öz manayı tespit etmeye gayret etmiştir. 
Müfessirin dikkat ettiği bir diğer husus İsrâiliyattan kaçınmak ve sahih rivayetlerde aktarılan bilgilerle iktifa 
etmektir. Fıkhî meselelerde de çok fazla ayrıntıya girmeyen müellif, inanç esaslarına ilişkin âyetlerde 
özellikle İbn Teymiyye ve İbn Kayyım el-Cevziyye'den etkilenmesi açık şekilde gözlemlenebilmektedir.62 
Tefsir usulüne ilişkin el-Kavâ‘idü’l-hisân li-tefsîri’l-Kur’ân adlı eseri bulunan Sa‘dî, bu eserinde Kur’an’ı 
anlama ve yorumlamaya dair 70 kaide zikretmektedir. Bunun mukabilinde tefsirinin mukaddimesinde de 
Kur’an’ın ve Arap dilinin kendine has üslubuna işaret eden bazı prensipleri belirtmiştir. 

2.2. Şinkîtî (ö. 1974) ve Edvâʿü’l-beyân fî îzâhi’l-Kur’ân bi’l-Kur’ân Adlı Tefsiri 

Moritanya’da dünyaya gelen Muhammed el-Emîn b. Muhammed el-Muhtar eş-Şinkîtî, kırk yaşına 
kadar kendi memleketinde kalıp ilimle iştigal etmiştir. Hac farizası için Hicaz’a giden Şinkîtî, devrin Suudi 
Arabistan kralı Abdülazîz’in teklifini kabul ederek Medine’ye yerleşmiş ve Mescid-i Nebevî’de tefsir dersleri 
vermeye başlamıştır. Bunun yanında Suudi Arabistan Yüksek Âlimler Heyeti ve Râbıtatü’l-Âlemi’l-İslâmî 
gibi teşkilâtlarda görev almıştır. Suudi Arabistan Selefî ulemâsının önde gelen isimlerinden Muhammed el-
Ensârî, Abdülazîz b. Bâz, İbn Useymîn ve Sâlih b. Muhammed Lüheydân gibi isimler onun talebeleri 
arasındadır.63 

Edvâʿü’l-beyân fî îzâhi’l-Kur’ân bi’l-Kurʾân adlı eserinin mukaddimesinde belirttiği üzere tefsirinin iki 
gayesi bulunmaktadır: Birincisi Kur'an'ın Kur'an'la tefsiri; ikincisi Kur'an'daki fıkhî hükümleri 
açıklamaktır.64 Buna bağlı olarak aralarında irtibat kurabildiği âyetleri yeri geldikçe belirtmiş ve onları 
bütünlük içerisinde tefsir etmiştir. Ahkâm âyetleri ile ilişkin de uzun açıklamalara yer vermiştir. Şinkîtî, tüm 
âyetler yerine gerekli gördüğü âyetleri tefsir etmiştir. Buna ilaveten ihtiyaç duyulan yerlerde Arap dili, 
belagat ve usul meselelerine değinmiş ve bazı tefsir rivayetlerinin senetlerine ve güvenilirliklerine dair bilgi 
vermiştir. 

Şinkîtî’nin Kur’an ilimlerine dair yazmış olduğu Men‘u cevâzi’l-mecâz fi’l-münzeli li’t-teʿabbüdi ve’l-
i‘câz adlı eseri ve Kur’an âyetleri arasında çelişkinin bulunmadığını ispatlamak üzere yazdığı, Müşkilü’l-
Kur’ân literatürüne dâhil olabilecek Defʿu îhâmi’l-ıztırâb ʿan âyâti’l-kitâb adlı eseri mevcuttur. Şinkîtî gerek 
tefsirinde gerekse ulûmu’l-Kur’ân’daki diğer eserlerinde şefaat, tevessül, rü’yetullah, meşîet, kabirlerin 
ziyareti ve sair hususlardaki ilgili âyetlerin tefsirinde mensup olduğu Selefî Ekolün görüşlerini Kur'an 
yorumlarına yansıtmıştır.65 

2.3. İbn Useymîn (ö. 2001) ve Tefsiru’l-Kur’âni’l-Kerim Adlı Tefsir Cüzleri  

 
59  Mehmet Ali Büyükkara, İhvan’dan Cüheyman’a Suudi Arabistan ve Vehhabilik (İstanbul: Klasik Yayınları, 2020), 160-163; 203-205. 
60  Ahmet Özel, “Abdurrahman b. Nâsır Sa‘dî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2019), EK-2/438-

439. 
61  Ebû Abdurrahman b Nâsır b Abdullah b Nasır Saʿdî, Teysîrü’l-Kerîmi’r-Rahmân fî tefsîri kelâmi’l-Mennân, thk. Abdurrahman b. 

Muallâ el-Luveyhik (Riyad: Müessesetü’r-Risâle, 2000), 19. 
62  Fazl Hasan Abbas, el-Müfessirun medârisuhum ve menâhicuhum - İtticâhât’ut-tefsîr ve menâhicu’l-müfessirîn fî’l-asri’l-hadîs 

(Amman: Dârü’n-Nefâis, 2007), 589-592. 
63  Erdoğan Baş, “Muhammed Emîn Şinkîtî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39/172-173. 
64  Muhammed el-Emîn b. Muhammed el-Muhtar eş-Şinkîtî, Edvâʿü’l-beyân fî îzâhi’l-Kur’ân bi’l-Kurʾân (Beyrut: Daru’l-Fikr, 1995), 1/3-

4. 
65  Karagöz, Selefi Yorumları Bağlamında Şenkıti ve Advau’l-Beyan Adlı Tefsiri, 86-104. 



Kavramsal Çerçeve ve Tefsir Yöntemi Açısından Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü |305| 

 

Kocatepe İslami İlimler Dergisi 

Necid'de dünyaya gelen Muhammed b. Salih b. Muhammed el-Useymîn, kendi bölgesindeki ileri gelen 
âlimlerden akide, tefsir, hadis, fıkıh alanlarında eğitim almış, asıl hocası ise on altı yıl boyunca talebeliğini 
yaptığı es-Sa‘dî’dir. Diğer hocaları arasında Muhammed Emîn b. Muhammed Muhtâr eş-Şinkītî, Abdülazîz b. 
Bâz gibi isimler bulunmaktadır. 1987’den vefat ettiği 2001 yılına kadar Suudi Arabistan Yüksek Âlimler 
Heyeti’nde üye olarak bulunmuştur. İbn Useymîn’in eserlerinin çoğu, İbn Teymiyye ve İbn Abdülvehhâb’ın 
anlayışına uygun biçimde Selefî akaideye dair eserler ile Hanbelî mezhebi çizgisinde fıkıhla ilgili 
risâlelerden oluşmaktadır.66 

Fıkıh ve akide alanlarındaki şöhretinin yanında tefsir ilmine özel bir önem atfeden İbn Useymîn, uzun 
yıllar yaptığı tefsir derslerinin kayda geçirilmesi ile bu eseri telif etmiş ancak ömrü vefa etmediği için 
Kur’an’ın tamamını tefsir edememiştir. Farklı sûrelere has ciltler halinde basılan tefsir cüzleri 114 sûrenin 
78 sûresini kapsamakta olup bazı sûrelerde ayrıntılı bir metot takip edilirken diğerlerinde daha muhtasar 
izahlar tercih edilmiştir. Tefsirinde en çok istifade ettiği kaynaklar İbn Teymiyye ve İbn Kayyım’ın eserleri 
ile Taberî (ö. 310) ve İbn Kesir’in (ö. 1373) tefsiridir. Rivayete dayalı bir tefsir metodu takip eden İbn 
Useymîn, aralarında teâruz olduğu zannedilen âyetler ile âyetlere muhalif gibi duran rivayetleri 
bağdaştırmaya gayret sarf etmiştir. Buna ilaveten akîdevî meselelere ve bunların Kur’an temelli izahına 
ehemmiyet göstermiştir. Tefsirinin haricinde iki ciltlik Ahkâm mine’l-Kur’âni’l-Kerîm adıyla fıkıh 
meselelerini konu aldığı bir ahkâm tefsiri de bulunmaktadır.67 

2.4. İbn Abdülvehhâb (ö. 1792) ve Tefsir Görüşlerinin Toplandığı Tefsîru Âyâtin mine'l-
Kur'âni'l-Kerîm Adlı Eser 

Vehhâbiyye hareketinin önderi İbn Abdülvehhâb'ın müstakil ve baştan sona yazılmış bir tefsir eseri 
yoktur ancak tefsir alanına dair bazı âyetlerin tefsirini içeren “İstinbâtu'l-Kur'ân” eseri ile ulûmu’l-Kur'ân'a 
dair “Fedâ’ilu'l-Kur'ân” eseri bulunmaktadır. Bununla beraber kendisi eserlerinde birçok âyeti farklı 
konular bağlamında tefsir etmekte ya da âyetten yaptığı çıkarımla âyetin tefsirine ilişkin görüşünü beyan 
etmektedir. Eserlerinin bu nitelikte olmasından dolayı takipçileri tarafından farklı eserlerinde bulunan bu 
tefsir görüşleri Tefsîru âyâtin mine'l-Kur'âni'l-Kerîm adıyla müstakil bir eser haline getirilmiştir. Bu eser 
mushaf tertibine göre dizilmiş olup İbn Abdülvehhâb'ın farklı eserlerindeki tefsir ettiği ya da 
delillendirmede zikrettiği âyetlere ilişkin açıklamalarını toplamıştır.68 İbn Abdülvehhâb'ın müstakil bir 
tefsiri olmadığından onun kronolojik sıralamaya tabi tutulmadan müstakil tefsir sahiplerinden sonra 
zikredilmesi uygun görülmüştür. 

2.5. Suudi Arabistan’daki İlmî Heyetlerin Hazırladığı Bazı Kurum veya Kuruluşlar Tarafından 
Basılan Tefsir Eserleri 

Son olarak yazarları tam olarak belirtilmeden, yazar bilgisi yerinde “cemâ'atun min ʿulemâi't-tefsîr” 
(tefsir âlimlerinden bir grup) veya “nuhbetun mine’l-ʿulemâ” (âlimlerden seçkin bir zümre) gibi isimlerle 
takdim edilen bazı tefsir eserleri de Selefî tefsir örnekleri olarak zikredilmeye değer durumdadır. Sayıları 
her geçen yıl artan benzeri çalışmalar Medine Mushaf Matbaası (Mecmeʿu'l-Melik Fahd li-Tıbâʿati'l-
Mushafi’ş-Şerîf’de) ya da Suudi Arabistan’daki benzeri resmî ya da hayrî kuruluşlar tarafından basılıp hac 
ve umre niyetiyle dünyanın farklı noktalarından gelen Müslümanlara dağıtılmaktadır. Bunlardan örnek 
olarak zikredeceğimiz birinci eser et-Tefsîru'l-müyesser adlı çalışma69 ve diğeri el-Muhtasar fî tefsîri'l-
Kur’âni'l-Kerîm adlı çalışmadır.70 Dikkat çekici bir diğer eser Tefsîru'l-ʿuşri'l-ahîr mine'l-Kur'âni'l-Kerîm ve 
yelîhi ahkâmun tehümmü'l-müslim (Kur’an’dan son üç cüzün tefsiri ve Müslümanı ilgilendiren meseleler) 
adlı kitapçıktır.71 Son üç cüzün tefsirinin Zübdetu’t-tefasîr adlı eserden özetlendiği bu kitapçık, Türkçe de 
dâhil altmıştan fazla dile tercüme edilmiştir. Tefsir bölümünün akabinde temel itikadî ve amelî bilgiler 
paylaşılmıştır. Hem tefsir bölümündeki selefî bakış açısı ve muhtasar üslupla yapılan açıklamalar hem de 
kitabın ikinci bölümünde Vehhâbî-Selefî itikadı sunması dikkat çekicidir. Tevhidin kısımları bölümünde 
yukarıda zikri geçen üçlü tasnife72 yer vermeleri anlayışlarını bariz şekilde göstermektedir. et-Tefsîru'l-
müyesser ve el-Muhtasar eserlerinde de Selefî Ekolün itikad prensiplerine uygun tefsir görüşleri 
toplanmıştır. Bu kısa eserlerde Allah Teâla’nın arşa istivâsının irtifâ ve yükselme manasında açıklanması, 

 
66  Ertuğrul Boynukalın, “Useymîn, Muhammed b. Sâlih”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2019), EK-

2/625-626. 
67  Kâid Muhammed eş-Şemîrî, Menhecu’ş-Şeyh İbn Useymîn ve cuhûduhû fi’t-tefsîr ve ʿulûmi’l-Kur’ân (Sudan: Camiatu Ümm Dermân, 

Ma‘hed Buhûs ve Dirâsâti’l-Âlemi’l-İslâmî, Doktora Tezi, 2000), 199-210. 
68  Abdülazîz er-Rûmî - vd. (ed.), Müʾellefâtü’ş-Şeyhi’l-İmâm Muhammed b. ʿAbdilvehhâb (Riyad: Câmiʿatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd 

el-İslâmiyye, ts.). 
69  Nuhbetun mine’l-ʿUlemâ, et-Tefsîru’l-müyesser (Medine: Mecmeʿu’l-Melik Fahd li-Tıbâʿati’l-Mushafi’ş-Şerîf, 2013). 
70  Cemâʿatun min Ulemâi’t-Tefsîr, el-Muhtasar fî tefsîri’l-Kur’âni’l-Kerîm (Suudi Arabistan: Merkez Tefsîr li’d-Dirâsâti’l-Kur’âniyye, 

2015). 
71  Tefsîru’l-ʿuşri’l-ahîr mine’l-Kur’âni’l-Kerîm ve yelîhi ahkâmun tehümmü’l-müslim (Suudi Arabistan: el-Mektebetü’t-Teʿâvuniyye li’d- 

Daʿveti ve’l-İrşâd, ts.). 
72  “Tevhîdu’r-rubûbiyye, tevhîdu’l-ulûhiye, tevhîd’l-esmâ ve’s-sıfât”. 



|306| Sadık SEYMEN 

 

Journal of Kocatepe Islamic Sciences 

“gökte olan” ifadesinin Allah’a has kılınması ve güzel sözlerin O’nun katına çıktığını ifade eden âyetin ve 
benzerlerinin tevil edilmeksizin tefsir edilmesi ve bunun “öz bilgi” olarak hacı ve umrecilere sunulması 
kayda değer hususlardandır.73 

Heyetlerin yaptığı çalışmalara ilaveten çağdaş Selefî tefsir literatürü kapsamında klasik Selefî 
tefsirlerden yapılan ihtisar çalışmalarını da zikredebiliriz. Bu kapsamda Medine mushafının hâmişinde 
basılan Muhammed el-Eşgar’ın Şevkânî’nin Fethu’l-kadîr eserinden özetlediği Zübdetü’t-tefâsîr adlı 
çalışması ve İbn Kesir’in tefsirinin Selefî âlimler tarafından yapılan muhtasarları74 dikkat çeken 
örneklerdendir. 

Son olarak şunu zikretmekte fayda var ki bu başlık altında 18. asırdan itibaren Selefî Ekolde başat rol 
almış ve tefsir eseri vermiş isimleri listelemeye çalıştık. Bunlar dışında da başka isimler ve tefsir alanındaki 
çalışmaları bulunmaktadır. Ne var ki bu çalışmanın sınırları kapsamında -kanaatimizce- en önemlileri ve 
etkisi en yüksek olanları zikredilmiştir.  

3. Çağdaş Selefî Tefsir Ekolünün Tefsir Faaliyetindeki Ortak Yönleri  

Çağdaş dönemde tefsir eseri kaleme almış Selefî Ekollere mensup âlimlerin Kur’an’ı anlama ve 
açıklamadaki takip ettikleri müşterek yaklaşım biçimleri ve bu eserlerin ortak noktaları aşağıda 
sıraladığımız hususlardır: 

• Lafızcı Tutum – Te’vilden Kaçınma: Nasların zâhirine bağlılık ve dini anlama-uygulama 
sadedinde lafızcı tutum içinde bulunmaları, çağdaş Selefî tefsir yönteminin en bariz unsurlarındandır.  

Tarihsel süreçte Kur’ân-ı Kerîm’deki müteşâbihatta, özellikle de ilâhî sıfatların te’vilinde Ehl-i Sünnet 
çizgisinde iki yaklaşım ortaya çıkmıştır: Selefin takip ettiği ve manayı tespiti Allah Teâlâ’ya bırakıp sükût 
etme manasındaki tefvîz metodu ile müteşâbihatın aklî ve naklî deliller ışığında açıklanması manasındaki 
te’vil metodu. Klasik Selefîlikle bağlantılı olarak Çağdaş Selefî Ekolün tefsir ilmindeki faaliyetlerinde de 
tefvîz metodunun benimsenmesi ayırt edici hususların başında gelmektedir. Allah Teâlâ’nın isim, sıfat ve 
fiillerine ilişkin ve gayb âlemine ilişkin müteşâbih âyetlerde, te’vil ve mecaz ile yoruma başvurmamak ve 
lafızların zâhirine bağlı kalmak dikkat ettikleri en önemli hususlardan biridir. Ne var ki Klasik Selefî 
yaklaşımda da baskın olan bu husus Çağdaş dönem selefîlerinde seviye arttırarak devam etmiş ve çok daha 
katı bir “lafızcı tutum”a dönüşmüş, hatta yer yer tecsime yaklaşmıştır. Onlara göre Allah Teâlâ hakkında 
hakikaten sıfat olup olmamasına bakılmaksızın Kur’an ve Sünnet’te Allah’a izafe edilen her lafız Allah’a sıfat 
olarak verilmeli; bu lafızlar zâhirî anlamlarıyla ispat edilip zâhirî anlamın dışına çıkılmamalıdır.75 Nitekim 
İbn Useymîn’in Allah Teâlâ için “cihet” (yön), “had” (sınır), “hudud”, “fevkiyyet” (mertebe bakımında 
mecazen değil, hakikaten yukarda olma), “mekân” gibi müteşâbih ifadeleri ispat etmesi, dahası Allah’a hâdis 
fiilleri izafe etmesi bunun en çarpıcı örneklerindendir.76 

İbn Useymîn itikadî meselelerde diğer selefî âlimlere nazaran daha fazla ayrıntıya girse de genel 
tutum bu tür meselelerde te’vilden kaçınmanın yanında çok fazla ayrıntıya girmeyi tercih etmeyip -zâhirden 
çıkmayı gerektirecek bir zorunluluk yoksa- âyetin zâhirini olduğu gibi kabul etmeyi gerekli görmektir. Bu 
yaklaşımla bağlantılı olarak dildeki mecaz mefhumu da klasik Selefîliğin teorisyeni İbn Teymiyye tarafından 
Kur’an’dan nefyedilmiştir. Benzer şekilde çağdaş dönem Selefî Ekolün temsilcilerinden Şinkîti Men‘u 
cevâzi’l-mecâz fi’l-münzeli li’t-teʿabbüdi ve’l-i‘câz adlı eseri ile Kur’ân-ı Kerîm’de özellikle Allah Teâlâ’nın isim 
ve sıfatlarına dair âyetlerde mecazi mananın bulunduğu yönündeki iddiaları selefî anlayışa göre reddettiği 
müstakil bir eser kaleme almıştır. Benzer yaklaşımlar diğer selefî âlimler tarafından da sergilenmiştir.77 

Te’ville ilişkili olarak şunu da zikretmekte fayda vardır ki İşârî tefsir olarak anılan tasavvufî 
çevrelerde yaygın olan ve keşfî bilgiye dayanan tefsir yöntemi de zâhirî nassın dışına çıkması hasebiyle 
Selefî Ekolün tasvip etmediği yöntemlerdendir.78 Metodik olarak İşârî tefsiri kabul etmeyen Selefî Ekol ve 
anlayış, pratikte de tasavvuf karşıtlığı ile maruftur. 

 
73  Nuhbetun mine’l-ʿUlemâ, et-Tefsîru’l-müyesser, 1/157, 435, 563; Cemâʿatun min Ulemâi’t-Tefsîr, el-Muhtasar fî tefsîri’l-Kur’âni’l-

Kerîm, 157, 435, 563. 
74  Dikkat çeken bazı ihtisar çalışmaları için bk. Muhammed Mûsâ Âl Nasr, ed-Dürrü’n-nesîr fî ihtisâri Tefsîri’l-Hâfız İbn Kesîr (Ürdün: 

ed-Dârü’l-Eseriyye li’n-Neşri ve’t-Tevzîʿ, 2010); Salâh b. Muhammed Arafât vd. (ed.), el-Yesîr fî ihtisâri Tefsîri İbn Kesîr (Riyad: 
Merkez Tefsîr li’d-Dirâsâti’l-Kur’âniyye, 2021); Mustafâ b İbnü’l-ʿAdevî (ed.), Sahîhu Tefsîri İbn Kesîr (Kahire: Dâru İbn Receb, 
2017). 

75  Muhammed b. Salih İbn Useymîn, Usûl fi’t-tefsir, ed. Kısmü’t-Tahkîk bi’l-Mektebeti’l-İslâmiyye (Suudi Arabistan: el-Mektebetü’l-
İslâmiyye, 2001), 24-28, 40-45; Rûmî, Dirâsât fî ʿulûmi’l-Kur’âni’l-Kerîm, 390-398. 

76  Muhammed b. Salih İbn Useymîn, Tefsîru’l-Kur’ân «el-Fâtiha ve’l-Bakara» (Riyad: Dâru İbni’l-Cevzî, 1423), 1/15, 2/15, 2/272; 
Muhammed b. Salih İbn Useymîn, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Kerîm «Sûretu Âli İmrân» (Suudi Arabistan: Dâru İbni’l-Cevzî, 2014), 1/37; 
Muhammed b. Salih İbn Useymîn, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Kerîm «Sûretu’n-Nisâ» (Suudi Arabistan: Dâru İbni’l-Cevzî, 2009), 1/367. 

77  Benzer değerlendirmeler için bk. Eser, Ashâbü’l-Hadîsten Günümüze Selefi Tefsir Geleneğinin Oluşumu, 119-135; Çalışkan Başer, 
“Selefî Kabul Edilen Bazı Görüşlerin Tefsire Yansımaları”, 57-58; İncel, Çağdaş Selefîlikte Tefsir Anlayışı - İbn Useymîn Örneği, 75-
77. 

78  Seymen, “Selefî Tefsir Ekolü”, 158. 



Kavramsal Çerçeve ve Tefsir Yöntemi Açısından Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü |307| 

 

Kocatepe İslami İlimler Dergisi 

Selefî Ekolün lafızcı tavrını değerlendirecek olursak bu tavır, en başta dinin farklı zaman ve 
zeminlerde uygulanabilirliğine olumsuz yönde etki edebilecek mahiyettedir. Fikirsel donukluğa da yol 
açabilecek bu tavır, dilin imkânlarını ihmal ederek farklı anlam ve yorum açılımlarına fırsat 
tanımamaktadır. Bu da tefsir tarihindeki çeşitliliğe uyum sağlamadığı gibi, çağdaş dönem ve gelecek dönem 
ihtiyaçlarına da cevap vermede yetersiz kalmaya yol açabilir.     

Diğer taraftan Selefî Ekol mensupları yukarıda izah edildiği gibi tevile karşı çıkıp bazı itikadî 
meselelerde lafzî manalarda ısrar etmekle beraber, onların her âyet ve meselede te’vilden 
kaçınamamalarından ötürü tutarsız bir durum ortaya koydukları gözlemlenmektedir. Örneğin bazı 
âyetlerdeki ifadeleri Cenâb-ı Allah’ın gökte olduğunu ispatlama sadedinde ısrarla delil getiren Selefî Ekol 
mensupları, Hadîd sûresi dördüncü âyet ve benzerlerindeki gibi maiyyeti (Allah Teâlâ’nın kullarla 
birlikteliğini) te’vil etmek zorunda kalmışlardır.79 Benzer bir durum “(yoksa) onlar, bulutların gölgeleri 
içinde Allah’ın ve meleklerin kendilerine gelmesini ve işin bitirilmesini mi bekliyorlar!”80 meâlindeki âyetin 
tefsirinde; bu âyet ve benzerlerinin istivâ, nüzûl, mecî ve benzeri Allah Teâlâ’nın kendisi hakkında haber 
verdiği, haberî sıfatları ispat eden (kendilerini kastederek) Ehl-i sünnet ve’l-cemâat için delil olduğunu 
söylemektedirler. Dahası kendilerinin, -isim vererek- Cehmiyye, Muʿtezile, Eşʿariyye ve benzeri muattile 
fırkalara muhalif olarak (zikredilen) sıfatları Allah Teâlâ’nın azametine yaraşır şekilde teşbih ya  da tahrif 
yapmadan ispat ettiklerini iddia etmektedirler.81 Ne var ki aynı âyetteki "bulut gölgeleri içinde" ifadesindeki 

 manasında olacağını söylemektedirler.82 Selefî müfessirlerin (مع) harfi cerinin "birliktelik" bildiren (في)

yapmış olduğu bu tevil Ehl-i sünnet’in diğer ekollerindeki kelamcılar tarafından da kabul edilir. Allah Teâlâ 
için muhal olacak mahlûkatın O'nu kuşatması gibi bir mana, itikadî açıdan kabul edilemez. Nitekim âyetin 
devamındaki “gelme” fiilini te’vil edilmesi de aynı gerekçeyle yapılmaktadır. Selefî âlimlerin aynı âyette peşi 
sıra geçen iki kelimeden birinde tevile karşı çıkıp diğerinde te’vil yapması ilmî açıdan tutarlı 
gözükmemektedir.  

• Naklî Delili Aklî Delile Tercih: Önceki maddeyle irtibatlı olan bu husus, yine hem klasik hem 
çağdaş selefîlerde bariz gözüken hususlardandır. Bu anlayışın temelinde, İbn Teymiyye’nin mücerred re’y 
ile tefsir yapmanın haram olduğu kanaati bulunmaktadır.83 Re’y (salt aklî çıkarım) ile Kur’an hakkında 
konuşmayı yasaklayan hadisler ile sahâbenin re’yden kaçındığına dair gelen rivayetler, tefsirde nakle bağlı 
kalmanın gerekliliği sonucunu doğurmuştur. Söz konusu rivayetlerde re’y ile maksadın ne olduğunu 
açıklama sadedinde âlimler, delilsiz bir şekilde ve hevaya ve isteklere uygun olarak belirlenmiş görüş 
olduğunu izah etmişlerdir.84 Bu husustaki görüş ayrılıkları zaman içerisinde tefsir tarihindeki rivayet 
taraftarları ile re’y taraftarlarının temsil ettiği iki eğilimi ortaya çıkarmıştır. Bu bağlamda çağdaş dönemdeki 
selefî müfessirler, klasikteki Tefsîr bi’r-rivâye taraftarlarının bir devamı niteliğindedir.85 Bu yaklaşım 
biçimini takip eden selefî müfessirlere göre zayıf da olsa rivayete dayanmak, re’y ile tefsirden evlâdır.86 
Rivayeti tercih etmelerine ek olarak çağdaş dönem selefî müfessirlerde dikkat çeken bir diğer husus, Hz. 
Peygamber’in sîretini ve vahyin indiği dönemin şartlarını âyetlerin tefsirinde itibara almalarıdır.87 

• İbn Teymiyye’nin Ahsenu Turuki’t-Tefsîr’ine Bağlılık: Tefsir yönteminde İbn Teymiyye’nin 
formüle ettiği ahsenu turuki’t-tefsîr’i (tefsir metotlarının en güzeli) takip etmek bu ekolün en bariz 
özelliklerinden biri olarak zikredilebilir.88 İbn Teymiyye’nin ilim dünyasına kazandırdığı “en güzel tefsir” 
metodunu -onun ifadelerinden istifadeyle- kısaca izah etmek gerekirse; bir âyetin tefsirinde öncelikle 
Kur’an’ın Kur’an’la tefsiri metoduna başvurulur. Zira Kur’an’ın bir yerinde mücmel gelen bir ifade başka bir 
siyakta beyan edilir; bir yerde özet olarak geçen bir bilgi/kıssa vb., Kur’an’ın bir başka yerinde ayrıntılı 
olarak geçebilir. Eğer yeterli bilgi bulunamazsa ya da bu yöntemle seçilen âyetin tefsiri gerçekleşmezse o 
takdirde Sünnet’e başvurulur. Zira Sünnet, Kur’an’ın şârihidir (açıklayıcısıdır) ve o da Kur’an gibi vahiy 
kaynaklıdır. Eğer Kur’an’da ve Sünnet’te ihtiyaç duyduğumuz bilgiye ulaşamazsak sahâbe kavline müracaat 
edilir. Zira onlar bizzat nüzûle şahitlikleriyle Kur’an’ı en iyi anlayanlardır, doğru ilim ve salih amel 
sahipleridir. Sahâbeden de yeterli bilgi bulunamazsa o takdirde tabiîn kavline müracaat edilir. Onlar da 
Kur’an eğitimlerini bizzat sahâbeden almalarından dolayı anlayışları sonrakilere tercih edilir. Kur’an, 

 
79  Saʿdî, Teysîrü’l-Kerîmi’r-Rahmân fî tefsîri kelâmi’l-Mennân, 885-886. 
80  Bakara 2/210. 
81  Saʿdî, Teysîrü’l-Kerîmi’r-Rahmân fî tefsîri kelâmi’l-Mennân, 94; İbn Useymîn, Tefsîru’l-Kur’ân «el-Fâtiha ve’l-Bakara», 3/13. 
82  İbn Useymîn, Tefsîru’l-Kur’ân «el-Fâtiha ve’l-Bakara», 3/11-12. 
83  Takiyyüddin Ahmed İbn Teymiyye, Mukaddime fî usûli’t-tefsîr (Beyrut: Dâru Mektebeti’l-Hayât, 1980), 46-49. 
84  bk. Ebû Abdullah Muhyiddin Muhammed b. Süleyman el - Kâfiyeci, et-Teysîr fî kavâʿidi ilmi’t-tefsîr, ed. Nasır b Muhammed Matrûdî 

(Dımaşk: Dârü’l-Kalem, 1990), 135-144. 
85  Seymen, “Selefî Tefsir Ekolü”, 157. Ayrıca bk. Çalışkan Başer, “Selefî Kabul Edilen Bazı Görüşlerin Tefsire Yansımaları”, 54-55. 
86  Benzer değerlendirmeler için bk. Eser, Ashâbü’l-Hadîsten Günümüze Selefi Tefsir Geleneğinin Oluşumu, 189-236. 
87  Seymen, “Selefî Tefsir Ekolü”, 157. 
88  Benzer değerlendirmeler için bk. Dinç, “Neo-Selefilik”, 218-219. 



|308| Sadık SEYMEN 

 

Journal of Kocatepe Islamic Sciences 

Sünnet, sahâbe ve tabiîn kavli sıralamasından sonra ihtiyaç var ise Kur’an’ın diline ve Arap dilinin umumuna 
müracaat edilir.89 

Çağdaş Selefî akımdan, başta tefsirini Edvâʾü’l-beyân fî îzâhi’l-Kur’ân bi’l-Kur’ân (Kur’an’ın Kur’an’la 
açıklaması) şeklinde isimlendirip yöntemini izhar eden Şinkîtî olmak üzere Suudî-Selefî Ekoldeki isimler bu 
yönteme bağlı kalmaya dikkat etmişlerdir. Âyetler arasında irtibat kurmaları, zâhiren aralarında teâruz var 
gibi gözüken âyetlerin uygun şekilde açıklanması ve teâruz (çelişki) vehminin kaldırılması hususundaki 
çabaları da bununla irtibatlı sayılabilir.90 Yine el-Muhtasar fi’t-tefsîr ya da et-Tefsîru’l-müyesser eserleri gibi 
mûcez çalışmalarda dahi Kur’an’ın Kur’an’la, Kur’an’ın Sünnet’le tefsiri metoduna bağlı kalınmış ve küçük 
göndermeler yapılmıştır. 

Bu hususu değerlendirme sadedinde şu söylenebilir: Öncelikle “en güzel tefsir metodu” çağdaş 
dönem tefsir akademisini de etkisi altına almış bir yaklaşım biçimidir. Dinî düşünce ve tefsir ameliyesinde 
Selefî Ekolle ilgisi olmayan birçok müfessirin eseri, tefsir yöntemleri açısından değerlendirme konusu 
edilirken bu kıstaslara göre değerlendirildiği çağdaş akademik çalışmalarda gözlemlenmektedir. Hâlbuki 
bu ilmî yöntem açısından da tutarsız, araştırma konusu edilen kişileri değerlendirmek için de hakkaniyetten 
uzaktır. 

Zikre değer bir diğer husus İbn Teymiyye’nin metodunun benimsenmesi ve Sünnet’ten sonra Selefe 
bağlılık göstermeyle irtibatlı olarak, selefî cenahta sahâbe ve tabiinin görüşünün üstüne yeni görüş 
eklememe anlayışı bulunmaktadır.91 Söz konusu kabul, tefsir ilminin gelişimine engel olacağı gibi Kur’an’ın 
mesajının farklı zamanlara hitabına da mani olabilecek durumdadır.  

• Rivayet Hassasiyeti: Bu hassasiyet iki alt başlıkta incelenebilir. Birincisi merdud92 rivayetler, 
ikincisi İsrâiliyat rivayetleri. 

Tefsir müktesabatına bir şekilde girmiş ve ilk dönem rivayet tefsirlerinde bulunan zayıf, uydurma ile 
itham olunmuş ya da uydurma olduğu tespit edilmiş rivayetleri ve benzeri reddedilmesi gereken bütün zayıf 
rivayetleri hassas bir ayıklamaya tabi tutmak, çağdaş dönem Selefîliğinde dikkat çeken önemli bir husustur. 
Genel olarak dini düşüncenin temelinde hadis ve Sünnet’i gören bu ekol, aynı zamanda hadis ilminde ve 
hadis ilmindeki rivayetleri sıhhat derecesine göre ayırt etme hususunda mahir isimleri bünyesinde 
barındırmaktadır. Çağdaş dönem selefî âlimlerde de hadis ilmindeki yetkinlikleri dikkat çekici olup kendi 
tefsirlerini telif ederken daha önceden tefsir eserlerinde bulunan merdud rivayetleri ayıklama yoluna 
gitmişlerdir.93 

İsrâiliyat rivayetlerden sakınmak Selefî Ekolün dikkat ettikleri bir diğer husustur ki bu, klasik 
Selefîlikten tevarüs ettiklerindendir. İbn Teymiyye’nin talebesi İbn Kesir İsrâilî rivayetlere eleştirel bakmış 
ve bu bakış, çağdaş Selefî akımı da etkilemiş vaziyettedir.94 Selefî Ekol içerisinden İsrâiliyat’a dair farklı 
görüşler serdedilse95 de hâkim görüş İsrâiliyât’tan uzak durmaktan yanadır. 

İsrâiliyat rivayetlerine şiddetli bir eleştiri getirip bununla beraber yahudi ve hıristiyanların kutsal 
saydıkları mevcut Kitâb-ı Mukaddes’ten alıntılar yapan Islahatçı ekoldeki paradoksal durumun96 Çağdaş 
Selefî Ekolde bulunmadığını zikretmekte fayda vardır. Bu noktada bu iki çağdaş akımın bariz şekilde 
ayrıştığı müşahede edilebilir. 

• Farklı İlmî Bahislere Dalmamak: Tefsir ilminin istimdat ettiği, diğer deyişle verilerinden istifade 
ettiği dil ilimleri, kelâm, fıkıh, fıkıh usulü gibi disiplinlere ait bahisler, ilk dönemden çağdaş döneme kadar 
birçok klasik tefsir eserinde geniş yer tutmuştur. Çağdaş Selefî tefsirlerde diğer disiplinlere ait uzun 
bahislere yer vermek eleştiri konusu olmuş ve farklı ilmî disiplinlere dalmamak bir şiar haline gelmiştir. 

Dil bahislerinde yeterli miktar ile iktifa edip sarf-iştikak bilgisi, nahiv tahlilleri, belagat inceliklerini 
ortaya çıkarma gibi unsurlarda fazla ayrıntıya girmemek Selefî Ekol tefsircilerinin esaslarındandır.97 Tefsir 
faaliyetinde öncelikle âyette kastedilen manaya odaklanmayı tavsiye eden bu müfessirler, uzun dil bilimsel 
inceleme ve tartışmaların, aynı şekilde fıkıh ve kelâm meselelerinin, okuyucuyu Kur’an’ın mesajında 
uzaklaştırdığı kanaatindedirler. İtikadî ve amelî meselelerde, fıkıh ve kelâm bahislerine ayrıntılı biçimde 

 
89  İbn Teymiyye, Mukaddime fî usûli’t-tefsîr, 39-46; İbn Useymîn, Usul fi’t-tefsir, 25-27. 
90  Seymen, “Selefî Tefsir Ekolü”, 156-157. 
91  Hüseyin b Ali b Hüseyin el-Harbî, Kavâʿidu’t-tercîh ʿinde’l-müfessirîn: Dirâse nazariyye tatbîkiyye (Suudi Arabistan: Dârü’l-Kâsim, 

2008), 1/251. 
92  Makbul hadisin karşıtı olan “merdud” terimi, reddedilmesi gereken bütün zayıf hadis çeşitlerini ifade edebilmektedir. Bk. Mehmet 

Efendioğlu, “Merdud”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 29/179-180. 
93  Seymen, “Selefî Tefsir Ekolü”, 158. 
94  Bilal Gökkır, “Tefsir’de İsrailiyat: Klasik Dönemde İsrailiyat ve Önemi”, Siyer Araştırmaları Dergisi 5 (2019), 189-190; Öztürk, 

“Tefsir Geleneğinde Selefîlik Ekolü”, 207-210; Çalışkan Başer, “Selefî Kabul Edilen Bazı Görüşlerin Tefsire Yansımaları”, 58-60. 
95  bk. Müsâid b Süleyman et-Tayyâr - Mesut Kaya, “Tefsirde İsrailiyyata Farklı Bir Yaklaşım”, Marife: Bilimsel Birikim (Marife: Dini 

Araştırmalar Dergisi) 13/1 (2013), 199-213. 
96  Öztürk, “Neo-Selefîlik ve Kur’an -Reşid Rıza’nın Kur’an ve Yorum Anlayışı Üzerine”, 98-100. 
97  Seymen, “Selefî Tefsir Ekolü”, 158. 



Kavramsal Çerçeve ve Tefsir Yöntemi Açısından Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü |309| 

 

Kocatepe İslami İlimler Dergisi 

girmeyip kendi kabullerini kısaca zikretmektedirler. Buna ilaveten sadece dil bilimlerine dayanıp 
rivayetleri görmezden gelerek yapılan tefsir de onların nezdinde makbul değildir. Kur’ân-ı Kerîm sadece 
Arap dilini bilmeyle doğru anlaşılması mümkün değildir. Doğru tefsir için rivayet birikimine başvurulması 
kaçınılmazdır.98 

• Muhtasar Üslup: Kur’an’ın mesajını doğrudan ve basit bir üslupla insanlara ulaştırmayı şiar edinen 
Selefî Ekol, eserlerini mümkün mertebe kısa tutmuş ve fazla ayrıntıya girmekten ve tartışmalı bir üslup 
takip etmekten kaçınmışlardır.99 

Bu ekoldeki muhtasar üslubun benimsenmesi meselesi arkasında derinlikli bir çalışma olup onun 
özetlenmesi mahiyetinde değildir. Bilakis önceki madde ile alakalı olarak tefsire farklı disiplinleri sokmama 
ve başlangıç seviyesindeki açıklamaların yeterli olabileceği kanaati ile alakalıdır. Âyetlerin anlam ve 
delaletlerini rey ile genişletme benimsenmediği için ihtisar eser kaleme almak tercih edilir olmuştur.  

Son olarak şunu zikretmekte yarar var ki: Çağdaş Selefî Tefsir Ekolünün tefsir yöntemine dair farklı 
eserlerden tespit etmeye çalıştığımız ortak yönler genel bir resim ortaya koymaktadır. Yukarıda zikredilen 
hususların bazıları birtakım eserlerde daha dikkat çekici halde bulunurken, bazı hususlar tüm eserler için 
geçerli olmayabilmektedir. Muhtasar üslubu takip etmek hususiyeti de tüm eserler için geçerli olmayan 
yönlerden olup, bazı Selefî tefsirlerde daha tafsilatlı eserlerin kaleme alındığı gözlemlenmektedir. 

Sonuç 

Bu çalışma, İslâm dünyasında son asırlarda kendinden sıkça söz ettiren Selefîliği ve bu ekolün 
özellikle Kur'an'ı anlama ve yorumlama faaliyeti bağlamındaki tezahürünü mercek altına almıştır. 
Araştırmanın temel çıkış noktasında hem akademik literatürde hem de güncel söylemde "Selefîlik" ve "Selefî 
tefsir" kavramları etrafında yaşanan belirgin kavram kargaşası bulunmaktadır. Mevcut kargaşanın, konuya 
dair sağlıklı bir analizi ve metodolojik bir değerlendirmeyi büyük ölçüde sekteye uğrattığı tespitinden 
hareketle bu çalışma, "Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü"nü kavramsal, tarihsel ve usulî açıdan netleştirmeyi 
amaçlamıştır.  

Öncelikle yakın geçmişte cereyan eden dinî, siyasî ve ictimaî olayları çözümlemede sıkça başvurulan 
“Selefîlik” ve “Selefî” kavramlarını daha hassas kullanmakta fayda olduğu kanaati hâsıl olmuştur. Bunun 
neticesinde Selefîliğin sistemli bir anlayışın, farklı nesillerdeki takipçileri eliyle belli kesimlerde yaygınlık 
kazanmasıyla bir ekol haline dönüşmesi durumu dikkate alınarak, “Selefîlik” kavramının “genel bir tavra” 
delaletinden ziyade belirli bir gruba özgü kullanımı tercihe şayan görülmüştür. Kavramın belirli bir grup 
için kullanımında da özellikle ilmî meselelerde hangi kişi ya da grupların Selefîlikle ilişkilendirileceğinin 
tespiti kritiktir. Zira bu doğru ayrım, mevcut durumu doğru okumak ve anlamlandırmak adına büyük önemi 
haizdir. 

Selefîlikle irtibatlandırma hususunda mevcut yapı ya da fikirlerin Selefîliğin hangi alt dalına tekabül 
ettiğini belirlemek gerekmektedir. Tefsir ilminde ya da diğer İslâmî ilimlerdeki yeni akımları 
değerlendirmede ve düşünsel bağlarını bulmada, bu alt dalların farkında olmakta fayda vardır. Çağdaş 
dönemde etkinliği bulunan Reşid Rıza, Seyyid Kutup, es-Sa‘dî, Şinkîtî, İbn Useymîn ve benzeri diğer isimlerin 
hangi farklı ekollerden geldiğini ve diğerlerinden farklarını tespit edebilmek toptancı yaklaşımdan daha 
evladır. Keza selefîlikle ilişkilendirilen Ebu’s-Senâ el-Âlûsî, Şevkânî, Kâsımî ve diğer bazı isimleri 
değerlendirirken Selefî gelenekteki paradigmal değişimlerin dikkate alınması ve buna dair müstakil 
çalışmaların yapılması gelecek akademik faaliyetlere tavsiye niteliğinde kayda geçirilmelidir. 

Bu çalışmada Selefî hareketin alt kollarındaki ayrışmalar dikkate alınarak yapılan analizler 
neticesinde Çağdaş Selefî Tefsir Ekolünü vücuda getiren ekolün Suudî Selefî ve İlmî Selefî çevreleri olduğu 
tespit edilmiştir. Diğer taraftan Neo-Selefî tesmiyesi ile anılan Reşid Rıza gibi Reformist Ekole mensup 
isimlerin ve eserlerinin Çağdaş Selefî Tefsir Ekol kapsamında kabul edilmemesinin daha evlâ olduğu 
görüşüne varılmıştır. 

Selefî düşüncenin dinî düşüncedeki temel kabulleri ve tefsire etkisi tahlil edildiğinde; özellikle inanç 
esasları bağlamında nasların zahirine bağlılık, te’vilden kaçınma ve müteşâbih naslar karşısında tefvîz 
tutumunun ekolün ayırt edici özellikleri olduğunu ortaya konmuştur. Bununla birlikte sonraki dönemlerde 
bu ilkelere tam olarak bağlı kalınamadığı, özellikle İbn Teymiyye ve sonrasında Selefî Ekolün yorumlarında 
teşbih ve tecsim tehlikesine yaklaşan eğilimlerin belirdiği ifade edilmiştir. Bu tespit, Selefî geleneğin kendi 
içindeki paradigmal dönüşümlerini açığa çıkarmak içindir. 

Çağdaş Selefî Tefsir Ekolünün temsilcilerinden Sa‘dî, Şinkîtî ve İbn Useymîn gibi isimlerin tefsirleri 
ve Suudi Arabistan’daki çeşitli ilmî heyetlerin hazırladığı tefsir çalışmaları üzerinden yapılan çözümlemeler 
ile Selefî tefsir geleneğinin ortak nitelikleri ortaya konulmuştur. Söz konusu ortak niteliklerde, lafızcı tutum, 

 
98  Ayrıntılı bilgi için bk. et-Tayyar, Fusûl fî usûli’t-tefsîr, 63-65. 
99  Abbas, el-Müfessirun, 589-590. 



|310| Sadık SEYMEN 

 

Journal of Kocatepe Islamic Sciences 

aklî te’vile karşı ihtiyatlı yaklaşım ve naklî delile öncelik verme eğilimi öne çıkmaktadır. Bu tutumun yer yer 
aşırı biçimde literalist bir karaktere bürünerek Kur’an’ın dilsel zenginliğini daraltması dikkati çekmektedir. 
Ayrıca çağdaş selefî tefsirlerdeki muhtasar ve pratik üslup vurgusu, selefî hareketteki faaliyetlerin 
“pedagojik” yönünü göstermesi açısından önemlidir. Tefsir yöntemi olarak İbn Teymiyye’nin formüle ettiği 
ahsenu turuki’t-tefsîr’i (tefsir metodlarının en güzeli) takip etmeleri, farklı ilmî disiplinlerin meselelerine 
tefsirde çok fazla yer vermemeleri de önemli noktalardır. Rivayet hassasiyetiyle yaklaşmaları ve klasik tefsir 
müktesebatını ona göre değerlendirmeleri de dikkat çeken bir diğer husustur. Bu bağlamda çağdaş dönem 
selefî müfessirlerin, klasikteki tefsîr bi’r-rivâye taraftarlarının bir devamı niteliğinde olduğu sonuca 
varılmıştır. 

Diğer taraftan tavsiye niteliğinde şunu da zikretmekte fayda vardır ki Selefî Tefsir Ekolü 
mensuplarının tefsir usulü alanında İbn Teymiyye’nin mukaddimesini merkeze alarak geliştirdikleri Selefî 
Tefsir Usulü’ne dair müstakil çalışmalar yapılıp değerlendirilmesi elzemdir. İbn Teymiyye’nin “ahsenu 
turuki’t-tefsîri” (en güzel tefsir metodu) farkında olunsun ya da olunmasın tefsir tarihine dair akademik 
çalışmalarda değerlendirme kriterlerinden biri haline gelmiş durumdadır. Benzer şekilde usûlu’t-tefsîr ve 
kavâʿidu’t-tefsîr alanlarına ehemmiyet veren bu ekol etkinliğini her geçen gün arttırmaktadır. 

Kendi yollarını “selef”in yoluyla ilişkilendirip kendilerini onlara isnat eden Çağdaş Selefî Ekol Kur’ân-
ı Kerîm’de ve rivayetlerde geçen “el, yüz, göz, arşa istivâ, kürsî” gibi haberî sıfatları anlamadaki tutumları ve 
Allah Teâlâ’nın gökte olduğu hususundaki ısrarları; yine O’na “gelme, inme” benzeri fiilleri isnat etme 
hususunda Ehl-i hadîs’in çizgisini aştığı tespit edilmiştir. Ehl-i hadîs’in sustuğu meselelerde çağdaş 
Selefîlerin susmayı değil ispatı tercih etmesi, tefsir ilmiyle irtibatlı olarak en önemli tenkit unsurlarından 
biridir. Usul açısından bazı tutarsızlıkları ve “hakikat tekelciliği” yaparak diğer mezhep ve ekollere karşı 
dışlayıcı tavırları da diğer sorunlardır. Kanaatimizce Selefî Ekolün hakikati kendi tekellerinde bulundurma 
iddiasıyla düştükleri dışlayıcı tavrın temelinde, tefsir ilmi ve diğer ilimlerdeki nazarî boyutlarının yeterli 
derinlikte olmaması bulunmaktadır. 

Hakkında oluşturulan değer yargılar ile Selefîlik günümüzde bir problem ya da tehlike/tehdit unsuru 
olarak görülebilmektedir. Eğer Selefîlik bir tehdit olarak algılanıyorsa bu durumda tehdit olarak görülen 
unsuru veya karşı karşıya olunan tehlikeyi doğru bir şekilde analiz edip buna uygun önlemler almak 
gerekmektedir. Aksi takdirde risklere karşı savunmasız kalmak gibi sonuçlar ortaya çıkabilir. Öte yandan 
eğer Selefîlik bir tehdit/tehlike unsuru olarak görülmüyor ve İslâm dünyasının çeşitliliğini oluşturan 
unsurlardan biri olarak kabul ediliyorsa bu durumda bu çeşitliliği oluşturan unsurları doğru anlamak ve 
doğru bir zeminde eleştirmek önemlidir. Bilgisizlik veya yanlış anlama sonucunda yetersiz 
değerlendirmeler yapılabilir ve bu da gereksiz çatışmalara veya savunmasızlıklara yol açabilir.  



Kavramsal Çerçeve ve Tefsir Yöntemi Açısından Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü |311| 

 

Kocatepe İslami İlimler Dergisi 

Kaynakça 

Abbas, Fazl Hasan. el-Müfessirun medârisuhum ve menâhicuhum - İtticâhât’ut-tefsîr ve menâhicu’l-
müfessirîn fî’l-asri’l-hadîs. Amman: Dârü’n-Nefâis, 2007. 

Âl Nasr, Muhammed Mûsâ. ed-Dürrü’n-nesîr fî ihtisâri Tefsîri’l-Hâfız İbn Kesîr. Ürdün: ed-Dârü’l-Eseriyye 
li’n-Neşri ve’t-Tevzîʿ, 2010. 

Amâra, Muhammed. es-Selef ve’s-selefiyye. Kâhire: Cumhûriyyetü Mısra’l-Arabiyye, Vezâretü’l-Evkâf, 2008. 
Arafât, Salâh b. Muhammed vd. (ed.). el-Yesîr fî ihtisâri Tefsîri İbn Kesîr. Riyad: Merkez Tefsîr li’d-Dirâsâti’l-

Kur’âniyye, 2021. 
Baş, Erdoğan. “Muhammed Emîn Şinkîtî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 39/172-173. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2010. 
Bedir, Mürteza vd. (ed.). Modernleşme Protestanlaşma ve Selefileşme: Modern İslam Düşüncesinde Nassın 

Araçsallaştırılması. İstanbul: İSAR Yayınları, 2019. 
Bıyıkoğlu, Yakup. Kur’an’ın Selefi Yorumu: Şevkânî’nin Tefsir Yöntemi. İstanbul: İz Yayıncılık, 2015. 
Boynukalın, Ertuğrul. “Useymîn, Muhammed b. Sâlih”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. EK-

2/625-626. Ankara: TDV Yayınları, 2019. 
Buhârî, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail. el-Câmi‘u’s-sahîh. ed. Mustafa Dib el-Buğa. Dımaşk: Dâru İbn 

Kesir; Dâru’l-Yemame, 5. Basım, 1993. 
Büyükkara, Mehmet Ali. Çağdaş İslami Akımlar. İstanbul: Klasik Yayınları, 2015. 
Büyükkara, Mehmet Ali. “Günümüzde Selefîlik ve İslâmî Hareketlere Olan Etkisi”. Tarihte ve Günümüzde 

Selefîlik (İlmî Toplantı). 485-524. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2014. 
Büyükkara, Mehmet Ali. İhvan’dan Cüheyman’a Suudi Arabistan ve Vehhabilik. İstanbul: Klasik Yayınları, 2. 

Basım, 2020. 
Büyükkara, Mehmet Ali. “Vehhâbîlik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/611-615. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2012. 
Cemâʿatun min Ulemâi’t-Tefsîr. el-Muhtasar fî tefsîri’l-Kur’âni’l-Kerîm. Suudi Arabistan: Merkez Tefsîr li’d-

Dirâsâti’l-Kur’âniyye, 3. Baskı., 2015. 
Coppens, Pieter. “Breaking with the traditional Ottoman tafsīr curriculum? Al-Qāsimī’s Tamhīd khaṭīr fī 

qawāʿid al-tafsīr in the context of late-Ottoman Arabism”. Osmanlı’da İlm-i Tefsir. ed. M. Taha 
Boyalık - Harun Abacı. 13-34. İstanbul: İSAR Yayınları, 2019. 

Coppens, Pieter. “Jamāl al-Dīn al-Qāsimī’s Treatise on Wiping over Socks and the Rise of a Distinct Salafi 
Method”. Welt des Islams 62/2 (2022), 154-187. https://doi.org/10.1163/15700607-61040014 

Çalışkan Başer, H. Merve. “Selefî Kabul Edilen Bazı Görüşlerin Tefsire Yansımaları”. Selefilik. ed. Mehmet 
Çelenk. 47-64. Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık, 2022. 

Demirbilek, Mine - Atalay, Hakan. “Türkiye’de Selefîlik Araştırmalarında Rastlanan Bazı Sorunlar”. İslâmi 
Araştırmalar - Journal of Islamic Research 29/2 (2018), 448-459. 

Dinç, Ömer. “Neo-Selefilik”. Kur’ân’a Yeni Yaklaşımlar - Postmodern Zamanda Tefsir Yapmak. ed. Ali 
Karataş vd. 215-223. İstanbul: Kitâbî Yayınevi, 2023. 

Ebû Rumân, Muhammed Süleymân - Ebû Haniyye, Hasan. es-Selefiyyetü’l-muhâfiza. Ürdün: Müessesetü 
Friedrich Ebert, 2010. 

Efendioğlu, Mehmet. “Merdud”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 29/179-180. Ankara: TDV 
Yayınları, 2004. 

Erbaş, Muammer. “İbn Teymiyye’nin Selefî Tefsir Anlayışında Rivayet - Dirayet İlişkisi Üzerine”. Marife: 
Bilimsel Birikim (Marife: Dini Araştırmalar Dergisi) 9/3 (2009), 125-139. 

Ersöz, Resul. Selefilik ve Selefi Tefsir Anlayışı. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2018. 
Eser, Kadir. Ashâbü’l-Hadîsten Günümüze Selefi Tefsir Geleneğinin Oluşumu. Eskişehir: Eskişehir 

Osmangazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022. 
Ezherî, Ebû Mansur Muhammed. Tehzîbu’l-luğa. ed. Muhammed Avd Mirab. Beyrut: Dâru İhyai’t-Turasi’l-

Arabi, 2001. 
Ferâhîdî, Halil b Ahmed. Kitabu’l-ʿayn. ed. Mehdi el-Mahzumi - İbrahim es-Samerrai. Beyrut: Mektebetü’l-

Hilal, 1988. 
Fığlalı, Ethem Ruhi. Günümüz İslam Mezhepleri. İzmir: İzmir İlahiyat Vakfı Yayınları, 2008. 
Fîruzabadi, Mecduddin  Muhammed b. Yakub. el-Kâmûsu’l-muhît. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 8. Basım, 

2005. 
Gazzâlî, Hüccetü’l-İslam Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed. İlcâmu’l-ʿavâm ʿan ʿilmi’l-kelâm. Beyrut: 

Dâru’l-Minhâc, 2017. 
Gökkır, Bilal. “Tefsir’de İsrailiyat: Klasik Dönemde İsrailiyat ve Önemi”. Siyer Araştırmaları Dergisi 5 

(2019), 177-190. 
Harbî, Hüseyin b Ali b Hüseyin. Kavâʿidu’t-tercîh ʿinde’l-müfessirîn: Dirâse nazariyye tatbîkiyye. Suudi 

Arabistan: Dârü’l-Kâsim, 2. Basım, 2008. 



|312| Sadık SEYMEN 

 

Journal of Kocatepe Islamic Sciences 

Islam, Jaan S. “What is Salafism? An Intellectual History of Salafī Hermeneutics”. The Journal of Religion 
104/4 (2024), 479-504. https://doi.org/10.1086/731596 

İbn Abdülvehhâb, Muhammed. er-Risâletü’l-müfîde. ed. Muhammed b Abdilazîz el-Mâniʿ. Suudi Arabistan: 
Ri’âsetu İdâreti’l-Buhûsi’l-ʿİlmiyye ve’l-İftâ ve’d-Daʿve ve’l-İrşâd, 2001. 

İbn Haldun, Ebû Zeyd Veliyyüddin Abdurrahman b. Muhammed. Mukaddime. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2004. 
İbn Mâce, Muhammed. Sünenu İbn Mâce. ed. Şuayb el-Arnaut. b.y.: Dâru’r-Risaleti’l-ʿAlemiyye, 2009. 
İbn Teymiyye, Takiyyüddin Ahmed. Mecmûʿu’l-fetâvâ. ed. Abdurrahmân b Muhammed b Kâsım. Medine: 

Mecmeʿu’l-Melik Fahd li-Tıbâ’ati’l-Mushafi’ş-Şerîf, 2004. 
İbn Teymiyye, Takiyyüddin Ahmed. Mukaddime fî usûli’t-tefsîr. Beyrut: Dâru Mektebeti’l-Hayât, 1980. 
İbn Useymîn, Muhammed b. Salih. Şerhu’l-ʿakîdeti’l-vâsıtıyye. ed. Sa’d b Fevvâz es-Sumeyl. Suudi Arabistan: 

Dâru İbni’l-Cevzî li’n-Neşri ve’t-Tevzîʿ, 6. Basım, 2000. 
İbn Useymîn, Muhammed b. Salih. Tefsîru’l-Kur’ân «el-Fâtiha ve’l-Bakara». Riyad: Dâru İbni’l-Cevzî, 1423. 
İbn Useymîn, Muhammed b. Salih. Tefsîru’l-Kur’âni’l-Kerîm «Sûretu Âli İmrân». Suudi Arabistan: Dâru 

İbni’l-Cevzî, 3. Baskı., 2014. 
İbn Useymîn, Muhammed b. Salih. Tefsîru’l-Kur’âni’l-Kerîm «Sûretu’n-Nisâ». Suudi Arabistan: Dâru İbni’l-

Cevzî, 1. Baskı., 2009. 
İbn Useymîn, Muhammed b. Salih. Usûl fi’t-tefsir. ed. Kısmü’t-Tahkîk bi’l-Mektebeti’l-İslâmiyye. Suudi 

Arabistan: el-Mektebetü’l-İslâmiyye, 2001. 
İbnü’l-ʿAdevî, Mustafâ b. (ed.). Sahîhu Tefsîri İbn Kesîr. Kahire: Dâru İbn Receb, 2017. 
İncel, Saim. Çağdaş Selefîlikte Tefsir Anlayışı - İbn Useymîn Örneği. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024. 
İşcan, Mehmet Zeki. Selefilik : İslami Köktenciliğin Tarihi Temelleri. İstanbul : Kitap Yayınevi, 2006. 
İşcan, Mehmet Zeki. “Tarih Boyunca Selefî Söylem”. İlahiyat Akademi: Gaziantep Üniversitesi Altı Aylık 

Uluslararası Akademik Araştırma Dergisi 1/1-2 (2015), 1-14. 
İzmirli, İsmail Hakkı. Yeni İlm-i Kelâm. 2 Cilt. İstanbul: Dârülfünûn İlahiyât Fakültesi, 1340. 
Kâfiyeci, Ebû Abdullah Muhyiddin Muhammed b. Süleyman. et-Teysîr fî kavâʿidi ilmi’t-tefsîr. ed. Nasır b. 

Muhammed Matrûdî. Dımaşk: Dârü’l-Kalem, 1990. 
Karagöz, Mustafa. Selefi Yorumları Bağlamında Şenkıti ve Advau’l-Beyan Adlı Tefsiri. ; Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2001. 
Kaya, Aykut (ed.). Çağdaş Tefsir Ekolleri. Ankara: İlâhiyat Yayınları, 2023. 
Koca, Ferhat. “İslâm Düşünce Tarihinde Selefîlik: Tarihsel Serüveni ve Genel Karakteristiği”. İlahiyat 

Akademi: Gaziantep Üniversitesi Altı Aylık Uluslararası Akademik Araştırma Dergisi 1/1-2 (2015), 
15-70. 

Koca, Ferhat. İslam Düşüncesinde Selefîlik. Ankara: Ankara Okulu, 2. Basım, 2018. 
Kubat, Mehmet. “Selefiyye ile Neo-Selefîliğin Kesişen ve Ayrışan Yönleri”. İnönü Üniversitesi Uluslararası 

Sosyal Bilimler Dergisi 6/2 (2017), 124-142. 
Kutlu, Sönmez. “Çağdaş Araştırmalarda Mezhepleri ve Selefîliği Anlamaya Dair Sorunlar”. İslam’ın 

Hakikatı ve Mezhep Sorunu, 27-28 Kasım 2015 Kelam Çalıştayı. 139-152, 2016. 
Lauzière, Henri. “The construction of salafiyya: Reconsidering salafism from the perspective of conceptual 

history”. International Journal of Middle East Studies 42/3 (2010), 369-389. 
https://doi.org/10.1017/s0020743810000401 

Müslim, Ebü’l-Hasen el-Haccâc. el-Câmiʿu’s-sahîh. ed. Muhammed Fuad Abdulbaki. Beyrut: Dâru İhyai’t-
Turasi’l-Arabi, 1955. 

Nafiʿ, Beşir Musa. “Selefîliğin Kavram Sorunsalı, Tarihi ve Muhtelif Görünümleri”. çev. Nurullah 
Çakmaktaş. Arap Dünyasında Selefilik ve Selefi Hareketler. ed. Beşir Musa Nafiʿ vd. 11-32. İstanbul: 
Yarın Yayınları, 2016. 

Nuhbetun mine’l-ʿUlemâ. et-Tefsîru’l-müyesser. Medine: Mecmeʿu’l-Melik Fahd li-Tıbâʿati’l-Mushafi’ş-Şerîf, 
2013. 

Ocak, Halil. “19. Yüzyıl Osmanlı Bağdat’ında Âlûsî Ailesinin Selefîliğin Yükselişindeki Rolü”. Darulfünun 
İlahiyat 36/1 (2025), 1-29. https://doi.org/10.26650/di.2024.35.2.1472012 

Özel, Ahmet. “Abdurrahman b. Nâsır Sa‘dî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. EK-2/438-441. 
Ankara: TDV Yayınları, 2019. 

Özervarlı, M. Sait. “Selefiyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 36/399-402. İstanbul: TDV 
Yayınları, 2009. 

Öztürk, Mustafa. Kur’an’a Çağdaş Yaklaşımlar. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2019. 
Öztürk, Mustafa. “Neo-Selefîlik ve Kur’an -Reşid Rıza’nın Kur’an ve Yorum Anlayışı Üzerine”. Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (ÇÜİFD) 4/2 (2004), 77-106. 
Öztürk, Mustafa. “Selefîlik ve Tefsir”. Tarihte ve Günümüzde Selefîlik (İlmî Toplantı). 191-267. İstanbul: 

Ensar Neşriyat, 2014. 



Kavramsal Çerçeve ve Tefsir Yöntemi Açısından Çağdaş Selefî Tefsir Ekolü |313| 

 

Kocatepe İslami İlimler Dergisi 

Öztürk, Mustafa. “Tefsir Geleneğinde Selefîlik Ekolü”. İlahiyat Akademi: Gaziantep Üniversitesi Altı Aylık 
Uluslararası Akademik Araştırma Dergisi 1/1-2 (2015), 195-252. 

Reşid Rıza, Muhammed. Tefsîr’ul-Menâr. Mısır: el-Heyʾetü’l-Mısriyyetü’l-ʿÂmme li’l-Kitâb, 1990. 
Rûmî, Abdülazîz - vd. (ed.). Müʾellefâtü’ş-Şeyhi’l-İmâm Muhammed b. ʿAbdilvehhâb. 12 Cilt. Riyad: 

Câmiʿatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, ts. 
Rûmî, Fehd b. Abdurrahmân b. Süleymân. Dirâsât fî ʿulûmi’l-Kur’âni’l-Kerîm. Riyad: y.y., 12. Baskı., 2003. 
Rûmî, Fehd b. Abdurrahman b. Süleyman. İtticâhâtü’t-tefsîr fi’l-karni’r-râbiʿ ʿaşar. Riyad: Müessesetü’r-

Risale, 3. Basım, 1997. 
Saʿdî, Ebû Abdurrahman b Nâsır b Abdullah b Nasır. Teysîrü’l-Kerîmi’r-Rahmân fî tefsîri kelâmi’l-Mennân. 

thk. Abdurrahman b. Muallâ el-Luveyhik. Riyad: Müessesetü’r-Risâle, 2000. 
Seymen, Sadık. “Selefî Tefsir Ekolü”. Çağdaş Tefsir Ekolleri. ed. Aykut Kaya. 139-168. Ankara: İlahiyat 

Yayınları, 2023. 
Sîsî, Muhammed. el-Medresetü’s-selefiyye fi’t-tefsîr fi’l-ʿasri’l-hadîs. Kahire: Daru’s-Selâm, 2010. 
Sönmez, Yılmaz. Selefi Tefsir Ekolü İçerisinde İbn Receb el-Hanbeli’nin Yeri ve Tefsir Metodu. Şırnak: Şırnak 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2022. 
Şahin, Hanifi. “İhya Islah Hareketleri ve Selefîlik İrtibatı”. e-Makâlât: Mezhep Araştırmaları 9/1 (2016), 1-

37. https://doi.org/10.18403/emakalat.13683 
Şahin, Hüseyin. “Dini-Politik Bir Hareket Olarak Teşekkül Sürecinden Günümüze Vehhabilik”. Kocatepe 

İslami İlimler Dergisi 5/2 (15 Aralık 2022), 617-636. https://doi.org/10.52637/kiid.1182672 
Şemîrî, Kâid Muhammed. Menhecu’ş-Şeyh İbn Useymîn ve cuhûduhû fi’t-tefsîr ve ʿulûmi’l-Kur’ân. Sudan: 

Camiatu Ümm Dermân, Ma‘hed Buhûs ve Dirâsâti’l-Âlemi’l-İslâmî, Doktora Tezi, 2000. 
Şinkîtî, Muhammed el-Emîn b. Muhammed el-Muhtar. Edvâʿü’l-beyân fî îzâhi’l-Kur’ân bi’l-Kurʾân. 9 Cilt. 

Beyrut: Daru’l-Fikr, 1995. 
Tayyar, Müsâid b. Süleymân. Fusûl fî usûli’t-tefsîr. Suudi Arabistan: Dâru İbni’l-Cevzî, 2. Baskı., 2002. 
Tayyâr, Müsâid b. Süleyman - Kaya, Mesut. “Tefsirde İsrailiyyata Farklı Bir Yaklaşım”. Marife: Bilimsel 

Birikim (Marife: Dini Araştırmalar Dergisi) 13/1 (2013), 199-213. 
Tehanevî, Muhammed b. ʿAla b. Ali el-Farukî el-Hanefî. Mevsûʿatu keşşâfu ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ʿulûm. ed. 

Refik el-Acem. çev. Corc Zeynati - Abdullah Halidi. 2 Cilt. Beyrut: Mektebetu Lübnân Nâşirûn, 1996. 
Temîmî, Muhammed b. Halîfe. Muʿtekadu Ehli’s-Sünne ve’l-Cemâa fî tevhîdi’l-esmâi ve’s-sıfât. Riyad: 

Edvâʿu’s-Selef, 1999. 
Yavuz, Yusuf Şevki. “Ehl-i Sünnet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10/525-530. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994. 
Yüksek, Muhammed İsa. “Te’vil Nazariyesi Bağlamında XIX. Yüzyılda Yaşamış Bir Müfessirin İkilemleri”. 

Sahn-ı Semân’dan Dârülfünûn’a Osmanlı’da İlim ve Fikir Dünyası: Âlimler, Müesseseler ve Fikrî Eserler 
XIX. Yüzyıl. ed. Ahmet Hamdi Furat. 215-239. İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi, 2021. 

Tefsîru’l-ʿuşri’l-ahîr mine’l-Kur’âni’l-Kerîm ve yelîhi ahkâmun tehümmü’l-müslim. Suudi Arabistan: el-
Mektebetü’t-Teʿâvuniyye li’d- Daʿveti ve’l-İrşâd, ts. 

 


