
 

 

Pamukkale Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 

     2026, sayı 72, 75–90 

 Geliş tarihi:01.07.2025 
  Kabul tarihi:13.10.2025 

 https://doi.org/10.30794/pausbed.1732457 

  Dergi ana sayfası: https://dergipark.org.tr/tr/pub/pausbed                                                          Araştırma Makalesi 
Atıf Bilgisi: Özkaya, F. (2026). Kurban, Şiddet ve Söz: Adonis’in Şiiriyle Girard’ın Kuramı Arasında Bir Diyalog. 
Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi(72), 75-90. https://doi.org/10.30794/pausbed.1732457 

 

 

KURBAN, ŞİDDET VE SÖZ: ADONİS’İN ŞİİRİYLE GİRARD’IN KURAMI ARASINDA BİR DİYALOG 

Füsun ÖZKAYA1 

1Doktora Öğrencisi, Akdeniz Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, s.fsunozkaya@gmail. 
com, https://orcid.org/0000-0001-8326-7496 
   

Öz 
Bu çalışma, modern Arap şiirinin öncülerinden olan Adonis’in şiirlerinde yer alan kurban ve şiddet temalarını René 
Girard’ın “şiddet ve kutsal” kuramı bağlamında çözümlemektedir. Girard’ın kuramı, şiddetin mimetik arzu yoluyla 
nasıl ortaya çıktığını ve günah keçisi mekanizmasıyla nasıl bastırıldığını açıklar. Ona göre bireyler, başkalarının 
arzularını taklit ederek çatışmaya girer ve bu çatışmalar toplumun bütünleşmesi adına sembolik bir kurbanla 
sonlandırılır. Adonis’in şiirleri ise bu mekanizmayı hem yansıtır hem de sorgular. Şiirlerdeki kurban figürü yalnızca 
bir şiddet nesnesi değildir. Aynı zamanda kolektif bilincin yeniden inşasını sağlayan bir metafor hâline gelir. 
Girard’ın kurban kuramı, şiirdeki imgelerin mitik ve ritüel arka planını açığa çıkarırken Adonis’in şiiri de bu teorik 
çerçeveyi sorgulama alanına dönüştürür. Şiir, hem kurbanı görünür kılar hem de toplumun kutsal adı altında 
meşrulaştırdığı şiddeti ortaya koyar.  
Anahtar kelimeler: Adonis, René Girard, Şiddet, Kutsal, Kurban.  

SACRIFICE, VIOLENCE, AND LANGUAGE: A DIALOGUE BETWEEN THE POETRY OF ADONIS 
AND RENÉ GIRARD’S THEORY 
Abstract 
This study analyzes the themes of sacrifice and violence in the poetry of Adonis, one of the pioneers of modern 
Arabic poetry, within the framework of René Girard’s theory of “violence and the sacred.” Girard’s theory 
explains how violence emerges through mimetic desire and how it is suppressed through the scapegoat 
mechanism. According to him, individuals enter into conflict by imitating the desires of others, and these conflicts 
are resolved with a symbolic sacrifice in the name of social cohesion. Adonis’s poetry both reflects and questions 
this mechanism. The sacrificial figure in his poems is not only an object of violence but also becomes a metaphor 
for the reconstruction of collective consciousness. While Girard’s theory of sacrifice reveals the mythical and 
ritual background of the images in the poems, Adonis’s poetry turns this theoretical framework into a space of 
inquiry. Poetry, in this sense, both makes the victim visible and exposes the violence legitimized by society in the 
name of the sacred. 
Keywords: Adonis, René Girard, Violence, Sacred, Sacrifice. 
 
 

mailto:s.fsunozkaya@gmail.com


PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

76 
 

1. GİRİŞ 

Ali Ahmed Said Esber, edebiyat dünyasında bilinen adıyla Adonis, XX. yüzyıl Arap edebiyatında 
modernizmin 1öncü figürlerinden biridir. Adonis, şiirlerinde sıkça mitolojik unsurları ve ritüelleri 
kullanmış, toplumun tarihsel ve mitik hafızasını sorgulayarak şiirsel devrimini gerçekleştirmiştir. Fransız 
edebiyat kuramcısı ve antropolog olan René Girard ise özellikle şiddet ve kutsallık kavramları üzerine 
çalışmalar yapmıştır. Girard’ın kurban teorisi, toplumsal şiddetin temeline inerek mimetik arzu (taklit 
arzusu) kavramını merkeze alır. Ona göre insan toplulukları arasındaki temel çatışmalar, insanların 
birbirlerinin arzularını taklit etmelerinden doğar ve bu çatışmalar kontrolden çıktığında toplumlar 
şiddeti bir günah keçisine yönelterek kriz anlarını aşar. Kurban edilen bu figür, toplumun içinde biriken 
şiddetin odak noktası hâline gelerek şiddeti hem kutsallaştırır hem de kontrol altına alır. 

Adonis’in şiiri, Arap-İslam kültürel dünyasına hem içeriden hem de dışarıdan eleştirel bir bakış 
sunarken René Girard’ın kurban ve şiddet kuramı, bu şiirlerin altında yatan mitolojik ve antropolojik 
yapıların açığa çıkarılmasında önemli bir anahtar olabilir. Bu iki figürün karşılaştırılmasının temel sebebi 
ise Orta Doğu’nun kültürel hafızasında derin izler bırakan mit, kurban ve kutsallık kavramlarının şiirsel 
ve kuramsal düzlemde kesişmesidir. Adonis’in şiirlerinde sıkça karşımıza çıkan kurban figürü ve şiddetin 
eleştirel temsili, Girard’ın teorisiyle okunarak toplumsal ve tarihsel çatışmaların kökenine dair önemli 
ipuçları sağlar. Böylelikle Adonis’in şiiri sadece edebî bir ifade biçimi olarak değil, aynı zamanda 
toplumsal şiddetin ve kurban mekanizmalarının eleştirel ve yaratıcı bir sorgulaması olarak 
değerlendirilebilir. Bu çalışma, Girard’ın teorik çerçevesiyle Adonis’in şiirlerini bir araya getirerek 
şiddetin kültürel üretimindeki derin mekanizmaları ve edebiyatın toplumsal bilinçte oynadığı rolü 
aydınlatmayı hedeflemektedir. Çalışmanın gövdesi, Girard merkezli “kurban-şiddet-kutsal” üçgenini en 
yoğun biçimde kristalize eden Adonis metinlerinden oluşturuldu. “Kudüs Konçertosu”, üç dinin kutsal 
söylemlerinin ritüel-kurban mantığıyla iç içe geçtiğini poetik düzeyde sahnelemesi; “Kuşatma Altında 
Beyrut Günlüğü” ise modern iç savaşın çıplak şiddetini doğrudan tanıklık modunda kayda geçirmesi 
nedeniyle analizin iki ana ekseni olarak seçildi. Buna ek olarak, şairin poetikasını yatay doğrultuda 
temsil etmek amacıyla diğer kitaplardan- “Belli Belirsiz Şeyler Anısına”, “İşte Budur Benim Adım”- da 
destekleyici alıntılar kullanıldı. 

2. GİRARD’IN KURBAN KURAMI: MİMETİK KRİZ, GÜNAH KEÇİSİ MEKANİZMASI, KUTSALIN OLUŞUMU 
VE KURBANIN ROLÜ  

René Girard’ın mimetik arzu, şiddet ve günah keçisi kuramları hem edebiyat eleştirisi hem de sosyal 
bilimleri birleştiren disiplinler arası bir perspektife dayanır. Girard, antropolojinin verilerini edebî 
metinlerin derin okumasıyla harmanlayarak insan toplumlarında artan şiddetin kurban ayinleriyle 
sembolik olarak dışa aktarıldığını göstermiştir. XVIII. yüzyıl filozoflarının toplumsal barış için sözleşmeye 
vurgu yaptığı görüşünün tersine, Girard’a göre toplulukların “kontrolsüz şiddeti”, tüm şiddeti tek bir 
kurbana yönelterek geçici olarak durdurduğu bir mekanizma vardır. Bu çerçevede Girard dinlerin, 
mitlerin ve edebiyatın insan doğasındaki taklitçi arzuyu ve kurban olgusunu nasıl açığa çıkardığını 
inceler.  

                                                           
1Adonis’in şiir yazmaya başladığı dönem, Arap dünyasında siyasi çalkantıların, kimlik arayışlarının ve sosyal 
değişimlerin yaşandığı bir dönemdi. Bu ortam, klasik şiir anlayışının sorgulanmasına yol açmıştır. Adonis, bu 
dönemde geleneksel şiir kalıplarını kırarak modern Arap şiirinin temellerini atanlardan biri olmuştur. Gelenekle 
yeniliği birleştirmiştir: Adonis, klasik Arap şiirine ve mitolojisine çok hâkimdi. Ancak bu bir taklit değil, yeniden 
yorumlama çabasıydı. Geleneksel imgeleri ve söylemleri yeni bağlamlara taşıdı. Böylece hem geçmişle bağ kurdu 
hem de onu aştı. Onun şiirleri ölçüden bağımsız, serbest ritimli, derin imgelerle yüklü metinlerdir. Düşünsel 
derinlik ve felsefi temaları konu edinmiştir. Şiirlerinde doğrudan aşk ya da doğa anlatımı 
yerine varoluş, kimlik, ölüm, zaman, özgürlük gibi felsefi konulara eğildi. Bu da şiirini basit bir duygu anlatımının 
ötesine taşıdı. Özellikle İbn Arabî, Mevlânâ, Hallâc-ı Mansûr gibi sûfî düşünürlerin etkisi büyüktür. Şiirinde yer yer 
mistik ve metafizik imgeler görülür. Adonis, eski Arap mitlerinden ve tarihinden imgeler alarak modern bağlamda 
yeniden işlemiştir. Eskiyle bağı koparmadan, onu dönüştürerek ilerlemiştir. 
 



PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

77 
 

Girard’ın kuramının antropolojik boyutunun oluşmasında, kurban ve ritüel konusundaki eski teoriler 
önemli rol oynar. Marcel Mauss, Émile Durkheim ve Claude Lévi-Strauss gibi toplum bilimciler kutsal 
ile toplumsal bütünleşme arasında bağlantı kurmuş, kurban olgusunu farklı açılardan irdelemişlerdir. 
Örneğin Marcel Mauss’un hediye teorisi, Georges Bataille’ın “kutsal” incelemeleri ve Durkheim’ın dinin 
toplumu bütünleştirme işlevine dair yaklaşımı, kurban ve kurban bilinci üzerine temeller atmıştır 
(Keskin, 2024). Keskin’in de belirttiği gibi Mauss, Lévi-Strauss, Durkheim ve Bataille gibi düşünürler 
kurbanla ilgili farklı teoriler geliştirmiş, Girard da bu kuramsal geleneklerden etkilenerek kendi mimetik 
teori ve günah keçisi modelini oluşturmuştur. Girard, Durkheim geleneğine bağlı kalarak dinin 
toplumsal düzeni sağlama işlevini vurgular; topluluğun önceki kaosunu kurbanın üzerine yönelterek 
barışı tesis ettiğini öne sürer. Öte yandan Claude Lévi-Strauss’un yapısalcı mit çözümlemeleriyle Girard 
arasındaki farklılık da dikkat çekicidir. Girard, örneğin Odipus miti örneğinde Levi-Strauss’un formalist 
yaklaşımını eleştirir (Levi-Strauss daha çok yapısal kalıplar ararken Girard konunun toplumsal çatışma 
boyutunu ön plana çıkarır). Böylece Girard, antropolojik mirası kendi mimetik paradigmalarıyla 
sentezlerken klasik yapısalcılıktan ayrışmış, daha çok şiddetin toplumsal işlevini merkeze almıştır.  

Girard’ın kuramında psikoloji etkisi özellikle Sigmund Freud’la ilgilidir. Freud’un toplumsal kökenli 
şiddeti ele aldığı “Totem ve Tabu” çalışmasında ortaya koyduğu “tarihî baba cinayeti” fikri Girard’ın 
dikkatini çekmiştir. Girard, Freud’un öngördüğü bu ilk cinayetin yerini günah keçisi mekanizmasına 
dayandırır yani toplulukların kendi aralarındaki çatışmayı sonlandırmak için topluca bir kurban 
seçtiklerini savunur. Bu bağlamda Freud’u “mükemmel bir gözlemci” olarak nitelendirse de babayı 
öldürme kuramını Freud’un aktardığı içerikten farklı yorumlar. Örneğin Freud’a göre Oedipus çatışması 
bireysel psikanalitik bir kökene işaret ederken Girard bu çatışmayı kolektif bir mimetik süreç olarak 
görür. Freud’un kuramıyla Girard’ınkini karşılaştıran kaynaklarda belirtildiği gibi Girard Freud’un 
toplumsal şiddetle ilgili gözlemlerini derinlemesine benimsese de arkasındaki dinamikleri mimetik arzu 
temelinde yeniden formüle eder. Böylece Girard, psikanalizin bireysel açıklamalarını eleştirirken 
Freud’un tabuları topluluk içindeki şiddet mekanizmasına bir ipucu olarak alır ve onu kuramsal yapısına 
entegre eder.  

Girard’ın teorik kökenleri arasında felsefi figürler de vardır. Friedrich Nietzsche’nin ahlakın kökenine 
ilişkin eleştirileri (özellikle ressentiment kavramı) Girard’ın dikkatinden kaçmamıştır. Gerçekten de 
Girard, Nietzsche’nin kendisini bile bir taklitçi rekabet örneği olarak görür: Nietzsche’nin büyük oranda 
üstünlük arayışı, başkalarının sahip olduğu becerilere duyduğu kıskançlık ve nefretle beslendiğini 
belirtir. Yani Girard’a göre Nietzsche de mimetik çatışma içinde olan bir küçük kuzgundur. Bu bakımdan 
Girard’ın günah keçisi mekanizması, Nietzsche’nin zulmü ve ahlakın kökenine dair analizleriyle kesişir: 
Örneğin, Nietzsche’de ezilenlerin oluşturduğu “iyi” tanımının arkasında da üçüncü bir tarafın 
şeytanileştirilmesi fikri yatar. Ancak Girard, Nietzsche’den farklı olarak toplumsal düzenin kaynağını 
yapı söküme değil kurban aktarmasına bağlar.  

Georges Bataille ise kutsal ve kurban üzerine felsefi çalışmalar yapmıştır. Bataille’ın bakış açısı ve 
Girard’ın mimetik kuramı, ritüel şiddetin işlevi konusunda örtüşür. Örneğin her iki düşünür de 
Hristiyanlıkta masum kurban kavramına dikkat çeker: Bataille ve Girard, Hristiyan ritüelinde kurban 
edilen kişinin masumiyeti vurgusuyla önceki pagan anlayışından farklılık bulunduğunu belirtir (Zporyn, 
2025). Girard’a göre İsa’nın günah keçisi olarak sunulması bu yeni bakışı simgeler. Bataille ise Hristiyan 
anlatımındaki “masum kurban” motifinin, dinsel yapıyı kökten değiştiren bir unsur olduğunu savunur. 
Dolayısıyla Girard’ın kuramı, Bataille’ın dinsel deneyimde ütopik olanı arayan yaklaşımıyla kesişse de 
Girard bu kuramı öncelikle kültürel, toplumsal ve işlevsel bağlamda yorumlar.  

Girard’ın düşünsel gelişiminde edebiyat da merkezî bir yer tutar. Özellikle XIX. yüzyıl Rus romancıları 
Girard’ın ilham kaynaklarındandır. Dostoyevski’nin eserlerini analiz ettiği “Yeraltı İnsanı” çalışmasında 
Girard, insan arzusunun “üçgensel” olduğunu, yani kişinin arzuyu bir başkasının örneği üzerinden 
kopyaladığını vurgular. Bu yaklaşımda Dostoyevski’nin karakterleri, arzuların taklit yoluyla yayılması ve 
bunun yol açtığı kıskançlık doğuran çatışmalar üzerinden irdelenir. Girard’a göre Dostoyevski’nin 
kahramanları, aslında başkalarının arzu ettiklerini arzulayan güvenilir tanıklardır. Böylece toplumsal 
çatışmanın kökleri edebî olarak açığa çıkar.  



PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

78 
 

Shakespeare ise Girard’ın gözünde başlı başına bir sosyolog gibidir. Girard, Shakespeare’in 
oyunlarında sosyal düzeni korumak için “mimetik arzu”nun yayılmasını sınırlandıran mekanizmaları 
keşfettiğini düşünür. Örneğin Shakespeare’in trajedilerinde karakterler arasındaki taklitçi kıskançlık ve 
bunun sonuçları Girard’ın kuramıyla çarpıcı paralellik gösterir. Girard, Shakespeare’i haklı olarak 
edebiyat tarihinde seçkin bir yere koyar, onun insan davranışını içgüdüsel değil bilimsel bir bakışla ele 
alışını antropolojik bir bakış açısı olarak değerlendirir. Bu nedenle Girard, edebiyat eleştirisinin ötesine 
geçerek Shakespeare’in mimetik araştırmacı rolünü vurgular ve şairi insan psikolojisinin keskin 
gözlemcisi olarak görür.  

Dinler tarihi ve mitoloji, Girard’ın kuramının başlıca ilgi alanlarındandır. Girard’a göre eski 
toplumlarda kurban ayinleri, artan toplumsal şiddeti hafifletmek için icat edilmiş arınma ritüelleridir. 
Bu anlayışta mitolojik öyküler de genellikle kurban mitleri şeklinde ortaya çıkar. Romulus-Remus 
efsanesi gibi anlatılar, toplumun meşrulaştırılmış kurbanları olan liderlerini öven perspektiften 
yazılmıştır. Girard, tüm bu efsanelerin gözlemci bakış açısını yansıttığını ancak Hristiyan İncil’inde tam 
tersi bir perspektifin benimsendiğini belirtir. Özellikle Yeni Ahit’te İsa’nın kurban edildiği anlatısı, 
masum kurban fikrini öne çıkarır. Girard’a göre İncil, kurban edilen kişinin suçsuzluğunu açıkça ilan 
ederek günah keçisi mekanizmasını tersine çevirir; böylece kurbanın aslında topluluğun günahlarını 
üzerlerine aldığı vurgulanır. Önceki inanç sistemlerinde kurban edilen her zaman suçlu sayılırken 
Hristiyan anlatısında kurban edilenin masumiyeti işlenmiştir. Bu dönüşüm, Girard’a göre din tarihini ve 
kutsal metinleri insan şiddetinin nedeni ve toplumsal düzenin dinamiklerini yeniden yorumlamak için 
“ilk bilimsel metinler” hâline getirmiştir.  

Girard’ın kuramı literatürde pek çok başka düşünce geleneğiyle karşılaştırılmıştır. Örneğin Gabriel 
Tarde ve Baruch Spinoza’nın taklit üzerindeki erken çalışmalarından Marx’ın toplum teorisine kadar 
farklı geleneklerde Girard’a benzer temaslar görülmüştür. Eleştirmenlere göre Girard; Tarde’ın taklit 
yasalarını, Nietzsche’nin “ressentiment” kavramını ve Hobbes’un insan doğası anlayışını devam ettiren 
modernist bir geleneğin parçasıdır. Buna karşın, Girard açıkça yapısalcı görüşlerden ayrılır: Levi-
Strauss’un mit okumalarına meydan okur ve toplumsal şiddetin kökenini görece bireysel çözümler 
yerine kolektif kurban mekanizmasına bağlar. Ayrıca Girard, hiyerarşik toplum eleştirisine ölümüne 
bağlanan Lacancı eleştiriden de farklı olarak dinamik ve geniş çaplı bir mimetik kıskançlık analizi sunar. 
Neticede Girard’ın özgünlüğü antropoloji, edebiyat ve teoloji gibi disiplinlerin sentezinden doğan 
bütünlüklü yaklaşımında yatar. Böylece o, geçmişteki pek çok kuramsal gelenekten bazı açılardan 
beslenirken arzu ve şiddetin evrensel işleyişine dair kendine özgü bir çerçeve çizmeyi başarmıştır.  

René Girard’ın kurban ve şiddet kuramı, insanlık tarihinin derin yapısında yer alan temel 
mekanizmaları ortaya koyar ve kültürel, dinî ve toplumsal süreçlerin anlaşılması için özgün bir 
perspektif sunar. Girard, özellikle “Dünyanın Kuruluşundan Beri Gizli Kalmış Sırlar” adlı eserinde, 
kurban ritüelinin ve şiddetin kökenlerinin antropolojik ve sosyolojik bir temele dayandığını savunur. 
Girard’a göre insan toplulukları arasındaki temel gerilim kaynağı “mimésis” yani “taklit” 
mekanizmasıdır (Girard, 2020). Girard’ın en özgün katkısı, arzunun doğrudan özne ve nesne arasında 
değil, üçüncü bir figür (model) aracılığıyla kurulduğunu savunduğu “mimetik arzu” kuramıdır. Arzu, 
başkasının arzusuna öykünerek oluşur. Bu da üçlü bir yapı doğurur: Özne, model ve nesne (Fleming, 
2004). Girard’ın “romantik yalan” adını verdiği durum ise öznenin arzunun kendisine ait olduğunu 
zannetmesidir. Oysa her arzu, bir başkasının arzusuna yönelmiştir. Bu mimetik ilişki, başlangıçta dışsal 
bir öykünme gibi görünse de zamanla “içsel meditasyon”a dönüşür; bu aşamada model ile özne 
arasında rekabet doğar. Rekabet arttıkça Girard’a göre, arzu nesnesinin kendisi silikleşir; önemli olan 
artık nesne değil, modelin konumudur (Fleming, 2004). Burada girilen çatışma yalnızca bireysel değil, 
yapısaldır ve toplumsal düzeni tehdit edecek boyutlara ulaşabilir. Girard, insan davranışlarının 
çoğunluğunun taklit (mimésis) yoluyla öğrenildiğini öne sürer. İnsanların arzularının kökeninde 
doğrudan nesneye değil, başkasının arzusuna duyulan özenti ve taklit yatar. Bu mekanizma temelinde 
rekabetçi, çatışmacı bir doğa barındırır. İki birey aynı nesneyi arzuladığında aralarındaki çatışma 
kaçınılmaz hâle gelir. Böylece taklit, toplumlarda rekabet ve çatışmaların kökünde yer alan itici güç 
hâlini alır. Bu çatışmalar çoğaldıkça topluluk içinde gerilim ve şiddet artar, toplumsal düzen bozulmaya 



PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

79 
 

başlar. Girard’ın mimetik arzuyu şiddetle ilişkilendirdiği ikinci aşamada, arzu sahipleri arasında doğan 
çatışmalar giderek tırmanır. Özellikle nesnenin bölünemezliği (tek bir kişi tarafından elde edilebilmesi) 
bu rekabeti içinden çıkılmaz hâle getirir. Bu noktada, Girard’ın temel iddiası devreye girer: Topluluk 
içindeki bu gerilim ve kaosun çözümü, toplumun bir kurban üzerinde uzlaşarak şiddetini tek bir hedefe 
yöneltmesiyle mümkün olur. Girard, bu mekanizmayı “kurban mekanizması” olarak adlandırır. Bu 
mekanizmaya göre toplum, kaotik şiddeti kontrol altına almak için rastgele veya simgesel olarak 
seçilmiş bir kurbanı toplumun ortak düşmanı ilan eder ve toplu olarak ona yönelir. Böylece toplum 
içindeki şiddet, herkesin bir kurbana odaklanmasıyla durdurulur ve toplumsal barış sağlanır. 

Girard’a göre bu kurban etme pratiği, insanlık tarihinin erken dönemlerinde toplumsal düzenin 
korunmasında kritik bir rol oynamıştır. Toplum, kurban ritüelleriyle şiddeti simgesel olarak yeniden 
yaratır ve bu yolla gerçek şiddetin patlamasını önler. Girard, özellikle ilkel toplumlarda görülen kan 
davası ve intikam zincirleri örnekleri üzerinden bu mekanizmanın işleyişini açıklar. Toplumlarda 
şiddetin durması ancak kurban edilen bireyin suçlu olduğuna inanılmasıyla mümkündür. Böylece 
toplum, şiddeti kutsal bir eyleme dönüştürerek kaosun yerine düzeni koyar. Kurban mekanizması ve 
şiddet teorisinin bir diğer önemli kavramı ise “yasaklar” ve “ritüeller”dir. Yasaklar, mimetik arzu ve 
şiddetin toplum içindeki yayılmasını önlemek üzere geliştirilmiştir. Taklidi kısıtlayan şiddete yol 
açabilecek durumları engelleyen kurallar toplumsal düzenin korunmasında temel rol oynar. Fakat 
ritüellerde bu yasaklar bilinçli olarak çiğnenir, toplum bu çiğnemeyi kontrollü bir ortamda 
gerçekleştirerek krizleri sembolik düzeyde yaşar ve böylece gerçek krizin önüne geçilir. 

Girard’ın analizinde şiddetin doğası derinlemesine ele alınır. Şiddet, yalnızca bir yıkım aracı olarak 
değil aynı zamanda toplumsal düzeni yeniden kuran ve pekiştiren bir işlev görür. Toplum, şiddeti 
dışlayarak değil onu sembolik biçimde yeniden üreterek kontrol altında tutar. Bu bağlamda kurban, 
toplumsal düzenin devamlılığını sağlayan temel unsur hâlini alır. Kurban edilen birey, toplumun ortak 
düşmanı olarak simgeleştirilir ve toplumun birliğini güçlendiren bir araç hâline gelir. Girard, modern 
toplumlarda bile bu mekanizmanın izlerinin bulunduğunu ve toplumsal düzenin, hukuk sistemleri ve 
ahlaki kurallar gibi daha soyut biçimlerde sürdürüldüğünü öne sürer. Modern toplumların, açık şiddeti 
hukuk ve yargı sistemi aracılığıyla bastırdığını belirtir. Ancak Girard’a göre bu sistemler de nihayetinde 
toplumsal şiddetin daha düzenli ve kontrollü biçimde sürdürülmesini sağlayan kurban mekanizmasının 
modern yansımalarıdır. 

Girard’ın kurban ve şiddet teorisi kültürel antropoloji, sosyoloji ve dinler tarihine özgün katkılar 
sunar. Kurban ritüelinin, insanlığın erken dönemlerindeki şiddet döngülerini kıran temel mekanizma 
olduğunu ortaya koyar. O, aynı zamanda bu mekanizmanın etkilerinin sanat, edebiyat ve mitolojide de 
açıkça görüldüğünü belirtir ve bu alanlarda da analizler yapar. Edebiyat ve mitolojide kurban teması, 
toplumun şiddetle olan ilişkisinin sembolik anlatımları olarak karşımıza çıkar. Girard’ın teorisi, taklit 
mekanizmasının yarattığı toplumsal çatışmaların, şiddetin yoğunlaşmasıyla nasıl bir kriz yarattığını ve 
toplumun bu krizi kurban mekanizması aracılığıyla nasıl çözdüğünü derinlemesine açıklar. Girard, bu 
teorisiyle toplumsal yapının ve kültürün temelini oluşturan mekanizmaları gün yüzüne çıkararak 
şiddetin toplumsal hayat içindeki karmaşık işlevlerini gözler önüne serer.  

Girard, “Şiddet ve Kutsal” adlı eserinde de insan toplumlarında kurban ediminin kökeni ve işlevi 
üzerine disiplinler arası bir kuram geliştirir. Girard antropoloji, edebiyat kuramı ve dinler tarihi gibi farklı 
alanları bir araya getirerek kurban ritüellerinin aslında şiddeti dizginlemeye yönelik kolektif bir 
mekanizma olduğunu öne sürer (Girard, 2024). Eser boyunca Girard, kurbanın hem kutsal bir 
zorunluluk hem de suç sayılabilecek bir eylem olarak görüldüğüne dikkat çeker. Nitekim pek çok 
kültürde kurban, “vazgeçilmez derecede aziz (kutsal) bir şey” olarak takdis edilirken aynı zamanda 
“ancak büyük riskler alınarak işlenebilecek türden bir suç” gibi de algılanabilmektedir. Girard bu çelişkili 
tutumun, kurban edilenin kutsallığına ilişkin inanışla bağlantılı olduğunu belirtir: Kurban adayı kutsal 
olduğu için öldürülmesi günahtır fakat öldürülmezse kutsallık vasfına da erişemez. Bu paradoksal 
durum, geleneksel antropologlar tarafından “kutsala duyulan ambivalans” olarak adlandırılsa da 
Girard’a göre bu sadece bir tanım olarak kalmış, gerçek bir açıklama sunamamıştır. Girard, kurban 



PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

80 
 

ritüelinin bu ikili doğasını anlamak için yüzeydeki ambivalans kavramının ötesine geçerek altında yatan 
mekanizmaya odaklanır. 

Girard’ın kuramının temelinde mimetik arzu kavramı bulunur. Girard’a göre insan “ne arzulaması 
gerektiğini” çevresindekileri model alarak öğrenir. Dolayısıyla “arzu temelde taklitçidir, örnek aldığı bir 
arzuya göre biçimlenir ve o örneğin işaret ettiği nesneyi seçer” (2024). Bir çocuk başkasının istediği bir 
oyuncağı istemeye başlar; yetişkin bireyler de esasında aynı mimetik (öykünmeci) dinamiğe tabiidir. 
Arzuların mimetik yapısı, toplumsal ilişkilerde kaçınılmaz olarak rekabet ve çatışmayı doğurur. Zira 
“aynı nesneye yönelen iki arzu birbirine engel olur” ve “her taklit (öykünme) otomatik olarak çatışmaya 
doğru gider”. Bu durumda arzu nesnesi etrafında rakip hâle gelen kişiler, başlangıçta taklit ilişkisiyle 
bağlı olduklarını fark etmeden birbirlerine düşman kesilir. 

Girard, edebiyat eserlerinden (özellikle tragedyalardan ve romanlardan) ve antropolojik 
gözlemlerden yola çıkarak taklitçi arzunun çatışmayı tırmandıran bir döngü yarattığını göstermiştir. Bu 
döngüde, özünde aynı şeye öykünen bireyler giderek canavar ikizler olgusunu yaratır. Çatışan rakipler, 
başlangıçta uğruna rekabete girdikleri asıl nesneyi veya amacı unutarak tüm dikkatlerini birbirlerini alt 
etmeye yöneltir. Bu süreçte iki hasım, birbirlerinin tehdit ve hamlelerini taklit ederek adeta birbirinin 
aynısı hâline gelir. Her biri ötekini yok etmeye çalışan bir canavara dönüşür, dışarıdan bakıldığında ise 
bu ikisi neredeyse ayırt edilemez biçimde benzeşmiştir. Mitoloji ve edebiyatta sıkça görülen düşman 
kardeş veya ikiz figürleri (örneğin Romulus ile Remus, Eteokles ile Polyneikes) bu olgunun sembolik 
yansımalarıdır. Girard’a göre bu tür anlatılar, taklitçi şiddetin kontrolden çıktığı kurban bunalımı hâlinin 
kültürel hafızadaki izleridir. 

Ona göre şiddet, doyuma ulaşamadığında yön değiştirmeye meyillidir (Girard, 2024). Bir toplumda 
bireyler arası çatışma (örneğin kıskançlık, rekabet veya intikam duyguları nedeniyle) yayılmaya 
başladığında, bu öfke bir nesneye veya kişiye odaklanır. Ancak çoğu kez ilk hedef ulaşılamaz veya 
çatışma büyüdükçe asıl neden belirsizleşir, böyle durumlarda şiddet körleşmiş bir şekilde yedek hedef 
arar. Girard bu olguyu şu sözlerle açıklar: “Doyurulmamış şiddet her zaman bir yedek kurban arıyor, 
sonunda buluyor da. Öfkesini uyandırmış olan yaratığın yerine, birden, zayıf ve el altında olmak dışında 
öfkelenenin şimşeklerini üzerine çekecek hiçbir özelliği olmayan birini koyuyor” (Girard, 2024, s.9). 
Yani, bastırılamayan şiddet içgüdüsü, kendisine rastgele bir kurban seçerek yönelir; bu kurban, aslında 
çatışmanın tarafı olmayan ama şiddetin hedefi hâline getirilebilecek kadar savunmasız veya farklı biri 
olabilir. Girard, etolojiden de örnekler kullanarak bunun insan dışı canlılarda bile görülebildiğini belirtir 
(belirli balık türlerinin normal rakipleri ortadan kalkınca kendi türdeşlerine veya ailelerine saldırmaları 
gibi). İnsanda ise bu fenomen, günah keçisi olarak adlandırdığımız mekanizmanın temelini oluşturur. 

Günah keçisi mekanizması (ya da Girard’ın deyimiyle ikame kurban prensibi), toplum içindeki 
kontrolsüz şiddeti tek bir hedefe kanalize ederek sona erdirir. Topluluk içindeki bireyler, artan gerilimi 
ortadan kaldırmak için bilinç dışı bir mutabakatla kurban seçer. Bu kurban, çatışmanın gerçek 
sebepleriyle doğrudan ilgili olmayabilir; önemli olan, onun kurban edilmesiyle birlikte toplumdaki 
“herkesin herkese karşı” olan savaşımının tek bir noktada sona ermesidir. Kurbanın seçimi rastlantısal 
görünse de belirli ölçütlere dayanır: Kurban, genellikle topluluğun içinden seçilse bile bir şekilde ayrıksı 
konumdadır (yabancı, marjinal, sakat, kral veya köle, ikiz vb. statü bakımından istisnai biri). Böylece 
kurban edildiğinde misilleme döngüsü tetiklenmeyecek, kimse onun intikamını güdüp yeni bir şiddet 
kısır döngüsü başlatmayacaktır. Girard, kurban ritüellerinin altında yatan mantığı şöyle açıklar: Şiddeti, 
aslen korunmak istenen üyelerden alıp önemsiz görülen ya da toplum dışı sayılan üyelere yöneltmek 
(Girard, 2024). Örneğin birçok ilkel toplumda insanların yerine hayvanların kurban edilmesi bu mantığın 
ürünüdür: Toplum, kendi içindeki bireyleri korumak adına şiddeti hayvan gibi “feda edilebilir” bir öteki 
varlığa yöneltir. Hatta kurban edilen hayvanlar bile rastgele seçilmez; insanların ilişki kurduğu, evcil ve 
masum addedilen hayvan türleri tercih edilir ki şiddeti uygulayanlar nezdinde tatmin edici bir ikame 
olsun. Bu noktada kurban eylemi, gerçek bir şiddet eylemi olmasına rağmen toplumsal düzeni koruyucu 
bir emniyet işlevi görmeye başlar. 



PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

81 
 

Girard’ın kuramında “kutsal” kavramı, doğrudan bu şiddet ve kurban mekanizmasıyla bağlantılıdır. 
Toplumlar, bir kriz anında rastlantısal olarak seçtikleri kurbanı öldürdükten sonra gerilimin aniden 
dindiğini ve düzenin geri geldiğini tecrübe eder. Bu deneyim öylesine çarpıcıdır ki insanlar kurban 
ettikleri bu figüre bir kutsallık atfetmeye başlar. Çünkü onların gözünde kargaşayı bitiren, topluluğu 
kurtaran gücün kaynağı kurbanın kendisidir. Girard’a göre ikame kurbanın öldürülmesiyle toplum 
gerçekten de “kötülükten kurtulmuş” olur -en azından geçici olarak- çünkü toplum içinde birikmiş o 
büyüleyici ve tehlikeli şiddet ortadan kaybolmuştur. Toplum üyeleri, kurbanın ölümünün ardından bir 
arınma yaşamakta; içlerinde dolaşan “bulaşıcı” öfke sönmekte ve herkes derin bir nefes almaktadır. Bu 
nedenle kurban edilen kişi ya da onun temsili (hayvan, kukla vb.) bir yandan lanetli veya suçlu 
görülürken öte yandan kutsallaştırılır. Girard, tarihsel dinler ve mitolojilerdeki tanrıların bu şekilde 
ortaya çıktığını ima eder: İlk kurbanlar öldürüldükten sonra toplum tarafından tanrılaştırılmış, ruhları 
yatıştırılması gereken kutsal varlıklar hâline gelmiştir (Girard, 2024). 

Pek çok mit, gerçekte yaşanmış bir kurban etme olayının çarpıtılmış hatırasından ibarettir; zira 
topluluk, kendi şiddetinin sorumluluğunu hatırlamak istemeyecek biçimde yaşanan felaketi önlemek 
için kurbanın suçlu veya ilahi olarak tasvir edildiği öyküler yaratır. Bu “günah keçisi miti”, kurban 
mekanizmasının üzerini örten bir perde işlevi görür ve böylece insanlar kendi şiddet eğilimlerinin 
farkına varmadan düzenlerini sürdürür. Ritüel (ayin) geleneği ise kurban mekanizmasını düzenli 
aralıklarla yeniden işletmenin yoludur. İlkel toplumlarda yapılan bütün ayinler, aslında ilk patlayan 
toplu şiddetin kontrollü birer temsili olarak görülebilir. Girard’a göre ayinsel kavga oyunları, biçimsel 
simetrisi ve sürüp giden karşılıklı konumlanmasıyla kurban bunalımının birer taklidi olarak 
yorumlanmaya elverişlidir. Toplum bu tekrar sayesinde gizil gerilimleri güvenli biçimde boşaltır ve 
gerçek bir kriz yaşamadan birliğini pekiştirir. Ne var ki ritüelin kendisi de zamanla gerçek işlevini unutur, 
insanlar sadece “gelenek olduğu için” kurban keser veya törenlerde rekabet içeren oyunlar oynar -
aslında kendi şiddet duygularını yatıştırdıklarının bilincinde olmaz-. Girard, modern insanların da bu 
yüzden ilkel dinlerin asıl işlevini kavramakta zorlandığını belirtir: Bizler, insanların gözünden kendi 
şiddetlerini gizleyen ikame kurban mekanizmasını önemsemiyoruz. Bu iyimserlik, bilmezliklerin en 
kötüsü olabilir diye ifade eder (Girard, 2024). Yani kurban ritüelinin kolektif etkisi o denli güçlüdür ki 
insanlar onun ardındaki şiddet boşaltma mekanizmasını görmezden gelir. 

Girard, mitlerin ve tragedyanın dilini analiz ederek hemen hepsinde bu günah keçisi mekanizmasının 
izini sürer. Özellikle antik Yunan tragedyalarda görülen veba, kaos, aile içi çatışmalar gibi temaların 
altında, Girard bir “kurban bunalımı” yaşandığını belirtir. Kurban bunalımı, Girard’ın terimiyle 
toplumun kurban mekanizmasının geçici olarak işlemez hâle geldiği, dolayısıyla şiddetin kontrolsüz 
biçimde yayıldığı duruma verilen addır. Böyle bir durumda, normalde kutsal olan ile suç olan arasındaki 
ayrım kaybolur; kirli, bulaşıcı, yani karşılıklı olan şiddet tüm topluluğa yayılır. Yani insanlar arasındaki 
her türlü ayrım ve hiyerarşi silikleşir, kurallara riayet azalır ve herkesin birbirine düşman olduğu bir kaos 
ortamı belirir. Girard, bunu bir farklılıklar krizi olarak tanımlar. Toplumu bir arada tutan kültürel 
farklılıklar ve kimlikler erozyona uğradığında, geriye sadece herkesin aynı şekilde şiddete başvurduğu 
bir kargaşa süreci kalır (Girard, 2024). Kültürel düzen aslında farklılıkların düzenlenmesinden ibaret 
olduğundan, kurban geleneğinin yitirildiği bu bunalım esnasında toplum adeta kendi kültürünü yiyip 
bitirme tehlikesiyle yüz yüze gelir. Tragedyalarda sıkça görülen salgın hastalık veya sosyal çöküş 
temaları, Girard’a göre böyle bir kurban bunalımının edebî temsilleridir. Örneğin Sofokles’in Kral 
Oidipus tragedyasında Thebai şehrini kasıp kavuran veba salgını aslında bir toplumsal krizin 
göstergesidir: Şehirde bir kir vardır ve herkes birbirini suçlamaktadır, düzen bozulmuştur. Girard, 
Oidipus mitosunu bu kuram ışığında yeniden okur: Thebai halkı vebanın sebebi olarak Kral Oidipus’u 
suçlayıp sürgüne (aslında manevi olarak idama) gönderdiğinde şehirde veba sona erer. Bu hikâyede 
Oidipus, klasik yorumda kendi suçunun cezasını çeken bir günahkâr gibi görünse de Girard, bunun 
esasen Thebai toplumunun günah keçisi ritüelini yansıttığını ileri sürer. Nitekim Oidipus’a atfedilen 
baba katli ve ensest gibi en büyük suçlar da topluluğun kurbanına yüklediği hayali günahların 
büyüklüğünü gösterir. Bu uç fiiller sayesinde Oidipus’un dışlanması meşru ve gerekli görülmüştür. 
Şehirdeki kargaşanın bitmesi için bulaşma yayan kirli varlık teşhis ve sürgün edilmelidir. Başka bir 
deyişle herkesin tek bir suçlunun kimliği üstünde oy birliğine varması gerekmektedir. Nitekim 



PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

82 
 

Oidipus’un başına gelen tam da budur: Tüm toplum, içindeki belirsiz suçluluk duygusunu ve şiddeti 
Oidipus’un şahsında somutlaştırarak üzerinde uzlaşır; onu kurban ettikten (Thebai’den kovduktan) 
sonra barış geri gelir. Bu esnada Oidipus hem lanetli bir günahkâr hem de kutsal bir figür haline gelir 
(ölümünden sonra kahraman-koruyucu statüsü kazanması rastlantı değildir). 

Antropolojik veriler de benzer kurban bunalımlarının izlerini taşır. Girard, ilkel topluluklarda kurban 
geleneği ortadan kalktığında veya işlevini yitirdiğinde toplumsal düzenin hızla çöktüğüne dair örnekler 
inceler. Örneğin Brezilya’daki Kaingang yerlilerinin incelendiği bir araştırma, bu topluluğun eski 
mitoslarını ve ritüellerini tamamen unuttuğunu ve geriye yalnızca akrabalar arasında süregelen kan 
davaları döngüsünün kaldığını ortaya koymuştur (Girard, 2024). Girard, bu gibi durumların adeta bir 
toplumsal intihar anlamına geldiğini belirtir çünkü kurban geleneğinin yitimiyle birlikte toplumu ayakta 
tutan farklılıklar düzeni de dağılmakta, sürekli iç çatışma norm hâline gelmektedir. Girard, ilkel 
toplumlarla uygar toplumlar arasındaki farkı da bu mekanizmanın kurumsallaşma derecesiyle açıklar. 
Yargı sistemi ona göre kurban ayininin seküler ve daha etkili bir türevidir. Nitekim “Batı Yunan 
toplumunda ve Roma’da yargı sisteminin yerleştiği yerlerde kurban geleneğinin zayıflaması” 
gözlemlenir, buralarda artık kurban ediminin varlık nedeni ortadan kalkmıştır (Girard, 2024). Hukuk 
yoluyla suçluların cezalandırılması, kan davası ve misilleme döngüsünü üçüncü bir otorite altında sona 
erdirerek kurbanın gördüğü işi kesintisiz biçimde yerine getirir. Girard “yargı sistemiyle kurban 
ediminin işlevi aynı olmakla birlikte, yargı sistemi sonsuzca daha etkilidir” diye vurgular. Mahkemeler 
intikam tekelini devralıp şiddeti kurallı bir çerçevede çözer; böylece modern toplumlar, ilkel 
toplumlarda kurban ayinleriyle sağlanan barışı hukuk kurumları aracılığıyla temin etmiş olur. 

Sonuç olarak, René Girard’ın Şiddet ve Kutsal’da geliştirdiği kurban kuramı, insan topluluklarında 
şiddetin ve dinin kökenine dair güçlü bir açıklama sunmaktadır. Girard, antropolojinin verilerini 
edebiyat metinlerinin derin okumasıyla birleştirerek taklitçi arzudan doğan rekabetin nasıl kolektif bir 
arınma ayini ile dengelendiğini göstermiştir. Kurban, bu kurama göre aslında kontrollü bir şiddet 
uygulamasıdır: Toplumun içinde büyüyen düzensiz şiddeti tek bir bedende yoğunlaştırarak boşaltır ve 
böylece kalanlar arasında barışı tesis eder. Bu sebeple kurban edilen hem lanetli bir kurban hem de 
kutsal bir varlık olarak görülür, zira topluluğun tüm şiddetini üzerine çekmiş ve onu yok ederek bir nevi 
toplumu kurtarmıştır. Girard’ın kuramı, tarihte dinin birleştirici gücünün temelinde bu şiddet ve kurban 
diyalektiğinin yattığını ileri sürerek, kutsallığın kökenini kolektif katliamın unutulmuş anısı şeklinde 
tanımlar. Bu perspektif, dinler tarihine ve insani şiddet olgusuna bakışımızı kökten değiştirmiş, sosyal 
bilimlerde geniş yankı uyandırmıştır. Kurban ritüelinin ardındaki bu derin mekanizma, insanın taklit ve 
rekabet doğasıyla iç içe geçerek kültürün yapı taşlarından biri haline gelmiştir. Böylece Girard hem 
antropolojik hem edebî hem de dinî disiplinlerde kurban olgusuna bütüncül ve kavramsal derinliği olan 
bir açıklama getirmiş, toplumsal düzenin ve kutsallığın anlaşılmasında kurbanın merkezî rolünü 
vurgulamıştır. 

Girard’ın kuramının önemli noktası, Hristiyanlığın günah keçisi mekanizmasını deşifre ederek 
eleştirmesidir. Özellikle İsa’nın çarmıha gerilmesi hikâyesi, kurban edilenin masumiyetini ve toplumun 
şiddetini açıkça ortaya koyarak geleneksel günah keçisi mantığını tersine çevirir. Girard’a göre 
Hristiyanlığın bu eleştirisi, günah keçisi mekanizmasının tarihsel olarak çözülmesine ve toplumsal 
şiddetin daha net bir şekilde anlaşılmasına imkân sağlamıştır. Nihayetinde Girard’ın kuramı, şiddetin 
kökenini ve toplumun bunu kontrol altına alma yöntemlerini açıklayarak kültürel ve tarihsel 
süreçlerdeki derin dinamikleri anlamak için güçlü bir çerçeve sunmaktadır. 

3. KÜLTÜREL ŞİDDET, MİT VE KUTSALLIK: ADONİS’İ GİRARD İLE OKUMAK 

Adonis’in şiirlerinde sıkça görülen kurban figürü ve şiddet teması, René Girard’ın mimetik arzu, 
kurban mekanizması ve şiddet kuramı bağlamında incelendiğinde derin bir anlam kazanır. Girard’a göre 
toplumlar içindeki şiddetin kaynağı, insanların birbirlerinin arzularını taklit etmesidir. İnsanlar benzer 
nesneleri arzulayarak çatışmaya girer ve bu çatışmalar toplumun dengesini tehdit eder. Toplum, 
içindeki bu kaosu çözmek için ortak bir kurban seçer ve bu kurbanın üzerine tüm şiddet yönlendirilerek 



PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

83 
 

toplumsal düzen sağlanır. Kurban, bu anlamda hem şiddetin nesnesi hem de toplumun yeniden inşası 
için gerekli bir unsurdur. 

Adonis’in şiirlerinde de benzer şekilde kurban figürü sıklıkla toplumun kaosunu ve şiddetini 
sembolize eder. Adonis’in şiirlerindeki kurban, çoğunlukla bireyin ve toplumun acısını taşıyan, 
toplumun bütün çelişkilerini üzerinde barındıran sembolik bir karakter olarak karşımıza çıkar. Şiirlerde 
kurban figürü, toplumsal/evrensel şiddetin odak noktasıdır. Şair, toplumun ortak günahlarını ve 
şiddetini simgeleştiren kurban figürünü kullanarak bireysel ve kolektif bilinçaltındaki çatışmaları açığa 
çıkarır. Girard’ın kuramıyla düşünüldüğünde Adonis’in şiirlerindeki kurban figürünün temel işlevi, 
toplumun içinde biriken şiddeti görünür kılmak ve toplumun kolektif vicdanıyla hesaplaşmasını 
sağlamaktır. Adonis, bu şiddetin kaynağının dışarıda değil, toplumun kendi iç dinamiklerinde olduğunu 
vurgular. Şiddetin sadece fiziksel değil, sembolik boyutlarını da şiirine taşıyarak toplumun 
çatışmalarının kökeninde yatan arzuların taklit edilmesini sorgular. 

Şiirlerde kent hem bir kurban hem de şiddetin uygulayıcısıdır. Kentin sembolik kurban edilmesi, 
toplumun kendi yarattığı şiddet döngüsüne işaret eder. Girard’ın vurguladığı gibi kurban edilen figür, 
toplumun kendisini görmesini engelleyen şiddeti ortaya koyan bir aynadır. Adonis de bu aynayı, şiiri 
aracılığıyla tutarak toplumun şiddetle ilişkisini sorgular ve toplumun içindeki çelişkileri ortaya koyar. 
Adonis, şiiri ve şairi kurbanlaştırarak toplumun şiddetle ilişkisini derinleştirir. Şair, toplumun şiddetine 
ve iktidar yapılarına karşı duran bu nedenle de şiddetin yöneldiği kurban durumundadır. Girard’ın 
ifadesiyle şair burada toplumsal şiddetin patlamasını önleyen ve onu görünür hâle getiren bir figür 
olarak karşımıza çıkar. 

Adonis’in eserlerinde sıkça vurguladığı şiddet döngüsü ve bununla mücadele eden kurban figürü, 
Girard’ın mimetik şiddet kuramı ışığında ele alındığında, toplumların çatışma dinamiklerini ve bu 
dinamiklerin sonucunda oluşan kurbanlaştırma mekanizmalarını net bir biçimde gözler önüne serer. 
Adonis, şiirleriyle Girard’ın teorisini adeta sanatsal olarak pratiğe döker ve toplumun kurbanlaştırarak 
şiddetle yüzleşmekten kaçınma eğilimini eleştirir. Bu açıdan bakıldığında, Adonis’in şiirlerindeki kurban 
figürü ve şiddet hem edebî hem de toplumsal anlamda derin ve zengin bir anlam katmanına sahiptir. 
Onun şiirlerinde kurban figürü, sadece mitolojik bir sembol değil, toplumun şiddetle ilişkisini irdeleyen 
ve eleştirel perspektifle ele alan çok katmanlı metafordur. Şiddetin kutsallaştırılması, tarih boyunca dinî 
ve kültürel metinlerde kurban ritüelleri ve mitik anlatılar aracılığıyla süreklileştirilmiştir. Bu 
kutsallaştırma, şiddetin toplumsal kabuller içine yerleşmesini sağlayarak onu adeta sorgulanamaz kılar. 
Adonis, bu sorgulanamaz kılma sürecini şiirlerinde açık bir şekilde eleştirir ve bu tür şiddetin kutsal 
addedilmesinin toplumu pasifize eden ve sürekli tekrarlanan bir döngü hâline geldiğini vurgular. 

Adonis’in şiirlerinde bu mitik şiddetin sürekli tekrarına işaret eden imajlar kullanılır. Mitik şiddet, 
toplumların bilinçaltında sürekli yeniden üretilen ve toplumun çatışmalı doğasını örten bir mekanizma 
olarak işler. Adonis, bu mitik şiddetin döngüsel tekrarı karşısında şiir aracılığıyla toplumsal bilinci 
uyandırma misyonunu üstlenir. Şiir, mitik şiddetin döngüsünü bozmayı amaçlayan yaratıcı ve yeniden 
kurucu bir araç olarak karşımıza çıkar. O, şiirlerinde kurban figürünü kullanırken, Girard’ın kurban ve 
şiddet teorisi bağlamında ele alınabilecek bir yaklaşım ortaya koyar. Girard, toplumların içindeki şiddet 
döngülerinin kurban edilen bir figür aracılığıyla çözümlendiğini ve bu çözümün toplumsal birliğin 
sağlanmasında kritik olduğunu belirtir. Ancak Adonis, bu teorik çerçeveyi şiirsel olarak sorgular ve 
kurban figürünün, toplumun gerçek sorunlarıyla yüzleşmesini engelleyen sahte bir çözüme 
dönüştüğünü ima eder. Adonis’in şiirlerinde kurban figürünün merkezîliği, şiddetin estetik bir günah 
keçisi arayışı olarak okunabilir. Şiirsel dil, toplumun içindeki şiddeti sembolik bir kurban üzerinden açığa 
çıkarır ve toplumsal vicdanı sorgulamaya iter. Burada şiirin kendisi, şiddetin yükünü taşıyan ve onu 
görünür kılan estetik bir günah keçisine dönüşür. Şiir aracılığıyla Adonis, toplumun şiddeti dışarıda 
aramak yerine kendi içinde araması gerektiğini vurgular. 

Şairin kendisi de bu süreçte kurban figürüne dönüşebilir. Adonis, toplumun normlarına ve kutsal 
addedilen şiddet anlayışına karşı durduğu için simgesel bir kurban hâline gelir. Şairin şiirlerinde 
üstlendiği bu rol, şiddeti sorguladığı ve toplumsal kabulleri reddettiği ölçüde toplum tarafından 



PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

84 
 

dışlanma ve suçlanma riski taşır. Böylelikle Adonis, kendi varlığıyla kurban figürünün ikiliğini 
derinleştirir, mitik şiddetin döngüsünü sorgular ve şiirsel bir müdahale ile toplumsal bilinci yeniden 
yapılandırmayı amaçlar. Bu bağlamda şiir, estetik bir günah keçisi arayışı olarak işlev görür ve şairin 
kendisi de bu sürecin hem yaratıcı öznesi hem de sembolik kurbanıdır. Şair, özellikle Orta Doğu 
coğrafyasının kanlı tarihini ve sürekli tekrarlanan savaşları şiirsel bir zemine taşırken bu şiddetin hem 
failini hem de kurbanını açığa çıkarır. En nihayetinde Adonis’in şiirleri Girard’ın kurban teorisi 
bağlamında değerlendirildiğinde, şairin toplumsal hafızada kutsanan şiddete karşı duruşunu net 
biçimde görmek mümkündür. Adonis, şiirlerini şiddetin tekrarlanan döngüsüne müdahale eden, yeni 
bir toplumsal bilinç yaratmaya çalışan estetik araçlar olarak kullanır. Ancak bu müdahale, şairin 
kendisini de toplumun kurbanlaştırdığı bir figüre dönüştürme riskini taşır. Böylece şair, şiddetin 
döngüsünü kırmak için giriştiği mücadelede ironik biçimde kendi varlığını tehlikeye atarak yeni bir tür 
kurban figürüne dönüşebilir. 

Adonis’in şiirleri, toplumsal travmanın belirsiz hatırasını ve suçlama mekanizmalarını ima eden 
imgelerle örülüdür. Girard’ın kuramına göre kriz anında topluluk tek bir kurbana yönelir. Adonis’in 
şiirlerinde de çatışma anı, belki adlandırılmamış bir “şey”e yüklenen suçla açığa çıkar. Bu “şey”, şiirdeki 
öznelerin ortak travmasının somutlaşmış kurbanı gibidir. Girard’ın düşüncesiyle kurban çözümünün 
neye yönelik olduğu kolayca anlaşılmaktadır: İntikama da asla yol açamayacak bir kurbanın sırtından 
tüm topluluk dayanışma içine girer. Çoğu şiirdeki bu birliktelik duygusu, failin kendini savunamayışı 
üzerinden örülür. Adonis’in acıyla kaplı satırlarında, topluluk tüm suçluluk duygusunu tek bir mağdur 
üzerinden arındırır. Girard’ın vurguladığı gibi bu kurban edimi sonuncu şiddet eylemidir, şiddetin son 
sözüdür.  

Adonis’in şiirlerindeki dinsel imgeler, kutsal ile şiddetin iç içe geçtiğini gösterir. Bir şiirde yer alan 
umutsuz dua veya ölüler için kurulan tören motifleri, Girard’ın “Şiddet ile kutsal birbirinden ayrılamaz” 
uyarısını akla getirir. Böylece şiirde kutsal sayılan eylemler (dua, ritüel) aslında şiddetin yönetildiği katı 
mekanizmalar gibi görünür. Adonis’in kayıp kentler üzerinden kurduğu anlatılarda, yıkımın ortasında 
yükselen dinî motifler, Girard’ın dediği gibi koruyucu önlemler yerine şiddeti meşrulaştırır niteliktedir. 
Aynı şekilde “kurban edimi hem suç eylemi hem de çok kutsal bir eylem” olma çelişkisi de Adonis’in 
dilinde sezgisel olarak ortaya çıkar. Örneğin bir şiir, keder duası ile başlarken sonrasında kurban edilen 
sembolik canlının yükselen ruhuna işaret eder. Burada ritüel hem suçluluk hem de temizlenme işlevi 
görür. Girard’ın dediği gibi bu görece çelişkili törenin altında yatan im, toplumun mimetik şiddetini 
düzenleme çabasıdır.  

Adonis kimlik, aidiyet ve sürgün kavramlarıyla oynar. Şiirlerde benliklerin arayışı, Girard’ın “mimetik 
arzu” kavramıyla örtüşür: İnsanlar başkalarının yaşamlarına imrenerek kendi kimliklerine biçim verir. 
Bu arada dışlanmış ya da ötekileştirilmiş kimlikler kurban adayı hâline gelebilir. Bazı şiirlerde görülen 
şiirsel “ad” kişinin yükü, kutsal ve lanetli bir simgeye dönüşür. Girard’ın vurguladığı gibi topluluğun tüm 
kutuplaşma ve intikam döngüsü ancak bir “günah keçisi” ile kırılabilir. Adonis’in metinlerinde adını 
bilmediğimiz aktörler topluluğun suçlu ilan edilenleri gibidir. Böylece toplumsal gerilim çözülürken suçu 
alan kişiler gözden çıkarılır. Adonis şiirlerinde adı anılmayan “sorumlu”nun kim olduğu belirsiz kalsa da 
tüm kötü olayların odağına oturtulduğu hissedilir. Bu temsil ediliş tarzı, Adonis’in benlik veya ulusal 
kimlik meselelerini işlerken toplumu birleştiren, kandıran kurban figürünü ustaca ima eder. Din ve 
politikanın iç içe geçtiği imgeler de şiirlerde öne çıkar. Örneğin bir şiirde başkalarının sunduğu dua 
metinleri soğuk bir alay konusu olurken gerçek “kurban” görünmeyen bağlaşık güçlerdir. Girard’ın 
ifadesiyle kutsalın asıl merkezini ve gizli ruhunu şiddet oluşturur. Adonis burada kutsal (dua, ritüel) 
kisvesi altında politik şiddeti eleştirir. İkilemler halinde kurban betimleyen şiirleri, Girard’ın “kurban 
edimi son şiddet eylemidir” sözüyle benzer bir ritüel gerçeği ortaya koyar. Sonuçta şiirlerde geçen 
kutsal imgeler, savaştan bitap düşmüş bir coğrafyanın meşru gördüğü son şiddet nesnelerini de işaret 
eder. 

“Kudüs Konçertosu”ndaki şiirlerde tarihî ve dinsel referanslarla örülü yoğun bir şiddet anlatısı vardır. 
İslam, Yahudilik ve siyasetin birbirine karıştığı bu metinlerde politika bizzat ritüeli şekillendirir. Yedinci 
surette geçen “Geçiyor bir köprünün altından bir kukla taşıyor adı siyaset/ Omuzları üzerinde dua 



PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

85 
 

düzenleyen/ Göğün altında fuhşu hor gören siyaset” dizeleri, dinî duaların aslında politik kontrol 
mekanizmalarına dönüştüğünü ima eder. Girard’ın “Şiddet ile kutsal birbirinden ayrılamaz” uyarısı 
burada somutlaşır: Siyasal güç, kutsal sözcükleri kendi meşruluğunu perçinlemek için kullanırken 
aslında şiddeti gizler. Yine Girard’ın dediği gibi bu durum ritüelin “hileli” kullanımıdır. Konçerto boyunca 
yükselen zulüm tasviri, İslamî ve Hristiyanî sembollerle iç içe geçer: İbrani toplumunun “Eyüp 
Peygambere doğru” bölümündeki acı bulutu gibi. Şiirlerdeki kurban törenleri ise toplumsal suçlamayı 
temsil eder. Altıncı surette “öldürmenin tarihinin ördüğü ipler” gökdelen balkonlarına sarkar; kanatları 
kırpılmış kuşlar etraflarını sarıp “Niçin? Nasıl uçmayız?” diye sorar. Bu, Girard’ın “şiddet kendini 
çoğaltan bir süreçtir” tanımıyla paraleldir. Anlatıda her cinayetin ardından bir günah keçisi aranır, gölge 
politikacıların isimleri “sözlere dönüştükçe birbirini sürükler”. Bu örgüde Girard’ın kuramı aynen izlenir: 
Topluluk, mimetik şiddetin içine düştüğünde herhangi bir bireyi “mutlak suçlu” ilan eder. Kurban 
edilmiş kişi ölüme atfedilen anlamla kutsallaştırılır. Yedinci surette “Öldürülenlerin törenleri icat 
olunuyor, ata binmiş bir yıldız” mısraları, Girard’ın ölümden sonra dirilmeyi uman kurban efsanelerini 
anımsatır. “Günah keçisinin nedenselliği kendini öyle güçlü dayatır ki, ölüm bile onu durduramaz” 
(2024: 67) der Girard. Adonis’in merhametsiz topraklarında bu inanış, ölenin adının kutsallığa 
kavuştuğu ritüellerde yankılanır. Kudüs’ün çıkmazını haykıran “Niçin yalan söylüyorsunuz ey yıldızlar?” 
dizeleri, Girard’ın “kurban kendisine ithaf edilen tüm kudretin kalıcı bir sembolüdür” teziyle örtüşür. 
Bir yıldız gibi kutsal addedilenlerin bile şiddetin ta kendisi olduğu fikrini Girard şöyle özetler: “Kutsalın 
asıl merkezini ve gizli ruhunu şiddet oluşturur” (2024: 49). Adonis’in Kudüs portresi de tam olarak bu 
paradoksu gözler önüne serer. 

Kudüs bir kurban mekânıdır, kutsallığın kalbindeki şiddettir. Adonis’in metni boyunca Kudüs bir 
mekân değil, bir kurban haritası olarak resmedilir: Kudüs’te başlar her şey, orada kırılır kelimeler. “Gece 
gündüz boğuşmadaydı, ikisi de, Kudüs adına, birbirinin/ boğazına sarılıyordu” (2014: 14) Girard, “Şiddet 
ve Kutsal”da kutsalın, aslında gizlenmiş bir şiddet tarihi olduğunu savunur. Adonis’in Kudüs Konçertosu 
ise bu örtülü tarihin açığa çıkarılmasıdır. Kudüs’te yankılanan kutsal sesler, aynı zamanda “kurban 
çığlıkları”dır. Adonis, bu şehirde teolojik, politik ve dilsel şiddetin üst üste bindirilmiş mimarisini bir 
şiirsel patlamaya dönüştürür. Dizeler, Girard’ın “kurucu cinayet” tezini çağrıştırır. Ona göre bir topluluk, 
kurucu kurban eylemi sayesinde kendi düzenini inşa eder. Kudüs burada sadece bir şehir değil, üst üste 
kurbanların yapıldığı sahnedir. Harflerin kırılması, dili temsil eden kutsal yapının çatlamasıdır. Girard’ın 
ifadesiyle mit, kurbanı kutsallaştırarak şiddeti gizler; Adonis ise o harfleri kırarak bu mitik perdeyi yırtar. 

Adonis’in Kudüs tasvirinde “kutsal” ile “şiddet”in birbirine düğümlenişi, yalnız Girard’la değil, Eliade 
ve Bataille’la da açıklık kazanır. Eliade açısından bakıldığında Kudüs, profan mekânın içinde “hiyerofani” 
üreten, kozmik eksen/axis mundi işlevi gören bir odaktır. Burada ritüel, “ilk zaman”ı -ilksel kurucu 
şiddeti- döngüsel olarak şimdiye iade eder. Şiirde tekrarlanan kurban sahneleri ve “öldürülenlerin 
törenleri” motifleri, Eliade’nin “ebedî dönüş” (2017) şemasına uyar: Topluluk; krizin içinden, 
başlangıçtaki kurucu acıyı tören yoluyla yineleyerek geçer. Böylece “kutsal zaman” güncellenir ve 
düzen, paradoksal biçimde, şiddetin kutsallaşması üzerinden yeniden tesis edilir. Adonis’in “harflerin 
kırılması” imgesi, kutsal dili taşıyan işaretlerin çatlayıp kaynağına -mitik/ilksel ana sahneye-açılmasıdır. 
Ritüel bu yarıktan sızan ilk şiddeti güncelleştirir, şehir de bu güncellemenin sahnesi olur. 

Bataille’da ise “kutsal”, homojen-faydalı (yararcı) düzenin dışındaki “heterojen” alandır. Kurban, bu 
heterojenliğe açılan ve topluluğu “süreklilik” duygusuna (ölümle temas eden taşkın bir birlik hâline) 
götüren bir harcamadır (Bataille, 2017). “Kukla taşıyan siyaset” ve “dua düzenleyen omuzlar” imgeleri, 
yararcı-iktisadî düzenin kutsalı araçsallaştırmasını ifşa ederken, şiirdeki taşma/taşkınlık (kanatları 
kırpılmış kuşların “Niçin? Nasıl uçmayız?” çığlığı; “ata binmiş bir yıldız”ın törensel görkemi) Bataille’ın 
“lanetli pay”ına denk düşen artık-enerjinin şölene, kurbana ve ihlale (transgression) akıtılmasını 
çağrıştırır. Kurban burada ne saf kefaret ne de salt politik manipülasyondur; topluluğun kendini aşırı 
bir harcama içinde “tecrübe ettiği” eşik hâlidir. Adonis’in harfleri kıran, dili kanatan poetikası, Bataille’ın 
egemen/egemenlik fikriyle de kesişir: Egemen olan, faydayı askıya alarak kendini “anlamın fazlasında” 
tüketen özne/biçimdir. Böylece Kudüs, Eliade’nin ritüel-zamanı güncelleyen kutsal merkezi ile 
Bataille’ın yararcı düzeni ihlal eden kurban-harcaması arasında titreşen bir kurban haritasına dönüşür. 



PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

86 
 

Şiirin patlayıcı estetiği, tam da bu iki eksenin kesişiminde -kutsalı açığa çıkaran tekrar ile anlamı yakan 
harcama- kendi teorik yerini bulur. 

Girard’ın “Dünyanın Kuruluşundan Beri Gizli Kalmış Sırlar” adlı eserinde belirttiği üzere, dinlerin 
içeriği kadar tarihsel işleyişi de şiddeti yönlendirme işlevi görür. Aynı arzuların çatışması, dini kurumları 
rakip yapar. Adonis, bu çatışmayı Kudüs’te yer alan üç büyük dinin poetik bir eleştirisine dönüştürür. 
Kutsal söylem bir arada verilir ama yankıları bir “yitmiş dil”de toplanır. Girard’a göre, mimetik arzu 
yalnız bireyler arasında değil, kolektif kurumlar arasında da işler. Kudüs, bu açıdan üç dinin birbirine 
benzer biçimde kurban yarattığı bir “ayinler çarpışması”na dönüşür. Hepsi kendi kurbanını seçer, kendi 
mitini kurar, kendi şehidini kutsar. “Kudüs bir düş- Kudüs bir dil. Tarihin, öncesiyle sonrasıyla içinde 
kaynaştığı bir dil” (2024: 20). 

Adonis, sık sık peygamberlerin “kurbanlaştırılması”na da vurgu yapar. Peygamberin toplumdan 
kopuşunu ve bedensel olarak acıyla yoğrulmasını gösterir. Girard, “Günah Keçisi” eserinde peygamber 
figürünün sık sık günah keçisi işlevi gördüğünü, yani halkın tüm korkularını üzerine aldığını vurgular. 
Adonis’in peygamberi de halkın taşlarını içine çekmekte, bir nevi bedeniyle onların şiddetini 
emmektedir. Bu, kurbanın yüceltilmesi değil, estetik bir ifşa biçimidir. Kudüs ritüelin dönüşümüdür, 
ayinden çok artık sahnedir. Girard, ritüellerin şiddeti düzenleme biçimi olduğunu ancak zamanla boş 
biçimlere dönüştüğünü ileri sürer. Adonis’in burada kurduğu metaforik yapı, bu ritüelin 
teatralleşmesini anlatır. Kurbanın gerçeği kaybolmuş, tanrılar birer oyuncu olmuş, toplum ise edilgen 
bir ölü izleyiciye dönüşmüştür. Kutsal olan, artık sadece boş bir tekrardır ve bu tekrar, şiddeti yeniden 
üretir. 

Girard’ın “İncil’de kurbanın sesi ilk kez duyulur” görüşü, Adonis’in şiirinde yeniden yankı bulur. 
“Kudüs Konçertosu” şiiri boyunca şair, kurbanları verir. Girard’ın kurbanın adını vermekle ilgili yaptığı 
vurgu burada somutlaşır. Kurbanın gerçekliğini söyleyen şiir; şiddeti kutsallıktan ayırır, toplumun 
kendisine bakmasını sağlar. Adonis’in dili, bu nedenle yalnızca estetik bir ifade değil, etik bir 
müdahaledir. Adonis’in Kudüs Konçertosu, Girard’ın kurban teorisini şiir düzleminde yeniden kurar. 
Kudüs bir şehir değil, şiddetle örülmüş bir “anlatı aygıtı”dır. Bu şehirde diller çatışır, dinler kurban seçer, 
kutsallık örtme aracı olur. Ama Adonis’in şiiri bu örtüyü açar. Kurbanı estetize etmeden gösterir, 
kutsalın içindeki şiddeti teşhir eder. Girard’ın teorisine göre bu tür anlatılar, mitin düzenleyici şiddetine 
karşı ahlaki bir başkaldırıdır. Adonis’in şiiri de tam olarak budur: Kutsalın şiddetle kurduğu ittifakı açığa 
çıkaran şiirsel isyan. Şair, kelimeleriyle kurbanın yerini işaret eder ve okuru şu soruyla baş başa bırakır: 
Kudüs, kim için kutsal kim için bir mezardır?  

“Kuşatma Altında Beyrut Günlüğü”ndeki şiirler, doğrudan iç savaş günlerinin birincil tanıklığını taşır. 
Adonis; yıkıntılar, ölüler ve sisli şehir yüzü imgeleriyle acıyı nakleder. Bir şiirde “Cesetler ya da molozlar/ 
Beyrut’un hasta yüzü” dizesi, gerçeğin barbarlığını dillendirir. Girard’a göre felaket anında topluluk 
suçlamayı kolayca birine havale eder; şiirde “Bir komşuyu öldürdüler.../ kumar oynuyorlar hayatımız 
üstüne” pasajı, ölen birinin tüm suçluymuş gibi kabul edilmesini ima eder. Bu, Girard’ın “bir kötücül 
karşılıklılık süreci kendi kendisinin başlıcısıdır” ve ancak “ilk ortaya çıkan günah keçisi, tüm kötülüklerin 
kurban üzerine yansıtılması yoluyla krize son noktayı koyacaktır” sözleriyle doğrudan kesişir. Adonis’in 
metninde, onlardan yana sözcükler hâline gelen kelimeler, topluluğu bölmek yerine ölen etrafında 
birleştirir. Girard’ın deyimiyle “her şeyin tek bir sorumlusu vardır” ve bu sorumlunun kurban ilan 
edilmesiyle geçici dağınıklık durulmuş olur. Ayrıca şiirlerdeki mistik ögeler de kutsal ile şiddetin 
örtüşmesini yansıtır. Örneğin direniş ve dua arasında mekik dokuyan satırları okurken akla Girard’ın 
“kutsal merkezindeki şiddet” vurgusu gelir. Sonuçta Beyrut şiirleri, gerçek zamanlı bir toplumsal kriz 
anlatısıdır. Girard’ın kuramı çerçevesiyle bu kriz, gizlenmiş şiddet ilişkileri ve kolektif suçlamalar 
üzerinden okunabilir. 

Adonis’in günlüğünde şehrin kendisi kurban figürü gibi sunulur. Kuşatılmış, parçalanmış, dili 
susturulmuş bir varlıktır Beyrut. Girard’a göre şiddetin yöneldiği kurban genellikle kolektifin en kırılgan 
olanıdır: Hem içeriden biri hem de “öteki”dir. Beyrut artık sadece kurbandır. Adonis, şehri 
tanımsızlaştırarak onu kurbanlaştırır. Tıpkı Girard’ın “günah keçisinin isimsizliği” fikri gibi burada da 



PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

87 
 

Beyrut tüm isimlerini kaybetmiş, bir anlamda saf bir kurban statüsüne gerilemiştir. Beyrut’un 
suskunluğu, sadece fiziksel bir çöküşü değil, simgesel bir bastırılmayı temsil eder. Şehrin dili yoktur 
çünkü dili kurban edilmiştir. Girard’a göre toplumun şiddeti görünmez kılma biçimi, kurbanı “sessiz” 
göstermesidir. Adonis ise bu sessizliği işaret ederek onu görünür kılar. 

Girard’a göre toplumsal çatışmalar çoğu zaman dış etkilerden çok iç taklit ve arzulardan doğar. 
Adonis’in gözlemi de bunu teyit eder: Kuşatma sadece dışarıdan gelen bombalarla değil, içerideki 
yozlaşmış bakışlarla da yürür. Mimetik arzu burada düşmanın değil, dostun kopyalanmasıyla ortaya 
çıkar. Adonis’in metni yalnızca tanıklık eden değil, kötülüğe direnen bir şiirdir. Girard’ın tanımıyla İncil 
anlatıları şiddeti meşrulaştırmak yerine onu teşhir eder. Kuşatma Altında da aynı rolü üstlenir: Kurbanı 
estetize etmez aksine onun bedensel varlığını ve travmasını açık eder. Burada şairin kendisi de 
kurbanlaşır. Girard’ın deyimiyle “kurban her zaman tek değildir”; bir kişi kurban edilirken onunla 
birlikte dil, hafıza, anlatı da kurban edilir. Adonis’in kelimeleri burada bombalanmış evlerin arasında 
dolaşır, şiir sadece bir ifade değil bir direnme aracıdır. Adonis’in metninde şiddet yalnızca fiziksel değil 
epistemiktir; yalnızca bomba değil, sessizlik de öldürür. Kuşatma Altında, bu öldürücü suskunluğa karşı 
atılmış bir çığlık, kurbanın adını şiirle iade eden bir anlatıdır. Böylece Girard’ın öne sürdüğü gibi kutsal 
ile şiddet arasındaki bağı çözmenin ilk adımı atılır: Kelimenin sesiyle. 

Adonis’in dili, kurbana dair kan ve kurbanlık imgeleriyle doludur. Örneğin “Kurbanın kanı 
kadehlerde. ‘Mezarlık’ deyin/ ama şunu demeyin: Şiirim gül idi şimdi kan oldu” dizesi geçer (2020: 21). 
Bu satırlar, kurban törenini andıran bir atmosfer kurar; kan şarap kadehlerinde sunulmuş, şiir gülden 
kana dönüşmüştür. Başka bir şiirde “kurbanlığın boynu ile cellatların giyotini arasına/ Ne nasıl, 
öldürüldün mü?” (2020: 25) denilerek doğrudan kurban edilen ve cellat ilişkisinin sorgulanması yapılır. 
Bu ifadeler, Girard’ın toplumu rahatlatmak için sahnelediği kuralı doğrular: Ortaya çıkan kaosun yükü 
bir kurbana yıkılır ve törenle sona erdirilir. Adonis’in “kurban” sözcüğünü sıkça kullanması, kolektif 
şiddetin kurbanlama mekanizmasına dikkat çeker. Bu imgesel dil, Girard’ın öne sürdüğü gibi şiddet 
dinamiklerinin kutsal bir ritüelle örtüldüğünü gösterir. Nitekim Girard, kutsalı ve şiddeti bütünleştiren 
bu yapının, toplumsal düzenin oluşumunda merkezi rol oynadığını belirtmiştir.  

Adonis’in şiirindeki en çarpıcı kurban imgesi, “Ali’yi kuyuya attılar” mısrası etrafında belirir. Şiirin 
yinelemelerinde “Ve Ali’yi kuyuya attılar... İyi akşamlar ey külün gülü/ Ali bir vatandır... Ali bir göçmen” 
denilir (2020: 44). Burada Ali, toplumun mazlum bir ferdidir; kuyuda kurban edilmesi, onun son derece 
şiddetli bir toplumsal tartışmanın kurbanı olduğunu ima eder. Şair, Ali’yi “vatandır, dili yoktur” olarak 
betimleyerek kurbanı kutsallaştırılmış bir simgeye dönüştürür. Girard’a göre böyle durumlarda kurban 
masumiyetine rağmen topluluk tarafından bir aracı olarak görülür ve ölümünden sonra da mitler 
aracılığıyla “kutsal” bir şahsiyet gibi anılır. Adonis’in şiirinde Ali’nin bir “mülteci” ya da “vatansız” olarak 
sunulması bu dönüşümü gösterir: Kurban hem acıyı hem de umudu temsil eden kolektif bir özneye 
yükseltilmiştir. Yine Girard’ın belirttiği gibi toplum kurbanın öldürülmesiyle şiddet sarmalını sona 
erdirmeye çalışır. Ali de bu yönüyle toplumsal düzenin kurucu mitlerinden biri hâline gelir. Kurbanın 
şiirsel bedeni Ali’dir. Hem şiirsel hem de kültürel anlamda kurban temasının doruk noktalarından 
biridir. Ali artık sadece bir kişi değil; göçmenin, vatansızın, dili olmayanın, susturulanın şiirsel adıdır. Ve 
her şiir onu kuyudan çıkarma girişimidir. 

Toplumsal şiddetin sesi, şiirin diğer imgelerinde de yankılanır: “gölgede bir ordu/ kurbanların 
sesinde koşuyorum” (2020: 47). Burada şair, geçmişin kurbanlarının bir tür hayalet ordusunu hayal 
eder: Sanki onların acıları hâlâ toplumun gölgesinde dolaşmaktadır. Girard’ın tezine göre böyle bir 
imge, geçmişte katledilen kurbanların sesinin unutulmadığını, aksine toplumsal vicdanın bir parçası 
hâline geldiğini gösterir. Gerçekten de Girard, kurbana ilişkin hikâyelerin zamanla kutsal bir anlatıya 
dönüştüğünü ve toplumsal düzenin meşruiyetinin bu anlatıyla sağlandığını savunur. Adonis’in şiirinde 
kentin ve tarihin yükü altında “çöl, bulut, tarlalar” kanla beslenirken kurban imgeleri kolektif hafızayı 
kuşatır. Şairin şiirlerindeki kurban ve kurbanlık imgeleri, Girard’ın teorisinde anlatıldığı şekliyle 
toplumsal şiddetin açığa çıkardığı bir düzen kurma arayışını betimler. Kurban, toplumsal çatışmanın ve 
şiddetin merkezine yerleştirilmiştir. Şair, kurbanı hem gerçekçi imgelerle (Ali’nin kuyuya atılması, kan, 
giyotinin karşısındaki kurban boynu vb.) hem de metaforik olarak (vatansızlık, gölgeler ordusu vb.) 



PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

88 
 

kurgular. Bu yaklaşım, Girard’ın sosyal düzenin şiddeti sona erdirmek için kurban mekanizmasına 
başvurduğu görüşünü doğrular. Adonis’in kurban imgeleri toplumsal düzenin sahte uyumunu sorgular. 
Girard’ın dediği gibi “kurban”ın seçimi ve ona atfedilen kutsallık, o düzenin temelini oluşturur. Böylece 
şair, Ali’den Yafa’ya tüm kurbanlarıyla bir topluluğun vicdanını temsil eder ve Girard’ın “kurban miti”ne 
uygun bir dilekçe sunar.  

“Gözetlemek için eşikte bekliyor zaman ve soruyor: Ne zaman dönecek Şam?  Ne zaman girecek 
içeri? Keza Beyrut, Kahire, Bağdat da tepeden tırnağa saçmalık, gün ışığındaki toz zerresi gibi... (...) Nasıl 
devrim yapabilir aklı kanıyla ve kanı da zincirlerle dolu olan bilmem kim?” (Adonis, 2020: 80). “Bütün 
ömür duvara asılı ve kanıyor işte. Yukarda iki kutbu birleştiren bir baş, ortada Asya, aşağıda görünmez 
bir bedene ait iki ayak” (Adonis, 2020: 72). “Gözetlemek için eşikte bekliyor zaman” dizesi, ritüelin 
başlangıç ve bitişini ayıran o tekinsiz eşiği gösterir. Girard’ın adlandırdığı “farksızlaşma krizi”nde (kriz 
anında ayrımlar bozulur, şiddet herkesin herkese yöneldiği mimetik bir bulaşıcılığa dönüşür) çözüm 
ikame kurbandır; kurbanın kanı bir düzeni geri getirir. Adonis’te ise zamanın kendisi beklemektedir: 
“Ne zaman dönecek Şam?”, yani düzen kurucu kurban ritmi geri gelmez; devrim çağrısı “aklı kanıyla” 
düşünmeye mecbur bırakıldığı için akıl kanla kirlenmiş ve “kanı da zincirlerle dolu” olduğu için hareket 
edemez. Ritüel döngü bozulmuş, kurbanın telafi gücü askıda kalmıştır. Bu, Girard’ın anlattığı 
mekanizmanın modern bilinçte teşhir edilip, yine de politik düzende yer değiştirmiş (ama işlemez) bir 
artığına işaret eder: Kurban vardır, fakat “iş görmez”; eşikteki gecikme, “kurban krizi”dir. 

Eşik, Agamben’de “istisna hâli”nin (2020) topolojisidir; burada “çıplak hayat” (homo sacer) 
öldürülebilir ama kurban edilemez. Adonis’teki paradoks -kanın akması ama düzen kurmaması- bu 
ayrımı yankılar: “kanı zincirlerle dolu” özne, kurban değildir çünkü akışı düzenleyen kutsal ilişki 
(kurbanın kurucu değiş-tokuşu) kopmuştur. Geriye kalan, istisna alanında askıda tutulan, görünür 
kılınmış ama “kurban edilemeyen” bir hayat: Duvardaki, “görünmez beden”e ait ayaklar bu 
görünmezliğin (temsilsizliğin) işaretidir. Ayaklar görünür, beden görünmez: Temsil rejimi, kurbanın 
bütünlüğünü parçalar; siyasal topluluğun “bedeni” görünmezleşir. Şehirlerin “gün ışığındaki toz zerresi 
gibi” saçmalığa dönüşmesi, Mary Douglas’ın “kir: yerinden çıkmış madde” kavrayışıyla okunabilir 
(Douglas, 2007). Toz, düzenleyici sınıflandırmaların çöktüğü bir evrende dolaşan artık maddedir. Ritüel 
saflık-kirlilik kodları bozuldukça kurbanın ayırt edici anlamı da bozulur; kurban artık düzeni kurmaz, 
sadece kirlilik-saçmalık semantiğine eklemlenir. Bu yüzden zaman “eşikte” oyalanır; geri dönüş 
(katharsis) gelmez. 

“Bütün ömür duvara asılı ve kanıyor” dizesi, kurban artık ritüel mekânında değil, bir “duvar”da 
(afişte, ikonda, ekran yüzeyinde) sergilenir. Bu teşhir, Bataille’ın “harcama/işlemsiz tüketim” fikrini 
çağırır: Kutsal, fayda-dışı fazlalıkta belirir; kan, politik vaat üretmekten çok bir “fazla” olarak akar. 
Adonis’in devrim sorusu (“Nasıl devrim yapabilir…?”) tam da bu noktada ironi kazanır: Kurbanın kanı, 
dönüştürücü olanı başlatmak yerine, imgeler ekonomisinde dolaşıma girer. Kutsal “fazla”, siyasal 
etkisini yitirmiş bir gösteren gibi yeniden üretilebilir: Duvar, ritüelin alanını estetik-politik bir vitrine 
çevirir. Duvara asılı “görsel” kurban, Judith Butler’ın “kederlenilebilirlik” sorusunu açar: Hangi ölümler 
sayılır, hangileri sayılmaz? Hangi bedenler görünür, hangileri görünmez? “Görünmez beden” ifadesi, 
temsil rejiminin bazı ölümleri ve acıları istatistiki bir fon gürültüsü hâline getirdiğini imler (Butler, 2015). 
Talal Asad’ın modern siyasette acı-beden-ölümün disipline edilişi üzerine tartışmaları da (Asad, 2007), 
kanın politik teknolojiye dönüşmesini açıklayıcıdır: Kan “zincire” alınmıştır; gösterim, yas ve öfke 
devreleri yönetilir. İkinci pasajdaki kompozisyon -üstte iki kutbu birleştiren baş, ortada Asya, altta 
görünmez bedenin ayakları- kurbanın bireysel olmaktan çıkıp kıtasal-küresel bir “beden”e 
dönüştüğünü gösterir. Başın “kutup”ları birleştirmesi, kurbanı eksensel bir figür kılar fakat bedenin 
kendisi görünmezdir. Bu, modern dünyada kurbanın artık tek bir sahnenin (tapınak-şehir) içinde değil, 
dağılmış bir jeopolitik harita içinde işlediğini -ama tam da bu dağılma nedeniyle telafi işlevini yerine 
getiremediğini- söyler. Girard’cı dille: İkame kurban, farklılığı geri getirmesi gerekirken, küresel 
“farksızlaşma”ya eklemlenmiştir; kan akar ama düzen dönmez. 

Adonis’in şiirlerinde kurban, ne saf bir “mitik geri dönüş” vaadi taşır ne de bütünüyle seküler bir 
“propaganda imgesi”ne indirgenir. O, eşikte asılı kalan bir işlemez mekanizmadır: Kan vardır ama 



PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

89 
 

bağlayıcı değiş-tokuş yoktur, görüntü vardır ama beden görünmez, zaman vardır ama içeri giremez. 
Girard’ın kurban kuramı bu işlemezlik duygusunu “mekanizmanın teşhiri” üzerinden açıklarken, Bataille 
bunun fazla-harcama ekonomisine, Agamben istisna topolojisine, Douglas sınıflandırma çöküşüne 
işaret eder. Butler ve Asad modern siyasetin görsel-duygusal rejimlerinde kimin kurban sayıldığına dair 
ayrımı açığa çıkarır. Adonis, bu çoklu kuramsal ışık altında, modern devrimin kurbanla ilişkisini tersyüz 
eder: Kurban artık düzeni kurmaz, düzenin kurulamamasının “devrimin niçin başlayamadığının” 
kanıtına dönüşür. 

4. SONUÇ 

Adonis’in şiirlerinde René Girard’ın kurban ve şiddet kuramı perspektifinden yapılan bu okuma, Orta 
Doğu coğrafyasının güncel şiddet ve dinî gerekçelendirmelerle şekillenen karmaşık gerçekliğine dair 
yeni ve kritik bir kavrayış sunmaktadır. Adonis’in şiirleri Girard’ın mimetik arzu, günah keçisi 
mekanizması ve şiddetin kutsallaştırılması üzerine geliştirdiği teorik çerçeveyi edebî düzlemde işler ve 
böylece toplumsal şiddetin kökenlerine yönelik eleştirel bir farkındalık yaratır. 

Orta Doğu coğrafyasının tarih boyunca süregelen şiddet döngüsü, Girard’ın kuramında işaret ettiği 
mimetik arzu ve günah keçisi mekanizmalarıyla yakından ilişkilidir. Bölgedeki şiddetin dinî ve mitolojik 
gerekçelerle sürekli yeniden üretilmesi, Girard’ın tanımladığı şiddetin kutsallaştırılması sürecine örnek 
teşkil eder. Adonis, bu kutsallaştırma sürecine şiirleri aracılığıyla müdahale eder ve şiddetin kutsal bir 
zorunluluk değil, aksine sorgulanması gereken evrensel yanılsama olduğunu vurgular. Bu bağlamda 
Adonis’in şiirleri, sadece şiddeti ifşa eden değil aynı zamanda onu dönüştürmeye yönelik estetik 
müdahaleler olarak okunabilir. Şiir, Orta Doğu’nun kültürel hafızasında saklanan, örtülen ve 
kutsallaştırılan şiddeti açığa çıkararak eleştirel bir diyalog zemini oluşturur. Adonis, bu süreçte şiirin 
kendi doğasını da bir tür estetik günah keçisi mekanizmasına dönüştürür; toplumun bastırılmış 
çatışmalarını görünür hâle getirerek, şiirsel ifadeyle şiddeti sembolik alanda soğurur ve yeniden 
yapılandırır. 

Burada ileri sürülen temel sav şudur: Şiir, Girard’ın teorik çerçevesinde ifade bulan günah keçisi 
mekanizmasını tersine çevirerek toplumsal bilinçte dönüşüm aracı hâline gelir. Adonis’in şiirleri, 
şiddetin dışlama ve kurbanlaştırma pratiği değil, aksine toplumsal bilinçlenme ve sorgulama sürecinin 
aracı olduğunu ortaya koyar. Bu bakımdan şiir, şiddetin kaynağına yönelik yüzleşme imkânı yaratan 
kritik bir estetik pratiktir. Girard’ın şiddet ve kutsallık kuramının ışığında yapılan bu analiz, Adonis’in 
şiirlerinin Orta Doğu’nun kültürel ve toplumsal yapısında derin bir eleştirel potansiyele sahip olduğunu 
göstermektedir. Şiir, yalnızca edebî bir üretim değil, aynı zamanda şiddetin toplumsal bellek içindeki 
konumunu sorgulayan ve bu şiddeti dönüştürmeye yönelik aktif bir müdahale aracıdır. Adonis’in bu 
müdahalesi günümüz Orta Doğu’sunda hâlâ etkin olan şiddet mekanizmalarını aşmanın ve toplumsal 
dönüşümü sağlamanın yollarından biri olarak şiirin önemini yeniden gündeme taşımaktadır. 

Adonis’in şiiri, Girard’ın kurban-şiddet-kutsal üçgenini çağdaş duyarlıkla sahneye koyarken, bu 
üçgenin mitik meşruiyetini sistemli biçimde tersyüz eder. Şiirde arzu, nesnesinden çok aracısına 
yönelen içselleştirme mantığıyla çoğalır; özne ile model arasındaki rekabet, toplumsal gerilimi yükseltir 
ve bu gerilim kutsalı örten ritüel dillerin ardında kurbanın görünmezleştirilmesiyle geçici olarak 
denetim altına alınır. Adonis’te “şehir” (Kudüs, Beyrut) bu mekanizmanın hem nesnesi hem de aktörü 
hâline gelir: Kuşatma ve işgal imgeleriyle bedenleşen kent, kurbanın yerine ikame edilir; aynı anda, 
şiddeti yeniden üreten söylem aygıtı gibi çalışır. Ritüel, dua ve litürji şiirde birer dilsel perde olarak açılır; 
bu perdelerin ardında, kutsalın merkezine yapışmış şiddet, seste ve sözde bıraktığı yaralar üzerinden 
görünür kılınır. Bu görünürleştirme, kurbanın masumiyetini örten mitik anlatıyı işlem dışı bırakan poetik 
bir karşı-ritüel yaratır. “Kudüs Konçertosu”nda çok dinli söylemlerin birbirine çarpıştırılması, kutsalı 
kuran ayinsel tekrarın dilde nasıl çatladığını, kurban ikamesinin hangi retorik devrelerle mümkün 
kılındığını teşhir eder. “Kuşatma Altında Beyrut Günlüğü” ise tanıklık kipinin çıplak diksiyonuyla, 
şiddetin yalnız bedenlerde değil, epistemik düzeyde -sözün bastırılması, sesin iptali- nasıl işlediğini kayıt 
altına alır. Kan-kadeh, giyotin, kuyu gibi somatik ve katmanlı imgeler, kurban mekanizmasını hem 



PAUSBED, Sayı 72, 2026 Özkaya 

90 
 

maddi hem metaforik düzlemde eşzamanlı işletir; böylece şiir, kurbanı kutsayan mitik döngüye değil, 
kurbanın sesini merkeze alan bir anti-mite kapı aralar. 

Bu poetik strateji, Girard’ın kavramlarının şiirsel alanda “sınanması”ndan ibaret değildir. Aynı 
zamanda, modern Arap şiirinde ritüel imgelem ile tanıklık etiğini birbirine eklemleyen estetik-politik 
imkânın da ana hatlarını çizer. Adonis’in dili, şiddeti ifşa eden ve onu meşrulaştıran simgesel devreleri 
kısa devreye uğratan bir müdahale olarak çalışır. Kurbanın yerini alan figürün (şehir-şair-beden) 
görünürlüğü, kutsalın onarıcı-örtücü etkisini askıya alır. Böylece şiir, Orta Doğu’nun tarihsel şiddet 
döngüsüne estetik bir yüzleşme önerir: Ritüelin tekrarını yinelemek yerine, tekrarın kırıldığı eşiği 
işaretler. Bu çalışma, Adonis poetikasını Girardcı çerçevede okurken, Bataille’ın kurbanı “harcama” ve 
artıklıkla, Eliade’nin miti “ebedî dönüş”le ilişkilendiren düşünme yollarına da açılan bir kavşak 
önermektedir. Son kertede Adonis, kurban mekanizmasını yalnızca konu edinmez; onu şiirsel formun 
içinde dönüştürür. Bu dönüşüm, modern şiirin hem etik hem epistemik kapasitesine dair tartışmaları 
genişletirken, kurban figürünün edebiyattaki sürekliliğine karşı eleştirel bir poetika imkânı sunar. 

Beyan ve Açıklamalar 

1. Bu çalışmanın yazarı, araştırma ve yayın etiği ilkelerine uyduğunu kabul etmektedir.  

2. Yazar tarafından herhangi bir çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 

3. Bu çalışma, intihal tarama programı kullanılarak intihal taramasından geçirilmiştir. 

KAYNAKÇA 

Adonis. (1990). Kuşatma Altında Beyrut Günlüğü. Güz Yayınevi.  

Adonis. (2014). Kudüs Konçertosu. Yapı Kredi Yayınevi. 

Adonis. (2017). Belli Belirsiz Şeyler Anısına. Everest Yayınevi. 

Adonis. (2020). İşte Budur Benim Adım. Everest Yayınevi. 

Agamben, G. (2020). Kutsal İnsan Egemen İktidar ve Çıplak Hayat. Ayrıntı Yayınevi. 

Asad, T. (2007). Sekülerliğin Biçimleri Hıristiyanlık, İslamiyet ve Modernlik. Metis Yayınevi.   

Bataille, G. (2017). Lanetli Pay. Sel Yayınevi. 

Butler, J. (2015). Savaş Tertipleri. Yapı Kredi Yayınevi. 

Douglas, M. (2007). Saflık ve Tehlike Kirlilik ve Tabu Kavramlarının Bir Çözümlemesi. Metis Yayınevi. 

Eliade, M. (2017). Ebedi Dönüş Miti. Dergâh Yayınevi.  

Fleming, C. (2004). Violence and Mimesis. Polity Press. 

Girard, R. (2020). Dünyanın Kuruluşundan Beri Gizli Kalmış Sırlar. Alfa Yayınevi. 

Girard, R. (2020). Yeraltı İnsanı. Everest Yayınevi.  

Girard, R. (2024). Günah Keçisi. Alfa Yayınevi. 

Girard, R. (2024). Şiddet ve Kutsal. Alfa Yayınevi. 

Keskin, A. (2024). Kurban Olgusunun Kültürel Serüveni: Kuramsal ve İşlevsel Bir Çerçeve. 
folklor/edebiyat, Sayı: 120. 

Oorth, R. (2016). René Girard’s Shakespeare. Anthropoetics XXI, no. 2 Spring 2016. 

Zporyn, B. (2025). Durkheim, Bataille, and Girard on Sacrifice and the Sacred. Online Appendix A: 
Supplement 9. University of Chicago Press 


	2. GİRARD’IN KURBAN KURAMI: MİMETİK KRİZ, GÜNAH KEÇİSİ MEKANİZMASI, KUTSALIN OLUŞUMU VE KURBANIN ROLÜ
	3. KÜLTÜREL ŞİDDET, MİT VE KUTSALLIK: ADONİS’İ GİRARD İLE OKUMAK

