
Şarkiyat İLMİ ARAŞTIRMALAR DERGİSİ
JOURNAL OF ORIENTAL SCIENTIFIC RESEARCH (JOSR)

Cilt/Volume: 17, Sayı/Issue: 02 (Aralık/December 2025)

GUHERBARIYA ÇANDA DEVKÎ, 
XWEDÎTÎ Û EKOLOJIYA NERÎTÊ: 
JIYAN Û KILAMÊN EVDÊ ŞERÊ Û 

HESEN NAZÎ

 Ömer Delikaya
Bingöl Üniversitesi

omerdelikayaa@gmail.com 
0000-0001-6505-5107 

Gönderilme Tarihi: 2 Temmuz 2025
Kabul Tarihi: 2 Aralık 2025

DOI: 10.26791/sarkiat.1732707



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  326  |

Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî 
Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û 
Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî1

Kurte
Ev xebat ku dide pey mîrasa Evdê Şerê (1870–1961) 

û Hesen Nazî (1889–1989), du birayên şair (dengbêj û 
destanbêj) ên ji bajarê Efrînê, dixwaze rola wan a di nav 
edebiyata kurdî ya devkî û veguhestina çandî de nîqaş 
bike. Bi vê meqsedê, jiyan, berhemên hunerî, repertuar û 
bandora wan a li ser şaîrên peyrewên wan, di çarçoveya 
girêdanên nav-malbatî yên xurt û pratîkên hînkirinê yên 
şagirtîtiyê de vedikole. Herdu birayên sazbend û şair, ne 
ku tenê destanên kurdî bi tembûrê îcra kirin, lê herwiha 
afirînerî û hostatiya xwe jî nîşan didan bi wan kilamên 
ku bi xwe çêdikirin. Di vê xebatê de nezelaliya xwedîtiya 
kilameke herdu şairan tê nîqaşkirin û hin kilamên aidî 
wan jî tên destnîşankirin. Kilama “Xarzî Mihemed”, ber-
hema hevpar a herdu şairan ku di gewher de li ser mirina 
xwarziyê wan hatiye çêkirin ji dengê Hesen Nazî hate 
bernivîsandin û bi awayekî berawirdî ligel varyantên di 
serdemên cuda de hate nîqaşkirin. Di varyantên kilamê 
de ku ji sala 1938an û vir de derketine holê, rengvedana 
tevgera Murîdan û veguherînên referansên erênî yên li 
ser Mustafa Kemal (Atatürk) çawa cih hêlaye bo Ley-
la Qasimê ku kesayetiyeke sembolîk a tevgera siyasî ya 
kurd e li Iraqê, wekî ji nû ve bicihkirinên îdeolojîk ên li 
gorî hestiyariyên siyasî û serdemî yên guhdaran rûdidin, 
di çarçoveya têgeha ekolojiya nerîtê ya Honko de hate 
vekolandin. Di dawiyê de, ev xebat herdu şairan di çar-
çoveya wan a çandî de wekî aktorên afirîner bi cih dike 
û bi rêya hevpeyvînên derbarê pratîkên wan ên hunerî, 
muzîkî û repertuarê de, herwiha qeydên cihêreng ên dîjî-
tal, perspektîfeke biyografîk pêşkêş dike.

Peyvên Sereke: Kurdî, Efrîn, Hesen Nazî, Evdê Şerê, 
Şairê gelêrî

Dönüşen Sözlü Kültür, Mülkiyet 
ve Gelenek Ekolojisi: Evdê Şerê 
ve Hesen Nazî’nin Biyografileri ve 
Kılamları

Öz
Bu çalışma, Suriye’nin Afrin kentinde (Kürt Dağı) 

halk şairi iki kardeş (dengbêj ve destanbêj) Evdê Şerê 
(1870-1961) ve Hesen Nazî’nin (1889-1989) sözlü ede-
biyat geleneğindeki biyografik profillerini ve kültürel 

1  Reşnivîsa vê xebatê, bi navê “Afrinli Ozan Kardeşler: Evdê Şerê ve Hesnazî” wekî teblîx di kongreya bi navê “IV. Uluslararası Dil, Düşünce 
ve Din Bilimleri Kongresi: Kişiler ve Eserler” (Mardin, 2024) de hatiye pêşkêşkirin.

miraslarını irdelemektedir. Çalışma, şairlerin yaşamları-
nı, sanatsal külliyatlarını ve ardılları üzerindeki etkilerini 
nesiller arası aktarım ağları ve ustadan çırağa geçen öğ-
retim pratikleri bağlamında incelemektedir. Söz konusu 
ozanlar sadece tanbur ile Kürt destanlarını icra etmekle 
kalmamış, aynı zamanda telif ettikleri çok sayıda kılam 
ile yaratıcı otoritelerini ortaya koymuşlardır. Makalede 
her iki şaire atfedilen kılamlar tespit edilmekte ve kılam-
ların aidiyet meselelerine dair belirsizlikler tartışılmak-
tadır. Her iki şairin ortak yaratımı olarak ele alınabilecek 
ve özünde yeğenlerine yaktıkları bir ağıta dayanan “Xar-
zî Mihemed” adlı kılam, arşiv niteliğindeki eski bir ses 
kaydından deşifre edilmiş ve farklı dönemlerde icra edi-
len varyantlarıyla karşılaştırmalı olarak analiz edilmiştir. 
Kılamın 1938’den bu yana ortaya çıkan varyantlarında, 
Mürid hareketinin yansımaları ve Mustafa Kemal’e yö-
nelik olumlu referansların yerini Irak’taki Kürt siyasi 
hareketinin sembol isimlerinden Leyla Kasım’ın (1952-
1974) alması gibi anlatısal başkalaşımlar; dinleyicinin 
siyasi ve dönemsel hassasiyetlerine göre gerçekleşen 
ideolojik yeniden-konumlandırmalar olarak, Honko’nun 
gelenek ekolojisi kavramı çerçevesinde yorumlanmıştır. 
Sonuç olarak bu çalışma, her iki Kürt halk şairini kültürel 
bağlamda yaratıcı birer özne olarak konumlandırmakta; 
sanatsal, müzikal ve repertuarlarına ilişkin yapılan gö-
rüşmeler ve çeşitli dijital kayıtlar üzerinden biyografik 
bir perspektif sunmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Kürtçe, Afrin, Hesen Nazî, Evdê 
Şerê, Halk Şairi

Oral Culture In Transition, 
Authorship, and Tradition Ecology: 
The Biographies and Kilams Of 
Evdê Şerê and Hesen Nazî

Abstract
This study examines the biographical profiles and 

cultural agency of two brother oral poets (dengbêjs) 
from the Kurd Dagh region (Afrin) in Syria, Evdê Şerê 
(1870–1961) and Hesen Nazî (1889–1989). It analy-
zes the poets’ lives, artistic corpus, and their influence 
on successors within the context of intergenerational 
transmission networks and master-apprentice lineages. 
Beyond performing Kurdish epics with the tanbur, both 
poets asserted their creative authority through original 
compositions (kilams). The article delineates the specific 
contributions of each poet while addressing complexities 
regarding authorship and claims of ownership. Specifi-
cally, the kilam “Xarzî Mihemed,” a collaborative lament 
composed for their nephew, was transcribed from an ar-



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  327  |

chival recording and subjected to a comparative textual analysis alongside variants from different periods. Variants 
emerging post-1938 reveal significant narrative metamorphoses, such as references to the Murid movement and the 
supplanting of positive allusions to Mustafa Kemal with Leyla Qasim (1952–1974), a symbolic figure of Kurdish 
resistance in Iraq. These adaptations are interpreted through Honko’s concept of tradition ecology as instances of ide-
ological repositioning responsive to the shifting political sensitivities of the audience. Ultimately, this study positions 
both oral poets as dynamic agents within their cultural context, reconstructing their legacy through interviews and 
diverse digital recordings.

Keywords: Kurdish, Afrin, Hesen Nazî, Evdê Şerê, Singer-poet



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  328  |

DESTPÊK
dilê mi rabû, bû ava asê

mi bang kir û kire gazî

li pîşa mi bû defter û yazî

mi xerbilandin pir şairê wekû Mişo Beko Berazî

ku wextêk werê ez ê bimirim

hûnê bêjin ka şairê mîna Hesen Nazî

Hesen Nazî (1889-1989)

“Wextêk werê ez ê bimirim, hûnê bêjin ka şairê mîna Hesen Nazî”. Ev bend aidî şairê2 navdar ê Efrînî Hesen 
Nazî ye ku bi gazin li ser afirînerî û mîrasa li dû xwe gotiye. Îro, em dibînin ku wî di emrê xwe yê bi qasî sedsalekê 
dirêj de mîraseke xêr û xizne ji kekê xwe Evdê Şerê rakiriye3 û bûye dengekî nemir di nav bîra civaka kurdî de. Ev 
xebat vekolîna mîrasa çandî ya du birayên şair û tembûrvan Evdê Şerê (1870-1961) û Hesen Nazî (1889-1989) bi 
xwe ve digire ku li Efrînê sermîyaneke gelek berfireh a edebiyata kurdî ya devkî sing bi sing dewrî nifşên nû kirine 
û bi afirînerî û hostatiya xwe ya di tembûrjeniyê de jî naskirî ne. Malbata ku çend nifşên wê di nav çanda kilambêjî û 
destanbêjiya kurmancî de tevkariyeke xurt kirine, bi çend sedsalan di nav şair û sazkarên li Efrînê de wekî pêşengên 
vê çandê hatine hesibandin. Mixabin, ligel ku di afirînerî û sazkariyê de ew çend xurt bûn û xwedî tesîreke eşkere 
bûn li ser îcrakarên dawî yên li Çiyayê Kurmênc, nav û dengê wan li herêmên din bi rengekî baş belav nebûye. Ev jî 
ji ber wê yekê çêbûye ku dengê Evdê Şerê negihiştiye roja me û Hesen Nazî jî piştî ku kurê wî di Herba Tişrînê ya 
sala 1973yê de wefat dike, êdî bi eşq û meraqa xwe ya berê nade kilaman. Herwiha piştî ku ev herêm bi xeta sînorî ji 
aliyê netewe-dewletên nû ve ji hevdu hate qutkirin, kilamên nû yên vê deverê zêdetir di nav şair û sazbendên li Efrînê 
hatine vegêran û belav bûne.

Herêma Çiyayê Kurmênc ku dikeve bakur-rojavayê Suriyeyê, bi çanda kilambêjiya bi enstruman a qewî xurt û 
zindî xwedanê nirxekî taybet e di edebiyata devkî de. Ev xebat, bi nêrîneke giştî lîteratura çanda devkî ya vê deverê 
raçav dike û torên danûstandinê yên di nêvbera îcrakarên edebiyata devkî de nîşan dide û wisa jî bi ser biyografî 
û sermiyana herdu navên pêşeng re dixwaze temsîla çandî ya vê herêmê raber bike. Xebatên biyografîk ên li ser 
îcrakarên çanda devkî tevî ku jiyana şair û dengbêjan, hevkarî û têkiliyên wan nîşanî me didin, pêwenda afirandina 
kilaman û dawakariyên li ser xwedî(lê)bûna kilaman jî radixin ber çavan –kilam aidî kê ye?– ku bi vê, taybetmendî 
û dînamîkên hunera devkî eyantir dikin. Li ser vê esasê, dema ku meriv têkilî û jiyana şair û aşiqekî vedikole, meriv 
wê derfetê jî bi dest ve tîne ku pirs bike bê ka şairê/şaira berbehs kîjan kilam afirandine û bi demê re çend varyant ji 
wan peyda bûne û veguherînên varyantên kilaman –ku di maweya salên cuda de çêdibin– ên civakî, çandî û dirûvî 
çawa ne. Lewma ev xebata li ser jiyan û sermiyana Evdê Şerê û Hesen Nazî, lê dixebite tê derxe bê ka rola van herdu 
îcrakaran li vê herêmê çi bû û tesîreke çawa li ser peyrewên xwe hêlan, herdu şairên berbehs hostatiyeke çawa bi 
nesla dû xwe re kirin. Ji bo berçavkirina sermiyana wan a xweser ku bi afirînerî û behredariya wan pêk hatiye, ev 
xebat li dû wan kilaman dikeve ku herdu şairan dahênane. Bi taybetî, “Xarzî Mihemed” ku bûye yek ji wan kilamên 
navdar û xwedan varyant, di vê xebatê de ji ber dengê Hesen Nazî hate bernivîsandin û veguherînên wê yên giring ên 
di varyantên nû de hatine nîqaşkirin. Kilama duyem a ku di vê xebatê de me berê xwe dayê “Lo Birawo” (Evdê Şerê) 
ye ku Hesen Nazî di sala 1961an de li ser mirina birayê xwe Evdê Şerê çêkiriye. Ev herdu kilamên nav-malbatî (li ser 
endamên malbatê ne) derfetê dide ku meriv di nav hewza nerîtê (pool of tradition) (bnr. Honko, 2000b) ya deverê de 
hêza afirîneriyê û berhemdariya hunerî ya şairan baştir rave bike.

Dema meriv lîteratura vê herêmê raçav dike tê dîtin ku heta niha tu lêkolîneke musteqîl nîne ku li ser çanda kilam-
bêjî û muzîkjeniya li Efrînê bi awayekî berfireh hûr bibe. Berhema ewil û qeyda giring a ji vê deverê Kurdische Texte 
kitêba Albert von Le Coq e. Von Le Coq (1903) rojhilatnasekî alman, arkeolog û etnolog bû ku dema kolana arkeo-
lojîk a Zîncîrliyê li Islahiyeyê dimîne hindek kilam û destanan berhev dike. Pêwîste bê zanîn ev herêm ango rojavayê 
Kilîsê û navçeya Islahiyeyê ya Entabê ji aliyê çanda xwe ya devkî û devoka xwe ve hevpariyê ligel Çiyayê Kurmênc 

2  Di vê xebatê de me xwebinavkirina îcrakaran esas girt û di dewsa navê “dengbêj” de şair bi kar anî. Şair wekî navekî îcrakarên edebiyata 
devkî di nav kurdan de berbelav e û herwiha hin deveran bi taybetî ji bo wan kesan tê xebitandin ku dikarin bi xamî (îrtîcalî) kilamên nû 
bibêjin (bnr. Delikaya, 2025).

3  Kilam rakirin, têgehek e li vê deverê ku ji bo wergirtin û hînbûna kilaman ji hosteyan tê bikaranîn. Herwiha li vê herêmê, ji bo “kilama 
bibêje” dibêjin “bide kilaman”.



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  329  |

nîşan dide. Di lêgerîna lîteraturê de ji bilî xebata Mihemed Ebdo Elî (Elî, 2003) ku gelek bi kurtî behsa Evdê Şerê û 
Hesen Nazî dike, em rastî tu xebatê nehatin ku bi taybet li ser vê malbatê û mîrasa van herdu birayan hûr bibe. 

Sînordariya vê xebatê nebûna çavkaniyên nivîskî ye; ji ber vê yekê zehmetiyên metodolojîk jî derketine holê. Ji 
ber nebûna çavkaniyên nivîskî di derbarê herdu birayan de, bi dehan qeydên deng û vîdeoyên cihêreng hatin teselîki-
rin ku li ser înternetê berdest bûn; parek ji wan wekî çavkaniyên sereke hatin bikaranîn ku tê de hin endamên malbatê 
li ser bav û kalên xwe xeber didan an jî agahî li ser kilaman didan (bo nimûne, bnr. Jindires, 2009; Tirej Afrin, 2019a; 
Abdo Abdulrahman Ebdê Şaerê, 2020; Nadim Ado, 2023). Ev çavkanî ji ber ku rasterast an jî nerasterast ji devê 
zarok û neviyên van herdu şairan bûn wekî çavkaniyên pêbawer û yekem hatin hesibandin û xebitandin. Helbet ne-
bûna çavkaniyên nivîskî hinekî zehmetî derxist ji bo piştrastkirina zanyariyên devkî, ji ber vê hindê rêbaza çawaniyê 
(kalîtatîv) hate tercîhkirin ku tê de agahiyên berdest hatin şirovekirin û carinan jî ligel ên din hatin miqayesekirin. 
Pabendî vê rêbazê, me teknîka hevpeyvîna bi rêya telefonê bi kar anî, ji ber ku şerê navxweyî yê li Suriyeyê rê neda 
em herin xebatake sehayî li wir bikin.4

Kurte-Nêrînek li Lîteratur û Berhevkariyên Kurdî li Çiyayê Kurmênc
Herêma Çiyayê Kurmênc navendeke dewlemend a edebiyata kurdî ya devkî ye û bi taybetî ji aliyê çanda destan-

bêjiyê derdikeve pêş ku heta nika jî zindî maye. Yekem kesê ku bi berhevkariya xwe balê dikişîne li ser kilam û des-
tanên vê deverê Albert von Le Coq e (1903) e. Le Coq di kitaba xwe ya bi navê Kurdische Texte vegêranên bi piranî 
kurt ji dorhêla Kilîs û Islahiyeyê berhev dike. Ew wekî mêvanê Profesor Felix von Luschan beşdariyê li kolandina 
Zincîrliyê dibe di salên 1901-1902yê de, ew bi kurdekî re dibe nas û wî ligel xwe dibe Şamê û li wir ew ji devê wî bi 
mehan metnan berhev dike û li ser zimên dixebite (Kritzeck - von Le Coq, 1962, 116). Hêjayê gotinê ye ku pareke 
mezin a destanên di berhema Le Coq de hatine nivîsandin, di nav repertuara Hesen Nazî de jî cih digirin. Dema ku 
di destpêka 1900î de Le Coq metnên xwe berhev dike, Evdê Şerê wê hingê êdî şairekî di salên xwe yên berhemdar 
de bûye. Ango Evd û îcrakarên ku Le Coq jê berhevkarî kirine kêm-zêde di heman dewrê de jiyane. Serekê ekîba 
kolandina li Zincîrliyê, Felix von Luschan jî dîsa di heman wextê de yekem dengên kurdî (Xelîlo Lawo û Lê Lê Mi 
Go) yên ji vê deverê/devokê jî tomar dike ku nika li Arşîva Fonografê ya Berlînê têne parastin (Kock û yd., 2004). Ji 
berhevkariyên ewil a duyem a nêzîkî vê deverê (li Rihayê) ji aliyê Oskar Mann hatiye kirin ku tê de bi dehan kilam, 
destan û vegêranên li ser eşîran cih digirin. Kitaba bi navê Our Steppe is Vast ...”: Kurdish Epics and Tribal Stories 
from Urfa, 1906 Collected by Oskar Mann ku ji aliyê Barbara Sträuli (2021) ve hatiye amadekirin, ne ku tenê metnên 
ewil ên edebiyata devkî yên ji vê deverê pêşkêş dike, herwiha baleke giring dide ser danûstandinên di navbera saz-
bend û şairên ji Efrîn û Rihayê de jî (Sträuli, 2021, 32-35).

Ji bilî berhevkariyên Le Coq û Oskar Mann ên pêşeng, Celadet Alî Bedirxan û Roger Lescot jî ji vê deverê 
berhevkarî kirine. Bi taybetî Lescot berhevkariya destan û çîrokên kurdî kirine û ew di bin sernavên Memê Alan û 
Textes kurdes de weşandine (Lescot, 2013b; 1940/1942). Lescot di sala 1936ê de dest bi xebatên xwe yên qadê dike 
li Bakurê Suriyeyê di nav kurdên êzidî de (Tejel, 2011, 18). Bi vî rengî xebata wî ya bi navê Enquête sur les Yézidis 
de Syrie et du Djebel Sindjar (Lêkolîna Êzîdiyên Suriyeyê û Çiyayê Şengalê) di sala 1938ê de diweşe (bnr. Lescot, 
1938). Serbarî van, ew li ser tevgera murîdan a dij-Fransayê ya li Kurd Daxê, monografiyeke kurt amade dike ku 
heta nika berfirehtir xebat e li ser vê tevgera civakî-dînî ya kurdan (Tejel, 2011, 18). Hêjayê bibîrxistinê ye ku tesîr 
û rengvedana vê tevgera murîdan di kilama Xarzî Mihemed a Evdê Şerê/Hesen Nazî de jî xuya dibe. Xêncî xebat û 
berhevkariyên wî yên li ser edebiyata devkî, wî herwiha pirtûka rêzimanê bi hevkariya Celadet amade kir (bo zêdetir 
agahiyan li ser hevkarî û berhevkariyên wî, bnr. Lescot, 2013a, 7-11; Tejel, 2011, 18; Orak Reşitoğlu - Keskin, 2024). 
Lescot bi tevî Pierre Rondot, ji peywirên xwe yên zanistî wêdetir, alîkariyên taybet kirin ji rewşenbîrên kurd re, bi 
taybetî ji Celadet û Kamiran Bedirxan re û wan bi awayekî çalak beşdarî li tevgera çandî ya kurdî kiriye (Tejel, 2011). 
Rola rewşenbîrên fransî yên wekî Roger Lescot û Pierre Rondot gelekî mezin bû di van weşanan de û bi saya van 
xebatan di qadên cuda de bingehek hat danîn (Orak Reşitoğlu - Keskin, 2024, 407). Ji bilî van xebat û berhevkariyên 
destpêkê, berhevkariyên din jî hene ku li Efrînê hatine kirin û derbarê hin navên sereke yên ji Efrînê agahiyan didin 
(bnr. Hemkoçer, 2013; Celîl, 2021; Yaş, 2016; Hatun Sürücü, 2024a, 2024b, Zeyno, 2023).

4  Parêzer û mamoste Ebdulwehab Ebdulhenan ku bi salan e deng û hunera gelek sazbend, kilamcî, kirîf û şairên Efrînê ji nav xelkê berhev 
dike, di vê xebatê de ji me re bû alîkar. Bi taybetî dîroka salên jidayîkbûn û mirina herdu şairan wî ji bo me beyan kir û gelek pirsên min 
bersivandin. Ez ji dil û can spasiya wî dikim, mala wî ava be. Dîsa ez dixwazim spasiya xwediyê malpera Jindiresê bikim ku deng û ren-
gên resen ên vê herêmê ji bo raya giştî parve dikin û diparêzin. Di vê xebatê de keda gelek kesan gihişte min. Berê pêşîn, ji bo rastnivîsê 
dixwazim spasiya Halil Akgül û Zafer Açar bikim ku wan rênivîsa metna gotarê serrast kirin. Malavayî ji bo piştgirî û alîkariya Sevim 
Hatun Sürücü, wê hem çend têbiniyên xwe ji bo min parve kirin, hem jî ji ber deng bernivîsa kilama Xarzî Mihemed kontrol kir. Herwiha 
spasiya Dr. Muhamed Zeyno dikim ku kitaba xwe ya bi navê Dastana Şêx Seîdê Pîran: Lo Welato bi min re parve kir. Divê keda hekemên 
Şarkiyatê jî ji bîr nekim ku ji bo pêşxistina gotarê û jinavbirina kêmasiyên wê pêşniyazên maqûl kirin.



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  330  |

Çiyayê Kurmênc û Danûstandina Îcrakarên Çanda Devkî
Bi giştî meriv dikare bibêje ku devera Çiyayê Kurmênc yek ji wan deveran e ku çanda destanbêjiyeke bi enstru-

manî û kilambêjiyeke bi împrovîsazyonî ji mêj ve serdest e û kesên îcrakarên çanda devkî yên vê deverê ku xwe wekî 
aşiq, şair an jî kilamcî bi nav dikin, gelek zêde ne. Li ser dewlemendiya vê deverê Celîl destnîşan dike ku “Çîyayê 
Kurdan, mintiqayeke çîyayî ye, etno-kulturî ye. Edeba kurdên mira ye ruhanîyê materyalîyê ji bona kurdnasan, bê 
fitya, gelekî bi qîmet e” (Celîl, 2021, 14). Bi taybetî di salên 1980î de ku Celîl berhevkarî kiriye atmosfera sazbendî 
û kilambêjiya vê deverê destnîşan dike ku çanda tembûrçêkerî û tembûrjeniyê çendî li deverê zindî ye û li gorî gotina 
tembûrçêkiran ev çand ji zû de di nav kurdan de hebûye li vê deverê (Celîl, 2021, 14-15). Jixwe di warê tembûrê de 
navên gelek navdar derketine pêş ku meriv dikare bibêje kesê herî navdar û xwedî şiyan ê ji nav wan Adîk e (1907-
2007). Adîk ne ku tenê bi tembûra xwe navdar bû, wî digel ku bi xwe jî hindek destanên dirêj strane, gelek meqamên 
destanan wekî safî tembûr îcra kirine (bo tembûrjeniya wî ya destanan, bnr. Jinderes, 2021). Efrîn herçiqas nêzîkî 
Kobanî, Serê Kaniyê, Qamişlo û Dêrikê be jî, bi repertuar, tembûrjenî û zaravayê xwe ji wan vediqete û zêdetir nêzîkî 
Kilîs, Islahiyeyê ye. Herwiha civaka kurdên li Helebê bi kurdên Efrînê re yek in, ev yek ne tenê ji ber pevgirêdanên 
aborî ye lê di heman demê de jî ji aliyê çandî û cîhanbîniya xwe ve jî vê yekîtiyê nîşan didin (Pinto, 2010, 4). Ji aliyê 
hevpariya çanda devkî ve meriv dikare bibêje ku sînor, Kobanî ji Sirûcê, Qamişlo ji Nisêbînê venaqetîne ji ber ku ji 
aliyê tarîxî ve têkiliyên eqrebatiyê di navbera wan de xurt e, hem jî sazbend, dengbêj û mitirbên van deveran pir caran 
ji bo îcrakariyê, ji ber vexwendina nas û dostan an jî bi mebesta secilandina plak5 û kasetan derbasî jêr/jora xetê bûne. 
Lêbelê, plakên kurdî ku dengbêj û stranbêjên kurd li Suriyeyê dagirtine, demildest li Tirkiyeyê hatine qedexekirin û 
ji bo yekîtîya Tirkiyeyê wekî talûke û tehdît hatine dîtin (bnr. Yüksel, 2011, 91-95).

Dîwar û sînorên ku dû re hatin lêkirin di navbera netewe-dewletên nû avabûyî de, di kilaman de “wekî destwer-
danên biyanî/derveyî li erdnîgariya kurdî tên pêşkêşkirin” (Hamelink - Barış, 2014, 34) û piştî van sînoran jî çûn-ha-
tinên xwecihên deverê her berdewam dike. Diyardeyeke din a ku berî avabûna netewe-dewletan tesîreke mezin hebû 
li ser xurtkirina danûstandinên çanda devkî, karê karwaniyê bû ku di veguhastina kilam û destanan ji Serhedê heta 
Helebê an jî berojavî vê yekê pêk dianî. Îcar ji ber ku gelek caran zarbêj û dengbêjên di karwanan de kilamên nû yên 
li rewacê hîn dibûn û ew dibirin nav cimaeta xwe ya guhdar. Ji kilamên dengbêjan jî tê dîtin ku li ser karwanan an jî 
ji ber tevgerên karwan û wergirtina baca ji wan, kilamên navdar derketine ku yek ji wan kilama bi navê Filîtê Quto 
ye. Ev kilama ku xwe dispêre qewameke dawîya sedsala 19em li herêma Xerzan, bi çûn-hatinên karwanan re têkildar 
behsa şerê di navbera serokê eşîra Reşkotan Filîtê Quto û serokê eşîra Etmanekîyan Emê Etmanekî dike û ev kilama 
li ser vî şerî bi şêweyeke nêzî destanê li ser devê dengbêjan belav bûye (Kevirbirî, 2000; Yorğun, 2024). 

Têkiliyên di navbera îcrakaran de li Efrînê gelek xurt in, vê yekê hiştiye ku repertuara berfireh a destanan di 
nav nifşên nû de belav bibe, perwerdehiyên tembûrjeniyê di navbera hoste-şagirtan de çêbibe berî ku derfetên to-
markirina dengan tevkariyê li vê nerîtê bike. Hunermendên edebiyata devkî li Efrînê hîn ji salên 1970î û vir de, bi 
saya serê kesên wekî Omer Fewzî (û dû re kurê wî Ferhad Omer Fewzî) ku xwediyê tescîla bi navê Şerqil Ewsed 
(Rojhilata Navîn) e, derfetê dibînin ku bi rengekî profesyonel destan û kilaman tomar bikin. Ev yek tora têkiliyên 
hunerî û danûstandinên çandî di nav herêmê de xurttir dike di dewreke wiha de ku êdî nesla dawî ya destanbêjên 
mezin ên herêmê hîn li heyatê ne, yên wekî Hesen Nazî, Omer Cemlo, Adîk, Reşîdê Memçûçanê, Beytaz, Ehmedê 
Nêsirê Şemê, Eliyê Kapê, Cemîl Horo û hwd. Ev danûstandin piştî wextan tenê di nav Çiyayê Kurmênc da namîne, 
plak û kasetên ku hatine secilandin li ser binxet/serxetê re derbasî aliyê din dibin. Bo nimûne, sazbend û kilamciyê li 
Semsûrê Elî Dore (1952-2025) destnîşan dike ku wî tesîr ji Elî Tico wergirtiye (Sürücü Hatun, 2024b). Di nav aşiq, 
şair û dengbêjên kurd de têkiliyên ku bi cimaeta guhdar û îcrakarên din re çêdibin wê derfetê pêşkêş dikin ku meriv 
bi hûrbînî li ser vê nerîtê bifikire û dînamîkên xasî deverê derbixe meydanê (Delikaya, 2023, 375). Lewma, dema 
xebatek bala xwe dide hûrkariyên li ser rehendên kêmnas yên çanda devkî û danûstandinên pir-awayî yên îcrakaran, 
wê hingê hindek xalên giring jî pê re eyan dibin. Bi taybetî, têkiliyên hoste-şagirtiyê, xwedîtiya kilaman, çîrokên 
paşxaneyî yên afirandina kilaman, fikr û cîhanbîniya kesê dengbêj û rêkarên ku îcrakar ji bo perwerdehiya şagirtên 
xwe bi kar tînin di vê behsê xwe xwedan. Jixwe bi hevdîtinên rû-bi-rû ku di wan de hejmara kesên guhdar jî bi sî-
nordar e û her performansek bi awayekî kiryareke afirîneriya muzîkal e, bi xwe re cimaeteke guhdar derdixe hole. 
Lewma kilam û formên din ên muzîkal astengiyên zaravayan hetta yên zimanan diborin ji ber ku ew ji aliyê takekesên 
ji herêmên cuda cuda ve tên hilgirtin (Blum - Hassanpour, 1996, 328). Sträuli têkiliyên di navbera sazbendên (şair/
aşiq) vê deverê de wiha terîf dike:

“Tora têkiliyên ku di navbera stranbêjan de hene helbet bi armanc pêk nedihatin, lêbelê ew têkilî bi awayekî adetî berfireh 
dibûn û teng dibûn bêhtir li gorî derfetên hunerî û aborî yên ku stranbêj didît ji bo hevdîtin û îcrakirina hunera xwe bi kesên 

5  Cemîl Horo çend caran ji bo tomarkirina dengê xwe diçe Tirkiyeyê û hin kilam û destanan li wir disecilîne. Bo nimûne, ew ji bo şîrketa bi 
navê Urfanın Sesi Plâk “Memo Zînê” disecilîne (bnr. Yaş, 2016, 120-124).



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  331  |

din re. Lewma cihên ji bo civîn û kombûnan li dîwanxaneyên serokeşîran, qahwexane û odeyên gundan bûn ku di wan de 
lecên stranbêjan xurt bûn. Di destpêka sedsala bîstem de, cihên wiha koşk û û qonaxên serekên eşîra mîlan bû li Wêranşarê 
(an jî kon bû dema ku serekê eşîrê rêwîtî dikir), li bajarê Rihayê, qonaxên serekên berazan li Kobaniyê, navçeya biçûk a Sirû-
cê, taxên kurdî yên li Helebê, herwiha Efrîn û gundên Çiyayê Kurmênc, ev lîsteya ku ji temamiyê dûr e, wiha dikare dewam 
bike” (Sträuli, 2021, 32).

Gelek têkiliyên xurt di navbera şair/aşiq/sazbendên vê herêmê de peyda dibin û helbet çûn-hatinên wan ên ber 
bi Kobanî, Qamişlo û Efrînê û ber bi ser xetê, Entab (bi taybetî ji bo tembûrçêkeriyê), Kilîs û Xetayê çêdibin (R. 
Redwan, Pêwendiya Şexsî, Îlon 11, 2024). Ji ber ku berî ku sînor bê xêzkirin têkiliyên xizimtî û eqrebatiyê jixwe 
hebûn. Îcar, li ser jiyana Evdê Şerê û Hesen Nazî de jî meriv dibîne ku wan bi dengbêj û sazbendên navdar ên dewra 
xwe yên wekî Mişo Bekebûr Berazî re kilam gotine û li hin dîwanxane û odeyên serekên eşîran de bi wan re ketine 
lecê. Jixwe di epîgrafa destpêka vê xebatê de jî Hesen Nazî vê yekê tîne ziman û xwe bi ser Mişo Bekebûr re dibîne.

Ji Gundê Aşiq û Şairan Du Pêşeng: Evdê Şerê û Hesen Nazî
Di vê sedsala borî de, Evdê Şerê û Hesen Nazî, du pêşengên berçav û navdar ên li Efrînê tesîreke mezin li ser 

şagirt û peyrewên xwe hêlane. Tesîr û şarezabûna wan ji aliyê şair û dengbêjên peyrewên wan ve hatiye îtîrafkirin. 
Afirînerîya wan û girêdana wan a saxlem bi nerîta şairî û muzîka gelêrî ya vê deverê re ew derxistine dereceyeke 
bilind. 

Evdê Şerê (carinan wekî Evdoyê Şerê, Evdoyê Nazî an jî Evdê Milhesen) birayê mezin ê Hesen Nazî ye. Ew ji 
eşîra şikakî ne. Bi giştî agahiyên me derheq Evd de berteng in. Li ser sala jidayîkbûna wî lihevkirinek tune ye. Li 
gorî Mihemed Ebdo Elî ku di kitaba xwe ya bi navê Cebel Ekrad neqil dike ku navê Evdê Şerê, Ebdo kurê Ehmed 
kurê Mela Hesen e. Li gorî Mihemed Ebdo Elî jidayîkbûna Evdê Şerê tam ne diyar e, lê ew dîroka derdora salên 
1890î destnîşan dike. Li gorî wî, kalikê Evdê Şerê Mela Hesen, ji gundê Çema yê bi ser Şerayê ve niştecih bûye. 
Şe’rê, navê dapîra wî bûye û ji ber ku dapîra wî ew di zaroktiyê de xwedî kiriye, bi navê Evdê Şerê hatiye naskirin 
(Elî, 2003, 425).6 Evdê Şerê bi zimanê tirkî jî zanibûye û wî kilam û destanên wekî “Şêx Se’îd”, “Delal”, “Siyabend 
û Xecê”, “Memê Alan”, “Mihemed Emîn”, “Dax Dewran” gotine û derbarê repertuara wî de meriv dikare bibêje ku 
kilamên di nav malbatê de hatine gotin kêm-zêde hevpar in. Li gorî Elî (2003) wî kilama “Xarzî Mihemed” çêkiriye 
ya ku derbarê xwarziyê wî yê bi navê Mihemed Kalo de ye. Mihemed Kalo bi xwe jî wekî endamên din ên malbata 
hunermend û şair bi hunera kurdî ya devkî re mijûl bûye. Herwiha Evdê Şerê bi xwe kilama bi navê “Dax Dewran” 
û kilameke din jî derbarê axayê herêmê yê bi navê “Fayîq Axa Şêx Îsmaîl” de çêkiriye. Evdê Şerê aşiq û şairê dema 
Mişo Bekebûr Berazî (1889-1956) û Îbrahîmê Tirko (Îbrahîm Yûsiv) (1881-1961) û Şêx Simaq bûye û wî di dewra 
xwe de li Efrînê û derdora wê, bi hunera xwe ya resen deng vedabû. Wî di heman demê de zaf şagirt jî hînî kilam û 
destanan kiriye û ji ber vê yekê jî di nav şairên piştî xwe de nav û dengê wî gelekî xurt e. Bo nimûne, Wehîd Xelîl, 
tembûrvanê ji gundê Naza ji devê Mecîdê Hemgulî neqil dike ku wî li ser hînbûna kilaman ji Evdê Şerê wiha gotiye:

“Dibê ku Evdê Şerê biçûya kîjan gundî, e diçûm wî gundî. Mi dibihîst li ku derê ye e diçûm. O e dihatim yek niqla Naza jî 
cem gêndî mi xew dikir, o go eva jî bi qedrê îlahî ye. Xwedê mêjîk daye min, gi Evdê Şerê bigota çi, da kilama Memê şeş 
saeta heft saeta kilama Memê go, wekî şirîdê bisecirînî go e gî disecirînim. Eva Mecîdê Hemgulî mi ra wer dibê. Ê mi go 
saeta te xwaş” (Hatun Sürücü, 2024, 45).

Kesekî din ê ku ji Evdê Şerê kilam rakirine, Reşîdê Memçûçanê (1924-2012) ye. Di hevpeyvîneke xwe de Reşîd 
destnîşan dike ku wî hem ji bavê xwe hem jî ji “Evdê Milhesen” kilam rakirine. Ew li ser vê yekê wiha hewêl dide:

“Istran min ji bavê xu rakir, yek. Û Evdê Milhesen û Hesen Nazî hebûn min ji wan rakir. [Kilamciyê temam bûn ewna]. Bavkî 
min jî kilamcî bû” (Tirej Afrin, 2019c).

Çawa ku tê dîtin navên giring ên ji Efrînê yên wekî Reşîdê Memçûçanê û Mecîdê Hemgulî bi xwe tînin ziman 
ku wan parek ji kilamên xwe ji Evdê Şerê û Hesen Nazî rakirine. Bi vî rengî ev gund bûye wekî dibistaneke şair û 
sazkarên wê demê, bi taybetî ew kesên ku dixwazin kilam û destanan hîn bibin an jî dixwazin tembûrê bielimin xwe 
li vî gundî girtine. Di nav kurdan de hin şair û dengbêj bûne navendên wekî dibistanan û li wan deran şagirtên xwe 
perwerde dikin. Çawa ku Gültekin (2013, 30) jî tîne ziman Mistefayê Xelê Heyran jî li Serhedê bi vî rengî şagirtên 
xwe perwerde kirine.

Helbet ji nav peyrewên Evdê Şerê, yê herî xurt û serkeftî birayê wî Hesen Nazî bû. Hesen Nazî jî destanên xwe bi 
piranî ji kekê xwe rakirin (E, Ebdulhenan, Pêwendiya Şexsî, Çiriya Paşîn 11, 2025). Evdê Şerê di sala 1961ê de, piştî 
emrekî dirêj li gundê ku bi aşiq û şairên xwe ve navdar, bi rehma Xwedê şa dibe. Bi mîrasa xurt û afirîneriya xwe wî 
6  Balkêş e ku ji aliyê binavkirinê û mexlesa wan a ku ji dayîk an jî dapîrê ji wan re mîras maye, serboriyên Evdê Şerê û Evdalê Zeynikê dişibin 

hevdu. Herwiha ji aliyê navên xwe ve jî hevpariya wan xaleke din a balkêş e.



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  332  |

kilam û stranên wisa li dû xwe hiştin ku îro ji aliyê bi dehan kesan ve tên îcrakirin û ji aliyê xelkê deverê û bi giştî ji 
aliyê kurdan ve tên guhdarîkirin û hezkirin. Mîrasa ku wî li dû xwe hiştiye di nav xelkê de hê jî zindî ye û ew gelek 
bi başî tê bibîranîn.

Du kurên Evdê Şerê hene ku parek ji kilam û destanan xwe ji bavê xwe rakirine: Henanê Evdê Şerê û Evdireh-
manê7 Evdê Şerê. Herdu li ber destê bavê xwe û apê xwe yê navdar Hesen Nazî fêrî repertuara bavê xwe dibin. Ji 
ber ku têkiliyên di navbera pismaman de xurt e, endamên malbatê pirî caran di şevbihêrkan de civiyane û bi kilaman 
Evdê Şerê û Hesen Nazî bi bîr anîne (ji bo îcrakariya herdu lawên Evdê Şerê, bnr. Jindires, 2017; Abdo Abdulrahman 
Ebdê Şaerê, 2020 [1995]).

Hesen Nazî an jî bi kurtî û bi awayê ku di nav efrîniyan de navdar bûye Hesnazî di sala 1889ê de ji dayîk dibe. 
Hesen Nazî birayê biçûk ê Evdê Şerê ye. Jiyana xwe li gundê Naza yê navçeya Şerayê derbas dike û ji ber gundê 
xwe bi mexlesa Nazî ve navdar dibe. Ew hîn di zaroktiya xwe de bi mereq û eşq bala xwe dide ser hunera devkî ya 
kilam û destanan û heta dawiya emrê xwe vê hunerê îcra dike. Li gorî hin çavkaniyan ew piştî mirina kurê xwe yê 
bi navê Mihemed Nûr ku di Şerê Tişrînê (6-25 Çiriya Pêşîn, 1973) de bi rehma Xwedê şa dibe, li ser kurê xwe kila-
mekê çêdike û êdî kilaman nabêje û şairtiyê diterikîne (bnr. Elî, 2003, 426; E, Ebdulhenan, Pêwendiya Şexsî, Çiriya 
Paşîn 11, 2025). Lêbelê qeydên wî yên kilam û destanan tên dîtin ku piştî wê salê hatine tomarkirin (bnr. Jindires, 
2019b). Dibe ku piştî wefata kurê xwe wekî berê bi eşq û mereq nedabe kilaman. Hetta salek beriya mirina xwe, di 
sala 1988ê de, di 99 saliya xwe de li Sînemaya Xirnatê ya li Helebê, ji cîvata dawetê re kilama xwe ya bi navê “Gulê 
Yarê” îcra dike ku wê hingê hunermendê ji Naza, Nûrî Şêxo (Bavê Mesûd) jî li kêlekê rûniştiye (ji bo qeyda vîdeoyê, 
bnr. Hassan Nazzi, 2017).

Çawa li jorê jî hat gotin kurekî Hesen Nazî di Şerê Tişrînê de wefat dike ku navê xwe Mehmed Nûr e. Kurê wî yê 
din Evdilqadir e ku wekî Evdilqadir Hesen Nazî jî tê nasîn. Meriv van agahiyan ji kurte-şi’rên wî jî tê derdixe. Hesen 
Nazî ku xwe wekî aşiq û şair pênase dike, ji tradîsyona binavkirina ji ser kurên xwe ku di nav kurdên Efrînê de jî 
gelek xurt e, wiha qala xwe û herdu kurên xwe dike: 

“Hesen Nazî go ez aşiq im, ez şaîr im

Bi qudret î, bi kebîr im

Axîn pir î, hesret kûr im

Gunehkar î pir qisûr im

Ez bavê Evdilqêdir, Mehmed Nûr im” (Jindires, 2009, 1:50)

Evdilqadir, kilamên tûras ên bavê xwe radike û mîna bavê xwe kedeke mezin dide çanda kurdî. Celîlê Celîl, bi 
ziyaretên xwe yên ji bo berhevkariya folklora kurdî de di sala 1985ê de li bajarê Helebê derfetê dibîne ku kurê Hesen 
Nazî, Evdilqadirî nas bike û ji ber wî kilaman bigire. Li ser Evdilqadir Hesen Nazî wiha dibêje: 

“Ebdûl Qadir Hesen Nazî di sala 1938a li gundê Şera ya nehîya Şera ji dayka xwe bûye. Nika dimîne li bajarê Helebê, li taxa 
Şêx Meqsûd. Mehên havînê rojên xwe li gund derbaz dike. Dengbêj di temenê mezin da jî bi heyecan û bi kel destanên xwe 
digotin” (Celîl - Celîl, 2014a, 673-674). 

Herwiha hêjayê gotinê ye ku Celîlê Celîl ji ber devê Evdilqadir Hesen Nazî kilam/destana Meleknaz (Celîl - Celîl, 
2014b, 564-573) û Arzi, Qember (Celîl - Celîl, 2014a, 338-354) bernivîsandiye. Celîlê Celîl di nava kilama Melek-
naz de wêneyê Hesen Nazî daye lê bi şaşî di binê wêneyê wî de navê kurê wî “E’bdûl Qadir H’esen Nazî” nivîsîye 
(2014a, 564). Dîsa di nav kilama “Arzi, Qember” de ku ji devê Evdilqadir Hesen Nazî hatiye bernivîsandin, wêneyê 
Hesen Nazî daniye lê di beşa kurtejiyana zarbêjan de jiyana Evdilqadir Hesen Nazî nivîsandiye. Di vê behsê de diyar 
e ku wêne bi şaşî hatine bicihkirin. Celîlê Celîl diyar dike ku di repertuara Evdilqadir de Mem û Zîn, Kerr û Kulik, 
Dayîr Beg, Ûs û Ezîz, Helîm Xatûn, Gureşê Mîrze Begê, Salihê Naso, Melek Naz, Memê Ewan, Usibî Şer, Dilî, 
Cebelî Axa, Huseyîn Begê Zîlî, Guçik Hesen, Hesenê Alê, Arzi û Qember, Delal, Hey Can, Hey Lê Yarê, Meyrem, 
Suwarê lo lo, Xan, Gulê Yarê, Xarzî Mehmed, Herbê Tişrînê, Elî Axayê Celemê, Heseno Pismam, Ceferê Qurbet, Şêx 
Seîd û yên mayîn hene (2014a, 673-674). Helbet, ev repertuar bi giştî ya endamên malbatê ye, bi taybetî ya Hesen 
Nazî û Evdê Şerê ye. 

Ekrem Nazî (1968-), kurê Evdilqadir Hesen Nazî hunermendek e ku nerîta xurt a malbatî bi sazbendiya xwe ve 
berdewam dike. Ew li ser herdu kalikên xwe Evdê Şerê û Hesen Nazî û rola wan a belavkirin û parastina çanda kurdî 
de wiha dibêje: “[Li] Çiyayê Kurmênc, Hesnazî û Evdê Şerê ne bes ji Êfrîn re distira ji hemû milletî kurd tev da ra 
distira. Çi li vê derê, çi li Tirkiyê, çi li Iraqê çi li Îranê li gi dera. Çiqa [kilam û meqamên] dîrokî hene gî distira gî bela 
7  Awayê rast ê navê kurê Evdê Şerê “Evdirehman” (Evdirehmên) û kurê Hesen Nazî Evdilqadir (Evdilqêdir) ji qeydeke deng, li gorî bilêvkirina 

Henanê Evdê Şerê hatiye tercîhkirin (bnr. Tirej Afrin, 2019a).



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  333  |

dikir” (Arta, 2023, 43). Ekrem Nazî li ser rola herdu kalikên xwe ya di parastina çanda kurdî ya devkî de dibêje, nav 
û dengê wan li derveyî herêmê belav nebibe jî ji ber mîrasa ku neqil kirin û bi tembûrên xwe meqam veguhastin, wan 
“milletê kurd tev da ra” gotin ji ber ku ew mîrasa devkî ya hemû milletê kurd e. Tişta din a ku ev malbat û herdu bira 
navdar dikir berdewamiya nerîta malbatî ye ji aliyê zarokên wan ên şair, tambûrvan û sazbend. Henan û Evdirehman, 
herdu lawên Evdê Şerê pareke biçûk a barê giran ê mîrasa bavê xwe rakiriye, Evdilqadir lawê Hesen Nazî jî li dû bavê 
xwe kilamên bavê xwe rakiriye û li dû şopa wî çûye. 

Neviyê Hesen Nazî û kurê Evdilqadir, Ekrem Nazî (Bavê Nazî) jî îro bi tembûrvanî û sazbendiya nerîtî bi rengekî 
profesyonel berdewam dike. Ew bi awayekî xurt bi tûrasê bav û kalên xwe re girêdayî ye ku dema behsa xwe dike, li 
ser vê babetê dibêje “ez pirî mereqlî bûm, ez pirî eşqlî bûm, yanê min îbadeta ji Xudê berjêr ji tûrasê xwe ra dikir”. 
Dîsa ew li ser rakirina tûrasên bav û kalên xwe, bi vî rengî secereya xwe dide: “Va kara me rakirî, va saza, va dîroka 
va tûrasa ji bav û kala da. Ji Hesenê Melhesen da, ji Ehmedê Melhesen da, ji Evdê Şerê da, ji Hesen Nazî da. Bavkî 
mi Evdilqadir Hesnazî. Û ji wir derket Ekrem bavê Nazî, lawê Evdilqadirê Hesen Nazî” (2020 ,دــتنمى بــلح القثاــفي). Tê 
dîtin ku malbat ev çend nifşe bi mîrasa hunerî ya bav û kalên xwe re eleqedar e û giringiyeke berçav didine dewam-
dariya çand û muzîka nav-malbatî. Dema ku Ekrem Nazî yekem car di sala 1989ê de li pêşiya kalikê xwe li tembûrê 
dide, kalikê wî Hesen Nazî pê şa dibe û hêstiran berdide. Ji ber ku piştî kurê xwe Evdilqadir, ew dibîne ku neviyê wî jî 
tûrasê bav û kalan radike û ew li ser vê yekê wiha dibêje: “ûcax kûr nare, ûcaxê me yê timî şên bî” (,دــتنمى بــلح القثاــفي 
2020). Korbûna ocaxê ku têgeheke giring e di adet û edebiyata devkî de, bi taybetî ji bo wê rewşê tê gotin dema ku 
zarokên kesekî çênebin ango kordûndebûn û war-reşbûnê îfade dike. Li vir em dibînin ku ev têgeh transferî rewşa 
dewama nerîta kilambêjî û sazbendiyê bûye ku jê bi berdewamî peyrew derdikevin. Pêwîst e bê behskirin, îro Ekrem 
Nazî li taxa Şêx Meqsûd a li Helebê karê tembûrjeniyê berdewam dike, tevî şer û pevçûnên dijwar ên ku van salên 
dawî li Helebê û gundewarê pêk hatine.

Çawa ku tê dîtin, Evdê Şerê û Hesen Nazî tesîreke mezin li ser zar û neviyên xwe çêkiriye û vê tesîrê hiştiye ku 
zarên wan jî bi vê hunerê re mijûl bibin. Ji bilî van, herdu bira eynî wekî Şêx Simaq û Îbrahîmê Tirko, ji şair û sazben-
dên din re bûne hoste û hindek kesan xwe li gundê Naza girtine da ku ji wan kilaman û tembûrvaniyê bielimin. Dibe 
ku ji ber vê hindê be, ev gund li Efrînê bûye navenda perwerdehiyê û wekî “gundê aşiq û şairan” hatiye binavkirin. 
Bicî ye meriv bêje ev gundê navdar, li navçeya Şeraya Efrînê dimîne. Navê gund yê ji dema osmanî de maye wekî 
Naz Uşağı ــناز وأشــاغي ye, dû re piştî ku tedîbê navê gundan çêdibe ji aliyê serdestên nîzamê Suriyeyê ve navê gund 
bi erebî dikin el Muhebbebê (Çiyayê Kurmênc Official Mihemed Dîlber, 2020, 6:30). Ev gund ji berê û paş de bûye 
navend bo hunera tûras a kurdî li vê deverê. Bi taybetî malbata ku bi kilam û tembûrjeniya xwe ve merûf e ango Evdê 
Şerê û Hesen Nazî ku ji bav û kalên xwe Ehmedê Hesen, Hesenê Mele Hesen de (Nadim Ado, 2023;,دــتنمى بــلح القثاــفي 
2020) ev çand berdewam kirine, ji sedsala 19em û vir de tesîreke mezin li derdorên xwe hêlane. Ji vî gundî xêncî 
Evdê Şerê û Hesen Nazî, Ebû Îdrîs û gelek navên din jî derketine. Bi taybetî dîsa bi dû şopa bav û kalê xwe Evdilqadir 
Hesen Nazî bi destanbêjiyê derketiye (bnr. Celîl - Celîl, 2014a). Navekî din ku dîsa bi heman rengî li pey mîrasa bavê 
xwe ketiye Henan e ku wekî Henanê Evdê Şerê tê nasîn. Henan bi tevî pismamê xwe Hesen Nazî îcrayên xwe yên 
destan û kilaman hene (bnr. Tirej Afrin, 2019a). Kesekî din ê ji heman malbatê, Mihemed Kalo ku di ciwaniya xwe 
de diçe ber dilovaniya Xwedê û dû re li ser mirina wî kilama bi navê “Xarzî Mihemed” tê derxistin, yek ji wan aşiq 
û sergovendê dawetan bûye li vî gundî. Dîsa Ekrem Nazî (1978-), tembûrvanê ji heman malbatê, neviyê Hesen Nazî 
li Helebê kar û barên xwe yên hunerî didomîne ( E, Ebdulhenan, Pêwendiya Şexsî, Çiriya Paşîn 11, 2025). Herwiha 
tembûrvanên ku bi gelek aşiq û şairên vê herêmê re tembûr lê daye ji bo destanên dirêj, Horîg û Wehîd Xelîl ji gundê 
Naza ne (bo zêdetir agahiyan bnr. Hatun Sürücü, 2024a). Hunermendekî din ê ji vî gundî Nûrî Şêxo (Bavê Mesûd) 
ye ku kilamên Hesen Nazî û Evdê Şerê yê wekî Xarzî Mihemed îcra kirine. Çawa ku tê dîtin di du sedsalên dawî de, 
ev gund ji bo gelek şair û kilamciyên deverê re bûye navendeke perwerdehiyê an jî dibistana tûrasa kevn li temamiya 
Çiyayê Kurmênc û ji bilî herdu şairan gelek navên din ên biqîmet ji heman gundî derketine. 

Mîrasa Hevpar û Nezelaliya li ser Xwedîtiya Hin Kilaman
Repertuarên herdu şairên bira, Hesen Nazî û Evdê Şerê ji ber veguhastinên çandî û nav-malbatî hevpariyeke 

zêde nîşan didin, ji ber ku ji bilî vegêranên ku aidî wan bi xwe ne, heman destan û kilamên tûras ji bav û kalên xwe 
rakirine. Lêbelê, ji ber ku Evd(o) hê di sala 1961ê de diçe ber rehma Xwedê, derheqê sermiyana wî de kêmtir agahî 
digihîjin ber destê me nisbet bi birayê wî Hesen Nazî ku sedsalek emir kiriye. Lewma herçiqas hin kilamên ku xwe-
diyên wan diyar hebin jî di nav malbatê de, hin ji wan baş nayên zanîn bê ka aidî kîjan birayî ne. Ji ber vê hindê, meriv 
dikare hin kilamên vê malbatê di bin xwedîtiya herdu birayan de bifikire û binirxîne. Ji herdu birayan tenê dengê 
Hesen Nazî hatiye tomarkirin, dengê Evdê Şerê li gorî malûmatên berdest nehatiye tomarkirin.8 Hin îcrakarên nesla 
8  Eger hatibe tomarkirin jî ji bo niha em aqûbeta dengê wî nizanin. Li gorî zanyariyên ku mamoste Ebdulwehab Ebdulhenan dide (Pêwendiya 



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  334  |

nû û bi taybetî zar û biraziyên Hesen Nazî, dema ku kilamên aidî wî îcra dikin, di nava kilamê de navê Hesen Nazî 
tînin ziman ku bi vî rengî jî daner û xwediyê kilamê pê diyar dikin. Bi taybetî, kilama ku Hesen Nazî li ser birayê 
xwe derdixe ya bi navê “Lo Birawo” (Evdê Şerê) kilameke wisa ye ku tê de navê wî di serê çend bendan de nûbar tê 
hildan.9 Dema ku di sala 1961ê de birayê wî Evdê Şerê bi rehma Xwedê şa dibe, ew bi pey birayê xwe re kilameke bi 
navê “Lo Birawo (Evdê Şerê) li ser wî derdixe/îcad dike. Kilama ku wî li ser birayê xwe gotiye li deverê belav dibe û 
nav û mîrasa Evdê Şerê di nav xelkê deverê de zindî dihêle. Henan lawê Evdê Şerê, kilama apê xwe Hesen Nazî îcra 
dike ya bi navê “Lo Birawo”. Kilameke dirêj e, bi tevî muzîkê qedera 30 deqîqeyan dikişîne. Berî ku Henanê biraziyê 
Hesen Nazî û lawê Evdê Şerê dest bi kilamê bikin, derbarê xwediyê kilamê û endamên malbatê de agahiyan dide û 
navê wan hemû kesan hildide ku li wê civatê hazir in: 

“[Em] rûniştine li Çayê Seydo, Cebel Seydî li mala pismamê min Evdilqadir lawê apê min Hesen Nazî bavê Hesen. Evî van 
gotininan dike Henan lawê Evdê Şerê, pismamê Evdilqêdir. [Bavê Evdo] Herdu jî lawê aşiq û şaîran e. Îca cimaetê me rûniştî 
lawê pismamê min Ekrem, Bavê Nazî ew jî hazir in, birakê min Evdirehman bavê Mihemed ew jî cem me hazir in. Lawê 
min Evdo, ew jî hazir in. Va kilamê wexta bavkê min rehmetî, rehma Xwedê li tirba herdu aşiq û şaîra bê, wexta ji dinyê bar 
kir dinya xwe degişmîş kir, apê minê rehmetî va kilama li ser îcat kir, çêkir va kilama. Sala 1962a. De be’dî tu carî şûn da va 
kilamê me hîn negotî, em kê naha kilamê bibên ” (Tirej Afrin, 2019a).

Çawa ji pêş-xeberdana di kilama Lo Birawo (Evdê Şerê) de jî Henanê lawê Evdê Şerê dide zanîn, ev kilama li dû 
mirina bavê wî ji aliyê apê wî Hesen Nazî ve hatiye “îcadkirin”. Di qeyda jorê de ku Henanê Evdê Şerê xeber dide 
û pê re bira û kurê apê wî kilamê dibêjin û biraziyê wî Ekrem Nazî jî li tembûrê dide. Di vê performansê de, hemû 
pêkve prosesekê pêşkêş dikin ku tê de hevkariya afirandina kilam û muzîkê, bîranîn û enstrûman û tomarkirina deng 
cih digire. Ev çalakiya ku bi tevkariya gelek kesan pêkhatî, tam jî bi têgeha Small (1998) a bi navê “musicking” 
(muzîkanê/muzîkkirin) re li hev tê. Li gorî Small (1998, 2) di rastiya xwe de “muzîk ne tiştek e, lê çalakiyek e ku 
meriv wê pêk tînin.”

“Muzîk ew e ku meriv bi her awayî beşdarî performanseke muzîkî bibe, çi bi performansê, çi bi guhdarîkirinê, çi bi provaki-
rin an jî pratîkkirinê, çi bi peydakirina materyalê ji bo performansê (tişta ku wekî kompozîsyon tê binavkirin), an jî bi reqsê. 
Muzîk berî her tiştî çalakî ye” (r. 9).

Têgeha “muzîkkirin”ê an jî “muzîkanê” ne ku tenê performansa muzîkê li ber çavan digire, ew hemû wan çalaki-
yan bi xwe digire ku bi awayekî bi muzîkê re têkildar in, ên wekî hînkirinê, guhdarîkirinê û bîranîna muzîsyenan heta 
hewldanên ji bo tomarkirina deng. Ji ber vê hindê li gorî Small, “hemû çalakiyên ku tevkariyê li prosesê dikin wekî 
çalakiya muzîkê tên teqdîrkirin û biqîmetkirin (1998, 12). Dema meriv tor û danûstandinên nav-malbatî yên şairan 
û lawên wan dinêre, meriv dibîne ku ji hînkirinê bigire heta bestekirina kilamên nû, performansên bi komî yên en-
damên malbatê û destnîşankirina xwediyên kilamê û bikaranîna mexles û navê aşiq û şairan di nav kilaman de hemû 
di nav prosesa afirandina muzîkê de rûdidin. Endamên malbatê, her cara ku van kilaman dibêjin, destnîşan dikin ku 
kilam yekem car ji aliyê kîjan endamê malbatê ve hatiye gotin û bitaybet li ser çi rûdanê hatiye îcadkirin. 

Schäfers (2019), di xebata xwe ya li ser dawakariyên xwedîtiya kilamên dengbêjan de ji têgeha Marilyn Strathern 
(1996) a bi navê “qutkirina torê” istifade dike û destnîşan dike ku mantiqa modern a mulkiyetê pêwîstiyeke wisa pêş 
dixe ku ji bo aîdiyeta kilamê divê ew hemû tor û danûstandin bêne “qutkirin”. Lêbelê, ji ber ku kilam xwe dispêrin 
veguhastineke adetî ya silsileyî û hevpar, zehmet dibe ku meriv karakterên wan ên hevpar înkar bike ku di her îcra-
kariyeke nû de ji nû ve dikevin nav veguherînekê (Schäfers, 2019, 90). Ji ber vê hindê, nelihevî û nediyariyên li ser 
xwediyên kilaman derdikevin meydanê. Schäfers bi taybetî bala xwe daye dengbêjên jin ên herêma Serhedê û nîqa-
şek li dor xwedîtiya kilaman kiriye ku tê de hin dengbêjên jin ji bo hin kilaman dibêjin “ev ya min e”. 

Dawakariyên xwedîtiya (claiming ownership) kilaman di nav malbata berbehs de zêdetir ji aliyê endamên malbata 
şairan ve hatiye/tê kirin. Bo nimûne, Henanê Evdê Şerê di pêş-xeberdana xwe ya kilamê de dibêje “Va kilamê wexta 
bavkê min rehmetî, rehma Xwedê li tirba herdu aşiq û şaîra bê, wexta ji dinyê bar kir dinya xwe degişmîş kir, apê 
minê rehmetî va kilama li ser îcat kir, çêkir va kilama” (Tirej Afrin, 2019a). Malbat bi taybetî li wan kilaman xwedî 
derdikeve, yên ku endamên malbatê çêkirine ango “îcad” kirine. Ji bilî van hewldanên xwedîtiyê, dema ku zarên 
Evdê Şerê û Hesen Nazî kilamên bavê xwe an jî apê xwe dibêjin, mexles an jî navê wan jî li kilamê zêde dikin. Ji bilî 
wan jî kesên wekî Elî Tico jî dema ku stranê dibêje navê herdu xalên Xarzî Mihemed tîne zimên:

Şexsî, Çiriya Paşîn 11, 2025) qeydeke biçûk a dengê Evdê Şerê berdest bûye, lê mixabin ew jî ji ber rewşa aloz a salên dawî li Efrînê, winda 
bûye. Wê wextê deng kêm dihatin tomarkirin. Bo nimûne, dengê Mişo Bekebûr Berazî (1889–1956) ku hevdemê Evdê Şerê ye, ji aliyê Stig 
Wikander ve hatiye tomarkirin, bo qeydê bnr. Alano Rewan (2012).

9  Di dengbêjiya Serhedê de jî şagirt û peyrewên Evdalê Zeynikê di kilamên Evdal de navê wî hildidin, bi taybetî di destpêk û serbendan de: 
“Evdalê Zeynê dibê” an “Evdal dibê”. Bi heman rengî di kilama “Lo Birawo” de, peyrewên Hesen Nazî wiha dibêjin: “Hesen Nazî bang 
kir go”, “Hesen Nazî go”. Nav û mexlesên kilamên kurmancî piranî di serê kilamê de an jî di serbendan de cih digire. Ji bo dengbêj û şairan 
beshkirina navê daner û xwediyê kilamê, di wê qadê de otorîteya wan kesan nîşan dide û di her peformansê de dibe îmzeyeke performatîf. 



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  335  |

“ê de roya tu ketî doşeka mirinê, balê xu bidê

xalên te Evdoyê Nazî û Hesnazî li ber balgî serê te sikinîne

hêstirên xwunî ser başê te da dibarînin wek tava biharê gişirtiya baranê” 

(Tirej Afrin, 2019b, 10-11).

Çawa ku ji vê nimûneyê jî tê dîtin, dengbêj û sazbendên din ên ji vê herêmê dema ku vê kilamê dibêjin, li ser 
xwediyên kilamê yên ewil gotinên xwe dikin yek û heqê wan teslîm dikin, beramberî vê yekê, di kilamê de guherînên 
bingehîn çêdikin. Di vê behsê de, Elî Tico dema Xarzî Mihemed îcra dike, kilam xwe digihîne 44 deqîqeyan. Ev yek 
jî asta guherîn û împrovîzasyona Elî Tico nîşan dide, ji ber ku yek ji xwediyê kilamê Hesen Nazî bi xwe kilamê ligel 
tembûrê di 10-15 deqîqeyan de diqedîne. Hesen Nazî nav an jî mexlesa xwe (Bavê Mehmed Nûrî an jî Bavê Evdo) 
li kilama Xarzî Mihemed zêde nake, lê peyrewên wî vê yekê dikin. Herwiha dema endamên malbatê kilama wî ya 
bi navê “Lo Birawo” dibêjin, dîsa navê Hesen Nazî lê zêde dikin. Ev yek di heman demê de hostetî û otoriteya wî di 
nav îcrakarên vê edebiyatê de piştrast dike.

“herê herê dîsa Hesen Nazî bang kir go 

lo hev havîn e xweş havîn e

lo birawo go lo hev havîn e xweş havîn e 

êş û şewetê keko bira kes nebîne

dinyê neman rabûn Yusuf û Qarûn e” (Tirej Afrin, 2019a)

Hindek kilam hene ku ji aliyê malbatê ve an jî ji aliyê derdorên wan ve bi wan tên nisbetkirin. Herçiqas endamên 
malbatê heman kilamên bav û kalên xwe gotibin û her carê û her kesî bi terza xwe gotibe jî hin kilam diyar in ku Evdê 
Şerê û Hesen Nazî yekem car gotine. Hetta li mala kurê Evdilqadir Hesen Nazî û dû re jî mala neviyê wî Ekrem Nazî 
wêneyekî çarçovekirî yê herdu birayan xuya dike ku di navbera wêneyê wan de navên wan kilaman hatiye nivîsîn 
ku ji aliyê Hesen Nazî û Evdê Şerê ve hatine derxistin/îcadkirin (bnr. Pêvek 4). Ev wêne bi xwe belgeyeke saxlem e 
ku li beramberî serdestiya anonîmbûnê meydanê dixwaze û herdu şairan wekî afirînerên çalak ên vê çandê destnîşan 
dike. Serbarê vê, wekî ku belgeyeke telîfê an yê mulkiyeta çandî be “torê qut dike”, wate xet û sînorekê datîne di 
nêvbera xwe û kilamên ji hewza nerîtê ya bêbinî ku tê de bi hezaran rûdan, varyant û îcrakar cih digirin. Li hember 
guherbariya çanda devkî, sabitbûna dîtbarî ya nivîsê (lîsteya kilaman) xwediyên kilaman beyan dike û wisa jî dibe 
belgeyeke hostatî û şarezayiya herdu birayan. Di navbera herdu birayan de, afirîner/xwediyê hin kilaman bi temamî 
zelal nîne û ji ber vê bi şêweyekî vebirr nayê zanîn. Ev babeta ku kîjan kilam aidî kê ye, gelek caran yekser ji aliyê 
îcrakarên peyrew ve tê diyar kirin. Bo nimûne, di paş-xebera kilama Şêx Seîdê Pîran de, piştî Mecîdê Hemgulî kilamê 
dibêje tembûrvanê wî Wehîd Xelîl li ser çêkirina kilamê wiha xeber dide:

“Ma kanî, kanî? Leylayê Qasê Heso, Şêx Seîd Bavê Elî Riza, Qadî Mihemed kanî? Milet, ji zaroyê xu ra xeber din, ez ban we 
dikim bê şa’ir. Hineka herin wek Cemîl Horo rehmetî, Ebû Mesûdê rihmetî, Hesnaziyê rihmetî, Evdê Şêrê rihmetî. Evina gi 
rihmetî bûn. Sazkar bûn. Di şevekê da Şêx Seîd bi dar xistin, di wa şevê da Evdê Şerê çêkir va kilamê Şêx Seîd, me’nê hinda 
nebê li nav miletê kurd tev da, di arşîfê kin” (Jindires, 2022, 57).

Wisa diyar dibe ku Mecîdê Hemgulî ji hosteyê xwe Evdê Şerê hîn bûye ku ev kilam berê pêşîn wî derxistiye. Di 
kitaba Dastana Şêx Seîdê Pîran: Lo Welato de ku ji berhevkariya varyantên kilama li ser Şêx Seîd pêk hatiye, Muha-
med Zeyno diyar dike ku kilam aidî Hesen Nazî ye digel ku hin çavkaniyên wî ji Kobaniyê kilamê aidî Mişo Bekebûr 
Berazî dibînin û destnîşan dikin ku ew ji Kobaniyê derbasî Efrînê bûye (Zeyno, 2023, 35). Tê zanînê ku herdu şairên 
bira jî bi Mişo Bekebûr re kilam gotine di dîwanên axa û began de. Di heman kitabê de lêkolîner Heyder Omer dibêje 
“yekemîn car ev destan bi deng û peyvên rehmetî Evdê Şeirê hate strandin, û bi strandina birayê wî rehmetî Hesnazî 
(Hesen Nazî) li Çiyayê Kurmênc belav bû” (Zeyno, 2023, 4). Çawa ku tê dîtin babeta xwediyê kilama Lo Welato de 
jî nediyarî derketine meydanê ku pêdiviya vekolandinên zêdetir heye.

Çawa li jorê jî hate gotin, nezelaliya xwediyê hin kilaman heye. Kilama Xarzî Mihemed jî carcaran dikeve nav vê 
nediyariyê. Endamên malbatê yên wekî Ekrem Nazî (Mahmoud & Dunia, 2020, 2:30) û bavê wî Evdilqadir Hesen 
Nazî aidiyetê didin Hesen Nazî (Jinderes, 2009), lê hin kes jî îdia dikin ku ev kilam a Evdê Şerê ye (bnr. Eli, 2013). Ya 
baş û maqûl ew xuya dike ku meriv babeta xwedîtiyê de herdu birayan wekî hev-xwediyê kilamê binirxîne û wêneyê 
çarçovekirî yê li mala Evdilqadir Hesen Nazî jî wekî delîla vê tiştî bifikire. Ev babeta xwediyê kilamê her çi be, xêncî 
skeletê kilamê û hin temayên sereke yên vegêranê her kesî li gorî xwe kilam ji nû ve ava kiriye ku ev jî asta împrovî-
sazyona li vê herêmê nîşan dide. Danûstandina li ser kilama Xarzî Mihemed û ji aliyê şair û kilamciyên herêmî ve ji 
nû ve hilberandina vegêranê li ser esasê wê yê tematîk û hin xalên wê yên sereke, meriv dikare di çarçoveya “hewza 
nerîtê” (pool of tradition) ya Honko de bifikire. Hewza nerîtê têgeheke îşaretên kome-zanyariyên derbarê edebiyata 



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  336  |

tradîsyonel de ye ku ji aliyê komek merivan ve tê parvekirin. Endamên vê koma merivan dikarin tiştan lê zêde bikin 
an jî dikarin jê derxin (bnr. Honko, 1998, 70).

Li gorî Mehmûd Mihemed Elî, kilamên Hesen Nazî ev in: 1) Şêx Seîdê Kal, 2) Gulê Yarê, 3) Hey Yarê, 4) Ehmedê 
Şirtî (Ehmedê Esker), 5) Hec Welo, 6) Zêneba Osê, 7) Ebdoyê Şerê (Lo Birawo), 8) Heseno Pismam, 9) Xana Dinê, 
10) Xarzî Mihemed, 11) Axê Celemê, 12) Herba Tişrînê ye. Mehmûd bi xwe tescîla bi navê “Rabee” (ango bi erebî 
Bihar) ava dike û di wir de dengê Hesen Nazî jî tomar dike. Li gorî M. Mihemed Elî bi ser hevdu Hesen Nazî 66 saz 
(kilam) gotine (Mahmoud & Dunia, 2020, 1:09) û li ser afirineya wan wiha dibêje: 

“aîlê Hesnazî, kalê delal, mîrasê bi wan re heye. Ekrem ji bavê xwe rakirî, bavê Ekrem ji bavê xwe rakirî, Hesnazî ji kalê xwe 
rakirî, vanî. Gavê ku Evdî Şerê û Hesen Nazî, her du jî rehmetî ku li hev rûdiniştin, saz dikirin10, şor ji cem xwe de çêdikirin. 
Bi xwe him şair bûn, him bi pêçiya lê dixistin, him jî saz û lehn cem xwe de çêdikirin” (Mahmoud & Dunia, 2020, 1:06). 

Pareke mezin a tomarên dengê Hesen Nazî li ser înternetê peyda dibin, lê gelek kilamên ku aidî wî ne ji dengê wî 
peyda nabin. Bo nimûne, kilama wî ya “Lo Birawo” bi dengê wî nehatiye tomarkirin an jî ev deng heta niha nehatiye 
belavkirin. Wekî gotina dawî li ser xwediyên kilaman, zêdetir xebat gerek dike. Bi dû gotina Finnegan (1977, 201-
206), divê em wisa nehesibînin ku kilam an jî cureyeke din a helbesta devkî tenê ji ber ku devkî ye, teqez “anonîm” 
e û aidî hemû civakê ye. Nasîna danerê takekesî taybetmendiyeke gelek çandên devkî ye, herçend di maweya demên 
dirêj de dibe ku navê xwediyê eslî ji bîr bibe.

Varyantên “Xarzî Mihemed” û Veguherînên Sosyo-polîtîk 
Kilama Xarzî Mihemed an jî Xwarzê Muhemed ku li ser torên medyayê bi awayên cuda cuda meriv dikare bibîne, 

kilameke kevn e ku di sala 1938ê de ji aliyê Evdê Şerê an jî Hesen Nazî ve hatiye derxistin li ser xwarziyê wan. Ih-
timaleke mezin herdu birayan jî di afirandina ewil a kilamê de cih girtine. Evdê Şerê ji ber ku zû dimire, tu qeydeke 
wî ya bideng a vê kilamê berdest nîne. Ji sala 1938ê û vir de, li gorî qeydên bideng ên kilamê ku piranî piştî salên 
1970yî hatine tomarkirin, îcrakarên li Efrînê ev kilam gotine û qismek ji wan qeydan jî bi tembûrê, tenê saza wê ango 
besteya wê lê xistine. Li gorî qeydên berdest heta niha gelek kesan li Efrînê ev kilam îcra kiriye. Li Efrînê di nav 
îcrakaran de her cara ku kilam hatiye gotin, veguherînên bingehîn tê de çêbûne ku meriv dikare wan wiha rêz bike; 
beyanên li ser xwedîtiya kilamê û destnîşankirina navê şairan, awayên vegêranê yên cuda ku behsa tevgera Murîdan 
dikin, gotarên polîtîk û neteweperwer, guherîna navên navdaran (ji Mistefa Kemal berev Leyla Qasim) û guherînên 
din ên naverokî. Her cara ku ji aliyê kesekî nû ve ev kilam tê gotin, tê dîtin ku kilam kirasekî nû yê dewra îcrakar ji 
xwe re difesilîne û ji cîhanbîniyên nû re deriyê xwe vedike.11 Bi demê re, kilam dibe vegêraneke tim li guherbariyên 
nû yên di civakê re li hev dike, ji bo wan zemîneke hazir dabîn dike ku tê de xwestekên dilên şairan û êşa hevpar a 
civakê tev li şîna taybet a Xarzî Mihemed dibe.

Meriv dikare van veguherînên di nav kilamê de li ser têgeha Lauri Honko a bi navê “ekolojiya nerîtê” (tradition 
ecology) şirove bike. Li gorî Honko dema ku nerîtên devkî yên wekî destan û kilaman derbasî rewş û dorhêlên nû 
dibin an jî bi demê re pêrgî hin şert û mercên civakî yên nû tên, ji bo ku hebûna xwe biparêzin adapteyî rewşên nû 
dibin. Ekolojiya nerîtê, teorîyeke giştî ya çandê ye ku amrazan dabîn dike ji bo têgehkirina çawa naverokên çandî 
ji pêwendekê ber bi pêwendeke din diguherin, û çawa pêwend, fonksiyon û bikaranîna wateya van naverokan diyar 
dikin (Kamppinen, 2014, 4).

Dengbêj û şair jî li gorî hesasiyetên civata xwe ya guhdar berhemê beralî dike bi ser gotarên minasib. Di van vegu-
herînan û varyantbûna de kilama ku her carê ji bo xwe kirasî nû difesilîne di heman demê de nîşan dide ku kilam wekî 
berhemeke zindî bi dorhêla xwe re tim di nav hevkarîgeriyekê de ye. Bo nimûne, Tevgera Murîdan ku qewameke 
giring e di dîroka nêzîk a Efrînê de, tesîrên wê di kilama Xarzî Mihemed de xuya dibin. Xarzî Mihemed (Mihemed 
Kalo) di sala 1938ê de dimire ku wê salê şerê Murîdan û fransizan li deverê gurr bûye. Jixwe ev tevger di sala 1939ê 
de diqede. Tevgera Murîdan di navbera sala 1936 û 1939ê de li Efrînê çalak e û ji aliyê parek eşîrên kurdan ve tên piş-
tgirîkirin. Ev tevgera dînî-civakî ya ku li hember rêveberiya mandayê ya fransî ye, di dewrekê de pêk tê ku Tirkiye lê 
dixebite ku Xetayê daxilê erdê xwe bike. Tevger ji aliyê tirkekî bi navê Şêx Îbrahîm Xelîl (Soğukoğlu) ve tê rêvebirin 

10  Saz di dewsa kilamê de li Kobaniyê tê gotin, ji ber ku Mehmûd ji Kobaniyê ye bi termînolojiya devera xwe bi kar tîne. Herwiha li vê deverê 
ji bo kesên kilambêj jî sazbend tê gotin ku bi piranî bêyî enstruman dibêjin.

11  Li gorî qeydên berdest meriv dikare destnîşan bike ku navên ji vê herêmê yên wekî Hesen Nazî, Îbrahîm, Reşîdê Memçûçanê, Nûrî Şêxo, 
Cemîl Horo, Mecîd Hemgulî, Muhammed Elî Tico, Fethî Cemîl (tenê saz), Ehmedê Xanî, Qufê Şahîn, Ferman Awaz, Siyamend Efrîn, Elî 
Cemîl Horo, Ekrem Nazî (tenê saz), Adîk (tenê saz), Wehîd Xelîl (tenê saz), Dunia Kemal, Telet Memo (tenê saz) û hwd. ev kilam îcra 
kirine. Ji van navan jî diyar dibe ku ev kilam li vê deverê hatiye hezkirin û şairan xwestiye bibêjin, tembûrvanan xwestiye meqamên wê 
lê bixin.



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  337  |

û çend salan tesîreke mezin li ser vê herêmê çêdike. Di vê derbarê de, xebata bi navê Le Kurd Dagh et le mouvement 
Mouroud tekane monografiya berfireh e ku ji aliyê Roger Lescot (1940/1988; 1993) ve hatiye amadekirin. 

Li gorî zanyariyên berdest ku Evdilqadir Hesen Nazî dide, Hesen Nazî di wexta rêveberiya fransiyan de milîs 
bûye (bnr. Zeyno, 2023, 12). Yanê meriv dikare bibêje ku du alî hene wê demê, yek alîgirê murîdan, yek jî alîgirê 
fransiyan ku wekî milîs jî tên zanîn. Di varyanta kevn a Îbrahîm de tesîra vê bûyerê wiha derbas dibe: “bila ban milîsê 
me kurmanca gîya kin, bila werin nan û xweyê li gelek Mihemed helal kin” (Jindires, 2021). Ji vê yekê diyar dibe 
ku kesê ku şîna Mihemed digirin alîgirê milîsan e (fransiyan), bi ihtimaleke mezin eqreba û bi taybetî herdu xalên wî 
Evdê Şerê û Hesen Nazî ne. Li vir xuya dike ku terefgiriya fransiyan li ba şairan heye ku qeydên kevn vê yekê nîşan 
didin.

Varyanta berdest a Hesen Nazî (Jindires, 2017) ku di heman demê de ligel birayê xwe xwediyê kilamê ye, navê 
tevgerê tê de derbas dibe. Di nav varyanta Hesen Nazî de milîs bi xwe nînin, lê behsa teşkîlata murîdan dibe ku çawa 
zirar gihandine gundê Naza:

“hawar ev çito xişm û xezebê Xudê bû ji me ra 

ji teşkîlet ilma murîda 

xarzî temam gundê me yî Naza zalima şewitandin ar berdanê” 

(bnr. Pêvek 1).

Çawa ji vê benda kilama Hesen Nazî jî diyar dibe, “teşkîlet ilma murîda” ar berdane gundê Naza. Ev yek delîleke 
rasterast e ku di vegêranê de alîgirî ji bo teşkîlata ilma murîdan nayê nîşandan û bi xerabî behsa wan tê kirin. Ihti-
maleke mezin sebebê vê yekê bi paşxaneya milîsbûna şair re pêwendîdar e. Herwiha di varyantên Cemîl Horo û Me-
cîdê Hemgulî de jî xerabnîşandana tevgera murîdan xuya nake. Lê di varyanta Nûrî Şêxo de, meriv dibîne ku behsa 
murîdan tê kirin û Nûrî Şêxo bi xwe ji gundê Naza ye. Nûrî Şêxo derheqê şewitandina gund de wiha dibêje: “ê de mi 
go ji wê bi şûn de teşkîla hizbê murîdan çêbû li binyana gundê me yê Naza, ji alî xerbî de gazyax kirin ar berdanê” 
(Ferhad Omar Fawzy, 2023). Berovajî navên li jorê, di varyanta Elî Tico de ji bo şewitandina gundê Naza fransî tên 
sûcdarkirin. Elî Tico guherînên bingehîn di kilamê de çêdike û kilama ku varyanta Hesen Nazî 10 deqîqe dikişîne, di 
varyanta Nûrî Şêxo de dibe 35 deqîqe û di varyanta Elî Tico de bi tevî gelek hêmanên nû û muzîkê ve dibe 45 deqîqe. 
Di nav şairên Efrînê de jî heta salên 1970-80yî piştgir û peyrewên şêxan hebûn, parek ji wan şair û sazbendên navdar 
ên deverê bûn. Bo nimûne, Cemîl Horo û Mecîd Hemgulî wextekî dibin murîdê Şêx Xelîl (Hatun Sürücü, 2024a, 44). 
Wate, derdor û danûstandinên îcrakar tesîrê li vegêrana wî û carcaran jî terefgiriya wî dike.

Ji bilî rûdana dîrokî ya murîdan, di kilamê de guherînên din ên polîtîk û neteweyî jî tên dîtin. Sala ku Xarzî Mi-
hemed dimire, Mustafa Kemal Atatürk jî dimire. Hesen Nazî jî mirina wî wekî peyamekê dide ku tê de dibêje dinya 
ji kesî re namîne. Di varyanta Hesen Nazî de Mistefa Kemal (Atatürk) wekî “kanê baqilê dinyayê Mistefa Kemêl?” 
derbas dibe: 

“hele gu le xu ne kanî baqilê dinyayê 

siltanê payîtextê tirka

mêrê mîna Mistefa Kemêl 

destî xu berda ji hezn û defînê pera ji eskera wa di umyanê” (Pêvek 1).

Diyar e ku Hesen Nazî awayê ewil ê kilamê ku tê de Mistefa Kemal derbas dibe, berdewam kiriye. Lê di varyantên 
ji salên 70-80yî vir de êdî îcrakarên din behsa Mistefa Kemal nakin û di dewsa wî de Leyla Qasim û îdama wê tê 
vegêran. Herwiha navên din ên wekî Xurşîd Axa û Cemîl Axa jî di varyantên din de jê diçin ji ber ku êdî kesên ku 
wan nas dikin gelek kêm dibin.

Têgeha adaptasyona nerît-morfolojîk (tradition-morphological adaptation) a Honko (1981) wê adaptasyona 
nerîtê îfade dike ku bi çand, nirx, rol û rewşên sosyo-ekonomîk ên civakê re li hev dike. Yek ji wan hêmanên vê 
cure adaptasyonê bi ser sansûrê re çêdibe. Di vê rewşê de, hêmanên ji nerîtê yên ku nayên qebûlkirin an jî êdî nayên 
hezkirin, cihê xwe ji bo wan hêmanên nû dihêlin ku ji aliyê civakê ve tên qebûlkirin û maqûl tên dîtin. Guherîna di 
navbera varyantan de ya ji Mustafa Kemal ber bi Leyla Qasimê, meriv dikare di vê çarçoveyê de bifikire. Bi taybetî 
di nav kurdên Suriyeyê de, bi tesîra polîtîzasyonê, hesta neteweperweriyê di nav civakê de xurt bû û bi demê re vê 
rewşa nû tesîr li vegêranên devkî jî kir. Kilamên gelêrî bi xwe (bo nimûne kilama li ser Şêx Seîd) li vê herêmê bûne 
amrazeke xurt a neteweperwerî û nasnameya kurdî. 



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  338  |

ENCAM
Di vê xebatê de jiyan û sermiyana Evdê Şerê û Hesen Nazî, du birayên herî navdar ên li Çiyayê Kurmênc û rola 

wan a li vê herêmê hate destnîşankirin û tesîra li ser nifşên nû yên şair û sazbendên herêmê hate diyarkirin. Di çar-
çoveya vê xebatê de hate dîtin ku herdu birayên şair bi taybetî li Çiyayê Kurmênc û dorhêla wê bi îcrakarên din re 
têkiliyên xurt danîne û sermiyana xwe ya dewlemend derbasî nifşên nû kirine. Kilamên ku wan bi xwe “îcad kirine” 
ketine ser devê sazbend û şairên din û gelek varyantên nû ji wan hasil bûne û bi vî rengî tesîra van şairan jî li ser şair 
û kilamciyên hemdem û şagirtên wan berçav dibe. Ji profîlên biyografîk û mîrateya çandî ya van herdu birayên şair 
û sazbendên pêşeng xuya dibe ku ew bes wekî îcrakarên adetî yên ji vê herêmê nayên nirxandin, herdu bira di heman 
demê de bi afirîneriya xwe mohra xwe li çanda vê deverê xistine û bi dehan kilamên wan ketine nav wê hewza nerîtê 
ya vê herêmê. Di vê xebatê de herwiha hate dîtin ku ev malbat bi rengekî xurt bi hevdu re tevdigere û dawakariyên 
xwedîtiya kilamên bav û kalên xwe dike. Îcrakarên din ên ji vê herêmê jî dema ku kilamên herdu birayan dibêjin bi 
gelemperî nav û mexlesên wan (“Hesen Nazî bang kir go”) di nav kilaman de tînin zimên û heqê wan teslîm dikin. Li 
se vê behsê, wêneyekî çarçovekirî yê li mala Evdilqadir Hesen Nazî de navên wan kilaman hatiye nivîsîn ku ji aliyê 
Hesen Nazî û Evdê Şerê ve hatine derxistin/îcadkirin. Bi vî rengî, malbat li hember serdestiya anonîmbûnê meydanê 
dixwaze û herdu şairan wekî afirînerên çalak ên vê çandê destnîşan dike. Ev wêneyê ku wekî mafê telîfê û mulkiyeta 
çandî kar dike, “torê qut dike” û xetekê dikişîne di navbera kilamên malbatê û kilamên ji hewza nerîtê ya bêbinî de.

(Ve)guherînên di nav varyantên kilamê de bi têgeha adaptasyona nerît-morfolojîk a Honko (1981) re li hev dikirin. 
Bi taybetî hin adaptasyonên kilamê de di bin tesîra polîtîsazyona civakî de sansûrê kar kiriye. Bi vî rengî hêmanên ji 
nerîtê yên ku nayên qebûlkirin an jî êdî nayên hezkirin, cihê xwe ji bo wan hêmanên nû hiştine ku ji aliyê civakê ve 
tên qebûlkirin. Guherîna ji Mistefa Kemal a ber bi Leyla Qasimê di vê çarçoveyê de dikare bê nirxandin, ji ber ku di 
nav kurdên Suriyeyê de, bi tesîra polîtîzasyonê, hesta neteweperweriyê xurt bûye. Referansên erênî yên ji bo Mistefa 
Kemal ku cih hêlane bo bi Leyla Qasim, sembola berxwedana siyasî ya Kurdan a li Iraqê, mekanîzmayên adaptasyo-
na fonksiyonel û ji nû ve pozîsyonkirina îdeolojîk nîşan dide.



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  339  |

ÇAVKANÎ
Abdo Abdulrahman Ebdê Şaerê. ةرهــس خاةــص ــمع الــنفان دــبع النــمحر دــبعي شرعــه و ــعوازف “ الزــبق رــكأم ــنازي || Ebdulrehman Ebdê Şearê”. YouTube. 

2020, December 25. https://www.youtube.com/watch?v=zz7DnoW6GGA 

Alano Rewan. “Mişo Bekebûr”. YouTube. 2012 March 3. https://www.youtube.com/watch?v=popjAlopB5o 

Blum, Stephen - Hassanpour, Amir. “The Morning of Freedom Rose up”: Kurdish Popular Song and the Exigencies of Cultural Survival. Po-
pular Music, 15(3), 1996, 325–343. Retrieved from https://www.jstor.org/stable/931333

Celîl, Celîlê. Zargotina Kurdên Sûrîyeyê. Ankara: Wardoz, 2021.

Celîl, Ordîxanê - Celîl, Celîlê. Zargotina Kurda 1: Êpîk, Dastan. Wien: Înstîtûta Kurdzanîyê, 2014a.

Celîl, Ordîxanê - Celîl, Celîlê. Zargotina Kurda 2: Êpîk, Dastan. Wien: Înstîtûta Kurdzanîyê, 2014b.

Çiyayê Kurmênc Official Mihemed Dîlber. ناةــيح شرــان الزــكرم ةــيرقو ــنازا Efrîn navçeya Şera û gundê Naza. YouTube. 2020 February 12. https://
www.youtube.com/watch?v=wIZ8P8QOdL0 

Delikaya, Ömer. “Aşiqê Eşqê”: Dengbêj û Sazbend Xalidê Xendeqa. In O. Bozan, A. Ertekin, A. Cengiz, A. Kaçmaz (Eds.), Cumhuriyetin 100. 
Yılında Ergani: Din-Eğitim-Kültür. Bursa: Ekin Yayınevi, 2023.

Delikaya, Ömer. “Şair, Dengbêj, Sazbend û Aşiq: Nêrînek li Termînolojiya Îcrakarên Edebiyata Kurdî ya Devkî.” Mukaddime, (16), 2025, 
231–261. 

Elî, Muhammed Ebdo. Cebel el-Kurd (Efrîn). Efrîn: Nediyar, 2003.

Finnegan, Ruth. Oral Poetry: Its Nature, Significance and Social Context. Cambridge: Cambridge University Press, 1977.

Gültekin, Mehmet. Zargotina Kurdên Serhedê: Kilam û Destanên Epîk ên Dîrokî, Mêrxasî û Serhildanan. Stenbol: Avesta, 2013.

Hamelink, Wendelmoet - Barış, Hanifi. “Dengbêjs on borderlands: Borders and the state as seen through the eyes of Kurdish singer-poets”. 
Kurdish Studies 2(1), 2014, 34–60.

Hassan Nazzi. “ــيديفو مــيدق لــنفلان الرــيبك الرالــح نــسح ــنازي ةــقفرب الــنفان الرالــح ــنوري شيــخو /كولــي ياري/نــيرفع” YouTube. 2017 September 19 https://www.
youtube.com/watch?v=3lRt7kmQIT8

Hatun Sürücü, Sevim. “Di Navbera Nerît û Teknolojiyê da: Jiyan û Hunera Kilamcî Elî Dore”. Kurdiname, (11), 2024b, 75–95.

Hatun Sürücü, Sevim. “Mecîdê Hemgulî: Jiyan, dengbêjî û bernivîsandina destana Mihemed Emîn (Leyla û Mecrûn)”. Kurdiyat (10), 2024a, 
41-65.

Hemkoçer, Mihemedê Cezawir. Bêrîvana Cindî: Çend Destan û Serhatiyên devera Efrînê (Rojavayê Kurdistanê). Silêmanî: Enstîtuya Kelepûrê 
Kurdî, 2013.

Honko, Lauri. Preface. In L. Honko (Ed.), Textualization of Oral Epics (pp. vii–viii). Berlin - New York: Mouton de Gruyter, 2000a.

Honko, Lauri. Text as Process and Practice: The Textualization of Oral Epics. In L. Honko (Ed.), Textualization of Oral Epics (pp. 3–56). New 
York: De Gruyter Mouton, 2000b.

Jinderes. “Adîk Efrîn 1979 بمطور كيدأ نيرفع ,فزع نارد”. Youtube. 2021. https://www.youtube.com/watch?v=Q730EDv-16I

Jindires. “Gureşê Mêrzo, Hesnazî, نسحازي: كوره شى ريمزو”. YouTube. 2019b January 16. https://www.youtube.com/watch?v=ca9WBtkt4bU 

Jindires. “Hesnazî Efrîn Kurdsat 1-نسحازي نيرفع نم كوسدرات”. YouTube. 2009, May 13. https://www.youtube.com/watch?v=GOpVAmTsyxw

Jindires. “Hesnazî:Xwerzî Mihemed ــخورزي دــمحم بصــوت نــسحازي “. YouTube. 2017 February 16. https://www.youtube.com/watch?v=Mu9RE-
9abHPc

Jindires. “Xwerzih Mihemed (Îbram sal): 1970-1950”. YouTube. 2021, January 4. https://www.youtube.com/watch?v=e-u2nztUYTc

Kamppinen, Matti. “The Role of Theory in Folkloristics and Comparative Religion”. Approaching Religion, 4(1), 3-12. 2014.

Kevirbirî, Salihê. Filîtê Quto. Stenbol: Do, 2000.

Kritzeck, James - von Le Coq, Elinor. “Albert von Le Coq”. The Princeton University Library Chronicle, 23(3), 115-120, 1962.

Kock, Lars-Christian û yd. “The Berlin Phonogramm-Archiv: A Treasury of Sound Recordings”, Acoustical Science and Technology 25, no. 
4 (2004): 227 –31.

Honko, Lauri. “Four Forms of Adaptation of Tradition” in Theoretical Milestones: Selected Writings of Lauri Honko, ed. Pekka Hakamies and 
Anneli Honko, Folklore Fellows Communications 304, Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia, 2013.

Le Coq, Albert. von. Kurdische Texte. Berlin: Reichsdruckerei, 1903.

Lescot, Roger. “Le Kurd Dagh et le mouvement Mouroud”, Studia Kurdica, 1–5: 101–26, 1940/1988.

Lescot, Roger. Çiyayê Kurmênc û Tevgera Murûdan, (wer. Amed) Stockholm: Weşanên Komela Jinên Kurdistanê li Swêdê, 1993.

Lescot, Roger. Enquête sur les Yézidis de Syrie et du Djebel Sindjar. Beyrouth: Institut Français de Damas, 1938.

Lescot, Roger. Lawê Pîrê: Textên Kurdî. Stenbol: Avesta, 2013a.



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  340  |

Lescot, Roger. Memê Alan. Stenbol: Avesta, 2013b.

Lescot, Roger. Textes Kurdes. Paris: Librairie orientaliste Paul Geuthner, 1940.

Mahmoud & Dunia. “90ارــكم دــبع الــقارد ــفي نرباــمج دــنمرنه مــيدقت ــمحمود دــمحم ــلعي رأشفيــ مــقر” . YouTube. 2020 July 5. https://www.youtube.com/
watch?v=xkNLMx2aKZY 

Nadim Ado. “ةقلح نم رتاث نيرفعي العازف اركم ناز”. YouTube. 2023, December 24. https://www.youtube.com/watch?v=FK10IiW6aCM 

Orak Reşitoğlu, Sevda - Keskin, Necat. “Rola Entelektuelên Fransî di Pêşketina Xebatên Kurdî û Rewşenbîriya Kurdî de”. International Jour-
nal of Kurdish Studies, 10 (2), 2024, 391–410.

Pinto, Paulo. Kurdish Sufi spaces of rural-urban connection in northern Syria. Études rurales, 186, 149-168, 2010. https://doi.org/10.4000/
etudesrurales.9290

Schäfers, Marlene. “Tracing Connections: Kurdish Women Singers and the Ambiguities of Owning Oral Tradition”. In U. Özdemir, W. Hame-
link - Martin Greve (Eds.), Diversity and Contact among Singer-Poet Traditions in Eastern Anatolia (1st ed., pp. 77–93). Baden-Baden: 
Eregon Verlag, 2019.

Small, Christopher. Musicking: The meanings of performing and listening. Hanover and London: Wesleyan University Press, 1998.

Sträuli, Barbara. “Our Steppe is Vast ...”: Kurdish Epics and Tribal Stories from Urfa, 1906 Collected by Oskar Mann. Wiesbaden: Harras-
sowitz Verlag, 2021.

Tejel, Jordi. “Scholarship on the Kurds in Syria: A History and State of the Art Assessment”. Syrian Studies Association Newsletter, 16(1), 
2011,18–29.

Tirej Afrin. “Henanî evdê şerê ولا رباوو law birawo”. YouTube. 2019a January 12. https://www.youtube.com/watch?v=lu3KJBhIJsg

Tirej Afrin. “Sitrana Xwarzi Mihemed - Elî Tico أغةــين ــخارزه دــمحم \ بصــوت الــنفان الرالــح ــلعي ــجتو”. YouTube. 2019b March 3 . https://www.you-
tube.com/watch?v=06M0Hx3LU0Q&t=1117s 

Tirej Afrin. “1ــحوار وآغاــني ــناةرد اًدــجً ــمع الــنفان رشديــ مــم جوجاهــن Hevaxiftinek û stranên - Reşîtê Mem Çûçanê”. YouTube. 2019c January 27. https://
www.youtube.com/watch?v=1zXP8E-vb2k

Wikander, Stig. Recueil de textes kourmandji. Uppsala: Almqvist & Wiksell, 1959.

Yaş, Zeynep. “Elî Tico (Mihemed ‘Elî Tico)”, Folklora Kurdan, (7), 2016, 46-49

Yaş, Zeynep. Şakarên Muzîka Kurdî-2 (1st ed.). İstanbul: Şaredariya Bajarê Mezin a Amedê, 2016.

Yorğun, Tarık. “Karwan, Eşîr û Bazinbelek: Nêrînek li Varyantên Filîtê Quto”. Kurdiyat, (9), 2024, 39–76. 

Yüksel, Metin. Dengbêj, Mullah, Intelligentsia: The Survival and Revival of the Kurdish-Kurmanji Language in the Middle East, 1925–1960. 
Chicago: University of Chicago, Doktora Tezi, 2011.

Zeyno, Muhamed. Dastana Şêx Seîdê Pîran: Lo Welato. Almanya: SerSera, 2023.

 YouTube. 2020 October 14. https://www.youtube.com/watch?v=biK0ssplRJs .(دتنمى بلح القثافي. لمحني رتاثنا النيرفعي قم)اةلب مع النفان ركأم نازي



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  341  |

Pêvek 1: Xarzî Mihemed a Hesen Nazî
dibê mi lê hayê
hayê hayê hayê hayê lê hayê 
erê erê ti nemayê 
lêlkana bayê xerbê 
xûşk kûr bibe dê nemîne xarzî teniya Helebê gi tê dayê ay ay ay
erê erê Xudê me’dem qeder û tebtîla min û xelkê narîn we bû
hawar hawar Xudê xeyrî te ez a xelkê narîn ra da dinyayê 

[erê, saeta te xwaş!]
 
erê erê nabe nabe xarzî keko nabe
erê erê nabe
tu ket ber nefesê dînê
kî zalim e kî bêbexta
yek bi yekî ra bibê ocaxî te yî kûr be mala te’w xira be

erê Xudê heyfa pêxemberê ummetê
heyfa xelkê min î camêr sal dikine 
dew di mi ne keko12 
te kişande pir zehmet û pir ezîyat û pir ‘ezab e
 
Xwedêwo Ela xera be mala hekîm û tuxtorê Helebê
top û tifingê Rebî Alemê lê kevê 
li derdî xelkî camêr derman nedin
li sox derecê hekîm û dixtora hawar neke 
şiphe li mîratmaya vê kezebê

[saet xaş!]
 
erê erê hawar hawar hawar 
Xudêwo Ela
Xwedê tî qadir e tî mewcûd e
naka hekîm û tixtora Ela kirin micedele
derdê xelkê narîna dane xelkî minî camêr qurucax e
 
Xwedêwo Ela
bira bi şora bi denga li imûmê dinyê bela ba
bila bi denga
hawar Xudêwo Ela imûmê dinyê bibhîsta
naka emir cî da bahata ji Rebî Alemê da
erê erê Xudêwo bila bigotana derda mirin ‘eletekê ji dinyê rabe
wexta li memleketê xerîbê xarzî kûrana Cîmê
ecêba va xebera keko kezeb û cîgera mi şewitî
fikirî ne wa mewcûd e 
aqilî xalî te nekit ne deftera keko ne kitabe
 
[sihet xaş]
[erê]
 
mi go erê erê wayê 
hayê hayê hayê lê hayê
erê erê ti nemayê

12  Ev rêz tam nehate fêmkirin.



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  342  |

xarzî keko dilê min î bi birîne
çiqa bibêm hawar hawar 
mi seh dike dinya keko talî nayê
erê erê mila we be mila we be
xarzî keko mila we be
Ela Ela Rebî Alemê bila li kesî nê qeher û nê qezebê

[saeta te xweş be]

hawar Xwedêwo Ela balê xu didê ciya û balgiya xelkî minî meqbûla
hele binire werga melûl e ya baxtreş e hawar hawar
biçîm û tedbîlê xelkê narîn binire
bejnê kilîd û kembera qirikê zêra û gerdena
farê sor û çavê belek biskê bireva
balê xu pê de di cîya û belgiya malûl e
hele binêrin vê tatê vê erebê lê
 
erê erê vê tatê vê erebê 
Ela li cîya û balgiya binire
ji qutiyana derman û îlaca keko
bitûn îlac û derman neman li bajarê Binyê Ela
îlac û derman nema li Bêyrûd û li bajarê me yê Helebê
 
wey wey felekê neyarê qeda li dinyê kevê
uymîş dinyê mebin birawo taliya dinyê re
erê erê te canê kîbar ra keko çizmîşkirî
bi destê hekîm û doktora
te canê narîn da ber makîna û ber kehrebê lê

[erê]
 
erê erê te da ber kehrebê
xera be mala hekîm û tixtora
li derman nedî li derdê xelkî minî camêr
kirin micedele, neke şihbe li mîratmaya vê kezebê
de here xwarzî keko lêlkana bayê xerbî 
mila xwîşk kûr bibe hawar dê tine bê
 
şîret û temiya li we bikim 
ne perê pir ne malê dunyayê
ne bi camêra, ne bi xedara, ne bi çeleng e
gerek bi va dinê qut bibe batil efrût 
mera hû mi neke lawina qet pê şa nebê

[çend kes bi hevdu ra dibêjin: erê erê!]
yekî din jî dibêje: weleyî dinya wer boş e!
 
dibê minê hayê hayê hayê lê hayê
hayê hayê hayê qederê ti nemayê lê
erê erê xarzî Mihemed keko, binirim bejnê te zirav e
herê herê nêrgize gule vê aşiqinî vê rihanê
Ela aşiqînî vê rihanê
bila h’eşîn bikira li mala mezin devê taq û pencera
ay ay keko li Amûdê ber lîwanê
na wele li bajarê Heleba mîra



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  343  |

ay dilo ti neba li pêşiya eczexanê lê
 
hele ji xu ra bibînin vê ton ecêbê
bejnê kilîd û kembera ji xu ra bibînin
bejnê bala vê xelkî minî meqbûla Henîfxanê ay ay ay
erê lawina li tertîbê li biçîmê li qirûm û li êriş û li ‘elwanê
xarzî keko mirinê tu bimrê, wextê te serê xu da kêlê kevirê
darî rehmetê axî gorna, werin mina vê ecêbê
tirsa min e ji vê tirsê, hawar dûyî te ra xelkî meqbûle
bejnî narîn bide ber xemlê, xu bide ber darê eynê 
ji kê ra çavê belek lê qeter merhemê guliya keko bide ber badanê

[yek dibêje: saet xaş!]
[yek jî dibêje: erê!]

herê herê heyfa pêxemberê ummetê 
heyfa xelqî minî camêr ra
wextê biqulibe têkevê bedîlê
wext û zemanê biqulibê têkeve zemherîrê
şixirtiyê tavan û tola ewra û birûska ay
hele binire bi ser canê kîbar da were xar bibe
şepirtiyê topa ji ‘eniyê tew tew dilo dileva
tipitipa dilopa berfê vê baranê

[yek dibêje: law law law!]

erê erê dibe tipêtipê dilopê berfê bê û vê baranê
Xudê Ezraîlê mêrê kulê ra mirin wezîfa xu ye
aman û toxila bertîl û minet û rica û lawina qe nizane

erê erê Xudê hal û dilixê we be
teniya Helebê tê dana kêleka meyta bila nêzekevin
bila bibe kûrkûrê Elîf û Fîdanê
erê erê xarzî keko tim gelî xalan û xarziya gelî pismama dipirsin
mecal nema li ber mirinê axao li ber candanê

erê erê li ber mirinê keko li ber candanê
ê ti li gelî pismama dipirse 
pirs kir bajarê Bêyrûtê li piş şebeka, li mixara, li hepsa li zîndanê
yekî şeş me hene birîndar ê sekin ji Heleba mîra anîne xestexanê
hawar ev çito li xişm û xezebê Xudê bû ji me ra 
ji teşkîlet ilma murîda 
xarzî temam gundê me yî Naza
zalima şewitandin ar berdanê lê

erê erê hawar hawar gelê birano
li teşkîlet ilma murîda 
gundî me yî Naza şewitandin zalima ar berdanê
wey wey dinyayê qutê
bila ji we re şîret be, ûymûşê dinyê nebin
qeda li dinyê kevi taliya dinyê qut e

hele gule xu ne kanî baqilê dinyayê 
siltanê payîtextê tirka
mêrê mîna Mistefa Kemêl 



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  344  |

destî xu berda ji xezn û defînê pera ji eskera wa di umyanê

[erê sihet xweş]

wey wey dinyayê qutê
xarzî bila ti tebayî be mêrê mîna Xurşîd Axa
li hidûd û topraxê Turkiyê
wextê xu da hukim dikir li bajarê Îslehê, Meraşê, Bazarcixê
Keferdûzê keko bigir heta deşti dûzê ‘erebanê

wey wey dinyayê qutê
law huna loma dilî minî xwînî mekin
qeda bi dinyê kevê taliya dinyê va ay ay
keko bila ti tebayî be
simêlê reş dîregê heca meliya amirê kê îdamê dê siwanê 

mêrê mîna Cemîl Axa bejnê bilind pêra fîşega
qeda li dinyê kevê
xarzî ew jî mîna te yî kaur î karocax bû
hawar hawar heşeler be lawina kila çavê Zekîxanê

[erê erê erê]
[sihet xaş xalê Hesen, sihet xaş]
[sieta te xaş]



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  345  |

Pêvek 2: Gora Hesen Nazî li gundê Xirabî Şera, Efrîn (Jindares Afrin, 2012).



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  346  |

Pêvek 3: Kesê ku di wêne de kilaman dibêje tê îdiakirin ku Evdê Şerê ye.

Pêvek 4: Elî Axayê Celemê, Mihemed Xarzî, Herba Tişrînê, Ser Dinyayê, Gulê Yarê, Hay Lê Yarê, Heseno Pis-
mam, Hec Welû, Evdoyê Şerê, Narîn. Zênebê (?)



Guherbariya Çanda Devkî, Xwedîtî Û Ekolojiya Nerîtê: Jiyan Û Kilamên Evdê Şerê Û Hesen Nazî
• Ömer Delikaya •

|  347  |

EXTENDED ABSTRACT
This study investigates the biographical profiles and artistic repertoires of two pivotal figures in the Kurdish oral 

literary tradition of the Kurd Dagh (Afrin) region in Syria: the brothers Evdê Şerê (1870–1961) and Hesen Nazî 
(1889–1989). Functioning both as şairs (oral-poet) and destanbêjs (epic singers), as well as virtuoso tembûr players, 
these brothers were not merely passive carriers of oral literature but active creative agents who significantly shaped 
the “pool of tradition” in Afrin. Despite their profound influence on the region’s musical landscape and the continua-
tion of their legacy through familial lines, scholarly attention to their specific contributions has remained limited due 
to a scarcity of written sources. To bridge this gap, this research employs a methodology combining oral history, the 
analysis of digital archives and audio recordings, and comparative textual analysis to compile their repertoires and 
examine the socio-political evolution of their kilams (Kurdish songs).

The research situates the brothers within the context of the village of Naza, Afrin, identified as a hub for poets 
and musicians, and explores the robust intergenerational transmission of their art. The study details how the brothers 
established a “school” of performance, transmitting their skills through master-apprentice relationships to their sons, 
Henan and Evdirehman (sons of Evdê Şerê), and Evdilqadir (son of Hesen Nazî), and subsequently to grandsons like 
Ekrem Nazî. This familial continuity allows for an analysis of “claiming ownership” in oral tradition, where the fa-
mily asserts specific authorship over some kilams despite the collective nature of oral performance. Drawing on Ma-
rilyn Strathern’s concept of ‘cutting the network,’ the study discusses how the family demarcates individual creativity 
within the communal web of oral tradition by using visual artifacts—specifically framed photographs and written 
lists of compositions—to assert specific ownership over their own inventions (kilams). This visual stabilization of 
authorship acts as a symbolic copyright document that challenges the dominance of anonymity, establishing a defi-
nitive boundary between the brothers’ original contributions and the vast, undifferentiated pool of regional tradition.

A focal point of this article is the comparative analysis of the kilam titled “Xarzî Mihemed,” a joint composition 
by the brothers lamenting the death of their nephew. By transcribing a vocal recording of Hesen Nazî and comparing 
it with variants performed by successors such as Nûrî Şêxo and Elî Tico across different decades, the study tracks 
significant textual transformations. The analysis reveals that early versions of the lament contained specific histori-
cal markers, including references to the local Murid movement and positive allusions to Mustafa Kemal (Atatürk). 
However, variants emerging several decades later demonstrate a profound “ideological repositioning”. In later per-
formances, references to Atatürk are excised and replaced with figures such as Leyla Qasim, a symbolic figure of the 
Kurdish political movement in Iraq.

Interpreting these shifts through Lauri Honko’s concept of “tradition ecology”, the study argues that these textual 
alterations are not random but are adaptive responses to the changing political sensitivities and rising nationalist 
consciousness of the Kurdish audience over the 20th century. The kilam evolves from a localized lament with specific 
historical references into a broader narrative of national suffering. Additionally, the study partly analyzes the kilam 
“Lo Birawo”, composed by Hesen Nazî in 1961 upon the death of Evdê Şerê, as a primary example of how the bro-
thers used the kilam form to memorialize personal and communal history. Ultimately, this research establishes Evdê 
Şerê and Hesen Nazî as central figures in the cultural memory of Afrin, demonstrating how oral poetry functions as 
a dynamic archive of socio-political change.


