Kare International Journal of
Comparative Literature

e-ISSN: 2536-4596

e
S

Arastirma Makalesi

Klasik Tiirk Edebiyatina Medeniyet Temelli Bir Bakis
A Civilisation-Based Approach to Classical Turkish Literature

Mustafa FIDAN'
https://doi.org/10.38060/kare.1732714

Article Info
Received: 2.7.2025
Accepted: 10.12.2025

Keywords:

sociology of literature,

basis and dynamics of
civilization,

literature and civilization,
classical poetry and civilization,
society and civilization.

Makale Bilgisi
Gelis Tarihi: 2.7.2025

Kabul Tarihi: 10.12.2025

Anahtar Kelimeler:
edebiyat sosyolojisi,
medeniyetin temeli ve
dinamikleri,

edebiyat ve medeniyet,
klasik siir ve medeniyet,
toplum ve medeniyet

Atif/Citation: Fidan,
Mustafa. “Klasik Tiirk
Edebiyatina Medeniyet
Temelli Bir Bakis.”
KARE 10.20
(2025):80-96.

Oz: Medeniyet sosyolojik ve antropolojik gegerliligi olan dinamik bir ifadedir. Bu dinamizme bagh
olarak medeniyet ifadesi, tarihsel siire¢ icerisinde farkli bakis agilar1 ve yorumlamalarla gliniimiize
kadar gelmis, Anadolu topraklarinda kabul gérmiistiir. Gerek sozlikk anlami gerekse koken itibariyle
sehirlilige isaret eden bu kelime, sosyolojik baglamiyla da Tiirklerin bakis agilarina gore yeni anlamlar
kazanmig ve ilk anlami nispeten arka planda kalmistir. Bu makale tarihi siire¢ icerisinde medeniyet
kavraminin nasil bir degisim gecirdigini ve bu kavramin klasik Tiirk edebiyatiyla olan iliskisini ortaya
koymay1 amaglamaktadir. Tlk olarak medeniyetin Tiirklerdeki déniisiimii, sosyolojik ve antropolojik
temellere dayandirilarak incelenmistir. Calismanin sosyolojik metodu; medeniyet kavraminin ortaya
¢iktig1 sahanin belirlenmesi, Tiirklerde ortaya cikisi ve algi boyutundaki doniisiimiiniin, gesitli
sosyologlarin medeniyet iizerine ortaya attigi fikirlerden hareket edilerek mukayeseli bir bigimde
incelenmesine dayanmaktadir. Edebiyat yoniinde ise; tespit edilen medeniyet dinamikleri, klasik
edebiyat metinleri {izerinden incelenmektedir. Ayrica galigmada Tiirklerin Islamiyet dncesindeki yapist
incelenerek, bu yapidaki kiiltiirel unsurlarin medeniyetin ingasina etkisi tartisilmaktadir. Ardindan
klasik Tiirk edebiyati tarihi perspektifinden medeniyetin tesis edilmesi, kurumsal héale gelmesi,
desteklenmesi, yeni arayislar igerisine girilmesi ve nihayetinde edebiyatta milli degerlere doniis, makale
icerisinde belirlenen dinamiklere gore incelenmektedir. Sonu¢ bdliimiinde edebiyat ve sosyoloji
perspektifinden medeniyetin  geldigi yapmin temel dinamikleri, destekleyici amilleri
degerlendirilmekte; klasik Tiirk edebiyatinin, medeniyetin tesisine yonelik katkilar1 ele alinmaktadir.

Abstract: Civilization is a dynamic expression with sociological and anthropological validity.
Depending on this dynamism, the expression civilization has survived to the present day with different
perspectives and interpretations throughout the historical process. This word, which indicates urbanity
both in terms of its literal meaning and origin, has also gained new meanings according to the
perspectives of the Turks with its sociological context and its original meaning has remained relatively
in the background. This article aims to reveal how the concept of civilization has changed throughout
the historical process and the relationship of this concept with classical Turkish literature. First, the
transformation of civilization in the Turks has been examined based on sociological and anthropological
foundations. The sociological method of the study is based on the determination of the field in which
the concept of civilization emerged, its emergence in the Turks and the comparative examination of its
transformation in the dimension of perception based on the ideas put forward by various sociologists
on civilization. In terms of literature; the dynamics of civilization identified are examined through
classical literature texts. In addition, the structure Turks before Islam is examined in the study and the
effect of cultural elements in this structure on the construction of civilization is discussed. Then, from
the perspective of the history of classical Turkish literature, the establishment of civilization, its
institutionalization, its support, the entry into new searches and finally the return to national values in
literature are examined according to the dynamics determined in the article.

! Dr. Bir kuruma bagli degildir, mustafafidan71@gmail.com, ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2069-2270.

o90¢9

Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)


https://doi.org/10.38060/kare.1732714
mailto:mustafafidan71@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2069-2270

Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025
Giris
Medeniyet yalnizca sehirliligi mi ifade eder, yoksa sosyo-Kkiiltiirel degisimlerin derindeki bir yansimasi midir?
Edebiyat, bu derin sosyo-kiiltiire]l yansimanin neresinde konumlandirilmali? Bu sorulara verilecek cevaplar,
medeniyet ifadesini sadece teorik bir bakis agisiyla degerlendirmekten ziyade, ona sosyolojik ve edebi zeminde bir
rol bi¢ildiginin anlagilabilmesi agisindan 6nemlidir. Bu kavram toplumlar tarafindan farkl isimlerle anilirken onu
ortaya ciktig1 sahanin ve tarihi perspektifin baglamindan koparmak pek miimkiin olmaz. Fakat medeniyet ifadesi
dogdugu sahanin disina ¢ikarak toplumsal perspektifte bir degisim gecirmis, bilhassa Tiirk toplumunda derin bir
hiiviyete sahip olmustur. Bu kavrami analiz etmeden once sozliiklerdeki anlamini, tarihi kdkeni ile kiyaslamak Tiirk
toplumundaki dinamik yapisin1 gérebilmek adina 6nem arz etmektedir.

Medeni kelimesine Tiirk Dil Kurumu Tiirkce Sozliik “kentlilesmis, kirsalliktan kurtulmus, uygar anlamini
vermistir. Medeni kelimesinden tiiretilen medeniyet ise “uygar olma” anlami tagimaktadir. Bu kelimeye Kubbealti
Sozliigii harig diger sozliikler genellikle uygarlik ve sehirlilige yakin anlamlar vermislerdir’. Kubbealt1 SozIigii ise
millet ve topluma vurgu yaparak maddi, manevi varligin iistiin nitelikleri; diislince ve sanat hayatinin ulagsmis oldugu
keyfiyet; ilmi, ticari, teknik yapidaki gelismislik diizeyine bagli olarak rahatlik, giivenlik, refah ve yasam bi¢imi
iizerinde durmustur®. Medeniyet, Arapca kokenli bir sdzciiktiir ve kokeninde sehirlilesme vardir. Ayni kokten tiireyen
medine kelimesi “sehir, belde, kasaba” anlamina gelmektedir. Medineli olmak da sehirli olmak demektir. Arap
toplumlarinda medine diginda olmak kabileciligi, baska bir deyisle irksal bir perspektifi icerisinde barindirmaktadir.
Kabileci (bedevi) diizen kendi i¢in vardir. Yani bu diizen kendi disindaki insan yapilanmalaria sirt ¢evirdigi ve
insanin gelisimsel diizeyde hiyerarsik bir yapida bulunmasina miisaade etmediginden dolay1 medine toplumlarindan
ayrismaktadir’. Medine toplumlari ise kendi igerisinde orgiitlii bir yap1 olusturmaktadir. Bu 6rgiitlenme toplumsal
diizenin varligina ve devamliligina hizmet etmektedir. Toplumun hiyerarsik yapisinda kisiler, ait olduklar1 konumun
gerektirdigi sekilde yasamlarini siirdiirmektedirler. Medeniyet, sehirlilesme anlami dahilinde disiiniildiigii gibi bu
methum {izerine toplumsal diizeyde farkli anlayislar da gelistirilmistir.

Medeniyet Nedir?

Ziya Gokalp’a gére medeniyet, kiiltiirel yapinin iistiinde milletler aras1 toplumsal bir mecmudur®. Gékalp’in bu
diistincesini Will Durant’in destekler nitelikte agiklamalari oldugu gibi bir noktada karsit bir goriisii de vardir.
Durant’a gore kiiltiirel yaraticiligi harekete geciren sosyal diizene medeniyet denilmektedir. Durant siyasi, ahlaki,
ekonomik sartlarm yerinde olmasini ve bilginin pesinde olup giizel sanatlarin gelisimini medeniyetin sart1 kabul eder.
Tabi burada Gokalp gibi Durant da bir hususun altin1 ¢izmektedir. Medeniyet irka dayali bir yap1 olmamakla birlikte,
onun herhangi bir kitada ve herhangi bir renkte goriilmesi muhtemeldir’. Gékalp ve Durant’m medeniyet
diistincesinde ayristiklar1 nokta ise kiiltiir konusudur. Gokalp milletleraras: bir medeniyet tasavvuruna sahiptir ve
kiiltiirtin bir iist basamagina medeniyeti konumlandirir. Bu bakimdan medeniyet, kiiltiire dayal1 olarak kiiltiirel
yapinin bir iist basamagindadir. Durant ise ziraat kavramini kiiltiir ile sehri de medeniyet ile iligkilendirir. Ona goére
kiiltiirden dogmus bir medeniyet miimkiin degildir. Gokalp’e gore ise hars (kiiltiir), kadim bir gelenege dayali daha
genis bir yapmin temsilidir®. Dartnell de Gékalp gibi tarimi kiiltiiriin bir pargasi olarak gdrmekle beraber onu
medeniyetin sart1 olarak kabul eder’. Kinalizade Ali Efendi toplumu bir insan bedeni gibi ele almustir. Farabi etkisinin
gozlemlendigi Kinalizadde nin organik toplum goriisiine gore toplum anasir-1 erbaadan (su, ates, hava ve toprak)
olusur. Ali Efendi’ye gore kalem ehli olan sair, miithendis, tabip, ulama, kadi, katip gibi meslek kollar1 suyu temsil
eder. Askerler atese, tliccar ve sanatkarlar havaya, ¢iftciler ve koyliiler topraga tekabiil etmektedir. Kinalizdde Ali
Efendi toplumun saglikli isleyisini bu unsurlar arasindaki dengeye baglamistir'®. Yani Kinalizdde hiyerarsik bir
dengeye dikkat ¢cekmekte ve bu dengeyi bir yapilanmanin zeminine oturtmaktadir. Bu yapilanmada kdyliiler ve
ciftcilerin olmasi da dikkat ¢ekicidir. Yasar Aydemir ise Osmanl i¢in Kinalizade’nin benzetmesine ¢ok yakin bir
benzetme yapar. Osmanli’da Istanbul devletin kalbi gibi bir fonksiyon iistlenir. Eyalet ve sancak merkezleri ise kalbin
pompaladig1 degerleri tasiyan ana damarlar gibi islev goriir. Merkeze yani Istanbul’a cesitli eyalet ve sancaklardan

2 TDK, Tiirkge Sozliik (Ankara: TDK Yaynlari, 2019), 1643.

3 Mehmet Kanar, Arap Harfli Alfabetik Osmanli Tiirkgesi Sozhigii (Istanbul: Say Yaynlari, 2012), 1022; Semseddin Sami, Kdmiis-1 Tiirki (Istanbul: Cagri
Yayimnlari, 2017), 1315; Hiiseyin Remzi ve Ali Birinci, Liigat-i Remzi 2 (Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanligi Yayinlari, 2018), 462; Ali
Piiskiilliioglu, Tiirk¢e Sozliik (Istanbul: Dogan Kitap Yayinlari, 2002), 1086.

4 Kubbealt1 Sozliigii, “Medeniyet”, Kubbealt1 Sozliigii, 06 Aralik 2024, https://lugatim.com/s/MEDENIYET.

5 Daniel Quinn, Medeniyetin Otesi, ed. Seving Kayir (Istanbul: Maya Kitap Yaynlari, 2016), 72-79.

¢ Ziya Gokalp, Hars ve Medeniyet (Istanbul: Toker Yayimnlari, 2012), 61.

" Will Durant, Medeniyetin Temelleri, gev. Nejat Muallimoglu (Istanbul: Erguvan Yayinevi, 2012), 15-17.

8 Gokalp, Hars ve Medeniyet, 12.

% Lewis Dartnell, Uygarligi Yeniden Nasil Kurariz? (Istanbul: Kity Yaynlari, 2016), 57.

10 Ejder Okumus, Osmanli 'nin Géziiyle Ibn Haldun (Istanbul: Iz Yaymcilik, 2017), 72-73.

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025

aktarilan degerler yine Istanbul’dan diger merkezlere dagilmaktadir. Birlikte iiretilen degerler Semerkant ve
Buhada’dan Bosna’ya, Prizren’e, Uskiip’e; Halep, Bagdat, Mekke, Medine’den Nis’e, Belgrad’a, Tiran’a
aktarilmakta ve insan topluluklart medeniyete bir akis saglamaktadirlar. Boylelikle medeniyetin besigi olan Istanbul
bir kalp vazifesi goriir ve diger beldeler de bu kalbin ulastirdigi kan ile hayatta kalmaya devam eder.'’

Medeniyet kelimesine karsi olusan dnyargi'? sayilmazsa Cevdet Pasa’nin nazarinda medeniyet toplumun ileri bir
merhalesini tegkil eder ki bu merhalede beseri ihtiyaglar giderilmis, ahlak ve zekada olgunlagsma saglanmigtir. Cevdet
Pasa da Gokalp ile aymi dogrultuda medeniyetin kavim ve {iilkenin imtiyaz1 déahilinde olmayacagi goriisiinii
destekler'. Kiiltiir ve medeniyete dair tanimlar ya da yaklasimlar gesitli yonleriyle farkhiliklar arz etmektedir'®.
Miimtaz Turhan bu kavramlarin tanimlanmasindaki zorluga isaret ederken Ziya Gokalp’in kiiltiir ve medeniyet
tammlarmin antropolojik ve sosyolojik tazeligine dikkat ¢eker'’. Bu tazelik edebiyat i¢in de gegerlidir. Birgok
milletin maddi manevi degerlerinin bir arada bulunmasiyla beraber bir medeniyet kurulabilecegine edebiyatta da
dikkat ¢ekilmistir'®.

Olciiden Temele Medeniyet

Bugiinkii medeniyet kavraminin ifade ettigi anlam ge¢miste umran kelimesi ile de karsilik bulmustur. Umran
kelimesini yakin tarihimizde de ayni anlamiyla gézlemlemek miimkiindiir. Adina ister medeniyet diyelim isterse
umran, toplumsal yapida bugiin bu kavramlarin bir 6l¢iisii oldugunu kabul etmemiz gerekir. Ibn Haldun bu 6lgiilerin
mutlakiyetine vurgu yapar. Ona gore gegmiste ya da su anda olusuna sahitlik ettigimiz olgu ve olaylar dahilinde bir
medeniyet tasavvurunun ortaya ¢ikabilmesi igin birtakim sebeplerin dogal yollarla bir araya gelmesi, bu sebeplerin
baz1 kanun ve kaideleri igerisinde barindirmasi lazimdir. Bugiinkii anlamda bir medeniyeti ortaya ¢ikarabilecek
oOlgiiler bir araya geldiginde zemini hazir olan kanunlar kendiliginden ortaya ¢ikar, zaruri olarak bir medeniyet
tesekkiil etmis olur. Bu 6lciilerin toplumu terk etmesiyle beraber derece derece medeniyet de toplumu terk eder!’.
Ibn Haldun’un bahsettigi toplumsal 6lciiler din, aile, ahlak, hukuk, siyaset, ekonomi, devlet, zanaat, ilimler, giizel
sanatlar, egitim-dgretim’dir. ibn Haldun bu &lgiileri bir araya toplamasi acisindan insanin bir toplum (sehir)
olusturmasi zorunluluguna dikkat ceker'®. Farabi medeniyet Ol¢iilerini saddet, hikmet, irade ve ihtiyar, ihtiyag,
yardimlasma, igtimaiyat, iimmet ve medine olarak kabul ederken medineyi yani sehri medeniyetin birinci sart1 olarak
goriir. Ona goére medeniyet sehir, iimmet ve mamure (kiiresel toplum) olmak iizere ii¢ ayakli bir sacdir'®. Farabi
sehirlilesmemis bir toplumun, mutluluga diger bir ifadeyle medeniyete ulasamayacagmi savunur®. Medeniyet ve
sehri beraber kabul etme yakin tarihe kadar devam etmistir. Bunu Seyhiilislam Musa Kazim’da gérmek miimkiindiir.
Musa Kazim’m goriisiine gore medeniyetin Olgiisii li¢ tanedir. Bunlar nefsi miidafaa edecek olan hukuk, nefsin
serefini saglayacak olan sahsi onur, adalet mizani olan hiikimettir. Musa Kazim medeniyetin devamini ise ilim,
marifet, sanat ve ticarete dayandirmaktadir. Bu devami saglayacak oOlgliler semavi bir dine ve iistiin ahlaka
dayanmalidir. Musa Kazim’m goriislerinin dayanagi ise topluluktur. Ona gore medeniyet toplu yasamakla elde
edilebilir’'. Cemil Meri¢ Umrandan Uygarhga isimli eserinde Toynbee’in medeniyetin dogumu, gelisimi ve dliimiine
dair soylediklerine deginmektedir. Toynbee’e gore bir medeniyetin meydana ¢ikabilmesi insanlarin karsilarina ¢ikan
cografi ve tarihi baskilara meydan okumasina, gelisimi yaratici azinligin varligia baglanmistir. Yok olugsunun sebebi
ise bu yaratic1 azmlik giiciin kaybolmasidir. Toynbee’in yaratici azinlik dedigi toplumun bilinmeyenlerine ve bilmek
istediklerine tam ve isabetli cevaplar verebilen bir toplum tabakasidir. Bu cevaplardaki isabet ya da isabetsizlik
toplumun gelecegini belirler. Bununla beraber toplumun kendi kendini tayin etmesi ve bigimlendirmesi, toplum
degerlerinin  manevilesmesi, cihaz ve tekniklerde karmagikliktan sadelige gecilmesi medeniyeti
kuvvetlendirmektedir. Bu gelismelerin goriildiigli toplumda insanlar bir biitlindiir ve yaratici azinliga goniilden
baglidir. Medeniyetin ¢okiisiinde ise toplumsal yonetisime doniik azinlik kesimin yok olusuyla beraber bu azinligin
yerini alanlarda ve yoneticilerde eski zaferlerden dogan bir sarhosluk hali hakimdir. Toplumdaki yeni sorular hep

"!'Yagar Aydemir, “Edebi Metinleri Medeniyet Degerleriyle Serh Etmek”, iginde Tiirkoloji El Kitabt (Ankara: Yunus Emre Enstitiisii Yayinlari, 2020), 270.
?Medeniyet Yenisehirli Avni’ye gore garaz-1 nefsani, Mehmed Akif’e gore tek disi kalmig canavardir. Cemil Merig, Umrandan Uygarliga, ed. Mahmut Ali
Merig (Istanbul: Iletisim Yayinlar, 2011), 84.

'3 Merig, Umrandan Uygarhiga, 85.

4 Yilmaz Ozakpmnar, Bir Medeniyet Teorisi Kiiltiir ve Medeniyete Yeni Bir Bakis (Istanbul: Otiiken Nesriyat, 2018), 21-34; Ibrahim Kafesoglu, Tirk Milli
Kiiltiirii (Istanbul: Otiiken Nesriyat, 2018), 15-17.

'S Miimtaz Turhan, Kiiltiir Degismeleri Sosyal Psikoloji Bakimindan Bir Tetkik (Ankara: Altinordu Yayimnlari, 2015), 30.

16 Muvaffak Eflatun, Klasik Arap Edebiyati ve Klasik Tiirk Edebiyatina Etkileri (Ankara: Kalem Kitap Yayinlari, 2023), 9.

7 Okumus, Osmanli'min Géziiyle Ibn Haldun, 113.

18 Siileyman Uludag, /bn Haldun Hayat, Eserleri, Fikirleri (Istanbul: Harf Yayinlari, 2015), 63-64.

1 Ejder Okumus, “Farabi’nin Medeniyet Sosyolojisine Katkilari”, Diyanet Ilmi Dergi 52, no. 3 (2016): 16-18, https://doi.org/10.61304/did.383155.

2 Sefa Demirbas, “Iki Farkli Diinya Goriisii Uzerine Inceleme: Farabi’nin Evrensel Medeniyetinden Huntinton’in Tington’in Medeniyetler Catigmasina”,
Kapadokya Akademik Bakis 5, no. 1 (2021): 102, https://dergipark.org.tr/tr/pub/car/issue/63029/797308.

2! Musa Kazim, Kiilliydt Dini ve Ictimdi Makaleler (Ankara: Ankara Okulu Yayinlari, 2002), 67-74.

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025

aym cevaplar1 bulurken nisbi degerler ise mutlak deger zannedilmektedir. Ilim, felsefe, dil, din, ahlak ve giizel
sanatlarda tretim faaliyetleri durgunlasir, bayagilik ve avamlik sizintis1 bas gosterir. Yoneticiler zora basvurur,
toplumun ¢ogunlugunda bir ¢6ziilme baslar. Yeni yeni sahneye ¢ikan kurtaricilar bazen eskiye doniiste ya da
Stoacilik’ta, bazen kiligta, bazense yeni bir din algisinin altinda arar medeniyete doniisii*>.

Gecgmisteki medeniyet anlayisinin l¢iisii kapsaminda diisiiniildiiglinde medine yani sehir medeniyetin temelini
olusturmaktadir. Diger biitlin 6l¢iiler sehir yapilanmasindan sonra 6nem kazanmistir. Klasik anlayis sehir insaninin
beraberligine vurgu yaparken bu beraberlik sonucunda medeniyetin tesekkiil edecegi diisiincesine sahiptir. Asgarl
miistereklerin bir araya getirdigi toplum bu asgari miistereklere dayanarak insan fitratina uygun ve dogal bir
medeniyet insa edecektir®.

Klasik Edebiyat ve Medeniyet Telakkisi

Medeniyetin yukarida bahsedilen dinamiklerine ve oOlgiilerinden hareketle dayandigi temele bakildiginda bir
medeniyet telakkisinin viicut buldugu goriilecektir. Bu 6l¢iiler ve dinamikler gegmiste ve bugiin medeniyetin kabul
edilen yapi taslarin olusturmustur. Klasik Tiirk edebiyati da bir yoniiyle bu 6l¢ii ve dinamikler igerisinde Anadolu
topragindaki medeniyetin parcasini teskil etmektedir. Onda zaten Tiirk kiiltiirline ait yap1 formu mevcuttur. Bununla
birlikte Arap edebiyatindaki estetik forma ait yap1 ve tiirleri ve gerek Fars edebiyatindaki gerekse cesitli toplumlarin
kokeninde yer edinen mitolojik izleri, karakterleriyle beraber gozlemlemek miimkiindiir. Bu agidan klasik Tiirk
edebiyatinin estetik ve mitolojik temelleri kiiltiirler arasidir ve medeniyet formlaria uygun yapidadir denilebilir.
Fakat medeniyetin Tiirk toplumunda viicut bulmasi i¢in kadim bir kiiltiire sahip olmasi ve birtakim hazirlik
asamalarindan ge¢cmis olmasi icap etmektedir. Medeniyetin temel Olgiisiine gore degerlendirildigi zaman ise klasik
Tiirk edebiyati, sehirliligi ve insanlarin edebiyat eksenli beraberligini destekler niteliktedir. Divan denilen toplantilar,
edebiyat sohbetlerinin yapildig1 padisah ve devlet adamlarinin meclisleri, kahvehaneler, dergah ve tekkelerde yetisen
sairler bize hem Istanbul hem de biitiin bir Tiirk cografyasinda; edebiyatin medeniyet formlar1 iizerinde oldugunu
kanitlar niteliktedir. Medeniyet esasina dayali olarak Tiirk toplumunun kiiltiirel yapisin1 yeni bir medeniyete hazirlik
acisindan temel formlariyla analiz etmek ve ondaki ¢ok kiiltiirliiliige temas etmek yerinde olacaktir.

Tiirk Milli Kiltiiriiniin Temel Yapisi ve Yeni Bir Medeniyete Hazirhik

“Medeniyetin Dinamikleri” ve “Olciiden Temele Medeniyet” basliklar1 altindaki verilen bilgiler bir medeniyetin nasil
kurulabilecegine, varligini nasil devam ettirebilecegine ve medeniyet denilen yapmin hangi sartlar altinda ¢okiise
gidebilecegine dair 6nemli bilgiler icermektedir. Bir medeniyet kurumsallasmadan 6nce onu dogal yollarla
destekleyecek nitelikleri haiz bulunan birtakim sartlarin yerine gelmesi gerekmektedir. Evvela bir toplumda
medeniyetin ortaya ¢ikabilmesinin 6n kosulu kiiltiir olarak kabul edilmistir. Kiiltiir temel olmakla beraber bu temelin
iizerine insa edilecek medeniyetin, farkli kiiltiirlerin benimsenmesiyle ortaya ¢ikacagi diistiniilmiistiir. Tiirklerde
Islam temelli medeniyet fikrinin dogusunda da bdylesi bir benimseyisten bahsetmek miimkiindiir. Tiirk toplumunun
sosyal yapisinda, devlet teskilatlanmalarinda, islam 6ncesi inang esaslarinda, edebi iiriinlerinde ve diisiince-ahlak
yapisinda medeniyeti insa edebilecegi kadim bir kiiltiire sahip oldugu goriilmektedir. Toplum yapilanmas1 denilen
hiyerarsik yap1 zaten eski Tiirk kiiltiiriiniin bir par¢asidir. Toplumun ogus, urug, boy, bodun, il seklinde yapilanmasi
Tiirk milletinde hiyerarsik yapimin Islam dncesinde de oldugunun bir delilidir. Devletin bagimsizlik (oksizlik), iilke
(ulus), halk (kiin) ve kanundan (tdre) meydana gelmesi; meclis (toy), hiikimet (ayuki), hiikiimdar (ilig) gibi
yonetimsel organizasyonlar bu hiyerarsik yapilanmada kiiltiiriin 6nemli bir parcasini olusturur. Diger bir parca ise
destanlar, efsaneler, yazi, egitim, miizik, mimari, takvim gibi daha ¢ok edebiyata, sanata ve bilime tekabiil eden
kistmdir®,

Tiirklerde goriilen bu kiiltiirel yapilanma medeniyetin zeminini olusturmustur. Bu kiiltiirel zemin {izerine
medeniyetin insasi i¢in ortaya birtakim edebi argiimanlar koyulmustur. Bu argiimanlar toplumu medeniyete
hazirlayict bir rol {istlenmislerdir. Zaten Karahanlilarin 10. yiizyilda Islamiyet’i kabul etmelerine kadarki dénemde
Tiirklerin arasinda bu dinin yayilmaya baslamis olmas1 yeni bir medeniyet insasinin ilk ayak sesleridir’. Sonralar1
Muhammed Tasi, Emir Abi gibi dervislerin gdcebe Tiirkler arasindaki faaliyetleriyle ya da Coban Ata, Korkut Ata,
Arslan Baba gibi dervisge siirler sdyleyen ozanlarin varligiyla bu ayak sesleri daha agik hissedilmeye baglanmigtir®®,

22 Merig, Umrandan Uygarliga, 102, 112, 113.

3 brahim Kalin, Barbar Modern Medeni Medeniyet Uzerine Notlar (Istanbul: Insan Yaynlari, 2021), 281.

24 Kafesoglu, Tiirk Milli Kiiltiirii, 15-17; Salim Koca, Tiirk Kiiltiiriiniin Temelleri (Ankara: Berikan Yaymevi, 2019).

25 Osman Turan, Sel¢uklular Zamaninda Tiirkiye (Istanbul: Turan Nesriyat Yurdu Yaynlari, 1971), 14-15.

26 N. Sami Banarl, Resimli Tiirk Edebiyat: Tarihi (Istanbul: Milli Egitim Bakanlig1 Yayinlari, 1971), 276; Abdurrahman Giizel, Dini-Tasavvufi Tiirk Edebivat:
(Ankara: Ak¢ag Yaynlari, 2000), 8.

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025

Medeniyet Temelli Klasik Edebiyatin Olusumunda Arap, Fars Edebiyatlarinin ve Cesitli
Toplumlarin Tesiri

Klasik Tiirk edebiyatinin, bir medeniyet edebiyati hiiviyetine biirlinmesinin temelinde Arap, Fars ve Tirk
kiiltiirlerinin bir sentezi bulunmaktadir. Tiirklerin Islam dncesi edebiyatlarinda nazim birimi gogunlukla dortliiktiir?’.
Klasik edebiyatta kullanilan ikiger misralik beyit sistemi ¢ok kiiltiirlii bir edebiyatin olusumunda ilk géze garpacak
degisikliklerdendir. Manzum metinlerin tamaminda rastlanan aruz Olgiisi de Arap edebl geleneginin
edebiyatimizdaki bir yansimasi olarak klasik Tiirk edebiyati medeniyetinin en 6nemli taraflarindan birisini
olusturmustur. Bu ¢ok kiiltiirlii yapmnimn Tiirk edebiyatinda olusturdugu bir diger degisiklik kafiye sisteminde
goriilmektedir. Kiiltiirel etkilesime dayali yapinin etkisinde kurulan edebiyatin olusumuna kadarki déonemde kafiye
diizeninde belirsizlikler hakimken edebi yapinin gelisimi ve degisimiyle beraber misra sonu kafiye sisteminde bir
olgunlasma evresinden bahsetmek miimkiindiir®®.

Arap edebiyatinda dogup Fars edebiyatinda ve klasik Tiirk edebiyatinda varligin1 gézlemledigimiz kaside nazim
sekli de yine bu c¢ok kiiltiirlii yapinin en 6énemli parcalarindan kabul edilebilir. Abbasiler Devri’nde olgunlastigi
gozlemlenen kaside, Fars ve Tiirk kiiltiiriinde de kabul gormiis®® deger olarak basta divanlar olmak iizere pek ¢ok
edebi eserde kendine yer edinmistir.

Edebi bir zeminde bu cok kiiltiirlii yapiy1 destekleyen nazim sekillerinden bir digeri ise gazeldir. Tiirk
edebiyatinda 6zellikle divanlarin biiyilik bir kismim olusturan gazelin, Arap ve Fars edebiyatlariyla da siki bir bagi
vardir. Bir tiir ve sonrasindaysa nazim sekli olarak varligina sahit olunan gazelin Arap edebiyatinda dogusundan
baslayip Fars edebiyatindaki temsiline ve klasik Tiirk edebiyatina gelinceye kadar gecirdigi evrede, i¢erdigi konu
alam da asktan baslanarak zamanla dini, ahlaki ve tasavvufi zemine kadar sairler tarafindan genisletilmistir*’.
Musammat, miiselles, muhammes, miistezat, rubai, tuyug gibi nazim sekillerinin olusumunda ve gelisiminde de yine
Arap, Fars ve Tiirk edebiyatlarindan olusan bu gok kiiltiirlii yapinin tesirlerini gérmek miimkiindiir’'.

Mesnevi nazim seklinin Tiirk edebiyatinda gelisimi {izerinde yine bu g¢ok kiiltiirlii yapiyr goézlemlemek
miimkiindiir. Mesnevi temel itibariyle Arap edebiyatina ait olsa da bu ¢ok kiiltiirlii yap1 igerisinde mesnevinin
gelisimi biiyiik oranda Fars edebiyatin i¢erisinde gerceklesmistir. Klasik Tiirk edebiyati mesnevileri de Fars edebiyati
mesnevileriyle tertip, konu ve igerik yoniiyle 6zellikle de ask ve tasavvuf konulu olanlariyla bir hayli benzerlikler
gostermektedir’?.

Klasik edebiyat1 viicuda getiren Arap, Fars ve Tiirk edebi geleneginin en dikkat ¢ekici yonlerinden biri sevgili
prototiplerinin bu ii¢ kiiltiiriin etkisiyle beraber sekillenmis olmasidir. Bu prototipin baslica olusturucusu imru’l-Kays
kabul edilse de*® sevgilinin gesitlenmesi tek basina ne Tiirklere ne Farslara ne de Araplara hasredilebilir. Toplumsal
bir diizlemden uzaklagarak medeniyet temelli bir bakis acisiyla bakilirsa sevgili tiplerinin toplum temeline dayali
fakat toplum iistii bir konumda oldugu gézlemlenebilir*.

Konu ve sekil itibariyle Arap edebiyatinin klasik Tiirk edebiyati iizerinde agirlikli bir etkiye sahip oldugunu
sOylemek miimkiindiir. Fakat klasik Tiirk edebiyat1 lizerinde Arap edebiyatindan ziyade Fars edebiyatimin agirlik
kazandig1 ya da ortaklasa bir sekilde derinlige ulagan imgesel unsurlar oldugu da sdylenebilir. Sem ve pervane
imgelemi; gece, glindiiz, sabah gibi kozmik unsurlarla beraber edebi bir deger kazanan ve temsil hiiviyetine biiriinen
unsurlardan bir tanesidir®’.

Mitoloji temelli bakildiginda ise Arap, Fars, Hint, Misir, Yunan, Cin ve Anadolu’da yasamis olan cesitli
toplumlarin mitolojilerinin ya da kutsal kitaplara dayali pek ¢ok inang temelli mitolojik yapinin klasik Tiirk edebiyati
icerisine sirayet ettigi gercekligiyle karsilasiyoruz. Yaratilis ve kiyamete dair mitolojilerin kdkenlerini, kiyamet
sonras1 yasanacaklara dair mitolojik anlatilar1 ya da Sehname tesiriyle Riistem, Behram, Behmen, Bijen, Iskender
gibi daha pek ¢ok karakteri klasik Tiirk edebiyatiin mitolojik kokeninde gézlemlemek miimkiindiir*®.

" Eflatun, Klasik Arap Edebiyat: ve Klasik Tiirk Edebiyatina Etkileri, 293.

28 Eflatun, 295.

2 Eflatun, 299-300.

30 Eflatun, 300-301.

31 Eflatun, 302-7.

32 Eflatun, 296.

33 Sadik Armutlu, Klasik Arap, Fars ve Tiirk Edebiyat Incelemeleri 2 (Ankara: Kesit Yaynlari, 2021), 102.
3% Armutlu, Klasik Arap, Fars ve Tiirk Edebiyati Incelemeleri 2, 57-105.

35 Armutlu, 290.

3¢ Muvaffak Eflatun, Klasik Tiirk Edebiyatinda Yaratihis ve Kiyamet (Ankara: Songag Yayinlari, 2017); Dursun Ali Tékel, Divan Siirinde Sahislar Mitolojisi
(Istanbul: Fatih Sultan Mehmet Universitesi Yaynlari, 2016), 70, 74.

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025

Medeniyeti Tesis Etme Yolunda ilk Eserler

Yeni bir medeniyeti tesis etmeye yonelik ilk eserler arasinda Kutadgu Bilig, Atebetii’l-Hakdyik, Divan-1 Hikmet
zikredilebilir. Yusuf Has Hacib’in eserinin manasi “mutluluk veren bilgi”dir. Bu eserin aruz dl¢iisii ile yazilmasi ve
klasik siir anlayisinda rastlanilan sembolik bir anlatima sahip olmasi Tiirk edebl medeniyetinin ilk izlerini temsil
etmesi bakimindan dikkate degerdir. Bu sembolik anlatimda hukukun (Kiintogdi), saadetin (Aytoldi), aklin
(Ogdiilmiis) ve akibetin (Odgurmus) temsil edilmesi ise Tiirk toplumunda medeniyet fikrini yesertebilecek bir bagka
unsurdur. Eserin isminde goriilen “kut” ise yonetimsel bir terim olmakla beraber mutluluk anlamina da gelmektedir.
Eserdeki sembolik karakterlerin yan1 sira Yusuf Has Hacib hig siiphesiz kut kelimesini de bilingli bir sekilde se¢mis,
mutluluk ve yonetim anlamlarini kapsayict bir sekilde bu kelimeyi tercih etmistir. Ayrica bu eser Tiirk-Islam
ahlakina®’, siyaset ahlakina®®, insan ve devlet miinasebetlerine™, yeni bir felsefi perspektif sunmasina®’, karakterlerin
ruhsal boyutlar1 hakkinda fikir vermesine *!, yaratilis ve son bulusa** dair bilgiler vermesi bakimindan Tiirk
medeniyet yapilanmasimin belkemigi niteligindedir.

Tiirk toplumunun yeni bir medeniyet perspektifi kazanmasina zemin hazirlayan bir baska eser ise Divdn-i
Hikmet’tir. Divan-1 Hikmet ile beraber Tiirk toplumunun zihninde tasavvufi agkin tohumlar1 yesermeye baslamistir.
Islam’in kurumsallasma evresi toplumsal diizeyde tamamlamirken tasavvufi algmnin zihinlerde yesertiliyor olusu
kurulacak olan yeni medeniyetin manevi degerlere dayali olacaginin da bir gostergesidir.

Iskim tastt ruhim kagti kaydin tapay Askim tagti, ruhum kagti nereden bulayim,
Arkasidin 1gk atin1 minip ¢apay Arkasindan agk atin1 binip kosayim,
Kimni kérsem Hizir bilip kolin tutay Kimi gdorsem Hizir bilip elini tutayim,
Hizr u flyas meded kilip uglasam men*? Hizir ve ilyas yardim edip yakalasam ben

Ask ve ruh kavramlar1 gibi diger Islami ve tasavvufi kavramlar da eserlerde, bugiinkii tasavvuf edebiyatinda
bilindigi iizere yer almaktadir. Ayrica Hoca Ahmed Yesevi’nin Divdn-1 Hikmet ini basit bir tasavvufi eserden ibaret
saymak yerinde olmaz. Onun eserinin igeriginde Tiirk toplumunun manevi temelini olusturacak bir tohum
bulunmaktadir. Bu manevi tohumla beraber Yunus Emre’nin, Hac1 Bektag’in ve daha isimleri malum olmayan alp
erenlerin temelleri atilmistir.

Kongiildin ¢ikargil tavar suklukin Mal hirsini goniilden ¢ikar,

Kedim birle tap tut karmn toklukin Giyim ve karin toklugu ile iktifa et;
Cigaylik yarmlik azuk yokluki Fakirlik, yarinin az1ginin yoklugudur,
Cigaylik tip ayma tavar yoklukin** Mal yokluguna fakirlik deme.
Yazuklug kisining yazukin kegiir Kusurlu adamin kusurunu affet,

37 Aygiin Akyol, “Tiirk-Islam Ahlak Tasavvurunun Olusumunda Kutadgu Bilig’in Rolii”, iginde Yusuf Has Hacib’in Dogumunun 1000. Yilinda Kutadgu Bilig
Uluslararast Sempozyum Bildiriler (Istanbul: Tiirk Ocag1 Yaynlari, 2016), 310-30.

3% Mehmet Akinci, “Tiirk Islam Siyasi Diisiincesi ve Kutadgu Bilig”, iginde Yusuf Has Hacib’in Dogumunun 1000. Yilinda Kutadgu Bilig Uluslararast
Sempozyum Bildiriler (Istanbul: Tiirk Ocag1 Yaynlari, 2016), 148-61.

3 Thsan Ayal, “Kutadgu Bilig’de Insan ve Devlet”, iginde Yusuf Has Hacib’in Dogumunun 1000. Yilinda Kutadgu Bilig Uluslararast Sempozyum Bildiriler
(Tiirk Ocag1 Yayinlari, 2016), 70-79.

40 M. Fatih Demirci, “Bir Felsefe Metni Olarak Kutadgu Bilig”, iginde Yusuf Has Hacib’in Dogumunun 1000. Yilinda Kutadgu Bilig Uluslararast Sempozyum
Bildiriler (Istanbul: Tiirk Ocag1 Yaynlari, 2016), 137-47.

4 Ozlem Fedai, “Kutadgu Bilig’deki Kisilerin Ruhsal Boyutu Uzerine Bir Tartisma”, i¢inde Yusuf Has Hacib’in Dogumunun 1000. Yilinda Kutadgu Bilig
Uluslararasi Sempozyum Bildiriler (Istanbul: Tiirk Ocag1 Yaynlari, 2016), 162-76.

42 Fuzuli Bayat, “Kutadgu Bilig’de Yaratilis ve Son Bulus”, iginde Yusuf Has Hacib’in Dogumunun 1000. Yilinda Kutadgu Bilig Uluslararasi Sempozyum
Bildiriler (Istanbul: Tiirk Ocag1 Yaynlari, 2016), 115-24.

43 Hoca Ahmed Yesevi, Divin-1 Hikmet, ed. Hayati Bice (Ankara: TDV Yayinlar1, 2018), 51/7.

4 Edib Ahmed Yiikneki, Atabetii’l-Hakayik, ed. Resid Rahmeti Arat (Ankara: TDK Yayinlari, 2006), 185-188.

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025

‘Adavet kokini kazip sen kogiir Diismanlik kokiinii kazip, ortadan kaldur;
Yalinlansa tutnup gazap hikd ot1 Hiddet ve diigmanlik atesi tutugarak alevlenirse,
Halimlik suvin sag ol otn1 d¢iir®? Yumusaklik suyunu serp ve o atesi sondiir

Islam temelli medeniyeti kurma yolunda olan bu eserler en basta Tiirk toplumunda ezelden beri var olan devlet
yonetimindeki hiyerarsik gelenek iizerine medeniyetin ingasina ¢aligmislardir. Daha 6ncesinde tore olarak bilinen
hukuki yapi, Kutadgu Bilig’de Kiintogdi olarak karsiligini bulmustur. Bununla beraber saadet, akil ve akibet
kavramlar1 da Tiirklerdeki hiyerarsik yapiya ters diigmeyecek bir mahiyet arz etmekte ve hiikiimdara mutluluk temelli
devlet yonetimini 6giitlemektedir. Bu mutluluk temelli devletin bir ayagini ise “kiin” yani toplum olusturmaktadir.
Toplumun birligi ve beraberligi ise ayni inang sistemi igerisinde bulunmasindan dogacaktir. Tiirk toplumuna inang
hususunda rehberlik eden pek ¢ok eser olmustur. Inanca dayali medeniyetin temel taslarini yerine koymasi agisindan
Atebetii’l-Hakdyik, Divan-1 Hikmet bu anlamda akla gelebilecek ilk eserlerden olmustur. Tiirk toplumunun tasavvufi
yapi ile kaynagmasina hizmet eden bu eserler aym1 zamanda kendisinden sonra yazilacak eserlere de ilham kaynagi
olmustur. Maddenin ve mananin toplumun zihnindeki degerini belirlemede bu eserler insanlara rehberlik etmistir.
Cevdet Pasa’nin ahlaktaki ve zekadaki olgunlagma sart1 yine bu eserler vasitasi ile saglanmistir. Ayrica kiiltiire dayali
olarak fakat sadece Tiirk kiiltiirii degil Islam’1 ve tasavvufu da temel alan, kiiltiirler aras1 bir zemine yerlestirilen
diisiince-sanat sentezine dayal1 estetik-entelektiiel iiretim faaliyeti de bu eserler vasitasiyla gerceklestirilmistir.*°

Medeniyetin Kurumsallasma Siirecinde Klasik Edebiyat

Yeni medeniyetin kurumsallagsmasi da tesis edilmesi gibi birtakim inang esaslarinin toplum nazarmda kabul gérmesi
ile miimkiin olmustur. Kurumsallagma siirecinde ilk eserlerin Ogretileri dogrultusunda fakat daha genis bir
perspektifte ele alinan konular mevcuttur. Daha 6nce Ahmed Yesevi'nin Fakrndme isimli eserinde goriilen ve Haci
Bektas’ i Makdaldt’ inda da “dort kap1 kirk makam” seklinde sistemlestirdigi konular medeniyetin kurumsallagsmasina
katki saglayici nitelikleri igerisinde bulundurmaktadir. Bu eserde comertligin, ilmin, marifetin 6nemi anlatilmas;
tovbe etmek, helal kazanmak, tevazu konusunda toprak gibi olmak, yetmis iki milleti bir kabul etmek gibi daha pek
¢ok konu manzum ve mensur sekilde ele alinmistir.

Gavas ol ma‘rifet denizine tal

Ma‘ani diirlerin bir bir ele al*’

Safasindan goniiller risen olsun

Oziin biilbiil turagun giilsen olsun*®

Ayaklara diislip toprak olasun

Ki cennet bagina yaprak olasun®

Kapuna geleni redd itme zinhar

Dileme kimseneden habbe zinhar>®

Medeniyetin 0ziinil tesis edici didaktik mahiyet tagiyan eserlerden bir digeri de Ahmed Fakih’in Carhndme’sidir.
Eser igerisindeki nasihatler kurumsallagsma asamasindaki medeniyete dair toplumun zihninde olusan sorulara ve

45 Edib Ahmed Yiikneki, Atabetii’l-Hakayik, 337-340.

4 Yagar Aydemir medeniyet ve sanat iligskisine deginmistir. Aydemir medeniyetin sarti olarak sanati gériirken klasik Tiirk edebiyatinin sanat yéniine de
arastirmasinda yer vermistir. Aydemir, “Edebi Metinleri Medeniyet Degerleriyle Serh Etmek”, 270-272.

47 Abdurrahman Giizel, Hact Bektas Veli ve Makaldt (Ankara: Akg¢ag Yayinlari, 2012), 701.

48 Giizel, Haci Bektas Veli ve Malkdlat, 703.

* Giizel, 745.

%0 Giizel,749.

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025

sorunlara cevap olacak mahiyettedirler. Insanin bu diinyadaki gorevi nedir, ni¢in inanilmali ve iman sahibi olunmali
gibi sorularm yaninda diinyevilesmenin insana getirdigi yiik, kiyametin yasanmasi ve hesabin verilmesi gibi konulara
da aciklik getirilmektedir.

Biliir mi sen nigiin geldiin cihana

Sini kullug igiin yaratdi Sultan®!

Bu diinyaya nigiin pek yapisur sen

Sini andan koparur ¢arh-1 devran®?

Vefa umma bu diinyadan e hanum

Anunla kilmagil sen ahd u peymén’?

Yikilisar bu goklerle bu yerler

Kamus1 olisardur kiilli viran>*

Su’al eyleyiserler etdiigiinden

Dutar a‘zalaruni anda lerzan®

Seyyad Hamza’nin Dasitan-1 Sultan Mahmiid isimli eseri Tiirkler igin destan geleneginin devami niteliginde fakat
Islami dlgiilerde yazilmis manzum bir mesnevi olmasi ydniiyle islam temelli medeniyetin kurumsallasmasina katki
saglayan bir eserdir. Eserde besmelenin 6nemine deginilmis, diinya miilkiiniin ve hayatinin geciciligi, hirstan ve
tamahkarliktan uzak durulmasi gerektigi gibi konular madde ve mana karsilastirmas1 yapilarak Sultan Mahmad
iizerinden anlatilmistir.

Allah adiyle diliimiiz agalum

Hem bu diinya s6zlerinden gegeliim®®

Nefsiimiizdiir Tanridan bizi koyan

Nefsi 6ldiir rahmete turma boyan®’

Yilan ¢1yan akreb iise teniine

Eydeler kim bakmaz-idiin cAnuna’®

Burada bahsedilen eserlere ek olarak yine Seyyad Hamza’nin Ahvdl-i Kiydmet’i, Gilsehri’nin alegorik eseri
Mantiku’t-Tayr, Asik Pasa’nin Garibname’si ve Fakrndme’si, Nehcii’l-Feradis, Kisasii’l-Enbiyd gibi daha pek ¢ok
eser bu donemde ayn1 medeniyet olgusunu destekleyici nitelikleri haizdir. Bu eserlerin medeniyeti kurumsallagtirma

5! Ahmed Fakih, Carhndme, ed. Mecdut Mansuroglu (Istanbul: Istanbul Universitesi Edebiyat Fakiiltesi Yaynlari, 1956), 5.

32 Fakih, Carhndme, 17.

53 Fakih, 24.

%% Fakih, 29.

5% Fakih, 34.

%¢ Saadeddin Bulug, “Seyyad Hamzanin Bilinmeyen Bir Mesnevisi”, Tiirkiyat Mecmuast 15 (Aralik 2010):1, https://doi.org/10.18345/tm.47916.
7 Bulug, “Seyyad Hamzanin Bilinmeyen Bir Mesnevisi”, 5.

8 Bulug, 44.
@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NG ND This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025

yolunda toplumsal fikri biitiinliigii destekleyici bir mahiyet arz ettigini s6ylemek miimkiindiir. Madde ve mana
dengesini saglamaya yonelik bu eserler, mananin maddeden {istiin yonlerini vurgularken diinyevilesmenin getirecegi
yiikten ve mutsuzluktan insanlar1 sakindirmiglardir. Bu eserlerin yazildig: yiizyillar itibariyle Tiirk toplumunda
medeniyetin dinamigini olusturacak bir sehirlilesme hareketi coktan baslamis bulunuyordu. Anadolu’nun imar1 ve
iskan1 konusunda gerek Anadolu Selguklu gerekse sonrasinda Osmanli, Tiirk toplumunun medeniyet temelli bir sehir
yapilanmas1 kurmasinda destekleyici bir rol tistlenmislerdir.

Kurumsal Bir Medeniyetin Destekgisi Olarak Klasik Edebiyat

Medeniyetin tesis edilmesini ve toplumda kurumsal bir yap1 haline gelmesini saglayan eserler genellikle didaktiktir
ve anlasilabilir mahiyet tagimaktadir. Medeniyetin temel yap1 taslar1 yerlestirilirken ve toplumda bir adaptasyon
stireci gergeklesirken herkesin bu medeniyet etrafinda dogal yollarla organize olmasi bir medeniyetin olmazsa
olmazlari arasinda goriilmiistiir. Islam temelli medeniyetin tesisinde buraya kadarki eserler cogunlukla bu amaca gére
diizenlenmistir. Toplumun zihninde olugturulan islam temelli medeniyet diisiincesi dogal yollarla tesis edildikten ve
kurumsal bir kimlige biiriindiiriildiikten sonra medeniyeti devam ettirmeye ve gelistirmeye yonelik tiretim faaliyetleri
baslamalidir. Medeniyetin devamini ve gelisimini saglayacak eserler, gecmisteki eserlerin olusturdugu temeli
desteklemekle beraber teknik bakimdan eski eserlerden daha olgun, konu secimleri itibariyle daha iyi kurgulanmas,
kiiltiirler aras1 medeniyetin nitelikleriyle bagdasan bir yapida olmali, diisiince ve sanat sentezine dayali estetik ve
entelektiiel tretim faaliyetleri 6zgilin olarak gergeklesmeli, bu liretilen eserlerde refahin izleri gézlemlenmelidir.
Kurumsal bir medeniyeti temsil edecek eserler birkag kiiltiiriin tesirini biinyesinde barindirdigi igin farkl kiiltiirlerden
yapilacak terclimelerin 6zgiin nitelikler tasimadigi diisiiniilebilir. Fakat bir edebi {iriine bicilen deger, onun terciime
bile olsa niteliksel olarak medeniyete sagladig1 katkinin degeri ile 6lgiiliir. Hatta terciime eserlerin asillarina gore
niteliksel olarak daha iistiin oldugu yonler goriilebilir.

Gilgehri’nin Attar’dan yaptig1 Mantiku t-Tayr isimli eserin terciimesi medeniyetin koklesmesine katki saglayan
eserlerden kabul edilebilir. Fabl tiiriinde yazilan eserin sembolik anlamlarla kurgulanmis olmasi ve igerisinde
tasavvufi 6gretilere ait derin anlamlar barindiran bir yapimin goriilmesi bu eserin, medeniyetin temelini olugturan
eserlere gore goze carpan ilk farkliliklaridir. Medeniyetin kurumsallagsmasiyla ilk eserlerin temel ogretici
seviyelerinden ¢ikildig1 ve sonraki eserlerde yapisal degisikligin olusturulmaya baslandiginin isareti de bu eserde
goriilmektedir. Giilsehri’nin bu eseri terciime etmesinin temelinde yatan sebep insanlarin yeni arayislar igerisine
girmis olmalar1, kendi kimliklerini, varliklarii tanimlamaya yonelik yeni sorularin zihinlerinde belirmis olmasi
olarak diistiniilebilir. Manzum hikaye tekniklerinin bulundugu bu eserin bir arayis1 konu almasi, insanin kendi
kimligini tamimlamaya yonelik arayisim temsil etmektedir. Eserde maddeye ve manaya bigilen deger, ahlaki
olgunlugun dayandirildig1 nokta, kurgusal bir zekanin yansitilis bigimi, sanat degerindeki olgunluk seviyesi de
medeniyet dinamikleriyle ortiismektedir.

Kudretinden ¢iin diizetdi ‘alemi

Kendii nirindan yaratdi Adem’i®

Giil diken i¢inde yatmak hayf ola

Aslini kisi unitmak hayf ola®®

Kuslara yiiz diirlii diirigmek gerek

Padisahlarina irismek gerek®!

Yerlesmis bir medeniyetin izlerini en belirgin sekilde gormeye basladigimiz eserlerden birisi de divanlardir. Sair
divanlari, diisiince ve sanatin ustalikla harmanlandigi ve hayal unsurlarinin en 6z sekilde aktarildig: klasik edebiyat
metinleridir. Ozgiin bir kiiltiir senteziyle iiretilmis divanlar, toplumun zihnindeki soru ve sorunlara cevap verirken

39 Giilsehri, Giilsehri’nin Mantiku’t-Tayr’t (Giilsen-name), ed. Kemal Yavuz (Kiiltir ve Turizm Bakanligi Yaynlari, n.d), 3, erisim 20 Haziran 2024,
https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-78427/gulsehri---mantikut-tayr.html.

8 Giilsehri, Giilsehri’nin Mantiku 't-Tayr 1 (Giilsen-ndme), 7.

®! Giilsehri, 13.

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025

alelade bir cevaptan ziyade diigiince ve sanat odagina dayali 6zgiin ve 6zlii cevaplar vermeleri, toplumun da bu
cevaplari anlayabilecek kiiltiir ve sanat diizeyine sahip olmalar1 medeniyetin, edebiyat ve toplum ekseninde yerlesmis
oldugunun gostergesidir. Sairlerin eserlerinde kendi diislincelerine dayanan 6zgiin hayal unsurlarini kullanmalari,
ahlakta ve zekada en olgun diizeye erisildigini gostermektedir. Kelimelere yiiklenen manalar, tek bir anlamdan ziyade
baglam diizeylerine gore cagrisimlar ve metaforik unsurlar pek ¢ok anlamda yorumlanabilir hale gelmistir. Maddesel
unsurlar manevi ve sembolik ifadelerin isaret ettikleri asli unsuru tanimlayabilecek mecazlarla oriilmiis bir vasitaya
dontigmiistiir. Yiiceltilmis duygular ahlaki bir temele dayandirilmakla beraber sanat¢inin metaforlarinda gizlenen
birer mana hiiviyetine biirlindiirilmektedir. Pek ¢ok sairin divaninda da goriilen metaforlar 6rnek olmasi agisindan
iki sairin divanindaki birer beyit ile sinirlandirilmistir.

Fuz(li’nin asagiya alinan beytinde ask duygusunun dile getirilis bigimini gérmek miimkiindiir. Sairin zilf (sacg)
dedigi kesretten kinayedir ve coklugu, yani maddeyi temsil eder. Tipki maddenin diinyada insan1 cezbettigi gibi ziiliif
kivriminin kemendi de asigin génliinii cezbederek onu Hak ’tan uzaklastirir. ikinci misrada ise ristenin (ipligin) ejder
olmasiyla sair Hz. Misa kissasina gonderme yapmaktadir. Biiyiiciiler ellerindeki ipleri biraktiklarinda o ipler yilan
gibi gorlinmiislerdir. M{sa (a.s.)’da asasini yere biraktiginda yilana doniismiis ve biiyiiciilerin yilan gibi kivrilan
iplerini yutmustur. Fuzali, Hak’tan uzaklastiran ziilfii Hz. Muisa’'nin karsisindaki sihirbazlarin iplerine
benzetmektedir. Boylelikle sevgilinin saclarma sihirli bir 6zellik kazandirarak onu yiiceltmekle beraber Hak’tan
uzaklastirici bir yapida olusuyla da ona kapilmanin tehlikesinden bahsetmektedir.

Kemend-i ¢in-i ziilfiin vehmi gitmez zar gonliimden

Mana ol risteyi ejder kilan bilmem ne efsiindur®?

Bu siirde maddeye, mana boyutuna deger katmasi yoniiyle yer verilmistir. Maddenin tehlikesinin ondaki giizellik
unsurlari ile anlatildig1 beyitte mana yoniinii Hz. Misa’nin asas1 temsil etmektedir. Fakat beyitte ne Miisa (a.s.)’dan
ne de asadan bahsedilmektedir. Divan siirinin mazmun diinyasina ve metaforik anlatim y6niine hakim olundugu vakit
bu beytin anlasilabilecegi ortadadir. Medeniyet sartlar1 dairesinde bu beyit degerlendirildiginde madde ve manaya
yiiklenen deger ve nitelikleri, estetik zevkin ulagmis oldugu boyutu, diisiince ve hayal unsurlariin ilk déonem
eserlerine gore kazanmis oldugu seviyeyi ve sentezi, edebiyat ahlakina dayali ince bir zekanin varligini gézlemlemek
miimkiindiir.

Béaki de Divan’inda, manaya yiiklenen kiymeti ustalikla anlatmistir. Asagidaki beyitte madde ve mananin
medeniyetin temelinde var olan hiiviyetiyle ve degeriyle ele alindigini, ikisinin arasinda bir dengenin oldugunu
gormek miimkiindiir. Sair klasik siir sentezine dayali olarak maddenin, mana i¢in bir aract konumunda oldugunu
vurgulamaktadir. Bu dengede maddeyi mana i¢in olmazsa olmaz bir konuma yerlestirmekle beraber maddenin
Otesinde, onun varliginin zorunlu kosulu olarak manay1 esas gaye kabul etmektedir. Madde ve mana birbirlerinin
varliginin zorunlu kosulu olmalar1 dolayisiyla birbirlerine bagl ve ayrilamazdir. Fakat bu maddenin ve mananin esas
gayesini anlayabilmek i¢in sine (goniil) denilen yerin ilim hazinesiyle doldurulmus, ariflikte belli bir seviyeye
ulasilmis olmasi gerekmektedir. Sair beyitte harf ile maddeyi kast etmektedir. Gerekli sartlar tagiyan arif her bir
harfe (maddeye) nazar etse onda nice manalar goriilebilecektir. Beyitten harfin temsil ettigi madde olmadan mananin
goriillemeyecegi anlami da rahatlikla gikarilabilir. Arif denilen kisi ise goniil ehli olmas1 yoniiyle diisiiniilmelidir ve
yiiksek ahlaki temsil eder. irfan kelimesiyle ayni1 kokten zuhur etmis olan bu kelime hakkiyla bilen, kavrayis1 yiiksek
anlamia gelmektedir. Tasavvufi olarak bu kelimenin karsilig1 Allah’in sirlarina hal yani kesf, miisahade, ilham gibi
birtakim yollarla vakif olmus kisidir®. Bu haller arifin ahlaki yiikselttigi icin Baki siirinde alim yerine arifi
kullanmay tercih etmistir.

Sinesin itse kacan kan-1 ma‘arif arif

Kilsa her harfe nazar bir nice ma‘ni goriniir®*

62 Ali Nihat Tarlan, Fuzili Divan Serhi (Ankara: Akg¢ag Yaynlari, 2014), G. 76/6.
% Ethem Cebecioglu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sozliigii (Ankara: Otto Yayinlari, 2020), 52.
% Baki, Bdki Divani, ed. Sabahattin Kiiciik (Ankara: Tiirk Dil Kurumu Yaynlari, 2019), G. 74/2.

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025

[lgili beyitler maddenin ve mananin deger ve ehemmiyetini toplum nezdinde ulvi bir yere konumlandirmaktadir.
Maddenin goriiniisiine, onun digsal perspektifteki degerine ve islevine odaklanmak yerine onun varliginin zorunlu
bir hikmeti barindirdig: diisiincesinden hareketle yapisinda bulunan ve herkesin géremeyecegi ulvi degerine yani
manasina isaret edilmektedir. Bunu yaparken Arap edebiyatindan gelen aruz estetigiyle beraber sanatsal sentezde
Tiirkce, Arapca, Farsca olarak nispeten anlagilabilir bir dil kullanilmistir. Ozlii anlatim ise metaforik dgeler ile
desteklenmistir. Az sdzle ¢ok manalarin zikredebilmesi de bir medeniyetin ne denli kok saldigmin tahayyiil
edilebilmesi agisindan dikkate degerdir.

Burada beyitlerinden yararlandigimiz sairlerle beraber daha pek ¢ok klasik edebiyat sairlerinin 6zIi anlatimina,
orijinal hayal unsurlarina kisacasi medeniyet eksenli dinamik yapmin igerisinde zikredilebilecek edebi eserlere
deginmek miimkiindiir. Fakat konunun 6zii bu iki beyit ile anlagilabilir.

Medeniyet Temelli Klasik Edebiyatta Yeni Arayislar ve Anlayislar

Klasik edebiyat biinyesinde gerek tiirlerde gerekse lisluplarda goriilen gelismeler medeniyet 6zelinde yorumlanabilir.
Klasik edebiyatta ozellikle divanlar igerisinde goriilen ifade sekilleri sanat¢ilarin sanat sentezine farkli boyutlar
kazandirmigtir. S6z ve anlamin dengesinde degisiklikler goriilmiis, bazi sanat¢ilar s6zii anlamin {izerinde bazilar1 da
anlami sdziin {izerinde konumlandirmislardir®. Sanatcilarin sanat anlayislarina gore degisiklik gosteren ve farklilasan
islup oOzellikleri edebi zevkin gelistirilmesinde birtakim arayislara girildiginin gostergesidir. Klasik siirde bikr-i
mana, bikr-i mazmun, bikr-i hayal gibi daha 6nce kullanilmamis unsurlar ilk defa kullanmaya yonelik 6zgiin tiretimi
esas alan diisiincenin gelistirilmesiyle ekollerde ve iisluplarda da farkliliklarin temeli atilmis olunuyordu. Bu diislince
temelinden hareketle klasik siir anlayisinda ¢esitli ekollerin gelisimine zemin hazirlanmigtir. Siir sanatinin iiretimini
gelistirme yolundaki arayislarin neticeleri toplumsal bir zemine oturtulabilecegi gibi toplumsal zeminden bagimsiz
olarak hayale, lisluba ve anlayisa tekabiil eden sanat anlayisinin da ayrisma doneminde gelistigine sahit oluyoruz. Bu
ayrismayla beraber toplumsal medeniyet anlayisinin biraz da sanatsal medeniyet anlayisina evrildigini de
sOyleyebiliriz.

Aragtirmalar neticesinde klasik siirde anlam ve ifade 6zgiinliigli temeline dayali dort farkli tislubun gelistirildigi
sonucuna varilmistir. Bunlar klasik {islup, sebk-i hindi, hikemi tarz ve mahallilesme’dir. Klasik iislup anlamdan
ziyade siirsellik ve ahenge dayali bir sanat anlayisini temsil eder. Siir tekniginin saglam olmasi, akicilik, gelenege
dayali kurumsallagmis mazmunlarin kullanimi, zarif ve sade sOyleyis gibi temel prensipler de klasik iislubun
ozelliklerinden kabul edilmistir. Sebk-i hindi denen {islup 6zelliginde anlam 6nemli goriilmekle beraber giriftlik ve
derinlik had sathadadir. Asirt derecede hayalcilik, miibalaga, 1zdirap duygusu, tezat ve paradoksal imaj, duyu
aktarimi, temsil ve irsal-i mesel gibi siirin anlam ve hayal boyutunu etkileyecek kapali bir sdyleme gecilmistir.
Hikemi iislubun toplumda dogrudan bir karsilig1 vardir. Genellikle didaktik mahiyetli, hayattan ve insandan kopuk
olmayan, hikmeti 6giitleyen, anlamin esas tutuldugu hikemi {islup, Nabi ekolii olarak da isimlendirilmektedir.
Mabhallilegsme ise daha ¢ok halkin sdylemlerine yaklasan bir yap1 arz etmektedir. Atasozii ve deyimler, giinliik ve
siradan olaylar, kahramanlarda mahalli unsurlara yer verilmesi gibi 6zellikler bu iislupta tespit edilmistir®.

Bu ayrigsmalar ve gelisimler medeniyet baglaminda degerlendirildiginde, medeniyetin kuruldugu ve kurumsal hale
getirildigi toplumdan tamamen ayrisilmamakla beraber edebi yapiy1 ve sanati toplumun yerine koyan, edebi iiretim
faaliyetlerini kismen toplumsal tabakadan ayirarak sanatsal perspektifte yeni arayislar i¢ine giren bir klasik edebiyat
anlayisina adim atildigim sdylemek miimkiindiir. Bu farkliliklar 6zgiin tiretim faaliyetlerine devam edilebilmesi igin
dogal siirecin bir parcasi olarak degerlendirilebilir. Diisiincenin ve sanatin devamli farkli perspektiflerde
sentezleniyor olusu medeniyet dinamikleriyle oOrtiisen bir yapida klasik edebiyatin devam ettirildiginin bir
gostergesidir. Bu iislup ayrismasi temel anlamda medeniyetin evriminin klasik Tiirk edebiyatindaki yansimasi olarak
degerlendirilebilir. Bu temel umdeler saglanirken bir nokta dikkat cekmektedir. Edebi {iretim faaliyetlerinde goriilen
bu iisluba dayali ayrisma, Toynbee’in sistemlestirdigi medeniyetin temelinde bulunmas1 gereken yaratici azinlik
kesimin edebi iiretim faaliyetleri anlaminda toplum igin ¢aligma diisiincesinden uzaklastiginin bir gostergesi olarak
kabul edilebilir. Medeniyetin sanat 6zelinde tekrar iiretilebilecegi diislincesi kabul edilirken toplumsal sorular1 ve
sorunlart cevaplama diisiincesinden de nispeten uzaklasilmis olunuyordu. Bu ayrigma temelinde ortaya ¢ikan ve
sanati temel alan edebi diisiince akiminin da bir anlamda yeni bir medeniyet telakkisine hizmet ettigi de sdylenilebilir.
Soyle ki medeniyetin sanatsal iiretim faaliyetleri kapsaminda tek bir perspektif 6zelinde devam ettirilmesi zaten
diistiniilemezdi. Medeniyetin dinamizmi arayisi, ayn1 zamanda diisiince ve entelektiielitede geliserek yenilenmeyi

%5 Sener Demirel, “XVIIL. Yiizyil Klasik Tiirk Siirinin Anlam Boyutunda Meydana Gelen Uslup Hareketleri: Klasik Uslup-Sebk-i Hindi-Hikemi Tarz-
Mahallilesme”, Journal of Turkish Studies 4, no. 2 (2009): 248, https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.630.
% Demirel, “XVII. Yiizy1l Klasik Tiirk Siirinin Anlam Boyutunda Meydana Gelen Uslup Hareketleri”, 250-62.

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025

gerektirmektedir. Bu arayis ve yenilenme 0zgiin edebi iiretimi tesvik edecek mahiyette gerceklesmistir. Edebi
iretimdeki temel yap1 sekil degistirirken toplumsal soru ve sorunlar bu edebi iiretim faaliyetlerinden tamamen
bagimsiz degildir.

Edebi Uretim Temelli Medeniyetin Degisimi ve Klasik Edebiyat

Edebi iiretim degisimler gegirse de terciimelerle yoluna devam etse de bu iiretim medeniyeti desteklemeli ve ona yeni
perspektifler kazandirmak adma 6zgiin sekilde faaliyetlerine devam etmelidir. Geleneksellesmis bir edebiyat
icerisinde 6zglin faaliyetlerin ortaya konulabilmesi pek miimkiin gériinmese de klasik Tiirk edebiyat1 6zelinde 6zgiin
iiretim faaliyetlerinin bir hayli fazla oldugunu sdylemek miimkiindiir. Medeniyeti ayakta tutan ve toplumun
sorularina cevap verebilmis olan edebi liretim faaliyetleri gerek toplumsal gerekse sanatsal diizeyde {izerine diigen
gorevi yerine getirmistir. Temel anlamda insandaki deger methumuna, maddenin ve mananin kendi i¢sel yapisinda
tasidig ozelliklere deginen, bunu yaparken de tiretildigi ¢agda yasayan insanin zihin yapisini esas alarak temel bir
medeniyet perspektifi gelistiren klasik edebiyat, bir noktadan sonra medeniyetin yenilesmesi ve yeniden iiretilmesi
konusunda insanlarin zihnindeki sorulara yeterli diizeyde cevaplar iiretebilme konumunu kendisinden sonra gelisen
ve degisen edebi anlayislara teslim etmistir. Edebi liretim faaliyetlerinde klasik edebiyatin anlami nispeten ikinci
plana almasi, bir medeniyet edebiyatindan ziyade Fars ve Arap edebiyatimin klasik edebiyatta agirliginin artmis
olmasi ve yonetimsel agidan degisen deger ve sartlarin etkisiyle edebi dil konusunda farkli anlayislar gelistirilmesine
zemin hazirlamigtir. Savaglarin ve yenilgilerin tesiri de medeniyete dayali edebiyattan ziyade milli degerlere dayali
bir zeminde edebiyatin temsil edilmesini gerekli kilmistir. Edebi {iretim faaliyetinde Farsi ve Arabi kiiltiire doniik
yeni arayislar igerisine girilmesi, toplumsal temelli niteliksel {iretimin aksamasi, edebi iiretimde ge¢mise dayali bir
anlayisin benimsenmesi fakat 6zgiin deger iiretimi konusunda eksikliklerin olmasi, eserlerin niteliksel yaninin ihmal
edilmesi fakat niceliksel olarak bir hayli fazla olmas1 medeniyet temelli edebiyatin, medeniyeti temsil hususunda
noksan kaldig1 noktalardan kabul edilebilir. Fakat edebi gelenek icerisinde tiirsel baglamda bir halef ve selef
iliskisinden bahsedildiginin de altin1 ¢cizmekte fayda vardir. Bu konu ile alakali incelemeleri olan Necmettin Turinay
ve Mehmet Kahraman gibi arastirmacilar roman ve mesnevi iligkisine deginmis, iki tiir arasindaki benzerlikleri esas
alarak romani, mesnevinin devami niteliginde kabul etmistir®’,

Sonug

Medeniyet kelimesine gerek sozliikkler gerekse sahislar tarafindan farkli anlamlar yiliklenmistir. Bir medeniyetin
olusumu i¢in olmazsa olmaz temel Ogeler ve destekleyici amiller ileri stirtilmistiir. Bu temel ogeler kiiltiir
merkezinden hareketle birkag kiiltiiriin bir arada bulunmasina isaret etmekle beraber toplumsal bir diizen tizerinde
birliktelige de isaret etmektedirler. Destekleyici amillerse ahlak ve zekadaki toplumun ulagsmis oldugu iistiin
meziyetlere, diigiince-sanat sentezine dayali madde ve mana iizerine konumlanan degerlere dayali bir yapiya isaret
etmislerdir.

Klasik Tiirk edebiyatinda ilk donem eserleri, medeniyet adina olusacak gelismelerin habercisi konumundadirlar.
Bu eserler, sonraki yiizyillarda {izerine bina edilecek ve medeniyet diisiincesini gelistirecek eserlerin temel
dinamigini olusturmuslardir. Toplum tarafindan akillara gelebilecek gerek dini-tasavvufi gerekse igtimai alandaki
sorularin cevabi bu eserlerin igeriginde sunulmus, maddeye ve manaya yiiklenen deger ve nitelikler
belirginlestirilmeye ¢alisilmus, ahlaki yapida islam esaslarina dayali fikri yapi tesis edilmeye galisilmistir. Fakat bu
ilk déonemde Tiirkler bir sehir yapilanmasi asamasina tam anlamiyla heniiz gegcmemisler, yaylaklar ve kiglaklar
arasindaki gocebe yasam kiiltiirline devam etmislerdir. S6zIii aktarim da yine siire¢ i¢erisinde devam etmektedir. Bu
sebeple yerlesik sehir yasantisinda insanlarin beraberligi heniiz tesis edilmemistir ve medeniyetin tesisinde énemli
bir nokta heniiz tamamlanmamistir. Bu eksiklige ragmen devlet yapilanmasima yonelik orgiitlii diizen, yeni
medeniyete adimlar atilmadan evvel Tiirklerde kiiltiirel bir kurum olarak varligini devam ettirmektedir.

Yazili kiiltiiriin benimsenmesi edebiyata da dogrudan etki etmistir. Islam temeline dayali Kkiiltiiriin
benimsenmesiyle birlikte hem antropolojik hem de edebi agidan 6énemli bir esik gecilmistir. Soyle ki Tiirklerdeki
Islam temelli degisim toplumsal yasamin, tarima ve sehir hayatina adapte olmast ile iligkili bir siiregken ayn1 zamanda
edebl yapida da temel bazi degisikliklerin olusumunu tetiklemistir. Cok kiiltiirlii yapinin insast bunun ilk
basamagidir.

Tiirk edebiyatinin bir medeniyet edebiyati olabilmesi Tiirk kiiltlirline dayali fakat kiiltiirler aras1 bir forma sahip
olmasiyla gerceklesmistir. Arap edebiyati temeline dayanan, Fars ve Tiirk edebiyatlarinda da varligina sahit olunan

%7 {smail Kekeg, “Tiirk Edebiyatinda Mesnevi ve Roman fliskisine Dair Gériisler Uzerine Bir Degerlendirme”, Hikmet Akademik Edebiyat Dergisi, 11 Haziran
2017, 188-90, https://dergipark.org.tr/tr/pub/hikmet/issue/29799/297624.

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025

gazel, kaside, mesnevi, miistezat gibi pek ¢cok nazim sekli, aruz 6l¢iisii, kafiye ve misra diizeni; kiiltiirler aras1 bir
yapida sanat ve estetik zevkinin gelismis oldugunu ve dolayisiyla medeniyete yonelik bir yapiy1 isaret etmektedir.
Ayrica Arap, Fars, Misir, Cin, Yunan ve eski Anadolu kiiltiirlerine ait mitolojik yapinin izleri ve dini, tasavvufi
konularin kiiltiirler arasi bir yapida ele alinmasi da medeniyet temelli edebiyatin sistemlesmesinde ve varligini devam
ettirmesinde etkili olan faktorlerdendir.

Edebiyat temelli medeniyetin ilk basamag1 olarak degerlendirilebilecek nitelikleri tasiyan Kutadgu Bilig, Divan-
1 Hikmet, Atebetii’l-Hakayik bu kiiltiirler arasi olusturulan edebiyatin bilinen ilk eserlerinden kabul edilebilir.
Kutadgu Bilig, devletin nasil yonetilmesi gerektigi bakimidan ve ahlak anlayis1 yoniiyle bir medeniyet modeli
sunmustur. Divdn-1 Hikmet tasavvuf anlayis1 yoniiyle toplumsal yapiya katki saglamistir. Atabetii’l-Hakayik gibi bir
eserin ahlaki ilkelerin kurulmasinda tesiri oldukca fazla olmustur. Bu eserlerle birlikte ifade edilen temel yasalar
Islam temeline dayali olarak kurulurken sembolik anlatimin kiiltiirler arasi bir zeminde sistemlestirildigi dikkat
cekmektedir. Bununla beraber estetik ve entelektiiel yap1 gelisme zeminine oturtulmus, sanata doniik iiretim
faaliyetleri ¢esitlenmis ve zenginlesmis, zekdda ve ahlaki zemin {izerinde islam temelli bir yap1, edebi esetlerle insa
edilmeye baglanmistir.

Edebiyatin ayni roliinii medeniyetin Tirklerdeki kurumsallagsma siirecinde de goérmek miimkiindiir. Fakat
medeniyetin tesis edilmesi siirecindeki eserlere nazaran daha genis bir edebi alanda ve perspektifte kurumsallagsma
stirecinin devam ettigini gézlemlemek miimkiin olmustur. Medeniyetin tesis edildigi donemdeki eserler iyilik, tevazu,
comertlik, ask ve insan sevgisi gibi konulara odaklanmakta ve Islami dgretiler daha yalin bir sekilde sunulmaktadir.
Kurumsallagsma evresinde ise “dort kap1 kirk makam” gibi tasavvufi yapmin temellerine yonelik sistemli dgretilerin
daha bir baskin sekilde edebi eserlerde bulundugu dikkat ¢ekmektedir. Medeniyetin kurumsallagma doneminde
yazilan diger eserler de Islam temelli 6gretilerin daha genis bir perspektifte ele alinmasiyla olusturulmus eserlerdir.

Medeniyetin temelinin olugmasinda ve kurumsallasmasinda goriilen edebi eserlerin, kurumsal bir edebiyatin
destekgisi mahiyetinde oldugu goriilirken ilk donem eserlerinden konu, sekil, iislup olarak ayristigi
gozlemlenmektedir. Mecaz yapisi, sembolizm, mazmunlar, sdz sanatlarinin anlam boyutunda olusturdugu derinlik,
aruz vezni kullanimindaki kusurlarin bir hayli giderilmis olmasi gibi sanat alaninda medeniyeti pek ¢cok yonden
destekleyici yapiy1 bir arada bulunduran klasik edebiyat, konu ve iislup ¢esitliligine de evrilmistir. Divanlarda goriilen
siirlerdeki hayale doniik 6zgiin ifadeler, sairlerin zekada ve ahlakta medeniyete edebl yonden destek¢i oldugunu
gostermektedir. Edebi sahada yazilan terciime eserler de cevrildikleri eserler kadar derindirler. Mesnevilerdeki
konular klasik edebiyat derinliginde genellikle kiiltiir iistli bir 6zellik gosterse de 6zgiin seviyededirler. Madde ve
mananin degeri estetik zevk ile edebiyat sahasinda desteklenmeye devam edilmistir.

Klasik edebiyatin son devresinde edebf iiretim faaliyetlerinin bir hayli arttig1 gézlemlense de 6zgiinliik noktasinda
ayni eksiklikler ortaya ¢ikmistir. Her edebi iiriinde olmasa da bazi tislup 6zellikleri dolayisiyla anlamin ikinci planda
tutulmasi1 da toplumun sorularina cevaplar iiretebilme, sorunlartyla ilgilenebilme konusunda ve ayrica diisiince ve
sanat alaninda bir eksikligin meydana gelmis olabilecegi kanaatini uyandirmaktadir. Arap ve Fars edebiyatlariin
klasik Tiirk edebiyatindaki niifuzunun diger donemlere nazaran artmig olmasi, savaslarda alinan yenilgilerin
medeniyet toplumundan ziyade dis kiiltiiriin etkilerini azaltip toplumsal bir bilinci destekleyici etkilerinin olmasi
klasik Tiirk edebiyatinin son donemlerine yaklasildiginin da bir habercisi niteligindedir.

Edebiyat, medeniyetin en basta tasiyicisi konumunda olmustur. Medeniyet tesisinin kiiltiirel anlamda bir sentezi
gerektirmesi ve edebiyatin da bu sentezin temeline katkilar saglamis olmasi, onun tastyici bir rol iistlendiginin bir
gostergesidir. Pek ¢cok kadim medeniyetin kiiltiirel unsurlar1 edebi yap1 ile taginirken temelde Tiirk, Arap ve Fars
edebiyatina dayali bir yapinin insa edilmis olmasi bu tasiyici roliin en énemli gostergelerindendir. Bu ilk adimdan
sonra edebiyatin medeniyet i¢in sekil verici bir rol listlendigini soylemek yanlig olmaz. Her ne kadar sekil ve muhteva
bakimindan Arap ve Fars edebiyatlarindan faydalanilmis olsa da meydana gelen eserler nitelik bakimindan 6zgiin bir
mahiyet tasimaktadir. Medeniyete sekil veren, onu Tiirk yapilanmasinin zeminiyle kaynastiran unsur edebiyatin,
medeniyet adina iistlenmis oldugu sekillendirici roliidiir. Edebiyatin bu roliinii, medeniyeti temsil eden ilk eserlerden
destekleyen eserlere kadar gormek miimkiindiir. Edebiyat, medeniyet i¢in tasiyici ve sekillendirici rollerden baska
yansitict bir rol de istlenmistir. Medeniyetin temel yapisinin ve dinamiklerinin, edebi eserlerden yararlanarak
gbzlemlenmesi bir yansitmanin tesiri neticesinde gerceklesmistir. Bu anlamda, bu ii¢ roliin de edebiyat zemininde
temsil edildigi sdylenebilir.

Extended Abstract

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025

Civilization is a word of Arabic origin. Arab society has associated the word civilization with urbanization. Although
the term civilization emphasizes urbanization with a hierarchical structure in Arabs, since it is a dynamic expression,
the meanings attributed to this word by Turkish society have changed over time. The meaning given to the word
civilization by Turkish dictionaries has generally been on the axis of urbanization. The Kubbealt1 Dictionary, on the
other hand, has included in this word the superior qualities of matter and meaning, and the superior virtues achieved
in the life of thought and art. This dictionary also mentions comfort, security, prosperity, and a way of life depending
on the level of development in science, trade, and technical structures. The definition of the Kubbealt1 Dictionary
defines the word civilization from a broader perspective, from a perspective based on sociological and
anthropological foundations.

When the word civilization is examined in terms of its sociological context, it will be seen that it is frequently
emphasized in a scientific sense. Ziya Gokalp gave the meaning of civilization as “an international social
accumulation above the cultural structure”. The definitions of civilization by Western scientists Will Durant and
Lewis Dartnell also show some similarities with Ziya Gokalp’s definition. Durant stated that although it is not a
structure based on race, civilization can be seen on every continent and in every society, but he did not base
civilization on culture. Dartnell, like Ziya Gokalp, accepted culture as a part of civilization. One of those who thought
about the word civilization is Kinalizade Ali Efendi. Ali Efendi addressed civilization by symbolizing it as the four
elements that are thought to be in the human body in ancient belief, and that we call air, water, fire, and soil. In these
symbols, scientists, doctors, and lawyers represented water, soldiers represented fire, merchants and craftsmen
represented air, and farmers and peasants represented soil. These representations are notable for indicating a
hierarchical balance. Cevdet Pasha, on the other hand, associated civilization with the maturation of morality and
intelligence.

The change seen in the definition of civilization is also seen in its social dynamics. Civilization, which has
urbanization as its basis, has been based on culture in Turkish society and has represented a system that will emerge
from interaction with other cultures. However, the idea of organizing society has continued. It has been emphasized
that some structures must be present at the foundation of society for a civilization to emerge. Ibn Khaldun listed the
civilization criteria on this basis as religion, family, morality, law, politics, economy, state, crafts, sciences, fine arts,
and education. According to Ibn Khaldun, civilization will be built on its own in societies that bring these criteria
together naturally. Farabi, on the other hand, described these criteria as happiness, wisdom, will, need, cooperation,
society, ummah, and medina. According to Farabi, medina is the first condition of civilization. Tonybee's idea of
civilization should also be counted among these criteria. According to him, society establishes civilization by defying
geographical and historical pressures. Its development is undertaken by the creative minority. The collapse of
civilization occurs with the disappearance of this creative minority. The so-called creative minority is the layer that
responds to the unknowns and what the society wants to know.

In pre-Islamic Turkish culture, a hierarchical structure that contains the qualities that will form the civilization
structure is remarkable. Before Islam, the society was structured as ogus, urug, boy, bodun, province. The state
consists of structures called oksizlik, ulus, kiin, and tore, and there are administrative organizations called toy, ayuki,
and ilig in the state. In addition, the fact that the cultural structure is based on arts and sciences such as epics, legends,
writing, education, music, architecture, and calendar has also been an important step towards establishing an Islamic-
based civilization.

A multicultural civilization structure emerged when the Turks interacted with Arab and Persian societies. While the
quatrain verse unit was mostly used before classical Turkish literature, it is seen that the twin couplet system became
widespread among the Turks with the transition to classical literature. However, changes such as the form of verse,
rhyme scheme, use of aruz meter, formation of the beloved prototype, and formation of imaginative elements in this
multicultural structure axis are important steps in the formation of civilization literature. In addition, mythological
elements of many cultures, such as ancient Anatolian civilizations, Arab, Persian, Indian, Egyptian, Greek, Chinese
have also formed a part of this multicultural structure in classical Turkish literature.

Even though there was no multicultural civilization among the Turks, the existence of a hierarchical structure had an
important effect on the formation of Islamic civilization. In addition to the multicultural structure listed above, literary
works also played an important role in the formation of civilization. The work called Kutadgu Bilig, which means
“knowledge that gives happiness”, is an important threshold in terms of the institutionalization of civilization. A
symbolic structure prevails in the work and a synthesis of Turkish-Islamic morality is presented in this work. Again,
in this work, many intercultural ideas such as political morality, human and state relations, offering a philosophical

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025

life perspective to people, and the spiritual dimensions of the characters in the work are conveyed in this work. The
work called Divan-1 Hikmet cultivates the foundation of a Sufi structure in the minds and hearts of the Turks.
Atebetli’l-Hakayik is another work that appeals to the spirit and heart of the Turks in the formation of this
multicultural civilization. In the establishment of civilization in Turkish society, seen that this multicultural structure
has affected Turkish society with the spread of Sufi works. Hac1 Bektag's work, called Makalat has systematized the
Sufi structure as "four doors and forty stations". Each of these doors and stations contains a Sufi structure. In addition,
a symbolic language is also seen in this work. Again, works such as Carhname and Dasitan-1 Sultan Mahmid can be
seen as important in terms of containing important information about the value and existence of man. This work gives
advice to people by touching on issues such as why one should have faith, man's duty in this world, the harms of
being carried away by worldly ambition, and experiencing the apocalypse and the day of judgement. In the support
of civilization, aesthetic and intellectual production activities based on the synthesis of thought and art come to the
fore. In works supporting civilization, the value given to matter and meaning is generally emphasized. It is noteworthy
that these works, together with a fictional intelligence, have reached a maturity level in terms of artistic and aesthetic
values compared to the works of the early period. The work named Mantiku’t-Tayr or the artistic value seen in the
divans of Baki and Fuzili, belonging to this period, are in harmony with the criteria of an institutionalized civilization.
Indeed, the style and discourse differences seen in the later period also had significant qualities in terms of continuing
the civilization. These style and discourse differences support the idea that new breakthroughs will be realized by
carrying out original production activities based on civilization.

It is obvious that there have been some changes in the last period of classical Turkish literature. It is observed that
literary production activities based on a multicultural structure were disrupted and then ended because the war
environment required nations to return to their own culture.

As a result, classical Turkish literature has played an important role in the establishment of a multicultural
civilization, its institutionalization, support and continuing original production activities with new searches.

Cikar Catismasi Bildirimi - Conflict of Interest Statement

Yazar, bu ¢aligmaya iliskin herhangi bir ¢ikar ¢atigmasinin bulunmadigini beyan eder.

The author declares that there is no conflict of interest regarding the publication of this article.

Destek/Finansman Bilgileri - Support Financing Information:

Yazar, bu makalenin arastirilmasi, yazarli1 ve yayimlanmasi i¢in destek almamugtir.

The author has received no financial support for the research, authorship, and publication of this article.

Etik Beyan / Ethical Declaration:

Calismanin hazirlanma siirecinde bilimsel ve etik ilkelere uyuldugu ve yaralanilan tiim ¢aligmalarin kaynakgada betirtildigi beyan edilmistir.

It is hereby declared that scientific and ethical principles were adhered to throughout the preparation of this study and that all sources consulted
have been duly acknowledged in the bibliography.

Etik Onay /Ethical Approval:

Bu ¢alisma, insan veya hayvan denekleri icermediginden etik kurul izni gerektirmemektedir.

As the present study does not involve human or animal subjects, ethics committee approval was not required.

Yapay Zeka Beyani - GenAl Use:

Bu calisgmanin hazirlanma siirecinde herhangi bir yapay zeka araci kullanilmamistir. Caligmanin tiim igerigi, yazar tarafindan bilimsel aragtirma
yontemleri ve akademik etik ilkelere uygun sekilde tiretilmistir.

No artificial intelligence tools were used in the preparation of this study. The writer created all of the study’s content in compliance with academic
ethic principles and scientific research methodologies.

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025
Kaynakc¢a
Ahmed Fakih. Carhndme. Editér Mecdut Mansuroglu. Istanbul: Istanbul Universitesi Edebiyat Fakiiltesi
Yayinlari, 1956.

Akinci, Mehmet. “Tiirk Islam Siyasi Diisiincesi ve Kutadgu Bilig”. I¢inde Yusuf Has Hacib’in Dogumunun
1000. Yilinda Kutadgu Bilig Uluslararasi Sempozyum Bildiriler. Editorler: Ahmet Kavas, Fatih M.
Seker, Muhammet Tandogan ve Cezmi Bayram.148-61. Istanbul: Tiirk Ocag1 Yayinlar1, 2016.

Akyol, Aygiin. “Tiirk-Islam Ahlak Tasavvurunun Olusumunda Kutadgu Bilig’in Rolii”. Iginde Yusuf Has
Hacib’in Dogumunun 1000. Yilinda Kutadgu Bilig Uluslararast Sempozyum Bildiriler. Editorler: Ahmet
Kavas, Fatih M. Seker, Muhammet Tandogan ve Cezmi Bayram. 310-30. Istanbul: Tiirk Ocag
Yayinlari, 2016.

Armutlu, Sadik. Klasik Arap, Fars ve Tiirk Edebiyati Incelemeleri 2. Ankara: Kesit Yaynlari, 2021.

Ayal, Thsan. “Kutadgu Bilig’de Insan ve Devlet”. Iginde Yusuf Has Hacib’in Dogumunun 1000. Yilinda
Kutadgu Bilig Uluslararasi1 Sempozyum Bildiriler. Editorler: Ahmet Kavas, Fatih M. Seker, Muhammet
Tandogan ve Cezmi Bayram. 70-79. Istanbul: Tiirk Ocag1 Yayinlari, 2016.

Aydemir, Yasar. “Edebi Metinleri Medeniyet Degerleriyle Serh Etmek™. I¢inde Tiirkoloji El Kitab.
Ankara: Yunus Emre Enstitiisii Yayinlari, 2020.

Baki. Baki Divani. Editor Sabahattin Kiigiik. Ankara: Tiirk Dil Kurumu Yaynlari, 2019.
Banarli, N. Sami. Resimli Tiirk Edebiyati Tarihi. Istanbul: Milli Egitim Bakanlig1 Yaymnlari, 1971.

Bayat, Fuzuli. “Kutadgu Bilig’de Yaratilis ve Son Bulus”. i¢inde Yusuf Has Hacib'in Dogumunun 1000.
Yilinda Kutadgu Bilig Uluslararasi Sempozyum Bildiriler. Editorler: Ahmet Kavas, Fatih M. Seker,
Muhammet Tandogan ve Cezmi Bayram. 115-24. Istanbul: Tiirk Ocag1 Yayinlari, 2016.

Bulug, Saadeddin. “Seyyad Hamzanin Bilinmeyen Bir Mesnevisi”. Tiirkivat Mecmuasi 15 (Aralik 2010):
247-56. https://doi.org/10.18345/tm.47916.

Cebecioglu, Ethem. Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sozliigii. Ankara: Otto Yayinlari, 2020.
Dartnell, Lewis. Uygarligi Yeniden Nasil Kurariz? Istanbul: Kily Yayinlari, 2016.

Demirbas, Sefa. “Iki Farkli Diinya Goriisii Uzerine Inceleme: Farabi’nin Evrensel Medeniyetinden
Huntinton’1in Tington’in Medeniyetler Catismasina”. Kapadokya Akademik Bakis 5, no. 1 (2021): 91-
123. https://dergipark.org.tr/tr/pub/car/issue/63029/797308.

Demirci, M. Fatih. “Bir Felsefe Metni Olarak Kutadgu Bilig”. Icinde Yusuf Has Hacib’in Dogumunun
1000. Yilinda Kutadgu Bilig Uluslararasi Sempozyum Bildiriler. Editorler: Ahmet Kavas, Fatih M.
Seker, Muhammet Tandogan ve Cezmi Bayram. 137-47. Istanbul: Tiirk Ocag: Yayinlari, 2016.

Demirel, Sener. “XVIL. Yiizyil Klasik Turk Siirinin Anlam Boyutunda Meydana Gelen Uslup Hareketleri:
Klasik Uslup-Sebk-i Hindi-Hikemi Tarz-Mahallilesme”. Journal of Turkish Studies 4, no. 2 (2009): 524-
552 https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.630.

Durant, Will. Medeniyetin Temelleri. Ceviren Nejat Muallimoglu. Istanbul: Erguvan Yayinevi, 2012.
Edib Ahmed Yiikneki. Atabetii’l-Hakayik. Editor Resid Rahmeti Arat. Ankara: TDK Yayinlari, 2006.

Eflatun, Muvaffak. Klasik Arap Edebiyati ve Klasik Tiirk Edebiyatina Etkileri. Ankara: Kalem Kitap
Yayinlari, 2023.

Eflatun, Muvaffak. Klasik Tiirk Edebiyatinda Yaratilis ve Kiyamet. Ankara: Soncag Yayinlari, 2017.

Fedai, Ozlem. “Kutadgu Bilig’deki Kisilerin Ruhsal Boyutu Uzerine Bir Tartisma”. kzin.de Yusuf Has
Hacib’in Dogumunun 1000. Yilinda Kutadgu Bilig Uluslararasi Sempozyum Bildiriler. Istanbul: Tiirk
Ocag1 Yayinlari, 2016.

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



Kare International Journal of Comparative Literature, 20, pp. 80-96, 2025
Gokalp, Ziya. Hars ve Medeniyet. Istanbul: Toker Yayinlari, 2012.

Gilsehri. Giilsehri’nin Mantiku’t-Tayr 1 (Giilsen-name). Editor Kemal Yavuz. Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1
Yayinlari, n.d. Erisim 20 Haziran 2024. https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-78427/gulsehri---mantikut-
tayr.html.

Giizel, Abdurrahman. Dini-Tasavvufi Tiirk Edebiyati. Ankara: Ak¢ag Yayinlari, 2000.
Glizel, Abdurrahman. Hac: Bektas Veli ve Makalat. Ankara: Akcag Yaylari, 2012.
Hoca Ahmed Yesevi. Divdn-1 Hikmet. Editor Hayati Bice. Ankara: TDV Yayinlari, 2018.

Hiiseyin Remzi, ve Ali Birinci. Liigat-i Remzi 2. Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanlig
Yayinlari, 2018.

Kafesoglu, Ibrahim. Tiirk Milli Kiiltiirii. Istanbul: Otiiken Nesriyat, 2018.
Kalin, ibrahim. Barbar Modern Medeni Medeniyet Uzerine Notlar. Istanbul: Insan Yayinlar1, 2021.
Kanar, Mehmet. Arap Harfli Alfabetik Osmanli Tiirkcesi Sozligii. Istanbul: Say Yayinlari, 2012.

Kekeg, Ismail. “Tiirk Edebiyatinda Mesnevi ve Roman Iliskisine Dair Goriisler Uzerine Bir
Degerlendirme”. Hikmet Akademik Edebiyat Dergisi, (2017): 186-94.
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hikmet/issue/29799/297624.

Koca, Salim. Tiirk Kiiltiiriiniin Temelleri. Ankara: Berikan Yayimevi, 2019.

Kubbealt1 SézIiigii. “Medeniyet”. Kubbealt: S6zliigii, 06 Aralik 2024. https://lugatim.com/s/MEDENIYET.
Meri¢, Cemil. Umrandan Uygarliga. Editér Mahmut Ali Merig. Istanbul: Iletisim Yayinlari, 2011.

Musa Kazim. Kiilliyat Dini ve Ictimdi Makaleler. Ankara: Ankara Okulu Yayinlari, 2002.

Okumus, Ejder. “Farabi’nin Medeniyet Sosyolojisine Katkilar1”. Diyanet [Imi Dergi 52, no. 3 (2016): 11-
30. https://doi.org/10.61304/did.383155.

Okumus, Ejder. Osmanli 'nin Goziiyle Ibn Haldun. Istanbul: 1z Yaymecilik, 2017.

Ozakpnar, Yilmaz. Bir Medeniyet Teorisi Kiiltiir ve Medeniyete Yeni Bir Bakis. Istanbul: Otiiken Nesriyat,
2018.

Piiskiilliioglu, Ali. Tiirkce Sozliik. 1stanbul: Dogan Kitap Yayinlari, 2002.

Quinn, Daniel. Medeniyetin Otesi. Editér Seving Kayir. Istanbul: Maya Kitap Yayinlari, 2016.
Semseddin Sami. Kdmiis-1 Tiirki. Istanbul: Cagr1 Yayimnlari, 2017.

Tarlan, Ali Nihat. Fuzili Divani Serhi. Ankara: Ak¢ag Yayinlari, 2014.

TDK. Tiirk¢e Sozliik. Ankara: TDK Yayinlari, 2019.

Tokel, Dursun Ali. Divan Siirinde Sahislar Mitolojisi. Istanbul: Fatih Sultan Mehmet Universitesi
Yayinlari, 2016.

Turan, Osman. Sel¢uklular Zamamnda Tiirkiye. istanbul: Turan Nesriyat Yurdu Yayinlari, 1971.

Turhan, Miimtaz. Kiiltiir Degismeleri Sosyal Psikoloji Bakimindan Bir Tetkik. Ankara: Altinordu Yayinlari,
2015.

Uludag, Siileyman. /bn Haldun Hayati, Eserleri, Fikirleri. Istanbul: Harf Yayinlar1, 2015.

@ ® @ @ Published by Erciyes University, Faculty of Letters, Kayseri, Tiirkiye
BY NC ND

This is an open access article under the Creative Commons BY-NC-ND 4.0 license. (https:/creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/)



