
Harran İlahiyat Dergisi  Harran Ilahiyat Journal 
Sayı/Issue: 54, Aralık/December 2025, 245-259 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/hij/issue/95841  

 ISSN  2791-6812 

 

Metodolojık̇ Bağlamda Muhammed Hamıḋullah'ın Tasavvuf ve 

Tarık̇at Tasavvuru 

Muhammad Hamidullah's Conception of Sufism and Orders: A Methodological 
Perspective   

Yazar Bilgisi 
Author Information 

Emrullah ASTAN  
Dr. Öğr. Üyesi Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Ankara, Türkiye 

Asst. Prof., Ankara Sosyal Bilimler University, Faculty of Theology, Ankara, Türkiye  
emrullah.astan@asbu.edu.tr, www.orcid.org/0000-0002-5962-709X  

 

Makale Bilgisi 
Article Information 

Makale Türü 
Article Type 

Araştırma Makalesi 
Research Article  

Yayın Etiği 
Publishing Ethics 

Bu makale, iThenticate yazılımı ile taranmış ve intihal tespit edilmemiştir. Makale, 
çift taraflı kör hakemlik yöntemiyle en az iki hakem tarafından incelenmiştir. 
This article has been scanned by iThenticate software and no plagiarism detected. It 
has been examined by at least two referees using double sided blind refereeing 
method. 

Finansman 
Funding 

Yazar, bu çalışma için herhangi bir dış fon almadığını beyan eder. 
Author declares that he get no any external funding for this study. 

Çıkar Çatışması 
Conflict of 
Interest 

Yazar bu çalışmayla ilintili herhangi bir çıkar çatışması bulunmadığını beyan eder. 
Author declares that there is no any conflict of interest related to this study. 

DOI https://doi.org/10.30623/hij.1733857    

Geliş Tarihi / Received Kabul Tarihi / Accepted 

3 Temmuz/July 2025 2 Aralık/December 2025 

 
  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/hij/issue/95841
mailto:emrullah.astan@asbu.edu.tr
http://www.orcid.org/0000-0002-5962-709X
https://doi.org/10.30623/hij.1733857


Metodolojık̇ Bağlamda Muhammed Hamıḋullah'ın Tasavvuf ve Tarık̇at Tasavvuru                                                          |246 

Harran İlahiyat Dergisi 54 (Aralık 2025), 245-259. 

Öz 

Bu çalışma 20. yu zyıl İ sla m a limlerinden biri olan Muhammed Hamı dullah’ın 

tasavvuf ve tarikatlara dair go ru şlerini onun ilmı  yaklaşımı çerçevesinde 

sistematik olarak analiz etmektedir. Hamı dullah, o zellikle hadis, siyer, İ sla m 

hukuku ve tarih alanlarında verdiği eserlerle tanınsa da tasavvufa dair 

doğrudan kaleme alınmış bağımsız bir çalışması bulunmamaktadır. Bununla 

birlikte Hamı dullah’ın İ slam du şu ncesi içinde tasavvufla kesişen konulara 

yaklaşımı ve o zellikle manevı -ahlakı  kavramlara yu klediği anlam onun 

tasavvufla olan o rtu k fakat izlenebilir ilişkisini değerlendirmeyi mu mku n 

kılmaktadır. Bu ilişki doğrudan go ru nu r olmasa da eserlerinde kullandığı 

kavramlar, referans verdiği kişiler ve metot tercihleri tasavvufı  du şu nceye dair 

o zgu n bir bakış geliştirdiğini go stermektedir. Bu bağlamda çalışmanın temel 

amacı, Hamı dullah’ın tasavvuf ve tarikatlara yo nelik yaklaşımını ortaya 

koymak, onun bu alandaki du şu nce altyapısını ço zu mlemek ve klasik tasavvuf 

mirasıyla olan ilişkisini değerlendirmektir.  

Çalışmanın temel sınırlılığı Hamı dullah’ın tasavvuf ve tarikatlara dair doğrudan 

yazılmış eserlerinin olmamasıdır. Bu durum verilerin dolaylı kaynaklardan elde 

edilmesini zorunlu kılmış ve yorumlamayı daha açık bir ha le getirmiştir. İ lgili 

hususlardan hareketle çalışma nitel araştırma yo ntemi çerçevesinde 

yu ru tu lmu ş ve betimsel analiz ile eleştirel-yorumlayıcı yo ntem birlikte 

kullanılmıştır. Hamı dullah’ın telif ve tercu me eserleri, mu lakatları, sempozyum 

bildirileri ve hakkında yapılmış akademik çalışmalar taranmış; elde edilen 

veriler klasik tasavvuf literatu ru  ile karşılaştırılarak çok katmanlı bir 

değerlendirme yapılmıştır. Araştırma kapsamı ise doğrudan tasavvuf başlığı 

altında yazılmış metinlerin olmaması nedeniyle Hamı dullah’ın dolaylı 

go ndermelerine ve kavramsal kullanımlarına dayanmaktadır. Bu yo nu yle 

çalışmayı sınırlayan, Hamı dullah’ın konuya ilişkin du şu ncelerin çoğunun belirli 

bir şekilde sistematik olarak formu le edilmemiş olmasıdır.  

Çalışmada elde edilen bulgular, Hamı dullah’ın tasavvufu bireysel içsel bir 

tecru benin o tesinde toplumsal ve ahlaki yapının şekillenmesinde işlevsel bir 

unsur olarak go rdu ğu nu  ortaya koymaktadır. Ona go re tasavvuf bireyi zu hd, 

takva ve ihsan gibi değerler etrafında şekillendirirken adalet, merhamet ve 

manevı  rehberlik yoluyla toplumsal barışı ve dengeyi inşa eder. Tarikatlar ise 

onun nazarında bireyin go nu llu  katılımıyla şekillenen, ruhsal gelişimi 

destekleyen ve tarihsel su reçte İ sla m’ın yayılmasında etkin rol oynayan dinamik 

yapılardır. Mevleviyye, Nakşibendiyye ve Yeseviyye gibi tarikatların bireysel 

olduğu kadar toplumsal do nu şu mde de etkili oldukları vurgulanmıştır. Bunun 

yanı sıra Hamı dullah’ın hilafet anlayışı sadece siyasi bir oluşum değil aynı 

zamanda manevı  rehberlik işlevi go ren bir yapı olarak tasavvufla iç içe 

konumlandırılmıştır. Bo ylece o, tasavvuf ve tarikatı tasavvur ederken sadece 

bireysel bir tecru beden yola çıkmamış aynı zamanda bu kurumların toplumsal 

ve tarihsel olarak da nasıl yorumlandığını go z o nu nde bulundurmuştur. 

Anahtar Kelimeler; Tasavvuf, Tarikat, Vela yet, İ hsan, Hilafet. 



Emrullah Astan                                                                                                                                                                                              |247 

Harran İlahiyat Dergisi 54 (Aralık 2025), 245-259. 

Abstract 

This study undertakes a systematic analysis of the views of Muh ammad 

H amı dulla h, one of the prominent Muslim scholars of the twentieth century, on 

sufism and t arı qas within the framework of his overall scholarly approach. 

Although H amı dulla h is primarily known for his works in h adı th, sı ra, İslamic 

law and history, he did not author any independent monograph written directly 

on sufism. Nevertheless, his approach to themes within İslamic thought that 

intersect with sufism and, in particular, the meanings he attributes to spiritual-

ethical concepts make it possible to evaluate his implicit yet traceable 

relationship with sufism. Even though this relationship is not overtly visible, the 

concepts he employs, the figures to whom he refers, and his methodological 

preferences indicate that he developed an original perspective on s ufi thought. 

İn this context, the main objective of the study is to set forth H amı dulla h’s 

approach to sufism and the orders, to analyse the intellectual substratum of his 

thought in this field, and to assess his relationship with the classical s u fı  

heritage.    

The principal limitation of the study lies in the absence of works written by 

H amı dulla h directly on sufism and the t arı qas. This situation makes it necessary 

to obtain data from indirect sources and renders the interpretive process more 

open to hermeneutical latitude. İn view of these considerations, the research 

has been conducted within a qualitative research design, utilising descriptive 

analysis together with a critical-interpretive  method. H amı dulla h’s authored 

and translated works, interviews, symposium papers, and the academic studies 

produced about him have been surveyed; the data thus obtained have been 

compared with the classical s u fı  literature  to achieve a multi-layered 

evaluation. Due to the lack of texts written under an explicit heading of sufism, 

the scope of the research rests on H amı dulla h’s indirect allusions and his 

conceptual usages. İn this respect, an important limitation of the study is that 

most of his reflections on the subject were not formulated by H amı dulla h 

himself within a clearly articulated systematic framework.    

The findings of the study reveal that H amı dulla h regards sufism as more than 

an individual, interior experience; he conceives it as a functional component in 

shaping the social and moral order. According to him,  sufism purifies the 

individual around values such as zuhd, taqwa  and ih sa n, while, through justice, 

mercy and spiritual guidance, it contributes to the construction of social peace 

and equilibrium. İn his view, the t arı qas are dynamic structures that take form 

through the voluntary participation of the individual, support spiritual 

development, and have played an active role in the historical spread of İslam. İt 

is emphasized that  t arı qas such as the  Mawlawiyya, Naqshbandiyya and 

Yasawiyya have been effective not only in individual transformation but also in 

broader social transformation. Moreover, H amı dulla h’s understanding of the 

caliphate (khila fa) is positioned in close relation with sufism, conceived not 

merely as a political institution but also as a structure that fulfils a function of 

spiritual guidance and leadership. İn this way, the study demonstrates how he 



Metodolojık̇ Bağlamda Muhammed Hamıḋullah'ın Tasavvuf ve Tarık̇at Tasavvuru                                                          |248 

Harran İlahiyat Dergisi 54 (Aralık 2025), 245-259. 

interprets sufism and the t arı qas as a construct which, beyond an individual 

experience, possesses significant social and historical dimensions.   

Keywords: Sufism, Order, Wala ya, İh sa n, Khila fa. 

Giriş 

Muhammed Hamı dullah 19 Şubat 1908 tarihinde Hindistan’ın Şark-İ sla m ku ltu r 

ve yaşantısının o nemli merkezlerinden sayılan Haydara ba d şehrinde doğmuştur. Onun 

ailesi ko klu  bir ilmı  geleneğe sahip olup aynı zamanda mu fessir ve vahdet-i vu cu d 

ekolu nu n mu ntesiplerinden mutasavvıf Mahdu m Meha imı ’nin (o . 835/1432) soyundan 

gelmektedir.1 Haydara ba d şehri2 ve ailesinin ko klu  ilmı  geleneğe mensup olması onun 

du şu nce du nyasında tasavvufun o nemli bir yer edinmesine katkı sağladığını 

go ru lmektedir. Çu nku  o 20. yu zyılın o nde gelen İ sla m a limlerinden biri olmasının yanı 

sıra kendi do neminde yaşadığı bo lgelerdeki siyasi, sosyal, ku ltu rel ve ekonomik 

do nu şu mlere tanıklık etmiş ve bu değişimleri tasavvufun o ğretileri ışığında 

yorumlayarak eserler kaleme almış ve fikirlerini bu doğrultuda beyan etmiştir. Onun 

fikirleri ve metinleri tasavvufı  bir perspektiften incelendiğinde tasavvufun sadece bir 

dinı  sistem değil aynı zamanda insanı manevı  yo nden geliştiren bir o ğreti olarak 

go rdu ğu  anlaşılır. Bunların yanı sıra o yalnızca ilmı  birikimi ve fikirleriyle değil aynı 

zamanda ahla kı  duruşu, tevazuu ve tasavvufı  şahsiyetiyle de temayu z etmesi tasavvufı  

birikimi olduğunu go stermektedir. Nitekim hakkında nakledilen menkıbe ve hatıralar 

onun yalnızca bir a lim değil aynı zamanda fazilet sahibi, zu hd ve takva ehli, manevı  yo nu  

kuvvetli bir veli olarak da tanındığını ortaya koymaktadır.3  

Muhammed Hamı dullah’ın eserlerinden hareketle onun tasavvuf ve tarikat 

anlayışını ele alan bu çalışma, so z konusu yaklaşımı kullandığı yo ntem ve kavramsal 

çerçeve temelinde klasik tasavvuf geleneğiyle ilişkilendirerek incelemektedir. 

Hamı dullah’ın du şu nce sistematiği, o zellikle dinı  tecru benin ahlakı , manevı  ve toplumsal 

boyutlarına ilişkin değerlendirmeleri bakımından, modern do nemde tasavvuf mirasına 

yo neltilen eleştiriler ve yeniden yorum çabaları arasında o zgu n bir konuma sahiptir. 

Bo ylece araştırma Hamı dullah’ın tasavvuf ve tarikat tasavvurunu, kavramsal sınırlarını 

sunmayı amaçlamaktadır. 

1. Hamîdullah’ta Tasavvuf Tasavvuru: İhsan, Zühd ve Seyr u Sülûk’un 

Kavramsal–Amelî Çerçevesi 

Tasavvufun tanımına ve tarihı  su recine değinen Hamı dullah, tasavvufu İ sla m’ın 

içsel ve ruhani boyutlarını o ne çıkaran bireyin Allah ile doğrudan ilişki kurmasını 

hedefleyen bir anlayış olarak tanımlanır. O, kullandığı terimin ko kenini tasavvuf 

                                                
1  Salih Tuğ - M. Ka mil Yaşaroğlu, “Muhammed Hamı dullah”, Dİ A (Ankara: Tu rkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2020), 44/532. 
2  Haydarabad İ sla mı  mirası ve tasavvufla olan derin bağlarıyla bilinen bir bo lgedir. O zellikle İ mam-ı 

Rabba nı  gibi sufi şahsiyetlere ev sahipliği yapmasıyla u n salmıştır. 
3  Prof. Dr. Salih Tuğ’un aktardığına go re bir karşılaşmalarında Nurettin Topçu Muhammed Hamı dullah’ın 

yaşam tarzından ve kişiliğinden hareketle bir seyri u su lu ku olup olmadığını kendisine sorduğunu 
belirtir. Ayrıca bkz. Salih Tuğ, “Vatansız Bırakılan Bir İ sla m Alimi: Muhammed Hamı dullah; Prof. Dr. Salih 
Tuğ ile Muhammed Hamidullah ve İ sla m Peygamberi Ü zerine” (23 Aralık 2009). 



Emrullah Astan                                                                                                                                                                                              |249 

Harran İlahiyat Dergisi 54 (Aralık 2025), 245-259. 

geleneğine uygun bir biçimde suf/yu n4 kelimesiyle ilişkilendirir ve tasavvuf ehlinin sade 

bir yaşam su rerek du nyevi zevklerden uzak durması bu kavramla açıklamıştır.5 Bunun 

yanı sıra Hamı dullah, tasavvufi yaşantıya temas eden zu hd ve takva gibi tasavvufı  

kavramları sıkça dile getirmiştir. O zellikle o, tasavvufun temel prensiplerinden du nyevı  

arzulardan arınmayı ifade eden “az yemek, az konuşmak ve az uyumak” gibi prensipleri 

işlediği konuların bağlamında yer vermiştir. Ayrıca o, tasavvufun İ sla m tarihi boyunca 

yaşanan do nu şu mler karşısında dengeleyici bir işlev u stelendiğini belirtmiş; hem 

manevı  hem de bilimsel boyutuyla İ sla mı  ilimlerin canlılığını korumada o nemli bir rol 

u stlendiğini zikretmiştir.6 

Tasavvufun ameli ve ruhsal boyutu Hamı dullah’ın du şu ncesinde o nemli bir yer 

tutar. Ona go re tasavvuf, Hz. Peygamber do neminde şekillenen asli yapısıyla insanı 

Allah’a ulaştıran en kısa ve en doğru yolu temsil etmektedir. Bu çerçevede tasavvuf 

sadece nazarı  değil aynı zamanda amelı  ve ruhsal bir do nu şu m su reci olarak 

zikredilmiştir.7 Bundan hareketle tasavvufu insanın Allah’a tam bir teslimiyet içinde saf 

ve samimi bir ibadet anlayışıyla yo nelmesi olduğu vurgulamıştır. Bu yo nu yle tasavvufu 

İ sla m’ın dışsal ibadetlerinden o te içsel bir yo nelim ve kalp temizliği çabası olarak go ru r.8 

Bu hususlara ek olarak Hamı dullah, içsel arınma ve kalp temizliğini vurgularken İ hsan, 

seyr u su lu k, tarikat ve huzur-u ila hı  gibi kavramları tasavvufun temel taşları olarak 

zikreder. Bu yapılar bireyin manevı  olarak olgunlaşmasını ve ruhsal bir dengeye 

ulaşmasını sağlar.9 

Tasavvuf geleneğine bakıldığında su fiyane yaşam tarzı teoriden ziyade pratiği esas 

alan bir hayat tarzını yansıtmaktadır. Bu minvalde Hamı dullah’ın du şu nce du nyasında 

tasavvufı  pratikler o zellikle zikir ve nafile ibadetler o nemli bir yer tutmaktadır. Bu 

pratikler insanın kalbini Allah’a yo neltmeyi amaçlamaktadır. Bu bağlamdan hareketle 

zikir sadece Allah’ın isminin tekrarı değil kalbin ve zihnin su rekli Allah’a yo nelmesini 

sağlayan bir manevı  araç olarak değerlendirmektedir. Peygamber do neminde sahabilere 

o ğretilen çeşitli nafile ibadetler ise bireysel manevı  yolculuğun temelini oluşturur. 

Hamı dullah’a go re bu ibadetler, ruhsal gelişimi ve Allah’a yakınlaşmayı temin eden 

o nemli uygulamalardır. Neticede zikir ve nafile ibadetler onun du şu ncesinde manevı  

arınma ve içsel olgunlaşmanın anahtarları olarak o ne çıkmaktadır.10 

Dinin temelleri arasında sayılan ihsan kavramı11 Hz. Peygamber’in Cibrı l hadisiyle 

tanımladığı Allah’ı go ru yormuşçasına ibadet etmeyi ve her daim O’nun tarafından 

                                                
4  Amr b. Bahr Ca hiz, el-Beya n ve’t-Tebyı n, ed. Abdu ssela m M. Harun (Kahire, 1968), 1/366. 
5  Muhammed Hamı dullah, İ sla m’ın Doğuşu, çev. Murat Çiftkaya (İ stanbul: Beyan Yayınları, 2018), 192-194. 
6  Sadık Kılıç, “Muhammed Hamı dullah Deyu A lim, Za hid ve Zarif Bir Can Üçtu Üfkumuzdan”, çev. Cevat 

O zkaya, Ümran Dergisi 340 (Aralık 2022), 39-45. 
7  Mustafa Kara, Metinlerle Gu nu mu z Tasavvuf Hareketleri (İ stanbul: Dergah Yayınları, 2002), 542,543. 
8  Muhammed Hamı dullah, İ sla m’ın Doğuşu, çev. Murat Çiftkaya (İ stanbul: Beyan Yayınları, 2018), 192-194. 
9 Hamı dullah, İ sla m’ın Doğuşu, 92-94. 
10 Hamı dullah, İ sla m’ın Doğuşu, 192-194. 
11 Ali İ bn Muhammed es-Seyyid eş-Şerı f Cu rca nı , Kita bu ’t-Ta’rı fa t, thk. İ brahim el-Ebya rı  (Lu bnan: Daru ’r-

Reya n li’t-Tura s, 1982), 27; Ra gıb el İsfahani, el-Mu freda t fı  ğarı bi’l-Kurʾa n (Beyrut: Daru’l-Kalem, 1412), 
52,286; Abdu rrezzak el-Ka şa nı , Muʿcem: ıstila ha tu ’s-su fiyye, thk. Abdu ’l-A l Şa hin (Ka hire: Da ru ’l-Mena r, 
1992), 156. 



Metodolojık̇ Bağlamda Muhammed Hamıḋullah'ın Tasavvuf ve Tarık̇at Tasavvuru                                                          |250 

Harran İlahiyat Dergisi 54 (Aralık 2025), 245-259. 

go ru lu yor olma bilinciyle hareket etmeyi12 vurgular. Mu ellifte aynı şekilde ihsan 

kavramına o zel bir alan açarak Hz. Peygamber’in o ğretileri çerçevesinde ele almakta ve 

bu kavramı tasavvufi açıdan yorumlamaktadır. Ona go re ihsan, İ sla m’ın ahlakı  ve manevı  

yaşantının temelini oluşturur ve bireyin doğru inanç ve pratik geliştirmesini amaçlar. 

Hamı dullah bu durumu tasavvufı  eğitimle beraber doğru konuşmak ve helal lokma 

yemek gibi temel prensiplerle destekleneceğini so yler. Bu iki prensip tasavvufi ahlakın 

temel unsurlarını oluşturur. Kalbin tasfiyesi nifaktan ve riyadan arındırılması doğru 

so zlu  olmanın gerekliliğini ifade eder. Nefsin terbiyesi ise helal kazancın elde edilmesiyle 

sağlanır. Bu prensipler sadece zahiri ibadetlere değil aynı zamanda ahlakı  ve manevı  

derinliğe ulaşmayı da amaçlar.13 Bu yo nu yle ihsan tasavvufun o zu yle o rtu şmektedir. 

Çu nku  ihsan da kalbin arınmasını ve niyetin safiyetiyle yaşamayı esas alır.14 O ayrıca 

manevı  gelişime ek olarak iyi bir Mu slu man olmanın yalnızca namaz, oruç gibi ibadetleri 

yerine getirmekle sınırlı olmadığını bununla beraber yu ksek ahla kı  meziyetlere sahip 

olmayı da gerekli go rdu ğu nu  belirtir. En nihayetinde onun du şu ncesinde ihsan, insanın 

Rabbine olan içten bağlılığının ahla kı  davranışlarla somutlaştığı bir ideal ha line gelir.15 

Hamı dullah’a go re bireyin manevı yat ve ahlakla bezendiğinde ila hı  huzur bilincine 

erişmesi ihsanın sonuçlarındandır ve birey su rekli olarak huzur-ı ila hı  şuuruyla 

yaşamayı esas alır.16 Hamı dullah ihsanın Allah’a karşı su rekli bir dikkat ha li ve derin bir 

teslimiyet içerdiğini ve bu yo nu yle tasavvufi bir hassasiyetin sahih İ sla mı  yaşantının 

ayrılmaz bir parçası olduğunu ifade eder.17 İ hsan bilinci Allah’ın her zaman ve her yerde 

hazır olduğu gerçeğine dayalı olmasından o tu ru  Hamı dullah, bu bilinç ha lini sadece 

bireysel bir vecd hali değil aynı zamanda ibadetlerin içsel derinliğiyle bu tu nleşen bir 

sorumluluk olarak go ru r.18 

Hamı dullah, ihsan kavramına dair yaklaşımını hem kavramsal ço zu mlemelerle 

hem de rivayetler u zerinden gerçekleştirdiği tahlillerle de temellendirir. Bu bağlamda 

Cibrı l hadisinin iki farklı rivayetini karşılaştırmalı biçimde ele alarak ihsan anlayışının 

tasavvufı  yo nu ne değinir. Hamı dullah bu rivayetlerden ilkini şu şekilde aktarır; 

‘Buha rı ’de yer alan ve Hz. O mer (r.a.) tarafından rivayet edilen çok meşhur bir hadis-i 

şerif bulunmaktadır. Hz. O mer (r.a.) şo yle anlatır: ‘Bir gu n Hz. Peygamber (s.a.v.) ile 

mescitte oturuyorduk. O sırada saçları son derece siyah, elbiseleri ise son derece beyaz 

olan bir adam çıkageldi. Onu tanıyan kimse yoktu. Hz. Peygamber’e (s.a.v.) doğru yu ru du , 

dizlerini O’nun dizlerine dayadı ve ellerini dizlerinin u zerine koyarak şo yle sordu: ‘Ey 

Allah’ın Resu lu , iman nedir?’ Hz. Peygamber (s.a.v.) cevap verdi: ‘İ man; Allah’a, 

meleklerine, kitaplarına, peygamberlerine, ahiret gu nu ne ve kadere, hayrı ve şerriyle 

birlikte iman etmendir.’ Adam, ‘Doğru so yledin,’ dedi. Hz. O mer (r.a.) bu durumu şo yle 

                                                
12 İ mam Ebi Kasim Abdu lkerim b. Heva zin el-Kuşeyrı , er-Risa letu ’l-Kuşeyriyye, thk. Komisyon, ed. Ha lid el-

Mansu r (Beyrut: Daru ’l-Minha c, 2017), 447. 
13 Hamı dullah, İ sla m’ın Doğuşu, 192-194. 
14 Hamı dullah, İ sla m’ın Doğuşu, 192-194. 
15 Mengu şoğlu, “Muhammed Hamı dullah’a Dair Kısa Hatırlamalar”, 30-34. 
16 Hamı dullah, İ sla m’ın Doğuşu, 192-194. 
17 Hamı dullah, İ sla m’ın Doğuşu, 192-194. 
18 Hamı dullah, Allah’ın Elçisi Hz. Muhammed, 199. 



Emrullah Astan                                                                                                                                                                                              |251 

Harran İlahiyat Dergisi 54 (Aralık 2025), 245-259. 

değerlendirir: ‘Hem soruyor hem de tasdik ediyor; bu duruma hayret ettik’” Adam ikinci 

sorusunu sordu: ‘İ slam nedir?’ Hz. Peygamber (s.a.v.) buyurdu: ‘Allah’a ibadet etmek, 

namaz kılmak, oruç tutmak, zeka t vermek ve hacca gitmektir.’ Yine, ‘Doğru so yledin,’ 

dedi. Hz. O mer (r.a.) şo yle der: ‘Bu adamın amacı neydi diye daha çok merak ettik.’ Sonra 

u çu ncu  soruyu yo neltti: ‘İ hsan nedir?’ Hz. Peygamber (s.a.v.) şu cevabı verdi: ‘İ hsan; 

Allah’a, O’nu go ru yormuşçasına ibadet etmendir. Sen O’nu go rmesen de, O seni go ru yor.’ 

Adam bu cevabı da tasdik ettikten sonra kalktı ve ayrıldı. Bir su re sonra Hz. Peygamber 

(s.a.v.) şo yle buyurdu: ‘Onu bulun, kim olduğunu o ğrenin!’ Ancak aradan çok 

geçmemesine rağmen adam ortadan kaybolmuştu. Hz. O mer (r.a.) şo yle der: “Onu yer mi 

yuttu, go ğe mi çekildi bilemedik. Hiçbir iz bırakmadan kaybolmuştu.” Bu olayın ardından 

gelen rivayetlerde bazı farklılıklar vardır. Bir rivayete go re Hz. Peygamber (s.a.v.) hemen 

ardından asha bına şo yle dedi: ‘Bunun kim olduğunu biliyor musunuz?’ Asha b, ‘Hayır,’ 

deyince şo yle buyurdu: ‘O, Cebra il (a.s.) idi. Size dininizi o ğretmek u zere gelmişti.’ 

Hamı dullah’ın ihsan çerçevesinde zikrettiği ikinci rivayet ise ‘Ahmed b. Hanbel’in 

Mu sned’inde geçen bir diğer rivayete go re ise, Hz. Peygamber (s.a.v.) bu açıklamayı u ç 

gu n sonra yapmıştır ve şo yle demiştir:  ‘Ben, Cebra il’i bu kadar geç tanıdığım bir zaman 

hatırlamıyorum.’ Cebra il (a.s.), Hz. Peygamber’i (s.a.v.) imtihan maksadıyla, hiç kimsenin 

tanımadığı bir surette gelmişti. Hatta bu kılıkta bizzat Hz. Peygamber (s.a.v.) bile onu 

hemen tanıyamamıştı.’ Şeklinde ifade eder. Hamı dullah ilk rivayette Cebra il’in ani gelişi 

tasavvufı  açıdan bir kimsenin a nlık bir farkındalıkla ila hı  hakikate erişebileceğini ifade 

ederken ikinci rivayetteki gecikmeli geliş ise hakikate ulaşmanın sabır, sebat ve içsel 

olgunlukla gerçekleşen bir su reç olduğunu vurgular. Peygamber’in Cebra il’i tanımaması 

ise zahirı  bilgiyle batını  bilginin farkına dikkat çekerek tasavvufta aklı  ilim ile keşfı  ilim 

arasındaki ayrımı yansıtır. Hamı dullah’a go re bu hadisler ihsanın yalnızca ibadetlerin 

dışsal ifasıyla değil Allah’ın daima huzurunda olunduğunun idrakiyle anlam kazandığını 

go sterir. O bu bilinç halini tasavvufun merkezinde yer alan zikir, tevhid ve marifet 

kavramlarıyla ilişkilendirir.19  

Hamı dullah ayrıca ihsan kavramının tasavvuf, seyr u su lu k ve tarikat ile bağlantılı 

olduğunu vurgulamaktadır. Ona go re su lu k bir mu ridin manevı  yolculuğudur. Tarikat ise 

bu yolculuğun belli bir sistem içerisinde su rdu ru ldu ğu  bir yol anlamına gelir. Bununla 

beraber dikkat edilmesi gereken o nemli bir nokta olan ihsanın sadece tekkelerle sınırlı 

olmadığı şeklinde vurgular. Bu yo nu yle ihsan bir devlet adamı, halk veya bir hu ku mdar 

gibi farklı konumlarda olan kişilerde de mevcut olabilir. Bu durum tasavvufun yalnızca 

tekke hayatıyla sınırlı olmadığını ve her birey için geçerli olduğunu go sterir. Nitekim 

tasavvuf onun du şu ncesinde evrensel bir değer ve yaşayış biçimi kazanır.20 Dolayısıyla 

Hamı dullah’a go re tasavvuf sadece dervişlerin inzivaya çekildiği bir yol değil 

yo neticilerin de adalet ve sorumluluk bilinciyle hareket etmesine rehberlik eden bir içsel 

derinliktir.  

                                                
19 Muhammed Hamı dullah, İ sla m Mu esselerine Giriş, çev. İ hsan Su reyya Sırma (Ankara: Beyan Yayınları, 

2018), 106; Hamı dullah, İ sla m’ın Doğuşu, 172. 
20 Hamı dullah, İ sla m’ın Doğuşu, 192-194. 



Metodolojık̇ Bağlamda Muhammed Hamıḋullah'ın Tasavvuf ve Tarık̇at Tasavvuru                                                          |252 

Harran İlahiyat Dergisi 54 (Aralık 2025), 245-259. 

Hamı dullah, tasavvuf ve ihsan ilişkisinde yaklaşımını daha iyi ifade edebilmek için 

Derviş ile Sultan Hika yesi u zerinden izah eder. ‘Hika yeye go re dervişin biri hocasının 

yanına gider ve ona “Ziyaretine gidebileceğim sizden daha ileri bir kimse var mı?” diye 

sorar. Hocası evet yanıtını verir ve kendisine bir tavsiye mektubu yazar. Derviş yola du şer 

ve sonuçta adresi verilen kişinin bir hu ku mdar olduğunu go ru nce son derece şaşırır. 

Gene de mektubu ona vermek zorunda kalır. Hu ku mdar dervişin şaşkınlığını 

hissetmiştir. Hemen, ağzına kadar su t dolu bir kap getirilmesini emreder ve bunu dervişe 

vererek şo yle der: ‘Şimdi git şehrin etrafında bir dolaş gel ama sakın kaptaki su tu n tek 

bir damlasını bile yere do kme!’ Ardından bir askeri de dervişe eşlik etmesi ve tek damla 

bile olsa su t do ktu ğu  takdirde kellesini vurması için go revlendirir. Derviş tekrar 

hu ku mdarın yanına do ndu ğu nde hu ku mdar ona sorar: ‘Şehrimizin gu zellikleri, 

du zenlenen şenlikler; eğlenceler hoşuna gitti mi?’ Derviş cevap verir: ‘Hiçbir şey 

go rmedim ki... Bu tu n dikkatimi kaptaki su te vermiştim.’ Hu ku mdar gu ler ve şo yle so yler: 

‘işte bu krallık da benim için aynı o yledir. Allah korkusundan dolayı bir an bile onun 

gu zelliklerinden zevk alamam!’ Hamı dullah bu anlatının za hiri du nyevı  su sleri aşarak 

ba tını  bir dikkat ve ihsan bilinci geliştirmeye yo nelik olduğunu belirtir. Ona go re gerçek 

tasavvuf kişinin Allah ile kurduğu derin, içsel bağda ve bu bağın hayata yansıyan ahla kı  

tutumlarında kendini go sterir. Dolayısıyla tasavvuf hem ferdı  hem de kamusal hayatta 

insanı sorumluluk bilinciyle donatan du nyevı leşmeye karşı ruhsal bir denge kuran 

yaşanabilir bir sistem olarak go ru lmelidir.21  

Hamı dullah’ın tasavvufa dair yaklaşımı onun eserlerinde belirgin şekilde go ru len 

insanın Allah’a bağlılığı ve teslimiyeti teması etrafında şekillenmektedir. O Allah’ın 

birliğini temel alan tasavvufi du şu nceyi insanın bu birliği idrak etme su recindeki içsel 

yolculuğu bağlamında değerlendirmiştir. Tasavvufu yu zeysel ritu ellerden ziyade akıl ve 

kalbin derin bir yo nelimiyle kavranması gereken ba tını  bir alan olarak go rmu ş ve 

bireysel tecru beden toplumsal faydaya uzanan çok katmanlı bir değer sistemi olarak ele 

almıştır.22 

Mu elliifin tasavvufı  du şu ncesinde o ne çıkan temel yaklaşımlarından bir diğeri de 

ruhaniyet ile du nyevı  hayat arasında denge kurma çabasıdır. Ona go re İ sla m, sadece 

zahirı  hu ku mlerden ibaret bir hukuk sistemi değil aynı zamanda bireyin iç du nyasını 

inşa eden ahlakı  olgunlaşmayı hedefleyen bir hayat nizamıdır.  Bu bakımdan Hamı dullah, 

İ sla m’ın ba tını  yo nleriyle birlikte anlaşılması gerektiğini savunmuş ve bu anlayışıyla 

tasavvufun asli kaynaklarına yo nelmiştir.23 Bunun yanı sıra Hamı dullah’ın İ sla m hukuku 

alanındaki çalışmaları yalnızca hukukı  normlarla sınırlı kalmayıp bireyin manevı  

yo nu nu  de dikkate alan bu tu ncu l bir yaklaşıma sahiptir. Bu yaklaşım tasavvufun insanın 

içsel ve bedensel boyutları arasındaki dengeyi esas alan anlayışıyla o rtu şmektedir. Bu 

yaklaşım, insanın hem bedensel hem ruhsal yo nlerini dikkate alan tasavvufı  anlayışla 

bu yu k o lçu de o rtu şmektedir. Nitekim Hamı dullah, rasyonalist bir eğitim geçmişine sahip 

olmasına karşın eserlerinde tasavvufun aklın sınırlarını aşan bir boyut taşıdığını kabul 

                                                
21 Hamı dullah, Allah’ın Elçisi Hz. Muhammed, 199. 
22 Mengu şoğlu, “Muhammed Hamı dullah’a Dair Kısa Hatırlamalar”, 30-34. 
23 Kara, Metinlerle Gu nu mu z Tasavvuf Hareketleri, 542,543. 



Emrullah Astan                                                                                                                                                                                              |253 

Harran İlahiyat Dergisi 54 (Aralık 2025), 245-259. 

etmiştir. Bo ylece Hamı dullah’ın niyet, ihlas, takva ve tezekkı  kavramlarına yu klediği 

anlam ve o nem, onun insanın içsel olgunlaşmasına dair tasavvufı  ilkelerle benzer bir 

anlayış paylaştığını ortaya koymuştur.24 Bu durum, onun hukuk anlayışında maddı -

manevı  unsurların birlikte değerlendirilmesine ve kapsamlı bir perspektifin 

benimsenmesine zemin hazırlamıştır. Nitekim Hamı dullah’ın hem aklı hem kalbi esas 

alan bir dengeyi savunmuş olması onun ilmin gayesini, insanın maddı -manevı  

bu tu nlu ğu nu  inşa etmek olarak değerlendirmizi sağlar. Bu hususlardan hareketle 

Hamı dullah’ın hukuk ve ahlak anlayışı, tasavvufun ruhı  derinliğini toplumsal du zen ve 

bireysel sorumlulukla ilişkilendiren bir çerçeve sunar. Bu yaklaşım, onun ilmı  mirasında 

zahir ile ba tın, akıl ile kalp, birey ile toplum arasında kurmaya çalıştığı dengeyi açık 

biçimde ortaya koymaktadır. 

Mu ellif, İ slam’ı sadece zahirı  hu ku mlerden ibaret go rmeyişini oruç ibadeti 

u stu nden o rneklendirir. O, oruç bahsini ele alırken zu hd, tasavvuf ve ba tını  anlamı 

birlikte değerlendirir. Hamı dullah’ın oruç ve zu hd arasındaki ilişkiyi vurgulaması, onun 

tasavvufi yaşantıyı ruhsal temizlik ve manevı  olgunlaşma su reci olarak go rdu ğu nu  

ortaya koyar. Bu bakış açısında go re oruç, Hamı dullah’a go re sadece fiziksel açlıkla sınırlı 

kalan bir ibadet değildir. Aynı zamanda insanın ruhunu besleyen ve içsel arınmasını 

sağlayan bir manevı  disiplindir. Bu yo nu yle oruç kişinin nefsini terbiye etmesine ve 

ruhsal olgunluğa erişmesine imka nı sunar. Mu ellif ayrıca orucu, insanın kendi vicdanıyla 

yu zleşmesine ve hatalarını telafi etmesine yardımcı bir muhaseve aracı go ru r. O, bu 

hususta Şah Veliyyulla h ed-Dihlevı ’ye (o . 1176/1762) atıf yaparak oruç ibadetinin 

sadece fiziksel açlığı gidermenin o tesine giderek nefsin arzularını kırmak ve ruhsal gu cu  

ortaya koymak amacı taşıma olduğu belirtir.25 

Tasavvuf her ne kadar bireysel bir tecru be alanı olarak ortaya çıksa da etkisi 

yalnızca ferdin iç du nyasıyla sınırlı kalmaz. Bu ma nevı  derinlik, zamanla toplumsal 

değerler sistemine nu fuz eden bir do nu şu m kaynağı ha line gelir. Hamı dullah da bu 

yo nu yle tasavvufu hem bireyin manevı  teka mu lu nu   sağlayan hem de toplumsal ahlakın 

inşasında yo nlendirici bir rehber olarak değerlendirmiştir.26 Nitekim onun eserlerinde, 

bireysel arınmanın toplumsal sorumlulukla tamamlandığına dair vurgular dikkat 

çekicidir. Onun hayatı ve eserleri tasavvufı  anlayışın bireysel ve toplumsal do nu şu m 

u zerindeki etkisini ortaya koyan o nemli bir o rnek teşkil etmektedir.27 Bunun yanı sıra 

diğer yo nu yle tasavvuf sadece bireylerin ruhsal gelişimini sağlamakla kalmaz aynı 

zamanda tu m toplumları do nu ştu rme gu cu ne sahiptir. Nihayetinde tasavvuf ırk ve 

coğrafya sınırlarını aşarak İ sla m’ın evrensel mesajını taşımış ve farklı toplumlar 

u zerinde gu çlu  bir do nu şu m yaratmıştır. Ona go re İ sla m’ın o zellikle tasavvufun diğer 

dinlere kıyasla daha derin ve gu çlu  bir toplumsal etkiye sahip olmasının temelinde 

                                                
24 Mengu şoğlu, “Muhammed Hamı dullah’a Dair Kısa Hatırlamalar”, 30-34. 
25 Muhammed Hamı dullah, “Ramazan Orucunun Hikmeti”, çev. Hamza Aktan, İ sla m Medeniyeti, (Aralık 

1967), 11-12. 
26 Mengu şoğlu, “Muhammed Hamı dullah’a Dair Kısa Hatırlamalar”, 30-34. 
27 Kılıç, “Muhammed Hamı dullah Deyu A lim, Za hid ve Zarif Bir Can Üçtu Üfkumuzdan”, 39-45. 



Metodolojık̇ Bağlamda Muhammed Hamıḋullah'ın Tasavvuf ve Tarık̇at Tasavvuru                                                          |254 

Harran İlahiyat Dergisi 54 (Aralık 2025), 245-259. 

tasavvufun içsel bir do nu şu m sağlayan gu cu  yatmaktadır.28 Hamı dullah’ın ‘İ slam’a 

hizmet edecek ne kılıç ne de akıldır, fakat kalp ve tasavvuftur’ so zu yle, İ sla m’ın 

yayılmasında tasavvufun do nu ştu ru cu  gu cu ne dikkat çeker.29 Ona go re tarih boyunca 

İ sla m’ın geniş coğrafyalara yayılmasını sağlayan unsur, askerı  fetihlerden çok su fı lerin 

temsil ettiği manevı  ve ahlakı  o rnekliktir. Hamı dullah, bu go ru şu nu  o zellikle Moğol 

istilaları sonrasındaki tarihsel gelişmeler u zerinden temellendirir.30 O, bu du şu ncesine 

paralel olarak Moğollar gibi gu çlu  savaşçı topluluklar tasavvuf sayesinde kalplerindeki 

sertliği kırdığını ve İ sla m’ı kabul ettiğini o rnek go stermektedir. Bunun yanı sıra 

Hu lagu ’nun (o . 663/1265) torunu Ga za n Han’ın (o . 703/1304) İ sla m’a yo nelmesi, su fı  

dervişlerin irşadı ile gerçekleşmesini tasavvuf, fetih ve askeri gu çle değil bireylerin içsel 

do nu şu mu  ile halkları do nu ştu rmeyi başardığına kanıt olarak sunmuştur.31 O, zikrettiği 

su fı  dervişlerin Yesevı yye, Mevleviyye, Nakşibendı yye ve Ku brevı yye mensupları 

olduğunu ve bunların Moğol hu ku mdarlarını etkileyerek onların Mu slu man olmalarını 

sağladığını ifade etmiştir. 32 Hamı dullah’ın bu du şu ncesi, onun tasavvufu yalnızca ferdı  

kemale ulaşma yolu olarak değil aynı zamanda bir medeniyetin ahla kı  temellerini inşa 

eden bu tu ncu l bir değer sistemi olarak go rdu ğu nu  go stermektedir. Ona go re tasavvuf, 

bireyin iç du nyasında gerçekleşen arınmanın toplum du zenine yansımasını mu mku n 

kılan bir terbiye ve do nu şu m mektebidir. Bu sebeple Hamı dullah, tasavvufun İ sla m’ın 

evrensel yayılışındaki rolu nu  yumuşak gu ç kavramıyla açıklamaya yaklaşır. Çu nku  

tasavvuf, zorlamadan, ikna ve o rneklik yoluyla kalpleri do nu ştu ren bir ma nevı  nu fuz 

alanı meydana getirir. Son kertede Hamı dullah, İ sla m’ın tarihı  su rekliliğini açıklarken 

tasavvufu bir toplumsal mu hendislik vasıtası olarak değil, ahla kı  ve ruhı  inşayı esas alan 

dinamik bir içsel su reç olarak değerlendirir. Onun du şu ncesinde tasavvuf, İ sla m’ın 

o zu nde yer alan manevı  tebliğ ilkesinin tarih içinde en canlı biçimde temsiline imka n 

sağlayan bir gelenektir. Bu yorum, modern do nemde dinı  du şu ncenin toplumsal işlevini 

yeniden tanımlamaya yo nelik entelektu el çabalara da o nemli bir teorik zemin sunar. 

Hamı dullah Moğol o rneğine benzer şekilde Avrupa ve Afrika’da da İ sla m’ın 

yayılmasında zorlayıcı yo ntemlerden çok tasavvufun insanlara ulaşan mesajlarının etkili 

olduğunu ileri su rmektedir.33 Hamı dullah Batı’daki go zlemleri neticesinde 

Hristiyanların İ sla m’a yo nelişlerinde İ bnu ’l-Arabı  (o . 638/1240) ve Mevla na  (o . 

672/1273) gibi mutasavvıfların o ğretilerinin belirleyici bir rol oynadığını tespit etmiştir. 

Hamı dullah’a go re, fıkıh ve kelam ilimleri İ sla m’ın hukukı  ve aklı  yo nlerini 

temellendirirken tasavvuf insanların kalbine doğrudan ruhsal bir temas sunmaktadır. 

Bu çerçevede tasavvuf İ sla m’ın yalnızca Doğu’ya değil Batı’ya da hitap eden evrensel 

                                                
28 Muhammed Hamı dullah, Allah’ın Elçisi Hz. Muhammed, çev. Ü lku  Zeynep Babacan (Ankara: Beyan 

Yayınları, 2022), 199. 
29 Mengu şoğlu, “Muhammed Hamı dullah’a Dair Kısa Hatırlamalar”, 30-34. 
30 Muhammed Hamı dullah, İ sla m Anayasa Hukuku, çev. Vecdi Akyu z (Ankara: Beyan Yayınları, 2018), 174-

175. 
31 Muhammed Hamı dullah, Allah’ın Elçisi Hz. Muhammed, çev. Ü lku  Zeynep Babacan (Ankara: Beyan 

Yayınları, 2022), 199. 
32 Kara, Metinlerle Gu nu mu z Tasavvuf Hareketleri, 542,543. 
33 Kara, Metinlerle Gu nu mu z Tasavvuf Hareketleri, 542,543. 



Emrullah Astan                                                                                                                                                                                              |255 

Harran İlahiyat Dergisi 54 (Aralık 2025), 245-259. 

yo nu nu  temsil etmektedir.34 O bu durumu ‘Batı toplumunda, Paris gibi bir muhitte 

yaşamaya başladığım zamandan beri hayretle go rmekteyim ki, Hristiyanların İ sla miyet’i 

kabulu ; onları İ sla m’ı kabule sevk eden ne Ebu Hanife (o . 150/767) ne de İ mam 

Ma turidı ’dir (o . 333/944). Fakat Muhyiddin Arabi’dir.’ şeklindeki ifadesi, tasavvufun 

kalplere dokunan gu cu nu  ve İ sla m’a yo nlendiren etkisini ortaya koymaktadır.35 

Hamı dullah bu yo nu yle tasavvufun İ sla m’ın tebliğinde akıl ve kılıç kadar, kalp ve hikmete 

de yer verilmesi gerektiğini savunmakta ve tasavvufun bu dengeyi kurmada merkezi bir 

rol oynadığını vurgulamaktadır. 

2. Hamîdullah’ta Tarikat Tasavvuru: Manevî Otorite, Hilâfet Telakkisi ve 

Toplumsal İşlev 

Tarikatlar Hz. Peygamber’in içsel rehberlik mirasını kurumsallaştırarak bireyin 

Allah ile olan manevı  ilişkisini go nu llu lu k esasına dayalı bir yapı içinde su rdu ren 

tasavvufı  oluşumlardır. Hamı dullah bu oluşumları Hz. Peygamberin hayatı ve sonrası 

bağlamında zikretmektedir. Hz. Muhammed’in (s.a.v) hem peygamberlik hem de 

toplumsal liderlik go revlerini birlikte yu ru tmesi vefatından sonra İ sla m toplumunda 

çeşitli ayrışmaların temelini oluşturmuştur. Bu durum o zellikle tasavvufun doğuşunu 

anlamada kritik bir rol oynar. Hamı dullah’ın da işaret ettiği u zere o zellikle Hz. 

Peygamberin manevı -ruhı  rehberliği tasavvufun doğuşunda belirleyici olmuştur. Hz. 

Peygamber Allah ile kul arasındaki manevı  ilişkiyi du zenleyen içsel o nderlikle, ibadet ve 

sosyal du zeni kapsayan zahiri otoriteyi şahsında birleştirmiştir. Bu iki yo nu n teorik 

ayrımı tasavvufi alanın sınırlarını çizmiştir. Tasavvuf bireyin Allah ile doğrudan ilişkisini 

esas alarak siyasi otoriteden bağımsız bir manevı yat anlayışı geliştirmiştir. Hamı dullah’a 

go re bu yapıda mu rşide bağlanmak zorunlu olmayıp go nu llu lu k esastır. Hz. Peygamber 

do neminde ise bu ayrım kurumsallaşmamış tu m yetkiler onun şahsında toplanmıştır. 

Onun ila hı  vahye dayalı çok yo nlu  meşruiyeti tasavvufun tarihsel ve psikolojik temelini 

oluşturmuştur.36 Bo ylece tasavvuf dinı  o zu yle irtibatlı ama otoriteden bağımsız bir içsel 

yo neliş biçimi ha line gelmiştir. 

Hamı dullah’a go re tarikatın bir diğer tanımı ise dinı  ve tasavvufı  fiillerin ihla sla 

yerine getirilmesi su recini ifade eder. Tarikat terimi lafzen ‘bir yolda ilerlemek’ anlamına 

gelir37 ve bu yol Allah’a yo nelişi simgeler. Zamanla aynı anlamı karşılamak u zere 

tasavvuf kelimesi kullanılmaya başlanmıştır. Bundan hareketle tasavvufu her bireyin 

manevı  kapasitesine uygun yollarla Allah’a yo nelmesini esas alan kişisel bir yolculuk 

olarak değerlendirir.38 Bu tanımdan hareketle Hamı dullah, Mu slu manların insanla ilgili 

meseleleri u ç kategoriye ayırdığını ve bunlardan “ruhı -manevı ” alanın tasavvufı  

tarikatlar tarafından temsil edildiğini belirtmektedir. Bu çerçevede tasavvufun bireyin 

                                                
34 Kara, Metinlerle Gu nu mu z Tasavvuf Hareketleri, 542,543. 
35 Mengu şoğlu, “Muhammed Hamı dullah’a Dair Kısa Hatırlamalar”, 30-34. 
36 Hamı dullah, İ sla m Anayasa Hukuku, 172-175. 
37 Abdu rrezzak el-Ka şa nı , Muʿcem: ıstilâhâtü’s-sûfiyye, 85. 
38 Hamı dullah, İ sla m’ın Doğuşu, 192-194. 



Metodolojık̇ Bağlamda Muhammed Hamıḋullah'ın Tasavvuf ve Tarık̇at Tasavvuru                                                          |256 

Harran İlahiyat Dergisi 54 (Aralık 2025), 245-259. 

manevı  gelişimini sağlayan devlet otoritesinden bağımsız ancak toplumsal yapı 

içerisinde o nemli bir yere sahip bir alan olduğunu ifade eder.39 

Tasavvufun tarikatlar aracılığıyla toplumsal ve siyasi rolu nu n u stu nde o nemle 

duran Hamı dullah, tarikatların İ sla m toplumunda manevı  rehberlik, ahlaki eğitim ve 

içsel arınma gibi o nemli işlevlerine vurgu yapar. Aynı zamanda tarikatların toplumsal 

kargaşaları o nleme, birlik ve dayanışmayı gu çlendirme ve manevı  canlılığı koruma gibi 

o nemli bir rol oynadığını da ifade eder. Ancak tarikatların bazı do nemlerde siyasi 

otoriteler tarafından bir tehdit olarak go ru ldu ğu  ve baskıya maruz kaldığını da belirtir.40 

 İ sla m Tarihi ve siyer konularını işlerken verdiği o rnekler içerisinde dikkat çekeni 

ise İ sla m’da hilafet konuları u zerinden şeyh, mu rid, tarikatlar ve tasavvufta halife 

konularını kapsamlı bir biçimde işleyiş şeklidir. O tarikat anlayışını hilafet anlayışıyla 

beraber ele alarak İ sla m tarihindeki hilafet kurumunun yalnızca siyasi bir otorite olarak 

değil aynı zamanda manevı  bir rehberlik misyonu ile de şekillendiğini belirtmektedir. Bu 

bağlamdan hareketle ona go re hilafet, zahirı  (siyasi) ve batını  (manevı ) olmak u zere iki 

yo nlu du r. Zahirı  hilafet devlet yo netimi, hukuk ve toplumsal du zen gibi du nyevi işlerle 

ilgilenir. Bunu Hz. Ebu Bekir’in liderliğiyle başlayan ve siyasal otoriteyi temsil eden bir 

yapı olarak tanımlar. Batını  hilafet ise tasavvuf geleneğinde temsil edilen ahlaki gelişim, 

manevı  rehberlik ve riyazet su reçlerini içerir. Bu yo nu yle ba tını  hilafet tasavvufı  o ğretiler 

çerçevesinde Hz. Ali ve Hz. Ebu Bekir gibi sahabilerin manevı  mirasçılığı u zerinden 

şekillenmiştir.41 Bu bağlamda tasavvufı  ekoller farklı silsileler aracılığıyla manevı  

otoritenin aktarımını sağlamışlardır. O rneğin Kadiriyye ve Su hreverdiyye tarikatları Hz. 

Ali’yi tasavvufı  mirasın temel taşı olarak kabul ederken Nakşibendiyye tarikatı Hz. Ebu 

Bekir’den gelen bir manevı  silsileyi benimsemiştir. Hamı dullah’a go re Mu ceddidiyye ise 

bu iki sahabı yi birbirine rakip değil, Peygamber’e ulaştıran koşut halkalar olarak 

go rmu ştu r. Bo ylece Hz. Ebu  Bekirı  zahirı  disiplin ile Hz. Ali’yı  ba tını  derinliğiyle tasavvufı  

tecru bede bu tu nleştiren bir yorum geliştirmiştir.42 

Hamı dullah, hilafet-tarikat bağlamını Hz. Peygamber’in hem siyasi hem de manevı  

bir lider olarak kabul edilmesinin tasavvufı  gelenekteki yerini vurgulayarak da ele 

almakta ancak bu iki alanın mahiyet bakımından ayrıştığını vurgulamaktadır. Sufiler, Hz. 

Peygamber’i sadece devlet başkanı olarak değil manevı  bir mu rşid olarak da go ru rler ve 

onun irşad go revinin tarikat silsileleri aracılığıyla devam ettiğine inanırlar. O zellikle 

Nakşibendiyye tarikatı Hz. Ebu  Bekir’in bu manevı  mirası taşıyan bir figu r olarak kabul 

edilmesiyle o ne çıkar. Hamı dullah’ın bir diğer o nemli vurgusu ise hilafet meselesinin 

                                                
39 Hamı dullah, İ sla m Anayasa Hukuku, 194, 128-129. 
40 Hamı dullah, İ sla m Anayasa Hukuku, 194, 128-129. 
41 Muhammed Hamı dullah, İ sla m’da Devlet İ daresi, çev. Hamdi Aktaş (Ankara: Beyan Yayınları, 2016), 63; 

Hamı dullah, İ sla m Anayasa Hukuku, 128-129,194; Hamı dullah, Allah’ın Elçisi Hz. Muhammed, 199. 
42 Hamı dullah, İ sla m Anayasa Hukuku, 128-129; Mu ceddidiyye, tarihsel olarak Nakşibendı liğin bir kolu ve 

devamı olarak kabul edilmektedir. Ancak Hamı dullah, tasavvufun manevı  silsilesini ele alırken 
Mu ceddidiyye’yi Nakşibendı likten tamamen ayrı bir yapı olarak değil Hz. Ebu  Bekir ve Hz. Ali çizgilerini 
koşut halkalar şeklinde yorumlayan bir tasavvufı  anlayış olarak değerlendirmiştir. Dolayısıyla burada 
yapılan ayrım, tarihsel bir kopuştan ziyade Hamı dullah’ın manevı  silsileye dair yorumuna 
dayanmaktadır. 



Emrullah Astan                                                                                                                                                                                              |257 

Harran İlahiyat Dergisi 54 (Aralık 2025), 245-259. 

tasavvufi du şu ncede sadece siyasi bir makam olmaktan çok manevı  bir o nderlik anlamı 

taşımasıdır. O zellikle tasavvuf ehli için hakiki hilafet kalbin tasfiyesi ve hakikate ulaşma 

su recinde Hz. Peygamber’in izinden gitmekle ilgilidir.43 Hamı dullah’ın bu yaklaşımı, 

hilafeti esasen manevı  bir o nderlik biçimi olarak yorumlayan tasavvuf du şu ncesinde 

karşılık bulan insan-ı ka mil teorisiyle o rtu şmekle birlikte, siyası  boyutu tu mu yle 

dışlamaması yo nu yle ondan ayrılır. Bu yo nu yle Hamı dullah, klasik do nemin metafizik 

hilafet anlayışıyla modern siyası  du şu nce arasında bir ko pru  kurar. Ancak bu sentez, 

tasavvufı  otoritenin siyası  meşruiyetle ilişkisini yeniden yorumlama ihtiyacını da 

beraberinde getirir. 

Hamı dullah, manevı  liderliğin su rekliliğini esas alarak bu anlayışın ko kenini 

sahabe do nemine kadar go tu rmekte ve bo ylece tarikatların meşruiyetini gu çlendiren 

tarihsel bir bağ kurmaktadır. Hamı dullah’ın bu yaklaşımı yalnızca tarihsel bir tespit değil 

aynı zamanda tasavvufun toplumsal ve kurumsal yapısına dair kapsamlı bir okumanın 

da kapısını aralar. Bu gelenekte tarikata intisap ile manevı  otorite arasındaki ilişki 

oldukça merkezi bir rol oynamaktadır. O tasavvufun katı mezhepsel çizgiler yerine 

kesintisiz bir manevı  otorite anlayışına vurgu yaptığını ifade eder. Ona go re bir kişinin 

aynı anda birden fazla tasavvufı  silsileye mensup olabilmesi, tasavvufun esnek ve 

kapsayıcı yo nu nu n bir tezahu ru  olarak değerlendirmektedir.44 Bunların yanı sıra 

tasavvufun farklı silsileleri bir araya getiren yapısı İ sla m toplumlarında hem dinı  hem de 

ku ltu rel du zlemde o nemli bir işlev u stlenmiştir. Bu yapı silsilelerin birbirini dışlayan 

değil tamamlayıcı nitelikte olduğunu ortaya koymakta ve geniş bir manevı  alanın 

kurumsallaşmasına katkı sağlamaktadır. Hamı dullah’ın ‘Bu sahada kıskançlık yoktur.’ 

şeklindeki ifadesi aynı anda birden fazla şeyhin halife olabileceğini ortaya koymakta ve 

tasavvufı  irşadda ‘çoklu halifelik’ anlayışını desteklemektedir. Ayrıca onun İ sla m 

toplumlarında siyasi ve dinı  hilafetin birbirinden ayrıldığını belirtmesi bu yaklaşımın 

teorik arka planını gu çlendirir. Zira bu durum tasavvufı  gelenekte de net bir biçimde 

go zlemlenir. Zira tasavvuf du nyevı  otoriteyi değil manevı  rehberliği o nceler. Bu 

bağlamda o zellikle Kadiriyye gibi tarikatlarda Hz. Ali Peygamber’in doğrudan ruhanı  

halefi olarak kabul edilmiş ve bu anlayış birçok tarikatın silsilename yapısına nu fuz 

etmiştir. Bo ylece tasavvuf hilafet anlayışına alternatif bir yorum geliştirmiştir. Son 

kertede bireyin aynı anda birden fazla tarikata mensubiyet go sterebilmesi mu rşid-

mu rid ilişkisindeki esnekliğin ve tasavvufı  yapının çoğulcu doğasının bir başka 

go stergesi45 olarak Hamı dullah’ın manevi otorite vurgusuyla uyum go stermektedir.46 

Hamı dullah, siyaset, hilafet ve tasavvuf birleşiminde zikrettiği hususlar içerisinde 

Hz. Peygamber aracılığıyla Hz. Ali’nin ruhanı  o nderliğini ayrıca vurgulamıştır. Su nni ve 

Şii tasavvufı  geleneklerde Hz. Ali manevı  irşadın temel figu rlerinden biri olarak kabul 

edilmiştir. Bu anlayış tasavvufun siyasi hilafet tartışmalarından bağımsız olarak manevı  

                                                
43 Hamı dullah, İ sla m Anayasa Hukuku, 35-36; Hamı dullah, İ sla m’da Devlet İ daresi, 63; Hamı dullah, İ sla m 

Mu esselerine Giriş, 103. 
44 Hamı dullah, İ sla m Anayasa Hukuku, 35-36; Hamı dullah, İ sla m’da Devlet İ daresi, 63; Hamı dullah, İ sla m 

Mu esselerine Giriş, 103; Hamı dullah, Allah’ın Elçisi Hz. Muhammed, 199. 
45 Hamı dullah, İ sla m Anayasa Hukuku, 143. 
46 Hamı dullah, İ sla m Anayasa Hukuku, 35-36,194. 



Metodolojık̇ Bağlamda Muhammed Hamıḋullah'ın Tasavvuf ve Tarık̇at Tasavvuru                                                          |258 

Harran İlahiyat Dergisi 54 (Aralık 2025), 245-259. 

bir yolculuk olarak go ru ldu ğu nu  go sterir. Onun hem Şia hem de Ehl-i Su nnet merkezli 

tasavvuf ekollerinde Hz. Peygamber’in manevı  mirasını taşıdığı ve bu ekollerde o nemli 

bir yere sahip olduğu vurgulamaktadır. Onun manevı  o nderliği, tasavvufun temel 

prensipleri olan irfan, ahlak ve manevı  rehberlik ile yakından ilişkilidir. Hz. Ali tasavvufi 

silsilelerde Peygamber’in manevı  mirasını taşıyan bir figu r olarak kabul edilir ve bu 

durum onun sadece siyasi bir lider değil aynı zamanda bir mu rşid-i ka mil olarak da 

go ru ldu ğu nu  go sterir. Bu bakış açısı tasavvufun siyasi iktidardan bağımsız olarak ruhani 

otoriteyi esas aldığı ve İ sla m toplumlarında manevı  rehberliğin kurumsallaşmasına 

zemin hazırladığı du şu ncesini destekler. Dolayısıyla tasavvuf, İ sla m toplumundaki 

manevı  otoritenin su rekliliğini sağlamak adına o nemli bir rol u stlenmiştir.47 Bu hususta 

Hamı dullah’ın du şu ncesi tasavvufun İ sla m siyaset ve toplum yapısındaki yerini anlamak 

için o nemli bir çerçeve sunmaktadır. Siyasi hilafet du nyevi işlerin yo netimini u stlenirken 

ruhani hilafet tasavvufun temsil ettiği manevı  terbiyeyi su rdu rmu ş ve bu durum 

tarikatların varlığı ile kurumsallaşmıştır. Bu ayrım İ sla m toplumlarının tarih boyunca 

hem du nyevi hem de uhrevi dengesini koruma çabalarının bir yansımasıdır. Ayrıca 

tasavvufı  du şu nce ile ilgili olarak hilafet meselesinin manevı  ve du nyevi boyutlarının 

ayrıştırılmasının o nemi de ortaya koymuştur.  

Sonuç 

Muhammed Hamı dullah velu d bir ilim adamı olarak tasavvuf du şu ncesine dair 

go ru şlerini yalnızca bireysel bir tecru be yahut sezgisel bir anlayışla değil metodolojik 

bir çerçeve içinde temellendirmiştir. Tasavvuf ve tarikatlara yo nelik yaklaşımı kendi 

uzmanlık alanları olan tarih, fıkıh ve hadis gibi disiplinlerle bağlantılı olarak gelişmiş ve 

bu alanlardan hareketle tutarlı bir sistematik içinde sunulmuştur. Tanım yaparken ve 

tasavvufun boyutlarını incelerken hem klasik kaynaklara hem de ilmı  yo nteme 

başvurarak o zgu n bir bakış açısı geliştirmiştir. O zellikle akademik tarihçi kimliği, onun 

tasavvuf anlayışında eleştirel fakat yapıcı bir tutum benimsemesini sağlamıştır. Bu 

durum onun sadece teorik bir mu tefekkir değil aynı zamanda tasavvufu pratikte de 

içselleştirmiş bir şahsiyet olduğunu ortaya koymuştur. 

Nihayetinde bu çalışma, Hamı dullah’ın du şu nce merkezine İ hsan olgusunu 

yerleştirerek, ihsanın zu hd, seyr u su lu k ve kalbin tasfiyesi gibi kurucu kavramlarla hem 

bireysel tezkiyeyi hem de toplumsal sorumluluğu aynı eksende o rdu ğu nu  go stermiştir. 

Bu eksen, teoriyi pratikle tahkim eden, “az yemek-az konuşmak-az uyumak” tu ru nden 

riyazet ilkelerini zikir ve nafile ibadetlerle kurumsallaştıran amelı  bir çerçeveye dayanır. 

Bo ylece tasavvuf, Hamı dullah’ın elinde salt teorik bir du şu nce alanı olmaktan çıkar; 

su rekli bir ahla kı  olgunlaşma su reci, vicdanın bilinçli eğitimi ve bireysel-sosyal 

sorumluluk bilincinin yo netimi olarak yeniden tanımlanır. Bunların yanı sıra klasik 

çizgiyle su reklilik noktasında Hamı dullah, tasavvufu İ sla m’ın ba tını /ahla kı  boyutlarının 

asli taşıyıcısı olarak go rerek kalbı  bilinç, niyet, ihla s ve takvayı ibadetlerin semantiğini 

derinleştiren kavşak kategoriler şeklinde işler. Yenilik, bu içsel derinliğin modern siyası  

ve hukukı  du zleme yansıtılmasında ortaya çıkar. Hamı dullah, ihsan bilincini tekke 

                                                
47 Hamı dullah, İ sla m’da Devlet İ daresi, 63; Hamı dullah, Allah’ın Elçisi Hz. Muhammed, 199. 



Emrullah Astan                                                                                                                                                                                              |259 

Harran İlahiyat Dergisi 54 (Aralık 2025), 245-259. 

sınırlarının o tesine taşıyarak yo neticilerin vicdanı  sorumluluğuna do nu ştu ru r. Bu 

bağlamda Derviş-sultan hika yesinden hareketle anlayışını yeniden yorumlayarak 

murakabeyi, kamusal gu cu n ahla kı  denetimi anlamında bir içsel kontrol ilkesi ha line 

getirir. Hamı dullah’ın tu m bu yaklaşımları, klasik su fı  gelenekle bağını korurken çağdaş 

insanın arayışlarına da cevap verebilecek bir denge kurar. Onun tasavvuf tasavvuru, 

ihsan merkezli bir kulluk bilinciyle ilmin, ahla kın ve irfanın yeniden buluştuğu; kalp ile 

aklın, ibadet ile hizmetin aynı potada eridiği bir manevı  diriliş çağrısı olarak 

değerlendirilebilir. 

Kaynakça 

Abdu rrezzak el-Ka şa nı . Muʿcem: ıstilâhâtü’s-sûfiyye. thk. Abdu ’l-A l Şa hin. Ka hire: Da ru ’l-
Mena r, 1992. 

Ca hiz, Amr b. Bahr. el-Beyân ve’t-Tebyîn. ed. Abdu ssela m M. Harun. Kahire, 1968. 

Cu rca nı , Ali İ bn Muhammed es-Seyyid eş-Şerı f. Kitâbü’t-Ta’rîfât. thk. İ brahim el-Ebya rı . 
Lu bnan: Daru ’r-Reya n li’t-Tura s, 1982. 

Hamı dullah, Muhammed. Allah’ın Elçisi Hz. Muhammed. çev. Ü lku  Zeynep Babacan. Ankara: 
Beyan Yayınları, 2022. 

Hamı dullah, Muhammed. İslâm Anayasa Hukuku. çev. Vecdi Akyu z. Ankara: Beyan Yayınları, 
2018. 

Hamı dullah, Muhammed. İslâm Müesselerine Giriş. çev. İ hsan Su reyya Sırma. Ankara: Beyan 
Yayınları, 2018. 

Hamı dullah, Muhammed. İslam’da Devlet İdaresi. çev. Hamdi Aktaş. Ankara: Beyan Yayınları, 
2016. 

Hamı dullah, Muhammed. İslâm’ın Doğuşu. çev. Murat Çiftkaya. İ stanbul: Beyan Yayınları, 
2018. 

Hamı dullah, Muhammed. “Ramazan Orucunun Hikmeti”. çev. Hamza Aktan. İslâm Medeniyeti 
Dergisi 1/5 (Aralık 1967), 7-13. 

İsfahani, Ra gıb el. el-Müfredât fî ğarîbi’l-Kurʾân. Beyrut: Daru’l-Kalem, 1412. 

Kara, Mustafa. Metinlerle Günümüz Tasavvuf Hareketleri. İ stanbul: Dergah Yayınları, 2002. 

Kılıç, Sadık. “Muhammed Hamı dullah Deyu A lim, Za hid ve Zarif Bir Can Üçtu Üfkumuzdan”. 
ed. Cevat O zkaya. Umran Dergisi 340 (Aralık 2022), 39-45. 

Kuşeyrı , İ mam Ebi Kasim Abdu lkerim b. Heva zin el-. er-Risâletü’l-Kuşeyriyye. ed. Ha lid el-
Mansu r. thk. Komisyon. Beyrut: Daru ’l-Minha c, 2017. 

Mengu şoğlu, Metin O nal. “Muhammed Hamı dullah’a Dair Kısa Hatırlamalar”. ed. Cevat 
O zkaya. Umran Dergisi 340 (Aralık 2022), 30-34. 

Tuğ, Salih. “Vatansız Bırakılan Bir İ slam Alimi: Muhammed Hamı dullah; Prof. Dr. Salih Tuğ ile 
Muhammed Hamidullah ve İ slam Peygamberi Ü zerine”. 23 Aralık 2009. 
https://sonpeygamber.info/vatansiz-birakilan-bir-islam-alimi-muhammed-
hamidullah 

Tuğ, Salih - Yaşaroğlu, M. Ka mil. “Muhammed Hamı dullah”. DİA. 44/531-534. Ankara: 
Tu rkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2020. 

 

 


