
TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 629

ERKEN MODERN DÖNEM ÜSKÜDAR’INDA MA’MÛR 
MAHALLELER: BİR CELVETÎ ASİTANESİNİN 
KENTSEL-MEKANSAL GELİŞİMDEKİ ROLÜ 

MA’MÛR QUARTERS IN EARLY MODERN ÜSKÜDAR: THE ROLE OF A 
CELVETÎ ASİTANE IN URBAN-SPATIAL DEVELOPMENT

MERVE KARAKULAK*

Sorumlu Yazar

Öz
Osmanlı toplum ve siyasi hayatında tasavvufi yapıları iktisadi ve sosyal bağlamda 

destekleyen ana yapılardan biri vakıf kurumudur. Bu çalışmada söz konusu ilişkiyi ortaya 
çıkarmak için bir vaka çalışması olarak Azîz Mahmûd Hüdâyî vakfı incelenmektedir. Celvetiyye 
tarikatının kurucusu Aziz Mahmud Hüdâyî (1541–1628), vakfını Üsküdar’da kurarak onu 
İstanbul’un Anadolu yakasının kentsel ve dini manzarasını şekillendiren önemli bir manevi, 
sosyal ve ekonomik merkez haline getirdi. Vakıf senetleri, şer’iyye sicilleri, mülk envanterleri 
ve muhasebe defterleri kullanılarak hazırlanan bu çalışma, vakfın mali yapısını ve onu sürdüren 
gelişen ağlarını irdelemektedir. Hüdâyî vakfının iradat ve akaratı, gelir akışları- gayrimenkul, 
kırsal tarım arazileri, dükkanlar, hamamlar ve kiralık mülkler- sürdürülebilirliği sağlamak için 
dikkatlice çeşitlendirilmiştir. Hesap kayıtlarının ayrıntılı analizi, vakfın portföyünü değişen 
ekonomik koşullara, yangınlara ve 17. yüzyıldaki enflasyonist baskılara yanıt verecek şekilde 
uyarlama kapasitesini göstermektedir. Ekonomik işlevinin ötesinde, Hüdâyî vakfının arşiv 
kayıtları, yerel ötesi bir Sufi ağının kurumsal omurgası olarak vakfın rolünü vurgulamaktadır. 
Hüdâyî’nin manevi liderliği altındaki Celvetiyye tarikatı, etkisini Üsküdar’ın ötesine taşıyarak 
Bursa, Tokat ve Kastamonu gibi Anadolu kentlerinde bağlı tekkeler kurmuştur. Vakfiye suretleri 
ve istidalar, müritlerin ve bölgesel seçkinlerin arazi veya gelir getiren mülkler bağışlayarak 
vakfın genişlemesine nasıl katkıda bulunduklarını ve böylece uzak toplulukları ortak bir 
manevi ve ekonomik çerçeveye nasıl bağladıklarını göstermektedir. Vakfın gelir analizi, bu 
ağların toplumsal bileşimine dair güçlü veriler sağlamaktadır. Kadınlar, özellikle zengin kadın 
patronlar ve Hüdâyî’nin çevresi, şer’iyye sicillerinde tali vakıfların kurucuları olarak görünür 
ve bu da sufî temelli hayırseverlik uygulamalarının kapsayıcılığını gösterir. Yıllık harcama 
kayıtları, Hüdâyî vakfının imaretleri, medreseleri, dervişlerin ve öğrencilerin maaşlarını 
nasıl desteklediğini, manevi yaşamın günlük ritmini ve kentsel refahı nasıl sürdürdüğünü 
aydınlatır.  Azîz Mahmûd Hüdâyî vakfını esas olarak vakfiye kayıtları üzerinden inceleyen 
çalışma, vakfı dindarlık, yönetim ve kentsel gelişim bağlamında ele almaktadır. Vakıf kayıtları 
sadece ekonomik yapıyı göstermemekte, manevi otoritenin dolaşımını ve İstanbul’un kentsel 
sınırlarını aşan kalıcı sosyo-dinî ağların oluşumunu ve sufî hareketlerin etki haritasını da gözler 
önüne sermektedir.

Anahtar Kelimeler: Azîz Mahmûd Hüdâyî Vakfı, Sufi ağları, Vakıf kurumu, Osmanlı 
Klasik Çağı

Araştırma Makalesi / Künye: KARAKULAK, Merve. “Erken Modern Dönem Üsküdar’ında Ma’mûr 
Mahalleler: Bir Celvetî Asitanesinin Kentsel-Mekansal Gelişimdeki Rolü”. Türk Kültürü ve Hacı 
Bektaş Veli Araştırma Dergisi, 116 (Aralık 2025), s. 629-655. ORCID: 0000-0003-2309-8648

* Dr., Araştırmacı, Ankara/Türkiye, merveuzun90@hotmail.com.

MAKALE    ARTICLE
ISSN: 1306-8253   eISSN: 2147-9895 

Geliş Tarihi/Received: 3 Temmuz 2025
Kabul Tarihi/Accepted: 1 Aralık 2025

    https://doi.org/10.60163/tkhcbva.1734100

Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi,
Kış-Aralık 2025, Sayı 116, 629-655

Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International
(CC BY-NC 4.0)



SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 630

Abstract
In the classical Ottoman era, Sufi networks and foundation institutions appeared as 

two main structures supporting each other. In this study, Aziz Mahmud Hudayi foundation 
is examined as a case study to reveal this relationship. Aziz Mahmud Hüdâyî (1541–1628), 
the founder of the Celvetiyye order, established his foundation in Üsküdar, turning it into an 
important spiritual, social and economic centre that shaped the urban and religious landscape 
of the Anatolian side of Istanbul. This study examines the foundation’s financial structure and 
the developing networks that sustain it through foundation deeds, sharia records, property 
inventories and accounting books. The income and benefits of the Hüdâyî foundation – real 
estate, rural farmland, shops, baths and rental properties – have been carefully diversified to 
ensure sustainability. Detailed analysis of the account records demonstrates the waqf’s capacity 
to adapt its revenue streams to respond to changing economic conditions, fires, and inflationary 
pressures in the seventeenth century. Beyond its economic function, the archival records of 
the Hudayi waqf highlight its role as the institutional backbone of a translocal Sufi network. 
Beyond its economic function, the archival records of the Hüdâyî foundation highlight its role 
as the institutional backbone of a trans-local Sufi network. Under Hüdâyî’s spiritual leadership, 
the Celvetiyye order expanded its influence beyond Üsküdar, establishing affiliated lodges in 
Anatolian cities such as Bursa, Tokat, and Kastamonu. Copies of the endowment deeds and 
petitions show how disciples and regional elites contributed to the expansion of the endowment 
by donating land or income-generating properties, thus binding distant communities into a 
common spiritual and economic framework. Analysis of the foundation’s income provides 
powerful data on the social composition of these networks. Women, especially wealthy female 
patrons and Hüdâyî ’s circle, appear in the sharia records as founders of subsidiary foundations, 
indicating the comprehensiveness of Sufi-based philanthropic practices. Annual expenditure 
records illuminate how the Hüdâyî foundation supported soup kitchens, madrasahs, and salaries 
for dervishes and students, maintaining the daily rhythm of spiritual life and urban welfare. The 
study, which mainly examines the foundation of Aziz Mahmud Hudayi through the foundation 
deed records, examines the foundation in the context of piety, administration and urban 
development. The foundation records do not only show the economic structure but also reveal 
the circulation of spiritual authority and the formation of permanent socio-religious networks 
that transcend the urban boundaries of Istanbul and the influence map of Sufi movements.

Key Words: Waqf of Azîz Mahmûd Hüdâyî, Sufi networks, Waqf institution, Classical 
Ottoman period

Giriş 
Osmanlı klasik çağında Sufi tarikatları ile vakıf kurumu, birbirini besleyen 

ve destekleyen iki temel yapı olarak ortaya çıkmıştır (Güner Zülfikar, 2022, 181-
207; Baer, 1997, 264-297; Altınyıldız, 2007, 281-305; Hofer, 2021, 58-80; Lifchez, 
1992). Celvetiyye tarikatının kurucusu olan Aziz Mahmud Hüdâyî (1541–1628), 
1590’ların sonunda Üsküdar’da kendi dergâhını ve külliyesini inşa ederek burada 
irşad faaliyetlerine başlamış ve kısa sürede bir vakıf tesis etmiştir (Tansel, 1967, 
5). Hüdâyî’nin Üsküdar’da kurduğu vakıf, Osmanlı payitahtının Anadolu yakasının 
kentsel ve dini manzarasını şekillendiren önemli bir manevi, sosyal ve ekonomik 
merkez haline gelmiştir (Curry, 2010, 265, Tansel, 1967, 4-5). Nitekim Sultan I. 
Ahmed’in de desteğiyle Üsküdar’da geniş araziler ve imkânlar Hüdâyî’ye tahsis 
edilmiş, o da bu kaynakları vakıf çatısı altında kurumsallaştırarak semtin imarında rol 
almıştır (Yılmaz, 1991, 338–340; Yılmaz, 2021, 35-41; Tanman, 1991, 340–343; Baer, 
2008, 72). Hüdâyî Vakfı’nın kuruluşu ve gelişimi, Sufi tarikatların kurumsallaşmasında 
vakıf geleneğinin merkezi bir yer tuttuğunun güçlü örneklerindendir. Hüdâyî, vakfı 
vasıtasıyla Üsküdar’da cami, zâviye, türbe, imaret ve mektep gibi yapıları ihtiva 
eden bir külliye oluşturmuş; böylece tarikatının merkezini kalıcı bir kurumsal yapıya 
kavuşturmuştur. Celvetiyye tarikatının kurumsal yapısı, bu vakıf sayesinde merkez-



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 631

çevre ilişkileriyle genişlemiştir (Yılmaz, 2021, 246-248). Hüdâyî’nin mânevî liderliği 
altında Celvetiyye, etkisini Üsküdar’ın ötesine taşıyarak Anadolu’nun ve Rumeli’nin 
çeşitli kentlerinde  bağlı tekkeler kurmuş ve halifeler yetiştirmiştir (BOA., C.EV., 
401/20301, 20 Cemadiyelevvel 1201/10 Mart 1787; C.EV., 305/15541, 17 Şevval 
1229/2 Ekim 1814). Vakfiye kayıtları ve padişaha sunulan istidalar, Hüdâyî’nin 
müritleri ile bölgesel eşrafın vakfa arazi veya gelir getiren mülkler bağışlamak suretiyle 
vakfı büyütmeye katkıda bulunduklarını gösterir; böylece uzak şehirlerdeki topluluklar 
bile ortak bir manevi ve ekonomik çerçeveye bağlanmıştır. Aziz Mahmud Hüdâyî’nin 
tarikat ağının sürekliliği, vakıf kurumunun sağladığı maddi temel sayesinde mümkün 
olmuş, vakıf adeta Celvetiyye tarikatının kurumsal omurgası olarak işlev görmüştür 
(BOA, EV.d., Defter Nr. 14381, 11 Recep 1267/12 Mayıs 1851).

Hüdâyî, 1602 yılından itibaren ölümüne dek vakfına dair birçok vakfiye 
düzenleyerek vakfın mal varlığını ve hizmet alanlarını genişletmiştir. Arşiv belgelerine 
göre Hüdâyî’nin kurduğu vakıflara ait altı ayrı vakfiye defteri mevcut olup 1602-1628 
arasında yazılmış toplam on bir vakfiye metni içermektedir. Bu vakfiyeler, vakfın 
gelir kaynaklarını, harcama kalemlerini, yönetim şeklini ve Üsküdar’ın gelişiminde 
külliyenin rolünü ayrıntılı biçimde ortaya koyar (VGMA, Defter No: 611, Sayfa: 184-
188, Sıra: 139; VGMA, Defter No: 733, Sayfa: 142-145, Sıra: 121; VGMA, Defter 
No: 743, Sayfa: 312-315, Sıra: 286; VGMA, Defter No: 741, Sayfa: 351-356; VGMA, 
Defter No: 624, Sayfa: 195, Sıra: 139-140; VGMA, Defter No: 596). 

Klasik Osmanlı döneminde, Sufi ağları ve vakıf sistemi, kentsel büyümenin 
birbirini güçlendiren itici kuvvetleri olarak ortaya çıktı. Bu sinerji, dini vakıflar ile 
külliyelerin mimari dokuyu şekillendirdiği İstanbul’un Asya yakasındaki tarihi 
banliyösü olan Üsküdar’da en belirgin şekilde görülmektedir. (Arcak 2004, 18). 
1453’te Osmanlıların İstanbul’un fethinden sonra Üsküdar, seyrek nüfuslu bir köyden, 
Anadolu’ya giden yolların başlangıç noktası olan hareketli bir banliyö merkezi ve 
ulaşım kavşağına dönüştü (Konyalı 1976, 112; Arslan 2022, 58). İmparatorluk 
başkentine bakan stratejik konumu, Üsküdar’ı Osmanlı elitlerinin bilhassa hanım 
sultanların külliyeleri, hayırseverlik kompleksleri için tercih edilen bir yer haline 
getirdi (Necipoğlu 2005, 305; Arcak 2004, 25).

16. yüzyılda Üsküdar’ın mütevazı bir kasabadan abidevî bir bölgeye dönüşümü,
büyük ölçüde hanım sultanların banilik faaliyetleri ve inşa ettirdikleri külliyeler 
sayesinde gerçekleşmiştir (Arslan 2022, 58). Hanedan kadınlarının mimari hamilik 
için Üsküdar’ı seçmeleri tesadüfi olmayıp, burayı başkentin Anadolu yakasındaki 
prestijli giriş kapısına dönüştürme arzusunun bir sonucudur (Arcak 2004, 25). Özellikle 
Kanuni Sultan Süleyman döneminde Mihrimah Sultan Külliyesi, iskele meydanını 
tanımlayarak buranın deniz cephesini şekillendirmiş, yüzyılın ikinci yarısında ise 
II. Selim’in eşi Nurbanu Sultan’ın inşa ettirdiği Atik Vâlide Külliyesi, yerleşimi iç
bölgelere, Toptaşı sırtlarına doğru genişleterek kentsel dokuyu büyütmüştür (Arcak
2004, 75). Bu Hanım Sultan/Valide Sultan külliyeleri, ibadet mekânı olmanın ötesinde
çevresinde yeni mahallelerin kurulmasını sağlayan, nüfusu ve ticareti bölgeye çeken
birer çekim merkezi işlevi görmüştür (Güler 2008, 42). Dolayısıyla Üsküdar’ın
topografyasındaki bu planlı gelişim, hanım sultanların vakıf eserleri üzerinden
izlenebilen bilinçli bir şehirleşme politikasının ürünüdür (Arslan 2022, 234).

Üsküdar’ın 16. yüzyılın ikinci yarısında Mihrimah ve Atik Vâlide Sultan (Nurbanu 
Sultan) külliyeleri ile değişen çehresi ve topoğrafyasınaa (Güler 2008, 42; Arcak 2004, 
75) Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi manevi ve sivil bir merkez olarak 17. yüzyılda
dahil oldu (Karabacak 2023, 2-3). Aziz Mahmud Hüdâyî, 1600’lü yıllarda dört sultana
manevi danışmanlık yaptı ve her biri siyasi çalkantılı dönemlerde Boğaz’ı geçerek



SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 632

MAKALE

onun tekkesine danışmaya geldi. Sarayın himayesi ve halkın bağlılığı, Hüdâyî ’nin 
vakfına olağanüstü bir nüfuz kazandırdı (Yılmaz, 2021, 38-49). Sonraki iki yüzyıl 
boyunca Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi, Üsküdar’ın gelişiminin dini, mekânsal 
ve sivil katalizörü olarak işlev görerek mahallenin büyümesini şekillendirdi, altyapı 
iyileştirmelerine yön verdi ve kalıcı bir refah ağı sağladı.

Bu çalışma, 16. ve 18. yüzyıllar arasında Hüdâyî Külliyesi’nin mimari bileşenleri, 
işlevleri, vakfiye hükümleri ve hayırseverlik faaliyetleri hakkında ayrıntılı bilgi 
vererek, bu külliyenin çevre mahalleleri, yolları, çeşmeleri ve ticareti nasıl etkilediğini 
değerlendirmeyi hedeflemektedir. Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi, Üsküdar’ın 
dönüşümünde kalıcı bir manevi merkez ve sosyo-mekânsal katalizör olarak 
değerlendirilmektedir. Çalışma, vakfiye kayıtları ve arşiv belgeleri çerçevesinde, 
külliyenin etki alanını yeniden inşa etmeyi hedeflemektedir. Ayrıca bir Sufi tekkesinin 
ve vakfının kentsel büyümeyi nasıl destekleyebildiğini açıklayarak, Osmanlı şehir 
inşası ve dindarlık ile şehirciliğin iç içe geçmiş rollerinin daha geniş bir şekilde 
anlaşılmasına katkıda bulunmayı amaçlamaktadır.

Kavramsal Çerçeve
Vakıf, hayırseverlik veya dindarlık amaçlı, süresiz olarak bağışlanan mülk  anlamına 

gelir. Yasal olarak, vakıf mülkleri bir kez bağışlandıktan sonra satılamaz veya miras 
bırakılamaz; gelirleri cami, okul, hastane, çeşme gibi kamu yararına olan amaçlar 
için kullanılır. Vakıflar, hayırseverlik yoluyla temel hizmetler sunarak ve toplulukları 
birbirine bağlayarak Osmanlı şehirciliğinin temelini oluşturmuştur (Barnes 1986, 42; 
Necipoğlu 2005, 134). Bir araştırmada belirtildiği gibi, vakıflar toplumun maddi ve 
manevi ihtiyaçlarını karşılayan kurumlar olarak sosyal refah ve kültürel yaşamda aktif 
bir rol oynamıştır. Osmanlı yönetiminde vakıf kurmak, prestij ve bir ölçüde özerklik 
de sağlıyordu. Her vakıf bir mütevelli tarafından yönetiliyordu ve mütevelliye hakları 
– tevliyet – genellikle miras yoluyla geçiyordu veya vakıf senedine göre kurucunun 
torunlarına veriliyordu (Yediyıldız, 1981, 219-223; Yediyıldız 2003, 25; Baer, 
1997, 264-268; Hoexter, 1998, 123-128; Singer, 2002, 1-5). Nitekim Aziz Mahmud 
Hüdâyî’nin vakfiyesinde, vakfın evladiyelik niteliği açık biçimde güvence altına 
alınmıştır. Buna göre Hüdâyî hayatta olduğu müddetçe, Üsküdar’daki camide imam, 
hatip ve aynı zamanda vakfın mütevellisi (yöneticisi) olarak görev yapacaktır. Onun 
vefatından sonra imamet ve hitabet görevleri, “inkırazlarına (soyun tükenmesine) 
kadar” sırasıyla Hüdâyî’nin erkek çocuklarına ve onların nesillerine, batnen ba‘de 
batnin/nesil nesil, intikal edecektir. Tevliyet, zükûr ve inasdan, en ehil, en liyakatli 
olan kişiye bırakılmakta, bu yol da yine nesiller boyunca sürdürülmek üzere şart 
koşulmaktadır. Vakfiyede ayrıca, vakıfla ilgili diğer dinî görev ve hizmetlerin 
Hüdâyî’nin yoluna bağlı, tarikatına mensup sâlih kimselere/süleha tahsis edileceği 
belirtilir. Eğer bir gün Hüdâyî’nin nesli tamamen tükenirse, tevliyet görevinin de 
aynı şekilde bu süleha zümresine geçeceği hükme bağlanır. Böylece vakfiye, ailenin 
kuşaklar arası mirasî konumunu ve Celvetiyye tarikat çevresinin manevî otoritesini 
kurumsal olarak güvenceye alan karma bir model ortaya koymaktadır (VGMA, Defter 
No: 18, 1091/1680, s. 1).

Vakıflar, tasarımı gereği, gelir getiren mülkler/akarât-dükkanlar, çiftlikler, 
çarşılar, değirmenler veya hamamlar gibi – aracılığıyla gelir elde eder ve bu gelirler 
hayır işlerinin sürdürülmesini sağlar. Vakfın akarâtının çeşitlendirilmesi, dayanıklılık 
için hayati önem taşıyordu. Hüdâyî’nin vakfı, yangınlar veya enflasyon gibi 
durumlarda bile uzun vadeli sürdürülebilirliği sağlamak için dikkatlice dengelenerek 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 633

gayrimenkuller, kırsal araziler, dükkanlar, hamam ve diğer mülklerden kira ve öşür 
geliri elde ediyordu (VGMA, 611 numaralı Mücedded 26 Anadolu Vakfiyesi Defteri, 
Aziz Mahmud Hüdâyî vakfiyeleri, sıra 1, 2, 4, 6, 8, 9, 12). Özetle, vakıf sistemi 
Osmanlı sivil toplumunun temel taşlarından biriydi, kentsel gelişmeyi finanse ediyor 
ve bağışçı, yönetici ve yararlanıcıları hayırseverlik ve hizmetten oluşan ahlaki bir 
ekonomi içinde birbirine bağlıyordu. 

Külliye terimi, bir cami etrafında yer alan ve dini, eğitim, sosyal ve ticari 
işlevlere hizmet eden çeşitli yardımcı binalardan oluşan bir mimari kompleksi ifade 
etmektedir. 16. yüzyıl’da külliye genellikle cami ve müştemilatını tanımlar ancak bu 
tanımlama alanı külliyelerin kent gelişiminin eksenine oturmasıyla genişlemiştir. Bir 
külliye tipik olarak ibadet için cami, eğitim için medrese, fakirlere yemek vermek 
için imaret, dârülhadis veya dârüşşifa, türbe kurucu veya önemli şahsiyetlerin türbesi, 
kütüphane, hamam, çarşı veya arasta, han veya kervansaray ve genellikle sebil gibi 
yapıları içermektedir. Tüm bunlar vakıf gelirleriyle finanse edilmiştir (Kuran, 1968, 
48; Goodwin, 1971, 122). 16. yüzyılda Mimar Sinan’ın tasarladığı İstanbul ve taşra 
külliyeleri bu modelin olgun biçimlerini temsil eder. Süleymaniye, Şehzade Mehmed, 
Mihrimah Sultan veya Selimiye gibi örneklerde cami, etrafındaki medreseler, imaret, 
darülhadis, darülkurra, darüşşifa, türbeler, kütüphane ve ticari birimler geometrik 
bir düzen içinde kente yeni bir merkezî odak kazandıracak şekilde yerleştirilmiştir 
(Necipoğlu, 1985, 92–100; Erarslan, 2020, 75–82; Kuban, 2007, 520; Watenpaugh 
2004, 124). Böylece külliye, yalnızca ibadet mekânlarını değil, eğitim ve sağlık 
kurumlarını, yoksullara yemek dağıtan imaretleri ve çarşı-arasta dokusunu da vakıf 
gelirleriyle finanse eden bütüncül bir şehir ekseni hâline gelmiştir (Yediyıldız 2003, 
28). Vakıf gelirlerine dayalı bu yapı grupları, yeni mahallelerin teşekkülünü, yolların 
ve çarşıların yönlenişini ve kentin siluetini belirleyen başlıca kentleşme araçları olarak 
işlev görmüş, Osmanlı şehirlerinde dinî mekân ile gündelik hayatın asli hizmetleri 
arasında organik bir süreklilik kurmuştur (Necipoğlu, 1985, 100–110; Erarslan, 
2020, 82–90). Örneğin, Sadrazam Rumî Mehmed Paşa, 1472 yılında ayazmalarıyla 
ünlü bir tepenin yamacına Üsküdar’ın en eski külliyelerinden birini inşa ettirmiştir. 
Cami, medrese, aşevi, hamam, kervansaray ve kapalı çarşıdan oluşan kompleks ve 
çevresinde kısa sürede yeni bir mahalle (Mahalle-i Paşa) oluşmuştur (Erzincan, 
2008, 226; Kuran, 1968, 104-106). Benzer şekilde, 1548’de tamamlanan Mihrimah 
Sultan’ın deniz kıyısındaki külliyesi, çift minareli bir cami, medrese, sıbyan mektebi, 
misafirhane, iki kervansaray ve bir imaret ile külliyeye ve yakındaki çeşmelere su 
sağlayan su kemerlerini ihtiva ediyordu (Kuran, 1975; Arcak 2004, 38). 

Bu külliyeler, kendi kendine yeten kentsel mikro kozmoslar haline geldi ve nüfusu 
çeken merkezler oldu. Külliyeler, kentsel büyümeyi optimize etmek için kasıtlı olarak 
yerleştirildi ve şehir içi komplekslerle çevresel menzil külliyeleri arasında bilinçli 
bir ayrım yapıldı (Cerasi, 1999, 120). Üsküdar örneğinde, Hanım Sultanların, Valide 
Sultanların külliyeleri ve Aziz Mahmud Hüdâyî  Külliyesi bütünlüklü olarak şehrin 
mekânsal düzenini şekillendirdi.

Külliye’nin kurulmasının Üsküdar’ın arazisini ve kentsel formunu fiziksel ve 
işlevsel olarak şekillendirme süreci topoğrafyanın değişimini ifade etmektedir. 
Watenpaugh’un 16. yüzyıl Halep’i için yaptığı gözlemde de ifade ettiği üzere 
kenti Osmanlılaştırmanın başlıca usulü topoğrafyayı dönüştürmektir (Watenpaugh, 
2004, 27-31). Bu süreç, mimarî ve yerleşim düzeni aracılığıyla Osmanlı kimliğinin 
bir şehrin coğrafyasına kazınmasını ifade eder (Cerasi, 1999, 41-45). Üsküdar’ın 
topoğrafyasının Osmanlılaştırılması, büyük külliye kompleksleri, önemli mühendislik 
çalışmaları gerektirmiştir. Tepeler inşaat için düzleştirilmiş veya teraslanmıştır ve 



SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 634

yeni altyapı unsurları, su kanalları, yollar, köprüler inşa edilmiştir (Öztaner, 2024, 
35-36; Karabacak, 2003, 20-25; Dalgıç ve Benian, 2006, 73-76; Bostan, 2012, 365-
366). Üsküdar’ın dik yamaçlarında Atik Valide (Nurbanu Sultan) Camii’nin inşası,
Mimar Sinan’ın zorlu eğimlere uyum sağlamasını ve çok sayıda teras entegre
etmesini gerektirmiştir (Necipoğlu, 2005, 280-285; Öztaner, 2024, 57-70; Tanman,
1991, 68-70). Bu projeler, bir dizi mimarî unsurdan ibaret değildir. Külliye merkezli
inşa, mekânın yeniden düzenlenmesini, yeni silüetin cami merkezli belirginleşmesini,
yeni dolaşım düzenleri, kompleksi ana yollara bağlayan tali yolların, hatta yeni
meydanların ortaya çıkmasını sağlamıştır. Eskiden boş veya tarım arazisi olan alanlar
şenlendirilerek bir ma’mûre haline dönüştürülmüştür (VGMA, Defter no. 1426, s.
1-5; Öztaner, 2024, 120-126; Arslan, 2022, 50-60; Kaynak, 2010, 45-55).

Vakıf destekli külliye projeleri kelimenin tam anlamıyla şehrin haritasını yeniden
çizmiştir. Topografik dönüşümü, drenaj, tesviye, su temini gibi fiziksel değişiklikleri 
ve mahallelerin, pazarların sosyal-mekânsal değişiklikleri kapsayan bir kavram olarak 
görüyoruz (Kafesçioğlu, 2009). Üsküdar’daki her külliye, yerleşim alanını etkili bir 
şekilde dışa doğru genişletmiş ve çoğu zaman şehrin büyüme sınırını belirlemiştir. 
Nitekim yol kenarındaki külliyeler, genişlemeyi teşvik etmek ve şehrin kontrollü 
sınırlarını belirlemek için kasıtlı olarak mevcut kentsel sınırların hemen ötesine 
yerleştirilmiştir. Böylece Üsküdar, vakıf mimarisi yoluyla topografik dönüşümü 
sağlanarak bilinçli bir kent planlaması örneği olmuştur.

Ma’mûre, sözlük anlamı itibarıyla müreffeh, kültürlü veya yerleşik bir yeri ifade 
eder ancak tarihsel bağlamda vakıf girişimi ile ortaya çıkan ve gelişen mahalleleri 
tanımlamak için kullanılır. Bu anlamıyla vakıf mahallesi, şehir planlamasının ayrı bir 
birimi ve vakfın mekânsal izdüşümü olarak görülebilir (Ülken, 2011; Wolper, 2003). 
16. yüzyılın sonlarında Üsküdar’da Nurbanu Sultan’ın kurduğu Atik Vâlide vakfı, bu
kavramı somutlaştıran çarpıcı bir örnek sunar: Sultan’ın kasabanın kırsal kesiminde
bağışladığı araziler, 1570’lerden 1620’lere kadar aşamalı biçimde iskân edilerek
Mahalle-i Ma‘mûre adıyla örgütlenmiş; başlangıçta doğrudan Atik Vâlide Külliyesi
çevresindeki yerleşim alanını ifade eden bu terim, zamanla vakıf idaresi altında
Üsküdar’daki ilk Rum, Ermeni ve Kıpti Hıristiyan mahallelerini de kapsayan geniş
bir kentsel birime dönüşmüştür (Öztaner, 2024; Akkaya, 2010, s. 49–51). Böylelikle
ma‘mûre, yalnızca tuğla ve harçtan ibaret bir yapı grubunu değil, vakfın mali ve idarî
ağı tarafından taşınan yeni bir şehir birimini karşılar hâle gelmiştir. Nurbanu Sultan’ın
Ma‘mûre’si, klasik Üsküdar kadılığı teşkilatından kısmen bağımsız bir mütevelliye
ve görevliler kadrosuna sahip, fiilen Vâlide Sultan vakfına dayalı bir banliyö niteliği
taşımaktaydı (Öztaner, 2024). Bu çalışmada, Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi’nin de
benzer şekilde vakıf tarafından tanımlanan bir mahalle anlamında ma’mûre oluşturup
oluşturmadığı ve Üsküdar’ın mevcut mahalle düzeni üzerindeki biçimlendirici etkisi
irdelenecektir.

1. Tarihsel Arka Plan: Üsküdar’ın Şehirleşmesi ve Külliyeler
Bizans döneminde Chrysopolis ve Scutari adlarıyla bilinen ve lojistik bir liman

işlevi gören Üsküdar, asıl kentsel hüviyetini ve morfolojik dönüşümünü Osmanlı 
hâkimiyeti altında kazanmıştır (Akkaya, 2010, 12-15). 1453 sonrasında Fatih Sultan 
Mehmed tarafından Galata ve Eyüp ile birlikte payitahtın hukuki ve idari statüsünü 
tamamlayan Bilâd-ı Selâse’den biri olarak tanımlanan bölge, Anadolu’ya açılan 
stratejik konumuyla kervan ve hac güzergâhlarının başlangıç-menzil noktası olmuştur 
(İnalcık, 1973, 140-142; Arslan, 2022, 35-38). 15. yüzyılın son çeyreğinde devlet 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 635

eliyle yürütülen imar faaliyetleri, Üsküdar’ı tam teşekküllü bir menzil kasabasına 
dönüştürmeyi hedeflemiştir. Bu sürecin en belirgin nirengi noktası, 1471-72 yıllarında 
inşa edilen ve Osmanlı Üsküdarı’nın ilk kentsel çekirdeğini oluşturan Rumî Mehmed 
Paşa Külliyesi’dir (Erzincan, 2008, 228–230; Arcak, 2004, 18; Bostan, 2018). Cami, 
medrese, imaret ve hamamdan müteşekkil bu kompleks etrafında, tahrir kayıtlarına 
da yansıdığı üzere, Mahalle-i Rumî Mehmed Paşa adıyla ilk yerleşik doku teşekkül 
etmiştir (Üsküdar Şer’iyye Sicilleri/ÜŞS, 46, 983–986/1575-1578, 57a; ÜŞS 76, 
997–998/1589-1590 54a; Arslan, 2022, 46-50; Barkan & Ayverdi, 1970, 325–326; 
Yerasimos, 1998, 124-126). Ayrıca II. Mehmed’in Ayasofya Vakfı’na gelir sağlamak 
amacıyla inşa ettirdiği bedesten/han ile desteklenen kıyı şeridi, 1500’lü yıllara 
gelindiğinde Üsküdar’ın köy karakterinden sıyrılarak iskele, çarşı ve ibadethane 
merkezli bir şehir alanına dönüşmesini sağlamıştır (Faroqhi, 1994, 85-88; Kaynak, 
2010, 40-42; Ayverdi, 1973: 450-455).

16. yüzyıl, Üsküdar’ın hızla genişlediği, periferik bir yerleşimden imparatorluk 
vizyonunun sahnelendiği anıtsal bir merkeze dönüştüğü dönemdir. Bu dönüşümün itici 
gücü, şüphesiz ki hanedan hanımlarının mimari patronajıdır. Leslie Peirce’ın Harem-i 
Hümayun iktidarının mekânsal tezahürü olarak yorumladığı bu süreçte Üsküdar, 
Osmanlı coğrafyasında hanım sultanlar tarafından inşa ettirilen anıtsal külliyelerin 
en yoğunlaştığı bölge olmuştur (Peirce, 1993, 200-205; Arcak, 2004, 9). Bu sürecin 
dönüm noktalarından biri, 1547–1548’de Kanûnî Sultan Süleyman’ın kızı Mihrimah 
Sultan’ın Mimar Sinan’a Üsküdar sahilinde inşa ettirdiği büyük cami külliyesidir 
(Necipoğlu, 2005, 278; Kayaalp, 2018, 78–80). Mihrimah Sultan Külliyesi, çift 
minareli cami, medrese ve sıbyan mektebinin yanı sıra günde iki öğün yemek dağıtan 
bir imaret, seyyahlar için iki büyük kervansaray ve uzak bir kaynaktan sarnıçlara 
ve çeşmelere su taşıyan hat ile klasik bir imparatorluk külliyesi ölçeğine ulaşmış, 
böylece hem ibadet hem de geçiş ve ikmal noktası olarak sahil şeridini yeniden 
tanımlamıştır (Necipoğlu, 2005, 305; Kayaalp, 2018, 78–80; Yerasimos, 1998, 128). 
Külliye, kentsel çekim merkezi oluşturarak çevresinde Mahalle-i Câmi-i Sultâniyye 
adıyla kayda geçen yeni bir yerleşim biriminin doğmasına yol açmıştır (Öztaner, 
2024: 110-112; Arslan, 2022: 145-148).  937/1530 tarihli icmal tahririnde (BOA, TT.d 
438) nefs-i Üsküdar’da henüz bu isimde bir mahalle bulunmazken, Kanuni devrinin 
sonlarına tarihlenen mufassal tahrirde (BOA, TT.d 436) “Câmi-i Sultâniyye”nin artık 
nefs-i Üsküdar’daki on sekiz mahalleden biri olarak kaydedilmesi, külliyenin fiilen 
yeni bir mahalle ölçeğinde yerleşim halkası yarattığını göstermektedir (Arslan, 2022, 
203–210; BOA, TT.d 438; BOA, TT.d 436). 1547–1551 yıllarını kapsayan Üsküdar 
Şerʿiyye Sicilleri 15 No.lu defterde (ÜŞS 15), Mihrimah Sultan Camii etrafındaki 
yerleşimin “Mahalle-i Câmi-i Sultâniyye” ve zamanla Yeni Mahalle şeklinde 
anılmaya başlaması, külliyenin topografya ile sosyal dokuyu birlikte dönüştüren bir 
odak noktası hâline geldiğini teyit eder (ÜŞS 15, 150b/4; Bostan, 2019, 118–120).

1530 tarihli icmal tahriri, nefs-i Üsküdar kasabasındaki mahalleleri Rumî Mehmed 
Paşa, Gülfem Hatun, Davud Paşa gibi erken dönem banilerin adları etrafında şekillenen 
çekirdek bir yerleşim bütünü olarak kaydederken, Mihrimah Sultan Külliyesi 
öncesinde hem mahalle sayısının hem de nüfusun sınırlı olduğunu göstermektedir 
(Arslan, 2022, 129–132; BOA, TT.d 438, 793). 1560’lı yılların başında düzenlenen 
mufassal tahrirde ise (BOA, TT.d 436) nefs-i Üsküdar’da mahalle sayısının on sekize 
yükseldiği, bunlar arasında Câmi-i Sultâniyye ile Salacak ve Kefçe gibi yeni kıyı 
ve yamaç mahallelerinin de yer aldığı görülmektedir (Arslan, 2022, 205–210; BOA, 
TT.d 436, 378–393). Arslan, BOA TT.d 436’daki 903 hâne ve 276 mücerred kaydı 
üzerinden, vergi dışı zümreler ve Barkan’ın ortalama hâne büyüklüğü katsayısını da 



SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 636

dikkate alarak, nefs-i Üsküdar nüfusunun 1560’lar itibarıyla yaklaşık 2.500 kişiye 
ulaştığını hesaplar (Arslan, 2022, 207–210). Bostan’ın aynı defter ve nahiyeye bağlı 
köy kayıtları üzerinden yaptığı değerlendirme, köylerle birlikte Üsküdar nahiyesi 
toplam nüfusunun 16. yüzyıl ortalarında 4.500 civarında seyrettiğini göstermekte ve 
kasaba ile kırsal alan arasındaki ölçek farkını vurgulamaktadır (Bostan, 2009, 366–
369; Bostan, 2019, 121–129; BOA, TT.d 436).

Böylece Mihrimah Sultan Külliyesi, yalnızca yeni bir ibadet ve hayır kompleksi 
inşa etmekle kalmamış; tahrir defterlerinde “Mahalle-i Câmi-i Sultâniyye / Yeni 
Mahalle” şeklinde izlenebilen, vakıf merkezli yeni bir kentsel birim ortaya çıkarmıştır. 
Rumî Mehmed Paşa, Gülfem Hatun ve Davud Paşa mahalleleriyle birlikte Câmi-i 
Sultâniyye’nin de mahalle adlandırmalarında yer alması, Üsküdar’da hanedan ve 
yüksek bürokrasi vakıflarının şehrin büyüme sınırlarını adım adım dışa doğru iten 
başlıca mekânsal düzenleyiciler olduğunu ortaya koymaktadır (Arslan, 2022, 145–
152; Bostan, 2019, 121–123; BOA, TT.d 438; BOA, TT.d 436). Üsküdar bu süreçte 
nüfus ve mahalle sayısı bakımından belirgin bir büyüme sergilemiş olmakla birlikte, 
Bostan’ın vurguladığı üzere, karşı yakadaki İstanbul’a kıyasla hâlâ orta ölçekli bir 
kasaba karakterini muhafaza etmiştir (Bostan, 2019, 125–129).

1600 yılına gelindiğinde Üsküdar, imparatorluk payitahtının periferisinde salt bir 
lojistik üs olmaktan çıkarak, İstanbul seçkinlerinin  sayfiye alanı ve kutsal mekânlarla 
teçhiz edilmiş bir ibadet ve ziyaret merkezi hüviyeti kazanmıştır (Akkaya, 2010, 45-
48; Jennings, 1975, 19–22; Mantran, 1991, 150; Güneş, 2004, 129–135). 1630’larda 
bölgeyi tasvir eden Evliya Çelebi, Üsküdar’ın demografik profilini yüksek rütbeli 
askerî zevat, ulema, esnaf ve fukarâ-i sâbirîn’in  iç içe geçtiği kozmopolit ancak dindar 
bir doku olarak resmetmiştir (Evliya Çelebi, Seyahatnâme, VIII, 164–166; Güneş, 
2004, 129–131). Bu dönemde, sur içi İstanbul’un karmaşasından ayrışan Üsküdar, 
rafine bir şehir içinde şehir görünümündedir (Akkaya, 2010, 82-85; Karabacak, 
2023, 15-18; Öztaner, 2024, 105–112). Bu bağlamda, Aziz Mahmud Hüdâyî’nin 
tarih sahnesine çıkışının arifesinde idari olarak İstanbul kadılığına bağlı bir kaza 
statüsünde olsa da işlek limanı ve bedestenleriyle Üsküdar, özerk bir sosyo-kültürel 
havza oluşturmuştur (Bostan, 2018, 26-28).

Üsküdar’ın manevi topoğrafyası, 16. yüzyılın son çeyreğinde inşa edilen anıtsal 
yapılar ve teşekkül edilen mistik ağlarla belirginleşmiştir. 1580 yılında Şemsi 
Ahmed Paşa tarafından Mimar Sinan’a inşa ettirilen ve bitişiğindeki tekke ile boğaz 
kıyısındaki külliye, bu dönüşümün habercisidir (Arcak, 2004, 88-90; Güler, 2008, 25; 
Haskan, 2001, I, 239–245; Özcan, 2020, 141–145). Ancak asıl kırılma, 1590’lardan 
itibaren Celvetîliğin Asitanesi olarak yükselen Aziz Mahmud Hüdâyî Dergâhı ile 
yaşanmıştır. Hüdayî’nin manevi otoritesi etrafında şekillenen bu mimarî kompleks, 
ilerleyen dönemlerde Şeyh Mustafa Devâtî ve Şeyh Mehmed Nasuhî gibi figürlerin 
türbeleriyle tahkim edilerek, Üsküdar’a Haliç’teki Eyüp Sultan ile simetrik surette 
kutsiyet atfedilen bir ziyaretgâh kimliği kazandırmıştır (Karabacak, 2023, 45-50; 
Akkaya, 2010, 120-125; İşli & Zarcone, 2002, 215–219; Övüç, 2015, 71–75; Özcan, 
2020, 186–192). Üsküdar’ın en stratejik avantajı, aşırı yapılaşmış tarihî yarımadanın 
aksine, Boğaz sırtlarına doğru esnek bir büyüme ve yeni vakıf yatırımları için açık bir 
kentsel sınır sunmasıydı. Sarayın ve devlet ricalinin ilgisinin bu sakin sahile kayması, 
Aziz Mahmud Hüdâyî gibi bir manevi otoritenin, iktidar merkezinin gölgesinde 
ancak ondan mekânsal olarak ayrışmış, Sufi mahallesi/Ma’mûre karakterinde özerk 
bir külliye kurması için ideal zemini hazırlamıştır (Öztaner, 2024: 155-160; Akkaya, 
2010: 130; Yılmaz, 2021, 169–180; Haskan, 2001, I, 320–327).



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 637

2. Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi: İnşası ve Vakfiye Analizi
Orta Anadolu’da Şereflikoçhisar–Sivrihisar havzasında doğduğu kabul edilen

Aziz Mahmud Hüdâyî (948/1541 civarı–1038/1628), ilk tahsilini memleketinde 
tamamladıktan sonra İstanbul’a gelmiş, medrese öğrenimi ve mülâzemet sürecinin 
ardından çeşitli kadılıklarda görev yapmış, nihayet Bursa kadı naibliğine kadar 
yükselmiştir (Yılmaz, 1990, 42; Yılmaz, 1991, 338). Bursa’da bulunduğu sırada 
Üftâde’nin vaaz halkasına devam ederek kadılık mesleğini terk etmiş, Halvetî 
geleneği içinde teşekkül eden Celvetiyye yoluna intisap etmiş ve kısa sürede şeyhlik 
makamına yükselmiştir (Yılmaz, 1990, 45). Seyr u sülûkünü tamamladıktan sonra 
1580’lerin sonu ile 1590’ların başı arasında Üsküdar’a yerleşen Hüdâyî, tekke 
ve türbe yoğunluğu sebebiyle bir dindarlık odağına dönüşen bu kasabada irşad 
faaliyetlerini merkezîleştirmiş, III. Murad ve I. Ahmed başta olmak üzere padişahların 
yakın ilgisini kazanmıştır (Yılmaz, 1990, 55; Yılmaz, 1999; Güner Zülfikar, 1999). 
Hüdâyî’nin Üsküdar tercihi, kasabanın yükselen dindarlık profili ve saray ile kurulan 
simbiyotik ilişki ağlarıyla eş zamanlıdır (Yılmaz, 1999: 45-48). III. Murad ve halefleri 
nezdinde kazandığı manevi otorite, Celvetî dervişleri için kurumsal bir mekânın 
inşasını hızlandırmış; bu süreçte, Kanuni Sultan Süleyman’ın torunu ve Mihrimah 
Sultan’ın kızı Ayşe Hümaşah Sultan’ın güçlü hâmiliği belirleyici olmuştur (Zülfikar, 
1999: 55-60; Peirce, 1993: 205). Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi, ilk safhada Celvetî 
dervişleri için mütevazı bir zâviye iken, hanedan desteğiyle kısa sürede çok işlevli 
bir külliyeye dönüşmüştür (Yılmaz, 1990, 57; Güner Zülfikar, 1999). Vakıflar Genel 
Müdürlüğü Arşivi’ndeki (VGMA) 18 Numaralı Defter kayıtlarına göre; “Hazreti 
Mihrimah Sultan Kerimesi Ayşe Sultan vakfiyyesinde kayd vardır” ibaresi ile külliye 
inşasına destek verilmiştir (VGMA, Defter no. 18, s. 1/Sıra: 9 Mükerrer). 

 1589–1595 arasında Hanedan’ın desteği ve Hüdâyî’nin ilave vakfiyeleriyle 
teşekkül eden Celvetî âsitânesi, kısa sürede dinî, sosyal ve eğitimsel işlevleri olan 
bir vakıf kompleksi hâline gelmiş, Üsküdar’ın kentsel gelişiminde belirleyici bir 
çekim merkezi konumuna yükselmiştir (VGMA, Defter No. 18, s. 33/Sıra:118; 
Güner Zülfikar, 1999, 40-43; Yılmaz, 1999, 254). Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi 
cami, imaret, türbe, kütüphane, şeyh evi, derviş hücreleri, hamam, fırın ve çeşmeden 
oluşan bütünlüklü bir yapı grubudur (BOA, A.DVNSMHM.d., 110/2630, 10 Şaban 
110/11 Şubat 1699; A.DVNSMHM.d.,111/1306, 20 Safer 1112/6 Ağustos 1700; 
AE.SSLM.III, 424/24323, 12 Cemadiyelevvel 1204/28 Ocak 1790), bu bileşenler 
hem Celvetî dervişlerinin hem de çevre mahallenin dinî, eğitimsel ve gündelik 
ihtiyaçlarını karşılayan çok işlevli bir çekirdek oluşturur. Cami-i şerif ve ona bitişik 
türbe ve kütüphane yapıları Hüdâyî’nin irşad faaliyetinin mekânsal odağını teşkil 
ederken vakfiyeler ve muhasebe defterleri imaret mutfağında dervişlere ve yoksullara 
düzenli yemek verildiğini, kandil geceleri ve bayramlarda avluda geniş katılımlı 
ziyafetler tertip edildiğini, hünkâr mahfilinin ise külliyenin hanedanla süreklilik arz 
eden ilişkisini ve Celvetî merkezinin saray çevresi için özel bir ibadet mekânı olarak 
tasarlandığını ortaya koyar (VGMA, Defter 18, 1091/1680; Güner Zülfikar, 1999, 43-
45, 70-83; Yılmaz, 1990, 185-190). 

Külliyenin ekonomik altyapısı, vakfın akarât portföyünün çeşitliliğine 
dayanıyordu. Hüdâyî vakfına ait meskenler, dükkânlar, fırın, hamam, kiralık odalar 
ve Üsküdar’da taşrada yer alan arazi ve çiftliklerden  mürekkeptir. Bunun yanı sıra 
Midilli Adası gibi taşra bölgelerindeki arazi ve çiftlik gelirleri de vakfın mali havuzuna 
aktarılmıştır (BOA, TS.MA.e 707/101, 8 Zilkade 1187/21 Ocak 1774; BOA, EV.d 
, Defter Nr. 14381, 11 Receb 1267/12 Mayıs 1851; Güner Zülfikar, 1999, 52–55). 
Nitekim 1680’de, Osmanlı Devleti’nin Rumeli’de ve Ukrayna steplerinde Rusya ve 



SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 638

Habsburglara karşı seferler yürüttüğü, merkezi mali yapının müzayaka içinde olduğu 
bir dönemde, yapılan muhasebe teftişinde vakfın mütevellisi Hüdayî evladından 
Es-seyyid Mustafa Efendi döneminde 1680/1090’da vakfın toplam gelirleri 5 yük 
88.822 akçe1* hesaplanmıştır (MAD.d., Defter Nr. 15849, 15 Cemadiyelahir 1092/2 
Temmuz 1681) Külliye bütçesi, bu farklı gelir kaynaklarından gelen nakdi akış 
ile imaret, cami hizmetleri, görevlilerin maaşları ve bakım-onarım gibi harcama 
kalemleri arasında dengeli bir dağılım sergilemektedir (BOA, Maliyeden Müdevver 
Defter/MAD.d., Defter Nr. 15849, 15 Cemadiyelahir 1092/2 Temmuz 1681). 1682 
yılı muhasebesinde ise toplam gelir 8 yük 81.535 akçe gerçekleşmiştir (MAD.d, 
Defter Nr. 5650, 1 Muharrem 1092/21 Ocak 1681). Bu rasyonel ekonomik model, 
vakfın piyasa dalgalanmaları karşısında mali direncini korumasını sağlamış, külliye 
çevresinde teşekkül eden “Şeyh Mahmud Efendi Mahallesi”nin manevi ve kentsel 
çekirdeği olarak uzun vadeli mekânsal yayılımını/spatial expansion garanti altına 
almıştır (ÜŞS, Nr: 109, 62b.6, Ramazan 1012/Şubat 1604). 

Vakfın Gelir Kaynakları (Akarât)
Klasik tanıma göre vakfa gelir kaynağı olabilecek mal/mevkûf, gelirinin sürekliliği 

olan ve mülkiyeti vakfa geçmiş bulunan taşınır veya taşınmaz varlıklardır (Yediyıldız, 
1986, 153; Yediyıldız, 1984, 5-7). Aziz Mahmud Hüdâyî Vakfı’nın gelir kaynakları, 
vakfiye kayıtlarına göre son derece çeşitlendirilmiş ve dengeli bir portföyden 
oluşmaktadır. Vakıf, Üsküdar başta olmak üzere İstanbul’un çeşitli semtlerinde 
gayrimenkuller, kırsal araziler ve nakdî sermayelerden düzenli gelir elde edecek 
şekilde yapılandırılmıştır. Hüdayî’nin 1602-1623 yılları arasında düzenlediği on iki 
ayrı vakfiyede vakfa gelir sağlayacak dört ana kalem, meskenler (konutlar), iktisadî 
kuruluşlar, tarım arazileri ve nakit paradır. (Aziz Mahmud Hüdâyî Vakfı gelirleri 
vakfiyesi ve vakıf yapısı için; VGMA, Müstakil Vakfiye Defterleri, Nr. 18; 26 Numaralı 
Mücedded Anadolu Vakfiyesi Defteri, Nr. 611; Müstakil Hazine Defteri, Mülhakat-ı 
Hüdâyî, Defter Nr. 26, 1180-1250/1767-1835). Aziz Mahmud Hüdâyî Vakfı’nın 
ekonomik altyapısı, vakfiye kayıtlarının ortaya koyduğu üzere, kentsel gayrimenkuller/
musakkafât ve tarımsal arazilerin/müstegallât stratejik bir dengesine dayanan, riskleri 
minimize edecek şekilde çeşitlendirilmiş bir portföyden oluşmaktadır. Vakıflar 
Genel Müdürlüğü Arşivi (VGMA) 611 Numaralı Defter’de kayıtlı Ramazan 1019/
Kasım 1610 tarihli vakfiye tesciline göre, vakıf sadece Üsküdar ile sınırlı kalmamış, 
Galata/Karaköy gibi ticaretin kalbinin attığı bölgelerdeki dükkânlarla İstanbul’un 
ticari canlılığından pay almayı hedeflemiştir (VGMA, Defter Nr. 611, s. 183-185). 
Bu çeşitlilik, 17. yüzyılın enflasyonist baskılarına karşı vakfın mali direncini artıran 
bilinçli bir iktisadi tercihtir. Nitekim vakfiyelerin muhasebe kayıtlarına dair analizler, 
Hüdâyî vakfının gelir akışlarını değişen koşullara göre yeniden düzenleyebildiğini 
göstermektedir. Vakfın ana gelir kaynakları arasında Üsküdar’ın Davud Paşa, Hamza 
Fakih, Kefçe, Salman Ağa, Reis Paşa gibi mahallelerinde bulunan çok sayıda dükkân 
ve ev yer alır. Vakfın nakit akışının omurgasını, Üsküdar’ın Davud Paşa, Hamza 
Fakih, Kefçe, Salman Ağa ve Reis Paşa mahallelerine yayılan ticari üniteler ve 

1	 Toplam 588.822 akçeye tekabül etmektedir. Guruş karşılığı ise kabaca 4900-5000 guruştur. Dönem 
için vasıfsız inşaat işçisi günlüğü 8-10; vasıflı usta günlüğü ise 10-12 akçedir. Bu ücretlerle mukayese 
edildiğinde söz konusu gelir, 200 civarı işçinin bir senelik toplam gelirine karşılık gelmektedir. Temel 
gıda karşılaştırması ise, 1 kile buğday (25 kg) fiyatı 17. yüzyılda, 50-80 akçe arasında değişmektedir. 
Bu gelir ile 9-11.000 kile (245-295.000 kg) buğday satın alınabilmekteydi. Bu oranla senelik 1000’ün 
üzerinde kişinin (200 kg yıllık kişi başı tüketim) tahıl ihtiyacını karşılayabilmek mümkündü (Pamuk, 
2000, 112–130; Pamuk, 2004, 455–460). İmaretin sosyal yardım fonksiyonun gücü ortaya çıkmaktadır. 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 639

konutlar oluşturmaktadır. 1019/1610 tarihli muhasebe kayıtlarına göre; Davud Paşa 
Mahallesi’nde Mehmed Paşa tarafından işletilen bakkal dükkânı (aylık 120 akçe), 
Abdullah Çelebi uhdesindeki diğer bir bakkal (150 akçe) ve Mehmed Çelebi’nin 
dükkânı (35 akçe) düzenli kira getirisi sağlayan kalemlerdir. Buna ek olarak kalaycı 
dükkânı, fırın/habbâz ve çeşitli meskenlerden elde edilen gelirlerle birlikte, 1610 
yılı itibarıyla vakfın toplam kira geliri aylık 2.209 akçeye, yıllık ise 26.508 akçeye 
ulaşmaktadır (VGMA, Defter Nr. 611, s. 183-185). Ticari mülklerin yanı sıra, Bülbül 
Deresi mevkiindeki bostandan elde edilen yıllık 9.000 akçelik tarımsal gelir ve Hamza 
Fakih Mahallesi’ndeki hanın 360 akçelik kira getirisi, vakfın gelir kalemleri arasında 
tarımsal üretim ve konaklama işletmeciliğinin de pay sahibi olduğunu kanıtlamaktadır.

Vakfiye kayıtlarında adı geçen dükkân, han, ev, bostan ve sair gayrimenkullerin 
konumu, kiracıları ve kira bedelleri tabloya aktarılmıştır: 

Tablo 1: Vakfın Gayrimenkul Gelirleri (Akarât)
Gayrimenkul 
Türü

Bulunduğu Yer 
(Mahalle) Kiracı (İşletici) Aylık Kira 

(akçe)
Yıllık Kira 
(akçe)

Bakkal dükkânı
Davud Paşa 
(Yeni Çeşme 
civarı)

Mehmed Paşa 120 1.440

Küçük dükkân Davud Paşa Mehmed Çelebi 35 420
Bakkal dükkânı Davud Paşa Abdullah Çelebi 150 1.800
Dükkân (genel) Davud Paşa Mahmud Beşe 150 1.800
Kalaycı dükkânı Davud Paşa Hasan Beşe 80 960
Fırın (odası) Davud Paşa Karakaş 30 360
Fırın (ekmek 
fırını) Davud Paşa Kantarcı Ahmed 

Ağa 885 10.620

Han Hamza Fakih Mehmed 
b.Abdülbaki 30 360

Ev (kâgir, 
bahçeli) Hamza Fakih Şems Revane Hatun 60 720

Ev Ahmed Çelebi Mehmed Efendi 30 360
Ev Ahmed Çelebi İbrahim Beşe 30 360
Ev Kefçe Salih Çelebi 30 360
Ev Kefçe Hasan Çelebi 30 360

Ev Kefçe Mehmed b. Osman 
el-Müvellâ 30 360

Ev Hace Hatun Abdülmuttalib 
(Solcı)2* 30 360

Ev Gülfem Halil b. Murad 30 360
Ev Cedid Ahmed Efendi 30 360
Ev Cedid Mehmed Bey 30 360
Odalar 
(hücreler)3* Reis Paşa (Müstecir, adı 

belirtilmemiş) 400 4.800

Dükkân Galata (Karaköy 
Kapısı) Şirin (zimmî) 6 72

2	 Solcı Abdülmuttalib: Kiracının lakabı olup muhtemelen askeri sınıftan (Sol kol askerlerinden) olduğunu 
belirtmektedir. 

3	 Birden fazla göz odadan oluşan kiralık yapı.



SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 640

Gayrimenkul 
Türü

Bulunduğu Yer 
(Mahalle) Kiracı (İşletici) Aylık Kira 

(akçe)
Yıllık Kira 
(akçe)

Dükkân Galata (Karaköy 
Kapısı) Şirin (zimmî) 3 36

Dükkân Selman Ağa Mustafa b. Hasan 30 360

Dükkân Selman Ağa Yusuf & Rahim 
(ortak kiracı) 90 1.080

Mahzen Davud Paşa Hasan Beşe 20 240

Bostan Bülbül Deresi 
(Üsküdar) (Kiracı adı yok) 750 9.000

Kayıkhâne Şemsi Paşa (Belirtilmemiş) – –
Toplam 2.209 26.508

Hüdayî Vakfı bünyesinde 26 adet ev/menzil ve bunların içinde bağımsız 
kiralanabilir bölümler olarak belirtilen 47 oda/hücre vakfedilmiştir. Bu evler, Bulgurlu 
Köyü, Kefçe Mahallesi, Camii Cedid Mahallesi, Gülfâm Hatun Mahallesi gibi 
Üsküdar’ın çeşitli mahallelerinde yer almakta olup, bunlar  genellikle geniş bahçeli, 
kuyu ve çeşmeli, avlulu geleneksel konutlardı (Yılmaz, 1990, 249-250). Birçok 
ev iki katlı odalara, sofa ve ahşap yapılara sahip olup bazıları ortak avlu ve kuyu 
etrafında konumlanmıştır. Vakfiye metinlerinde, menzil, beyt, oda, hane gibi geçen 
tüm bu terimler mesken kategorisine dahil edilmiştir. Konutlardan dokuz tanesi bizzat 
vakfeden ve ailesi tarafından kullanılması şartıyla vakfa dâhil edilmiştir, diğerlerinin 
ise doğrudan vakıf işletmesine gelir getirmek üzere icare-i muʿtâde/ kira usulü ile 
kiraya verilmesi öngörülmüştür. Elde edilecek kiralar vakfın havuzunda toplanıp 
külliyenin işletme giderlerine tahsis edilmiştir. Bazı vakfiyelerde, adı geçen 9 menzil 
için vakfeden hayatta oldukça tasarruf ve sükna yani kullanma hakkının kendisinde 
kalacağı, vefatından sonra da evlatlarına intikal edeceği belirtilmiştir. Bu uygulama, 
vakfedenin ailesine ömür boyu barınma güvencesi verirken, uzun vadede mülkün 
vakfa geçmesini sağlamaktadır.

Vakfın gelir kaynaklarının önemli bir kısmını da çarşı ve sanayiye yönelik mülkler 
oluşturmaktadır. Aziz Mahmud Hüdayî vakfı bünyesinde 28 dükkân, 5 değirmen, 
4 fırın ve 1 kayıkhane olduğu kayıtlıdır. Bu ticarethaneler ve üretim yerleri de 
Üsküdar’ın farklı noktalarında bulunuyordu. Örneğin Kefçe Mahallesi’nde bakkal, 
un değirmeni ve fırınların bulunduğu, Camiî-i Cedid Mahallesi’nde ve Merhum 
Davud Paşa Mahallesi’nde çeşitli dükkânların vakfa gelir getirdiği anlaşılmaktadır. 
Bir nalıncı/nalçacı dükkânı, çeşitli yiyecek satan dükkânlar ve kiraya verilen diğer 
ticari birimler vakfın nakit akışına katkı sağlamıştır. Ayrıca 1025/1616 tarihli vakfiye 
ile Şemsipaşa sahilinde bir kayıkhane ve iskele vakfedilerek Boğaz ulaşımından gelir 
elde edilmesi amaçlanmıştır (VGMA, Defter Nr. 611). Değirmenlerin ahır ve yemlik 
gibi müştemilatı ile fırınların tam teşekküllü şekilde tarif edilmesi, bu işletmelerin 
ciddi gelir kalemleri olduğunu gösterir. Bu iktisadî mülklerin işletmesi sonucunda elde 
edilen kira veya kârlar, vakfiyede tek tek belirtilen hizmet kalemlerinin finansmanına 
yönlendirilmiştir.

Hüdayî Vakfı, şehirdeki gayrimenkullerin yanı sıra tarımsal gelirleri de bünyesine 
katmıştır. Vakfiyelerde Üsküdar Bulgurlu köyünün tamamı, timar statüsündeyken 
Sultan I. Ahmed tarafından Hüdayî’ye tüm gelirleriyle birlikte temlik edilmiştir 
(BOA, AE.SAMD.III, 164/16082, 2 Safer 1125/28 Şubat 1713; C.EV., 577/29101, 29 
Safer 1125/27 Mart 1713; AE.SMHD.I., 130/9542, 22 Cemaziyelevvel 1165/7 Nisan 
1752; AE.SMHD.I., 130/9541, 22 Cemaziyelevvel 1165/7 Nisan 1752; AE.SMST.
III, 160/12610, 3 Cemaziyelahir 1181/27 Ekim 1767). Toygar mahallesindeki bir 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 641

bahçede akar su, su dolapları ve köşk olduğu kayıtlıdır. Kefçe Mahallesi’nde de 
bir ceviz bahçesi vakfa dahildir. Vakıf, bu bahçelerin de tıpkı meskenler gibi kiraya 
verilmesini şart koşmuştur. Tarım işletmelerinden elde edilen kira veya ürün geliri de 
vakfın genel bütçesine katılarak külliyenin giderlerine ayrılmıştır. Ayrıca bazı vergi 
gelirleri de bu vakfa tahsis etmiştir. Nitekim bir hüküm ile Midilli sancağındaki Kara 
Kuyu adlı manastırın gelirleri Hüdayî Camii ve türbesinin kandillerine yağ temini 
için ayrılmıştır (C.EV., 603/30414, 2 Cemaziyelahir 1177/8 Aralık 1763; C.EV., 
135/6739, 2 Recep 1178/26 Aralık 1764, TS.MA.e., 792/103, 8 Şaban 1187/25 Ekim 
1773). Yine Yanbolu  kazasındaki Garîbciler köyü (EV.d., Defter Nr. 14381, 11 Recep 
1267/12 Mayıs 1851) ile Karlıca mezrasından gelen vergi gelirleri türbenin mum, 
yağ ve diğer ihtiyaçlarına tahsis edilmiştir. Gazilertepe köyleri de fermanla Hüdayî 
tasarrufuna bırakılmıştır (AE.SAMD.III, 191/18426, 2 Zilkade 1131/16 Eylül 1719; 
MAD.d., Defter Nr. 9892, 13  Cemaziyelahir 1116/13 Ekim 1704). Bu köyler örfi 
vergilerden muaf tutulmuş, böylece vakıf, devlet tarafından da desteklenmiştir (DH.
MKT., 2450/83, 19 Şevval 1318/9 Şubat 1901; ŞD, 810/29, 18 Muharrem 1323/25 
Mart 1905; ŞD, 146/37, 22 Muharrem 1317/2 Haziran 1899.) Bu durum, Hüdayî’nin 
devrin padişahlarıyla yakın ilişkisi ve itibarının bir sonucudur.

Aziz Mahmud Hüdayî Külliyesi vakfının en dikkat çekici yönlerinden biri, önemli 
miktarda nakit paranın vakfedilmiş olmasıdır. Toplam 1.407.600 akçe tutarındaki bu 
nakit vakıf (VGMA, Defter Nr. 18), Osmanlı uygulamasında para vakfı olarak bilinen, 
paranın sermaye olarak işletilip gelirinin hayra harcanması esasına dayanıyordu. 
Vakfiye şartlarına göre bu meblağ, yıllık %10 kâr payı  ile güvenilir kişiler eliyle 
işletilecektir. Nitekim mütevellinin, vakıf parasını sene-i kamil (tam yıl) üzerinden 
on akçeye on bir akçe getirisiyle, sağlam bir rehin ve kefil karşılığında, şer’an helal 
şekilde işletmesi emredilmiştir. Bu, o devirde yaygın bir uygulama olan para vakfı 
sisteminin bir örneğidir. Bu yöntemde, sermaye olarak vakfedilen para, esnaf veya 
müteşebbislere belirli kâr oranıyla borç verilir, elde edilen kâr/murabaha vakfın 
geliri olurken anaparaya dokunulmaz. Dolayısıyla sermaye sürekli döner sermaye 
gibi çalışarak vakıf hizmetlerini finanse eder (Çizakça, 2000, 45-48). Aziz Mahmud 
Hüdayî’nin vakfettiği para, o dönemde 88 adet orta ölçekli ev değerine denktir; 
zira 1590’larda Üsküdar’daki bir evin ortalama değerini 16.000 akçe civarındadır 
(Çiftçi, 2018, 63–65; Barkan, 1975, 3–28). Böyle büyük bir nakit vakfının işletilmesi, 
dönemin finans ihtiyacını da karşılamıştır. Hüdayî Vakfiyesi’nde altı farklı vakfiye 
belgesinde nakit para vakfedildiği ve hepsinde yıllık %10 getirinin şart koşulduğu 
görülür. Vakfiyelerde bu paraların rehin ve kefil karşılığı, helal yollarla işletileceği 
vurgulanarak sermayenin güvenliği de teminat altına alınmıştır.

Hüdayî Külliyesi’ne bağlanan para vakıflarının önemli bir özelliği, kurucularının 
çoğunlukla kadın olmasıdır. Tespit edilen kırk nakit para vakfının 28’i kadınlar, 12’si 
erkekler tarafından kurulmuştur. Kadın vakıfların vakfettiği toplam sermaye 2.801.520 
akçe (yaklaşık 22.196 kuruş ve ayrıca 138.000 akçe) iken, erkeklerinki 1.214.040 
akçe (10.117 kuruş karşılığı) civarındadır. Toplamda mülhak para vakıfları sermayesi 
4.015.560 akçe tutarına ulaşmıştır. Bu rakam, Hüdayî’nin kurduğu asıl nakit vakıfla 
birlikte değerlendirildiğinde, 17. yüzyıl sonunda külliyenin nakit vakıf sermayesinin 
5.423.160 akçe gibi muazzam bir büyüklüğe eriştiğini gösterir (VGMA, Defter Nr. 
18; VGMA, Defter Nr. 611). Bu sermaye büyüklüğü dönem koşullarında son derece 
yüksek olup, külliyenin asırlarca yaşayacak mali bir temele kavuşmasını sağlamıştır.

Toplamda Aziz Mahmud Hüdayî’nin kurduğu aslî vakıf, 1590’ların sonunda 
başlayıp 1623’e dek eklenen varlıklarla, Osmanlı külliyeleri içinde oldukça zengin 
sayılabilecek bir portföye ulaşmıştır. Külliyenin kuruluş dönemindeki vakıf 



SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 642

malvarlığının gelir getirici unsurlarının oransal dağılımı yaklaşık olarak şöyledir: 
Konut gelirleri %36, ticari/sınaî mülk gelirleri %19, tarımsal gelirler %1 ve nakit 
sermaye gelirleri %44. Bu dağılım, vakfın gelirlerinin neredeyse yarısının para 
vakfından beklendiğini, geri kalanının ise ağırlıklı olarak gayrimenkul kiralarından 
geleceğini göstermektedir.

Vakfın mali yapısı statik değil, mülhak vakıflar sürekli genişleyen dinamik bir 
karakter arz eder. VGMA 18 Numaralı Defter kayıtları, vakfın kuruluşundan sonra da 
elitler ve dervişan zümresi tarafından yapılan ilavelerle büyüdüğünü belgelemektedir. 
Özellikle “Hazreti Mihrimah Sultan Kerimesi Ayşe Sultan vakfiyyesinde kayd 
vardır” ibaresiyle tescillenen ve Ayşe Sultan vakfından Hüdâyî vakfına devredilen 
gayrimenkuller ile Hadice Hanım tarafından 1066 (1656) tarihinde vakfa bağışlanan 
menzil, bu genişlemenin somut örnekleridir (VGMA, Defter Nr. 18, s. 1/Sıra: 9 
Mükerrer). Bu ilhak mekanizması sayesinde, merkezdeki Hüdâyî Vakfı, Üsküdar’daki 
bir evden Anadolu’daki bir tekkenin arazisine kadar uzanan geniş bir hayırseverlik 
ağını tek bir mali çatı altında birleştirmiş ve Celvetîliğin mekânsal yayılımını 
sürdürülebilir bir ekonomik zemine oturtmuştur. 

Tablo 2: Mülhak Vakıflar 

Gayrimenkul türü Bulunduğu 
yer Kiracı (işletici) Yıllık kira 

(akçe)
Aylık 
karşılığı 
(akçe)

Bostan Bülbül Deresi 
(Üsküdar) (Kiracı belirtilmemiş) 9.000 750

Dükkân Selman Ağa Mustafa b. Hasan 360 30

Dükkân-ı ferğânî Selman Ağa Yusuf & Rahim 
(ortak) 1.080 90

Han Hamza Fakih Mehmed b. Abdülbaki 360 30

Ev Kefçe Mehmed b. Osman 
el-Müvellâ 360 30

Ev Hace Hatun Abdülmuttalib (Solcı) 360 30
Ev Gülfem Halil b. Murad 360 30

TOPLAM 12.240 990

Harcama Kalemleri (Vezâif)
Aziz Mahmud Hüdâyî Vakfı’nın mali disiplini, vakfiyelerde vezaif/

maaşlar/görevler başlığı altında en ince detayına kadar kurgulanmış, kurumsal 
sürdürülebilirliği önceleyen bir bütçe mimarisine dayanmaktadır. Vakıflar Genel 
Müdürlüğü Arşivi (VGMA) 611 Numaralı Defter ve 18 Numaralı Defter’de yer alan 
muhasebe kayıtlarına göre, vakıf gelirlerinin tahsisi idari bürokrasinin finansmanı ve 
ritüel sürekliliğin temini olmak üzere iki ana eksende yapılandırılmıştır. Vakfiyeler, 
sadece görev tanımlarını yapmakla kalmamış, her bir hizmetin günlük ve yıllık mali 
karşılığını sabitleyerek kurumsal bir hiyerarşi tesis etmiştir (VGMA, Defter no. 611, 
s. 5; VGMA, Defter Nr. 18, s. 33/Sıra: 118).

Harcama kalemlerinin dağılımı, vakfın önceliklerini somutlaştırmaktadır. VGMA 
18 Numaralı Defter’in 118. sıra kaydında yer alan döküm, bu hiyerarşinin net bir 
örneğidir: Vakfın idari tepesi olan cihet-i tevliyet/mütevellilik için günlük 5 akçe, 
bürokratik kayıtları tutan cihet-i kitâbet için günlük 3 akçe ve gelirleri toplayan cihet-i 
cibâyet/tahsildar için günlük 3 akçe tahsis edilmiştir. Manevi hizmetler sınıfında ise 
türbedar için 2 akçe, kayyım için 1 akçe yevmiye belirlenmiştir (VGMA, Defter Nr. 
18, s. 33/Sıra: 118). Sadece bu spesifik vakfiye kaydında dahi günlük toplam harcama 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 643

75 akçe, yıllık bütçe yükü ise 28.000 akçe olarak hesaplanmıştır.
Bu katı bütçe disiplini, esnek bir harcama kalemi olan zevâid/artık gelir şartıyla 

dengelenmiştir. Vakfiye metnindeki “mesârif-i mezbûrdan fazla kalursa türbe-i 
şeriflerine sarf oluna” ibaresi, bütçe fazlasının doğrudan kurucunun türbesinin 
bakımına ve manevi merkeziliğin tahkimine yönlendirildiğini göstermektedir 
(VGMA, Defter Nr. 18, s. 33). Dolayısıyla Hüdâyî Vakfı, imam, hatip, müezzin 
gibi cami görevlilerinden dergâhtaki zikir ve mukabele heyetine kadar uzanan geniş 
personel kadrosunu, akarât gelirleriyle finanse edilen ve şer’i hukuka dayalı bu 
rasyonel bütçe sistemi sayesinde yüzyıllar boyunca ayakta tutmayı başarmıştır.

 Aşağıdaki tabloda vakfiyede belirtilen belli başlı vezâif ve bunlara karşılık gelen 
günlük/yıllık ödemeler ile bu görevlerin işlevleri özetlenmektedir:

Tablo 3: Vakıf Tarafından Ödenen Görevler ve Günlük Maaşlar (Vezâif)
Görev (Cihet) Günlük 

Ödeme 
(akçe)

Yıllık 
Ödeme 
(akçe)

Açıklama (İşlev)

İmâmet 10 3.600 Cami-i şerîfin imâmı – vakfın camiinde 
günlük beş vakit namazı kıldırır.

Hitâbet 10 3.600 Camiin hatîbi – Cuma ve bayram 
hutbelerini irad eder (vaaz ve irşad 
hizmeti).

Mütevelli 
(Tevliyet)

5 1.800 Vakfın mütevellisi – vakfın idare ve 
gözetiminden sorumlu yönetici.

Cibâyet (Câbi) 2 720 Vakfın câbisi – vakıf gelirlerini (kira vb.) 
tahsil eden görevli.

Müezzinân (2 kişi) 0,5 (kişi 
başı)

180 (kişi 
başı)

Müezzinler – vakıf camiinde ezan okuyan 
2 görevli (ikisine günde toplam 1 akçe).

Kayyimân (2 kişi) 1 (kişi başı) 360 (kişi 
başı)

Kayyımlar – caminin temizliği, 
ışıklandırması vb. bakımından sorumlu 2 
görevli.

Devirhân (3 
derviş)

1 (kişi başı) 360 (kişi 
başı)

Devirhanlar – camide tarikatın devrân 
zikrini icra eden 3 derviş (günde toplam 3 
akçe).

Ser-mahfel
2
720

Sermahfel – mukabele sırasında yüksek 
mahfelde okuyanların başı (Kur’ân tilaveti 
reisi).

Nâ‘t-hân 1 360 Naat han – Mevlid ve zikirlerde 
Peygamber’i öven ilâhî/na‘t okuyucusu.

Mu’arrif 1 360 Muarrif – Zikir ve törenlerde duyuru, 
ilâhi başlamadan önce cemaatı hazır hale 
getirme görevini yapan derviş.

Ferraş (Hademe) 1 360 Cami ve dergâhın döşemesi, seccadelerin 
serilmesi, temizlik işlerine bakan hademe.

Meremmet-i Câmî 1 360 Cami tamirat bütçesi – Cami-i şerîfin 
günlük ufak bakım-onarım giderleri için 
ayrılan ödenek.

Meremmet-i 
Râh-âb

1 60 Su yolu/şebeke bakımı – Caminin ve 
dergâhın su yolu ve çeşmelerinin bakımına 
ayrılan günlük ödenek.

Not: Günlük ödemeler akçe cinsindendir; yıllık tutarlar, Osmanlı mali yılının 360 gün kabul edilmesiyle 
hesaplanmıştır. Örneğin imamet için günde 10 akçe, yılda 3.600 akçe olarak belirlenmiştir.



SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 644

Vakfın harcamalarındaki dikkat çekici kalemlerden biri de manevi hizmetlere 
ayrılan ödeneklerdir. Celvetiyye tarikatının zikr ü tâlim faaliyetleri vakfın desteğiyle 
kurumsallaşmıştır. Örneğin vakfiyede “devirhân” olarak anılan üç dervişe günlük 
toplam 3 akçe ödenerek tarikatın özel zikri olan devrânı icra etmeleri şart koşulmuştur. 
Benzer şekilde camide Kur’an mukabelesi ve Hatm-i şerif okunması için de görevliler 
vardır: “Sermahfel” unvanlı görevli mukabele okuyan grubun başında yer alır ve 2 
akçe alır, ayrıca na‘t-hân ve hatimhân için de ücret ayrılmıştır. Bu sayede Hüdâyî 
Vakfı, cami ve dergâh bünyesinde sadece gündelik ibadetleri değil, aynı zamanda 
tarikatın özel ritüellerini ve tasavvufî geleneklerini de finanse etmiştir.

Aziz Mahmud Hüdâyî Vakfı, bütçe mimarisini sadece idari personelin maaşlarıyla 
sınırlı tutmamış, külliyenin fiziksel sürdürülebilirliğini ve toplumsal refah misyonunu 
finanse eden geniş bir harcama kalemi oluşturmuştur. Vezâif  dışındaki giderler, 
külliyenin su yollarının bakımı, revgan-baha/şem-baha gibi aydınlatma giderleri ve 
yapısal onarımlar gibi altyapı kalemlerine tahsis edilmiştir (VGMA, Defter Nr. 18, 
s. 33/Sıra: 118). Özellikle türbe ve caminin aydınlatılması ile su sisteminin idamesi
için ayrılan günlük ödenekler, vakfın kendi kendine yeten bir mikro-şehir modeli
kurduğunu göstermektedir.

Vakfın sosyal meşruiyetini sağlayan en önemli unsur, iaşe ve yemek dağıtımının/
ta’amiye kurumsallaştırılmasıdır. Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi’nin, 1031/1621-
22 tarihli ek vakfiyesiyle, imaret fonksiyonunu genişletilerek bu fonksiyon vakıf 
senedine bağlamıştır. Bu vakfiye ile özellikle Regaib, Mevlid ve Berat gibi mübarek 
gecelerde ve haftanın belirli günlerinde dergâh mutfağında pişirilen yemeğin sadece 
dervişlere değil, fukaraya da dağıtılması şart koşulmuştur (VGMA, Mücedded 
Anadolu Vakfiyesi Defteri, Nr. 611, 240). Arşiv kayıtlarında bu hizmeti icra edecek 
aşçı ve hizmetkârlar için ayrılan yevmiyeler, vakfın Üsküdar genelinde sosyo-dini 
bir ağ ördüğünü ve mübarek günlerdeki organizasyonlarıyla bu ağı perçinlediğini 
kanıtlamaktadır.

Aziz Mahmud Hüdâyî, yalnızca ana vakfiye ile cami ve zâviye masraflarını 
düzenlemekle yetinmemiş, belli dinî hizmetleri finanse eden müstakil, hedefli 
vakıflar kurarak oldukça esnek bir yapı inşa etmiştir. 1022/1611 tarihli vakfiyesinde 
Üsküdar’ın çeşitli mahallelerinde bulunan menzilleri, odaları ve bahçeli evleri 
vakfederek bu mülklerin icâresinden elde edilecek gelirden beş dervişe günlük ikişer 
akçe vazife bağlamış ve mukabilinde bu dervişlerin her gün Kelime-i Tevhid tilavetini 
üstlenmelerini şart koşmuştur; artan meblağ, Hüdâyî’nin hayatı boyunca kendisine, 
vefatından sonra ise evladına ve nihayet Üsküdar’daki caminin masraflarına tahsis 
edilecektir (VGMA, Mücedded Anadolu Vakfiyesi Defteri, Nr. 611).  1030 ve 
1031/1621-1622 tarihli yüksek tutarlı nakit vakıflarda ise 466.000 ve 475.200 akçe, 
sermayenin “onu onbir” hesabıyla işletilmesi kaydıyla, camide sabah ve ikindi 
sonrasında Kur’an cüzleri ve eczâ okunmasını üstlenen eczâhânân ile zikir ve tevhid 
halkalarına devam eden tevhidhânân için yevmî ücretler tayin edilmiş, ayrıca tevliyet, 
kitabet ve cibayet görevlerine de üçer akçe yevmiye bağlanmıştır. Bu vakfiyeler, 
günlük 128 ve 132 akçelik gider toplamlarıyla yıllık 45.360 ve 47.520 akçeye ulaşan 
düzenli bir nakit akışını camideki tilâvet ve zikir faaliyetlerine kanalize etmektedir 
(VGMA, Mücedded Anadolu Vakfiyesi Defteri, Nr. 611). Bu finansal strateji, 
vakfın harcama kalemlerini caminin rutin giderlerinden çıkarıp, Celvetîliğin manevi 
pratiklerinin sürdürülmesini sağlayan özerk bir fonlama sistemine dönüştürmüştür.

Bütün bu vakfiyeler birlikte okunduğunda, Hüdâyî Vakfı’nın ekonomik gücünü 
cami görevlilerine maaş ödeyen dar bir mabed vakfı olmanın ötesinde, şehirdeki 
yoksullara yemek yardımı yapan, mektepte verilen eğitimi sürdüren ve tarikata 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 645

mensup dervişlerin gündelik zikir ve kıraat pratiklerini finanse eden çok katmanlı bir 
sosyo-dinî ağ olarak örgütlediği ortaya çıkar. Ana vakfiyenin 18.720 akçelik yıllık 
gideri, mülhak nakit vakıfların yüksek sermayeleri ve ta‘amiye vakıflarının ayrıntılı 
gıda dağıtım şartlarıyla birleştiğinde, Hüdâyî’nin Üsküdar’da ibadet, eğitim ve sosyal 
yardımı aynı mali mimari içinde buluşturan, nesiller boyunca işleyebilen bir vakıf 
sistemi tasarladığı görülmektedir. Bu sistem, külliyenin fiziki sürekliliğini garanti 
altına almakta, Hüdâyî’nin İstanbul’un şehir sınırlarını aşan kalıcı sosyo-dinî ağlar 
kurma tasavvurunu somut bir ekonomik kaynağa dayandırmaktadır. 

Hukuki Statü ve Yönetim Hiyerarşisi: Meşrûtiyet-i Tevliyet ve Silsile
Aziz Mahmud Hüdâyî Vakfı’nın idari yapısı, Osmanlı vakıf hukukundaki 

evlâdiyet prensibine dayalı, ancak tarikat kurumsallığıyla tahkim edilmiş hibrit bir 
model sergiler. Vakfiye şartlarına göre; vakfın tevliyeti, kurucunun vefatından sonra 
dışarıdan bir atamaya kapalı tutulmuş ve “batnen ba’de batn” formülüyle Hüdâyî’nin 
soyuna hasredilmiştir. 1014 (1606) ve 1019 (1610) tarihli vakfiyeler, tevliyetin 
öncelikle erkek evlâda/evlâd-ı zükûr, onların yokluğunda ise kız evlâda/evlâd-ı inâs 
intikal edeceğini, ancak her durumda en reşit/erşed ve en liyakatli/esleh olanın tercih 
edileceğini hükme bağlamıştır (VGMA, Defter Nr. 611, s. 5; VGMA, Defter Nr. 18, 
s. 33/Sıra: 118).

Vakfın yönetim şeması, soyun tükendiği/inkıraz-ı nesl  senaryolarını da kapsayacak 
şekilde sürdürülebilir bir hukukla tasarlanmıştır. Vakfiye hükümlerine göre, şayet 
Hüdâyî’nin soyundan kimse kalmazsa, tevliyet görevi Celvetiyye tarikatına mensup 
tarik-i aliyye sâlik olan sülehâ  arasından seçilecek ehil bir kişiye devredilecektir. 
Bu şart, vakfın bir aile işletmesi olarak başlayıp, nihai aşamada kamusal bir tarikat 
vakfına dönüşmesini garanti altına almaktadır. Ayrıca 1037/1627 tarihli vakfiyede 
görüldüğü üzere, mütevelli tayininde kilitlenme yaşanması halinde yetki hâkimü’ş-
şer’ makamına bırakılarak, vakfın başsız kalması önlenmiştir (VGMA, Defter no. 
611, s. 183-185).

Vakfın mali ve idari bütünlüğünü koruyan bir diğer mekanizma ise hasbî 
tevliyet uygulamasıdır. Hüdâyî’ye bağlı tali vakıfların ayrıca ücretli bir yönetici 
gerektirmediğini, ana vakfın mütevellisinin bu görevleri ber-vech-i hasbî/ücretsiz/
gönüllü yürüteceğini belgelemektedir (VGMA, Defter no. 18, s. 1/Sıra: 9 Mükerrer). 
Bu düzenleme, idari giderleri minimize ederken, vakıf yönetimini merkezileştirmiştir. 
Sonuç olarak Hüdâyî Vakfı, kurucunun sağlığında karizmatik otoriteye, vefatından 
sonra kan bağına dayalı verasete, soyun tükenmesi halinde ise manevi liyakate dayalı 
kurumsal hafızaya yaslanan esnek ve dirençli bir yönetim yapısına sahiptir.

Aziz Mahmud Hüdâyî Vakfı’nın erken modern Üsküdar’daki kurumsal konumu, 
mülkiyet düzenlemeleri ve ekonomik-sosyal mekanizmalar üzerinden güçlü bir 
şekilde inşa edilmiştir. Midilli adasında vakfa ait emlâk ve arazi üzerinde meydana 
gelen müdahaleler karşısında devlet, vakıf mülklerinin defter-i hakânî kayıtlarıyla 
güvence altında olduğunu belirterek Hüdâyî vakfının haklarını doğrudan himaye etmiş 
ve söz konusu araziyi emsali gibi zabt olunmak üzere vakıf lehine tescil etmiştir (AE. 
SİBR 1/1, 12 Rebiülahir 1051/21 Temmuz 1641). Bu hukuki teyit, vakfın merkezî 
otorite nezdinde açık şekilde tanınmış bir mülkiyet aktörü olduğunu göstermektedir. 
Aynı belgeler, vakfın yalnızca şehir içi dinî hizmetleri değil, çevre bölgelerdeki 
idarî süreçleri de etkileyebildiğini ortaya koymaktadır; nitekim vakfa mensup fakir 
ve ilim sahibi Molla Hüseyin’e Filibe mukataasından günlük sekiz akçe ulûfe tahsis 
edilmesi, vakfın toplumsal koruma ağları ile devletin mali-idarî mekanizmaları 
arasında aracılık eden bir kurum niteliği taşıdığını göstermektedir (AE.SİBR 1/1, 12 



SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 646

Rebiülahir 1051/21 Temmuz 1641). Hüdâyî vakfı aynı zamanda kent içi mülkiyet 
piyasasında aktif bir aktör olup, 650 riyali guruşluk yüksek meblağlı arsa alımı (ÜSŞ, 
229, 10a, 1072–1073/1661-1662) ve 390 riyalî guruşluk menzil satın alımı gibi 
girişimlerle portföyünü genişletmiş, böylece vakıf odaları ve mülkleri çevresinde yeni 
bir kentsel dokunun teşekkülüne katkıda bulunmuştur (ÜSŞ, 229, s.7a, 16a, 20a, 28a, 
29a, 1072–1073/1661-1662). Vakfıf mülk ediniminden sonra bu menzilleri yeniden 
icâr ederek düzenli bir gelir döngüsü oluşturduğu da görülmektedir (ÜSŞ, 229, s.16a, 
1072–1073). Bu yoğun ekonomik faaliyet, Hüdâyî ailesinin vakıf yönetiminde aktif 
rol üstlendiğini gösterir, özellikle Aziz Mahmud Hüdâyî’nin kızı Fatma Hatun’un 
Bulgurlu karyesindeki öşür mukataası ve mahsulatın hukuki statüsünün kanunnameden 
müekkid emr-i şerif ile yeniden teyidini talep etmesi, vakfın gelir kaynaklarının aile 
üyeleri tarafından bizzat korunmakta olduğunu göstermektedir (HAT, 653/3, 29 
Zihhicce 1050/11 Nisan 1641). Ayrıca Bulgurlu’da sanatkârların tekaliften muaf 
tutulduğuna dair berat kaydı, vakfın bu bölgeyi ekonomik olarak teşvik edilen özel 
bir üretim alanı hâline getirdiğini ortaya koyar (BOA, DH.MKT 2450/83, 1901; ŞD 
810/29, 1905; ŞD 146/37, 1899). Hayrünnisa Hatun’un tevliyet hakkının korunmasına 
ilişkin hukuki girişimleri ise vakfın kadın üyelerinin idarî süreçlerdeki ağırlığını ve 
vakfın yıllık gelir hacmini (5720 guruş) göstermesi bakımından dikkat çekicidir 
(C.EV 107/5317, 7 Muharrem 1124/9 Şubat 1712; AE.SAMD.III, 164/16082, 2 
Safer 1125/28 Şubat 1713). Tüm bu belgeler birlikte değerlendirildiğinde, Hüdâyî 
vakfının XVII. yüzyıl Üsküdar’ında mülkiyet düzeni, ekonomik idare, ailevi temsil 
ve toplumsal koruma ağlarının kesişiminde faaliyet gösteren, kentleşme süreçlerini 
doğrudan etkileyen güçlü ve kurumsallaşmış bir vakıf modeli sunduğu açık şekilde 
anlaşılmaktadır.

Aziz Mahmud Hüdâyî Vakfı’nın vakfiye ve muhasebe kayıtları üzerinden yapılan 
analizi, klasik dönem Osmanlı vakıf sisteminin sufi ağlarla nasıl eklemlendiğini ve 
sürdürülebilir bir sosyo-dini merkez (socio-religious hub) modelini mali esneklik, 
sosyal kapsayıcılık ve kurumsal genişleme yoluyla kurduğunu göstermektedir. 

İlk olarak, vakfın ekonomik sürdürülebilirliği, gelir kaynaklarının stratejik 
çeşitliliğine  dayanmaktadır. 1019 (1610) ve 1031 (1621) tarihli vakfiye dökümleri, 
vakfın sadece Üsküdar’daki konut kira gelirlerine (musakkafât) bağımlı kalmadığını, 
Galata’daki ticari dükkânlar, Bülbül Deresi’ndeki bostan arazileri (müstegallât) ve 
işletilen nakdî sermaye ile dengeli bir portföy yönettiğini kanıtlamaktadır (VGMA, 
Defter no. 611, s. 183-185). 17. yüzyılın iktisadi dalgalanmaları ve yangın riskleri 
karşısında vakıf, gayrimenkul ve nakit dengesini gözeterek mali direncini korumuş, 
altyapı  giderlerini kendi iç kaynaklarıyla finanse eden otonom bir yapı arz etmiştir 
(VGMA, Defter no. 18, s. 33).

İkinci olarak, vakfın sosyal yönü, Osmanlı toplumunun dikey katmanlarını yatay 
bir hayırseverlik düzleminde bütünleştirmiştir. Vakfiye şartlarına göre kurumsallaşan 
ta’amiye ve iaşe hizmetleri, Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi’ni sadece bir tarikat 
merkezi olmaktan çıkarıp, fukarâ ve yolculara hizmet veren kamusal bir refah 
kurumuna  dönüştürmüştür. Sultanların ve padişah kızlarının mülk bağışından, bir 
hayırsever olan Hadice Hanım’ın menzil vakfına kadar uzanan geniş bağışçı profili, 
vakfın cinsiyet ve statü farkı gözetmeksizin toplumun farklı kesimlerini sufi merkezli 
bir hayır ağında buluşturduğunu göstermektedir (VGMA, Defter no. 18, s. 1/Sıra: 9 
Mükerrer).

Üçüncü ve son olarak, Hüdâyî Vakfı’nın genişleyen kurumsal mimarisi, 
mülhak vakıflar mekanizmasıyla statik kalmayıp büyüyen bir organizma olduğunu 
belgelemektedir. Vakfın ana çekirdeği oluştuktan sonra, tescillenen ek vakıflar ve 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 647

ilhaklar sayesinde, merkezdeki külliye ile çevre arasındaki bağlar tahkim edilmiştir. 
Özellikle müstakil vakıfların, örneğin mektep vakfı veya dervişlerin zikir için 
kurduğu küçük vakıflar, yönetiminin ana vakıf mütevellisine hasbî /ücretsiz olarak 
devredilmesi, parçalı hayırseverlik girişimlerini Hüdâyî’nin manevi ve idari şemsiyesi 
altında birleştirmiştir (VGMA, Defter Nr. 18, s. 1). Sonuç tahlilinde Aziz Mahmud 
Hüdâyî Vakfı, karizmatik bir şeyhin otoritesini kurumsal bir mirasa dönüştüren, 
ekonomik rasyonalite ile manevi hizmeti sentezleyen ve Üsküdar’ın kentsel kimliğini 
yüzyıllar boyunca şekillendiren, Osmanlı sivil toplumunun dirençli modellerinden 
birini temsil etmektedir.

3. Üsküdar’a Mekânsal Etkisi: Mahalleleri, Yollar, Su ve Ticaret
16. yüzyılın son çeyreğinde Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi’nin inşası, Üsküdar’ın

kentsel morfolojisinde sadece mimari değil, demografik ve topografik yapıyı da 
dönüştüren yapısal bir müdahaleyi temsil etmektedir. Bu dönüşüm süreci, mahallenin 
doğuşu, altyapı inşası/yol-su ağları ve kutsal topoğrafya olmak üzere üç ana eksende 
kristalize olmuştur.

Külliyenin en somut kentsel çıktısı, Şeyh Mahmud Efendi Mahallesi’nin idari 
ve sosyal bir ünite olarak teşekkülüdür. 1560 tarihli tahrir kayıtlarında yoğun 
iskânlı Salacak sahili ile iç kesimdeki banliyöler arasında boşluk veya Hamza Fakih 
Mahallesi’nin uzantısı olarak görülen bu topografik alan, külliyenin çekim gücüyle 
iskâna açılmıştır (Bostan, 2018: 24; Akkaya, 2010: 82). 1604 tarihli şer’iyye sicilleri 
ve sonraki dönem tahrirleri, bölgenin artık müstakil bir mahalle kimliği kazandığını 
belgelemektedir (ÜŞS, Defter Nr.109, s.99a, 62b, 1012/1604). Bu yeni yerleşim 
dokusu, vakfın hizmet kadrosunu  ve Celvetî dervişanını barındıran, vakıf temelli 
mahalle olarak tanımlanan modelin tipik bir örneğidir (Öztaner, 2024: 155-160). 
Mahalle, sadece konutlardan ibaret olmayıp, türbe ziyaretçilerine hizmet veren küçük 
ölçekli ticari birimlerle dükkânlar desteklenen canlı bir sosyo-ekonomik mikro-
kozmos halini almıştır.

Külliyenin topografik konumu, Üsküdar’ın dik yamaçlarında güç bir mühendislik 
ve peyzaj düzenlemesini zorunlu kılmıştır. Yapı kompleksinin teraslandırma 
yöntemiyle araziye oturtulması, Salacak sahili ile Sultantepe sırtlarını birbirine 
bağlayan dikey sirkülasyon ağlarını ve merdivenli yol sistemlerini ortaya çıkarmıştır 
(Öztaner, 2024: 112). Tarihsel haritalarda ve İ.H. Konyalı’nın analizlerinde görüldüğü 
üzere, bugün Aziz Mahmud Efendi Sokağı olarak bilinen aks, liman ve çarşı bölgesini 
doğrudan tekke avlusuyla irtibatlandıran ana arter işlevi görmüştür. Bu mekânsal 
düzenleme, kentsel hareketliliği seküler ticaret merkezinden manevi çekim merkezine 
doğru yeniden yönlendirmiş; tekkeyi günlük yaşamın güzergâhına dahil etmiştir 
(Konyalı, 1976: C.1; Akkaya, 2010: 125).

Daha geniş bir perspektifte Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi, Üsküdar’daki axis 
of piety/kutsal aksi tamamlayan stratejik bir merkezdir. İskeledeki Mihrimah Sultan 
Külliyesi’nden başlayıp, Aziz Mahmud Hüdâyî Âsitânesi üzerinden iç kesimdeki Atik 
Valide Külliyesi’ne uzanan bu hat, hanedan kadınlarının baniliği ile sufi otoritesini 
mekânsal düzlemde birleştirmiştir (Arcak, 2004: 88; Öztaner, 2024: 35). Bu eksen 
üzerindeki dinî yapılar, birbirlerinin ziyaretçi trafiğini besleyen bir ziyaretgâh ağı 
oluşturmuştur. Sonuç olarak Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi, bir sosyal merkez 
ve ibadet alanı olarak işlev görerek, çevresindeki mahalleyi Üsküdar’ın kutsal 
topoğrafyasının ayrılmaz bir parçasına dönüştürmüştür.

Şehir, salt taştan ve topraktan ibaret fiziki bir yığın değil, tarihsel süreç içerisinde 
katmanlaşan toplumsal ilişkilerin, iktisadi döngülerin ve teolojik kabullerin mekân 



SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 648

üzerinde kristalize olmuş halidir. Henri Lefebvre’in mekânın üretimi kavramı, 
Hüdayî Külliyesi’nin Üsküdar dokusundaki etkisini algılanan/spatial practice, 
tasarlanan/representations of space ve yaşanan mekân/spaces of representation şeması 
üzerinden değerlendirmeye imkân tanır. Lefebvre’ye göre toplumsal mekân, gündelik 
pratiklerin sürekliliği içinde toplumun kendi mekânını yavaş yavaş salgıladığı bir 
üretim sürecidir, yollar, geçitler, dini yapılar ve dolaşım örüntüleri, maddi uzamın 
bu mekânsal pratik içinde biçimlenir (Lefebvre, 1991, 33–39). Hüdayî Külliyesi 
tam da bu düzeyde, iskeleden Doğancılar ve Sultantepe’ye çıkan yamaç yollarının 
merkezinde bir çekirdek olarak, ibadet ve hareket mekânını yeniden örgütler. Vakfiye 
ile tarif edilen cami–zaviye–imaret bütünü ise, Lefebvre’in tasarlanan mekân dediği, 
ulema, şeyh, mimar ve bürokratların zihninde kurulan normatif/kavramsal Üsküdar 
tasavvurunun somutlaşmış halidir (Lefebvre, 1991, 38–42). Aynı külliye, dervişlerin 
zikir halkaları, ziyaretçilerin türbe etrafındaki dolaşımları, halkın su yolunu ve 
aşhaneyi kullanım biçimleri üzerinden yaşanan mekân da simgesel bir yoğunluk 
kazanır. Böylece yamaçtaki vakıf mahallesi, Lefebvre’in ifadesiyle, soyut planlama 
mantığı ile gündelik hayatın çok boyutlu deneyimi arasındaki gerilimde üretilen 
bir toplumsal mekâna dönüşür (Lefebvre, 1991, 26, 39–40). Bu çerçevede Hüdayî 
Külliyesi, Üsküdar’ın sadece fiziksel boşluğunu dolduran bir külliye değil, kentsel 
dokuda yeni bir algılanan–tasarlanan–yaşanan mekân bileşimi üreterek, Üsküdar’ın 
bütün hac ve ticaret güzergâhlarını yeniden belirleyen bir mekânsal üretim odağı 
olarak anlaşılabilir.

Üsküdar’ın kentsel gelişimini belirleyen en temel etken, şüphesiz ki coğrafi 
konumunun ona yüklediği başlangıç noktası olma vasfıdır. Nefs-i İstanbul’un tam 
karşısında konumlanması, Üsküdar’ı Anadolu, Suriye ve Hicaz’a uzanan devasa yol 
ağının sıfır noktası haline getirmiştir. Üsküdar iskelesinden tarihsel olarak üç ana 
yol aksı çıkmaktaydı: Marmara kıyısını izleyerek güneyde Harem’e ve daha doğuda 
Kadıköy tarafına uzanan sahil yolu; doğuda yokuş yukarı Doğancılar ve Sultantepe 
sırtlarına tırmanan ve buradan Anadolu içlerine bağlanan yol; bir diğeri ise kuzeyde 
sahil boyunca Kuzguncuk–Beykoz hattına uzanan Boğaz yolu (Bostan, 2012, 246–248; 
Akkaya, 2010, 36–38). Bu durum, kentin yerleşim dokusunun, kıyıya paralel değil, 
kıyıdan iç kesimlere, yani doğuya doğru uzanan ana arterler boyunca gelişmesine 
neden olmuştur. Mihrimah Sultan’ın iskeleye hâkim külliyesi ile Nurbanu Sultan’ın 
Atik Valide Külliyesi tam da bu aksların kesişme noktalarına yerleştirilerek sahil ve 
yamaç hattını belirlemiş, Üsküdar’ın vadi tabanından tepelere doğru büyümesinde 
belirleyici olmuştur (Bostan, 2012, 246–247; Arcak, 2004, 63–65).

17. yüzyılın başlarında, Celvetiyye tarikatının piri Aziz Mahmud Hüdayî (1541-
1628) tarafından kurulan külliye, Üsküdar’ın kentsel gelişiminde bir dönüm noktasıdır. 
Külliyenin Üsküdar’ın yamaçlarında hem Boğaziçi’ne hem de Sarayburnu’na hâkim 
bir noktada inşa edilmesi, tesadüfi değildir. Bu konumlanış, Evliya Çelebi’nin 
deyişiyle, Hüdayî’nin “iki denizin ve iki karanın sultanı” olarak algılanan manevi 
iktidarının mekânsal tezahürüdür (Evliya Çelebi, 1314-I, 419). Hüdayî’nin külliyesi, 
iskeleden Doğancılar–Sultantepe platosuna çıkan dik yokuşu, sahil yoluyla kesiştiren 
ara yolların resmiyet kazanmasını ve bakımını teşvik eden yeni bir uğrak noktası 
hâline gelmiştir. Bu süreç, Hanım Sultan/Valide Sultan külliyeleri merkezli ortaya 
çıkan “vakıf mahallesi / ma‘mûre” modelinin, tasavvufî bir merkez etrafında yeniden 
üretilmiş bir versiyonudur (Arcak, 2004, 70–73).

Bu ulaşım ağını küçük ölçekli dinî ve hidrolik yapılar da örmüştür. İstanbul 
literatürü, açık hava ibadet alanı olan namazgâhların çoğunlukla şehir dışı yollar, 
yamaç geçitleri ve menzil noktaları üzerinde, yanında bir veya birkaç çeşme ile birlikte 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 649

kurgulandığını gösterir (Özdamar, 2016, 23–27; Tanışık, 1943, 55–57).  Hüdayî 
Külliyesi’nin köşe çeşmesi, 18. yüzyılda biraz daha güneyde inşa edilen Ayazma Sebili 
ve Mihrimah Sultan ile Atik Valide su yollarının beslediği diğer çeşme ve sebillerle 
birlikte, yamaç boyunca kesintisiz bir su ağı meydana getirmiştir (Bostan, 2012, 246–
248; Tanışık, 1943, 78–82). Bu ağın bakımı ve güçlendirilmesi, hem vakıf hamamının 
ve çeşmelerin işletilmesi hem de sahilden tepeye tırmanan yaya ve hayvan trafiğinin 
ihtiyaçlarının karşılanması açısından vazgeçilmezdi; dolayısıyla Hüdayî Vakfı, su 
kemerleri ve mahalle içi kanalların korunmasına doğrudan bir ekonomik motivasyon 
eklemiş görünmektedir (VGMA, Defter Nr. 18, s.33; TS.MA.d, Defter Nr. 7518, 19 
Zilkade 1211/16 Mayıs 1797; İ.MVL., 450/20094, 14 Muharrem 1278/22 Temmuz 
1861).

Aziz Mahmud Hüdâyî Vakfı ve külliyesi, sosyal yardımlaşma işlevi gören bir 
hayratın ötesinde üretim ve ticaret mekanizmalarıyla desteklenen sürdürülebilir 
bir iktisadi teşekküldür. Külliye bünyesindeki hamam ve fırınlar, vakfın temel akar 
unsurlarını oluşturmaktadır. Üsküdar kıyı kesimindeki dükkanlar ve kayıkhane ile 
vakfın ilişkisi kurularak sivil nüfus bölgeye çekilmiş, böylece gündelik pratikler 
ile manevi ritüeller arasındaki sınırlar geçirgenleşerek tekke-çarşı bütünleşmesi 
sağlanmıştır (Yılmaz, 2011). Benzer şekilde, imaretin iaşesini sağlayan fırının 
dışarıya da satış yapması, vakıf ekonomisinin mahalle ölçeğinde ticari bir döngü 
yarattığını gösterir. Vakfiye kayıtları, cami çevresi veya Salacak iskelesi civarında 
konumlanan dükkânların varlığına işaret ederek, vakfın gayrimenkul portföyünün 
genişliğini doğrulamaktadır. 18. yüzyıla gelindiğinde, Yeni Valide Külliyesi (1708) ve 
arastasının inşasıyla Üsküdar’ın ticari aksı liman meydanına doğru genişlemiş, Hüdâyî 
Vakfı da bu yeni ticari ağa entegre olmuştur. Gülnuş Emetullah Sultan tarafından 
inşa ettirilen bu yeni külliye, arastası ve bedesten aksını tamamlayan dükkânlarıyla 
ticaretin liman meydanına doğru genişlemesini sağlamıştır. Dikkat çekici bir husus 
olarak, bu yeni külliyenin yer seçiminde Hüdâyî Külliyesi’nin manevi çekim alanı 
etkili olmuştur. Gülnuş Sultan’ın kabrinin, Aziz Mahmud Hüdâyî’nin halifelerinden 
Celveti şeyhi Divitçizâde’ye yakın olma arzusunu ortaya koymaktadır. Bu durum, 
Hüdâyî Külliyesi’nin etki alanının 18. yüzyılda sadece iktisadi değil, yeni Valide 
Sultan yapılarının konumlanışını belirleyecek kadar güçlü bir manevi referans noktası 
olduğunu kanıtlar (Özgüleş, 2017, 309-310).

Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi, ek yapılar ve sosyal donatılarla Üsküdar’ın 
kentsel peyzajını dönüştürmüş, Salacak ve Doğancılar gibi mevcut yerleşimleri 
birbirine bağlayan bir çekim merkezi oluşturmuştur. Mimari açıdan bakıldığında, 
Hüdâyî Külliyesi Üsküdar’ın siluetine yeni bir sembol ekledi. Külliyenin mekânsal 
etkisini eş merkezli halkalar halinde düşünmek mümkündür. En içte  birinci halka, 
tekkenin kendi duvarları içindeki alan, cami, türbe, dergâh yapıları ve hazire/bahçe 
idi. Burası doğrudan doğruya vakıf hizmetlerinin icra mekânı olup manevî merkez 
konumundaydı.  İkinci halka, tekke etrafında gelişen mahalle ile gündelik hayat 
yapılarıydı. Derviş hücreleri, vakıf konutları, mahalle, çeşmeler, hamam, fırın ve 
dükkânlar bu halkada yer alarak külliyenin beslenmesini sağlıyordu. Üçüncü halka ise 
külliyeye ulaşımı sağlayan yollar-su yolları, patikalar ve Üsküdar genelindeki 
ekonomik-sivil bağlantılardı. Bu en dış halkada, vakfın diğer semtlerdeki mülkleri, 
pazaryerleriyle etkileşim ve Boğaz ulaşımı gibi geniş ölçekli unsurlar bulunuyordu. Üç 
halkanın tümü, Hüdâyî Vakfı’nın işleyişinden derinden etkilenmişti ve aynı zamanda 
onun sürekliliğine hizmet ediyordu.



SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 650

Sonuç
    Erken modern dönem Üsküdar’ının kentsel ve sosyo-ekonomik dönüşümünde 
Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi’nin rolünü irdeleyen bu çalışma, vakfiye kayıtları, 
tahrir defterleri ve şer’iyye sicilleri çerçevesinde temellendirilmiştir. Elde edilen 
bulgular, Aziz Mahmud Hüdâyî Vakfı’nın âsitâne niteliğinde bir tarikat merkezi 
olmanın ötesinde kentsel büyümeyi tetikleyen, yöneten ve finanse eden bir şehir 
kurucu aktör olarak işlev gördüğünü ortaya koymaktadır. 16. yüzyılın sonu ile 18. 
yüzyıl arasında gerçekleşen bu süreç, Osmanlı şehircilik tarihinde sıkça 
rastlanan hanedan merkezli imar faaliyetlerinden farklı olarak, sivil bir manevi 
otoritenin mekânsal organizasyondaki belirleyiciliğini örneklemesi bakımından 
özgündür. Çalışmanın ortaya koyduğu en temel sonuç, Aziz Mahmud Hüdâyî 
Külliyesi’nin Üsküdar topografyasında stratejik bir geçiş bölgesi işlevi görerek 
kentsel bütünleşmeyi sağladığıdır. Külliye, sahil şeridindeki Mihrimah Sultan ve iç 
kesimlerdeki Atik Valide Sultan külliyeleri arasında kalan ve o döneme dek seyrek 
iskanlı olan yamaç bölgesini şenlendirerek bir ma’mûre haline getirmiştir. Bu 
müdahale, Üsküdar’ın liman-çarşı ve yukarı mahallelere bölünmüş parçalı kentsel 
dokusunu birbirine bağlamış, dik yamaçlar üzerine kurulan teraslamalar, su 
yolları ve merdivenli sokak ağlarıyla bölgeyi erişilebilir ve yaşanabilir bir 
mahalleye, Mahmud Efendi Mahallesi’ne dönüştürmüştür. Dolayısıyla vakıf, 
sadece binalar inşa etmemiş, aynı zamanda kentsel sirkülasyonu ve altyapıyı da 
yeniden tanımlamıştır. Vakfın mali yapısı üzerine yapılan analizler, külliyenin 
sürdürülebilirliğinin ekonomik rasyonalite ile sağlandığını göstermektedir. Vakfın 
akarâtının, hamam, fırın, dükkânlar, kırsal araziler ve para/nukud vakıfları  
arasında dengeli bir şekilde çeşitlendirilmesi, kurumu 17. yüzyılın iktisadi 
dalgalanmalarına karşı korumuştur. Özellikle hamam ve fırın gibi işletmeler, bir 
yandan vakfa düzenli nakit akışı sağlarken, diğer yandan bölgeye sivil nüfusu 
çekerek tekke-çarşı bütünleşmesini sağlamış, manevi ritüeller ile gündelik iktisadi 
hayatın iç içe geçtiği hibrit bir kamusal alan yaratmıştır. Bu yapı, Hüdâyî Vakfı’nı 
yardım dağıtan statik bir kurum olmaktan çıkarıp, yerel ekonomiyi canlandıran 
dinamik bir iktisadi teşekküle dönüştürmüştür. Bütün bu ticari ve sosyal hareketlilik, 
Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi’nin Üsküdar’ın kentsel peyzajını yeniden 
şekillendirmesine yol açtı. Tekkenin 16. yüzyıl sonunda inşa edilmesiyle birlikte 
Salacak ile Doğancılar arasındaki kayalık ara bölge imar edilerek şehrin dokusuna 
katıldı. Külliye ve etrafına eklenen hamam, çeşme, aşevi, fırın, mektep gibi 
yapılarla bu saha, adeta küçük bir şehir çekirdeği haline geldi.  Hüdâyî 
Külliyesi’nin Üsküdar’ın manevi merkezîliğini/spiritual centrality tahkim 
ettiği ve kentin kimliğini Belde-i Evliya statüsüne yükselttiği görülmüştür. 
Celvetiyye tarikatının âsitânesi olarak işlev gören yapı, İstanbul’un sur içi sınırlarını 
aşarak Rumeli ve Anadolu’ya trans-lokal bir sufi ağının yönetim merkezi olmuştur. 
Padişahların ve halkın katılımıyla icra edilen ritüeller, kandil kutlamaları Üsküdar’ın 
zaman-mekân ritmini belirlemiş; kenti salt bir lojistik terminal olmaktan çıkarıp, 
imparatorluğun kutsal coğrafyasının vazgeçilmez bir durağı haline getirmiştir. 
Vakfın geniş bağışçı ağı ve sosyal yardımlaşma  pratikleri, toplumsal tabakalaşmayı 
dikey ve yatay düzlemde kesen kapsayıcı bir ahlaki ekonomi üretmiştir. Aziz 
Mahmud Hüdâyî Külliyesi örneği, Osmanlı şehir dokusunun şekillenmesinde Sufi 
mekanizmasının kentsel planlamanın asli bir unsuru olduğunu kanıtlamaktadır. 
Karizmatik bir şeyhin manevi sermayesi, vakıf hukuku aracılığıyla kurumsallaşarak 
kalıcı bir kentsel ve sosyal sermayeye dönüşmüştür. Külliye, mimari silüeti, yarattığı 
mahalle dokusu, finanse ettiği altyapı hizmetleri ve kurduğu sosyal ağlarla 
Üsküdar’ı İstanbul’un banliyösü olmaktan çıkarıp, kendi kendine yeten, kimlikli ve 
merkezî bir Osmanlı kentine dönüştüren tarihsel sürecin itici gücü olmuştur.



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 651

Kaynaklar
Arşivler
1. Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA)
Mühimme Defteri (A.DVNSMHM.d.), 110/2630, 10 Şaban 110/11 Şubat 1699.
A.DVNSMHM.d.,111/1306, 20 Safer 1112/6 Ağustos 1700.
Ali Emirî, Sultan III. Ahmed (AE.SAMD.III), 164/16082, 2 Safer 1125/28 Şubat 1713.
AE.SAMD.III, 191/18426, 2 Zilkade 1131/16 Eylül 1719.
Ali Emirî, Sultan I. Mahmud (AE.SMHD.I.), 130/9541, 22 Cemaziyelevvel 1165/7 Nisan 1752.
AE.SMHD.I., 130/9542, 22 Cemaziyelevvel 1165/7 Nisan 1752.
Ali Emirî, Sultan III. Mustafa (AE.SMST.III), 160/12610, 3 Cemaziyelahir 1181/27 Ekim 1767.
Ali Emirî, Sultan İbrahim (AE.SİBR), 1/1, 12 Rebiülahir 1051/21 Temmuz 1641
Cevdet-Evkaf (C.EV.), 135/6739, 2 Recep 1178/26 Aralık 1764.
C.EV 107/5317, 7 Muharrem 1124/9 Şubat 1712.
C.EV., 305/15541, 17 Şevval 1229/2 Ekim 1814.
C.EV., 401/20301, 20 Cemadiyelevvel 1201/10 Mart 1787.
C.EV., 577/29101, 29 Safer 1125/27 Mart 1713.
C.EV., 603/30414, 2 Cemaziyelahir 1177/8 Aralık 1763.
Dahiliye Mektubî (DH.MKT.), 2450/83, 19 Şevval 1318/9 Şubat 1901.
Evkaf Defteri (EV.d.), Defter Nr. 14381, 11 Recep 1267/12 Mayıs 1851.
Hatt-ı Hümayun (HAT), 653/3, 29 Zihhicce 1050/11 Nisan 1641.
İrade Meclis-i Vâlâ (İ.MVL.), 450/20094, 14 Muharrem 1278/22 Temmuz 1861.
Maliyeden Müdevver Defter (MAD.d), Defter Nr. 5650, 1 Muharrem 1092/21 Ocak 1681.
MAD.d., Defter Nr. 15849, 15 Cemadiyelahir 1092/2 Temmuz 1681.
MAD.d., Defter Nr. 9892, 13  Cemaziyelahir 1116/13 Ekim 1704.
Şura-yı Devlet (ŞD), 146/37, 22 Muharrem 1317/2 Haziran 1899.
ŞD, 810/29, 18 Muharrem 1323/25 Mart 1905.
Tapu Tahrir Defteri (TT.d), nr. 436, Kocaeli livası, nefs-i Üsküdar kısımları, s. 378–393.
Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi Defter (TS.MA.d.), Defter Nr. 7518, 19 Zilkade 1211/16 Mayıs

1797.
Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi Evrak (TS.MA.e.), 707/101, 8 Zilkade 1187/21 Ocak 1774
TS.MA.e., 792/103, 8 Şaban 1187/25 Ekim 1773.
2. Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşivi (VGMA)
VGMA, Müstakil Vakfiye Defterleri, Nr. 18.
26 Numaralı Mücedded Anadolu Vakfiyesi Defteri, Nr. 611.
Müstakil Hazine Defteri, Mülhakat-ı Hüdâyî, Defter Nr. 26, 1180-1250/1767-1835.
VGMA, Defter No: 733, Sayfa: 142-145, Sıra: 121.
VGMA, Defter No: 743, Sayfa: 312-315, Sıra: 286.
VGMA, Defter No: 741, Sayfa: 351-356.
VGMA, Defter No: 624, Sayfa: 195, Sıra: 139-140.
VGMA, Defter No: 596.
VGMA, Defter no. 1426, s. 1-5.
3. Şeriye Sicilleri
Üsküdar Şer’iyye Sicilleri/ÜŞS, Nr. 46, 983–986/1575-1578.
ÜŞS, Nr. 76, 997–998/1589-1590.



SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 652

ÜŞS, Nr. 15, 954-958/1547-1551.
ÜŞS, Nr. 109, 62b.6, Ramazan 1012/Şubat 1604.
ÜSŞ, Nr. 229, 1072–1073/1661-1662.
3. Telif-Tetkik Eserler
Akkaya, Mustafa. XVII. Yüzyılın İlk Çeyreğinde Üsküdar. Doktora tezi, Gazi Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2010.
Altınyıldız, Nur. “The Architectural Heritage of Istanbul and the Ideology of Preservation”. 

Muqarnas 24/1 (2007), 281-305.
Arcak, Sinem. Üsküdar as the Site for the Mosque Complexes of Royal Women in the Sixteenth 

Century. Yüksek Lisans Tezi, Sabancı Üniversitesi, 2004.
Arslan, Mine. Kanuni Döneminde Üsküdar’ın Kentsel Gelişimi ve Demografisi (1520-1566). 

İstanbul: İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022.
Baer, Gabriel. “The Waqf as a Prop for the Social System (16th–20th Centuries)”. Islamic Law 

and Society 4/3 (1997), 264-297.
Baer, Marc David. Honored by the Glory of Islam: Conversion and Conquest in Ottoman 

Europe. New York: Oxford University Press, 2008.
Barkan, Ömer Lütfi, “The Price Revolution of the Sixteenth Century: A Turning Point in the 

Economic History of the Near East”, International Journal of Middle East Studies, 6/1, 
1975, 3–28.

Barkan, Ömer Lütfi, Ekrem Hakkı Ayverdi. İstanbul Vakıfları Tahrir Defteri 953 (1546) Tarihli. 
İstanbul: İstanbul Fetih Cemiyeti, 1970.

Barnes, John Robert. An Introduction to Religious Foundations in the Ottoman Empire. Leiden: 
Brill, 1986.

Bostan, Hanefi. “Üsküdar’ın Sınırları ve Demografisi (XV–XIX. Yüzyıl).” Üsküdar 
Sempozyumu IX Bildiriler (19–21 Ekim 2018), c. 1, 117–157. İstanbul: Üsküdar Belediyesi, 
2019. 

Bostan, M. Hanefi. “Üsküdar.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, c. 42. İstanbul: TDV 
Yayınları, 2012, 364-368.

Bostan, M. Hanefi. “XV.–XVII. Yüzyıllarda Üsküdar Nahiyesi Köylerinde Sosyal ve İktisadî 
Hayat.” Uluslararası Üsküdar Sempozyumu VI (6–9 Kasım 2008) Bildiriler, C. II, 365–
402. İstanbul: Üsküdar Belediyesi, 2009. 

Cerasi, Maurice M. Osmanlı Kenti: Osmanlı İmparatorluğu’nda 18. ve 19. Yüzyıllarda Kent 
Uygarlığı ve Mimarisi. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1999.

Curry, John J. The Transformation of Muslim Mystical Thought in the Ottoman Empire: The 
Rise of the Halveti Order, 1350-1650. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2010.

Çiftçi, Yasemin, “XVI. Yüzyıl Osmanlı İstanbulu Gayrimenkul Fiyat Serisi: İstanbul Kadı 
Sicilleri Işığında”, Journal of Life Economics, 5/1, 2018, 59–82.

Çizakça, Murat. A History of Philanthropic Foundations: The Islamic World from the Seventh 
Century to the Present. Leiden: Brill, 2000.

Dalgıç, Gülay ve Esin Benian. “Değişmeyen Mimarileri-Değişen Rolleriyle XXI. Yüzyılda 
Üsküdar Külliyelerine Bakış.” Üsküdar Sempozyumu IV, c. 1. İstanbul: Üsküdar Belediyesi, 
2006, 73-88.

Erarslan, Alev. “Mimar Sinan Era Kulliyes in the Ottoman Urban Landscape”. Belleten 84/299 
(2020), 75-104.

Erzincan, Tuğba. “Rum Mehmed Paşa Külliyesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 
Cilt 35. İstanbul: TDV Yayınları, 2008, 226-227.

Evliya Çelebi. Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi, Haz. Seyit Ali Kahraman. 
İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2011.



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 653

Faroqhi, Suraiya. Towns and Townsmen of Ottoman Anatolia: Trade, Crafts, and Food 
Production in an Urban Setting, Cambridge: Cambridge University Press, 1994.

Goodwin, Godfrey. A History of Ottoman Architecture. London: Thames and Hudson, 1971.
Güler, Nuray. 16. Yüzyılda Üsküdar’da Gülfem Hatun Mahallesi (1540-1600). Yüksek Lisans 

Tezi, Marmara Üniversitesi, 2008.
Güner Zülfikar, F. Cangüzel. “Religious Practice and Social Services in an Ottoman Sufi Waqf 

Foundation”. Journal of Sufi Studies 11/2 (2022), 181-207.
Güneş, Ahmet. “16. ve 17. Yüzyıllarda Üsküdar’ın Mahalleleri ve Nüfusu”. Üsküdar 

Sempozyumu I: 23–25 Mayıs 2003 Bildiriler, c. 1, 42–56. İstanbul: Üsküdar Belediyesi, 
2004. 

Haskan, Mehmet Nermi. Yüzyıllar Boyunca Üsküdar. 3 cilt. İstanbul: Üsküdar Belediyesi 
Kültür Yayınları, 2001. 

Hoexter, Miriam. “Waqf Studies in the Twentieth Century: The State of the Art”. Journal of the 
Economic and Social History of the Orient 41/4 (1998), 474-495.

Hofer, Nathan. “Endowments for Ṣūfīs and Their Institutions”. Sufi Institutions. ed. Alexandre 
Papas. Leiden: Brill, 2021, 58-80.

İnalcık, Halil. The Ottoman Empire: The Classical Age 1300-1600, London: Weidenfeld & 
Nicolson, 1973.

Kafesçioğlu, Çiğdem. Constantinopolis/Istanbul: Cultural Encounter, Imperial Vision, and the 
Construction of the Ottoman Capital. University Park: Penn State Press, 2009.

Karabacak, Fatma. 1640-1650 Yıllarında Üsküdar’da Kurulan Vakıflar. Yüksek Lisans Tezi, 
Necmettin Erbakan Üniversitesi, 2023.

Kaynak, Rahşan. XVI. Yüzyılın İkinci Yarısında Üsküdar’da Sosyal ve Ekonomik Hayat 
(Şer’iyye Sicillerine Göre). Ankara: Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 
Tezi, 2010

Konyalı, İbrahim Hakkı. Âbideleri ve Kitâbeleriyle Üsküdar Tarihi. İstanbul: Türkiye Yeşilay 
Cemiyeti, 1976. 

Kuban, Doğan. Osmanlı Mimarisi. İstanbul: YEM Yayınları, 2007.
Kuran, Aptullah. The Mosque in Early Ottoman Architecture. Chicago–London: The University 

of Chicago Press, 1968.
Lefebvre, Henri. Production of Space. Cambridge: Blackwell, 1991. 
Leslie Peirce, The Imperial Harem: Women and Sovereignty in the Ottoman Empire, New York: 

Oxford University Press, 1993.
Lifchez, Raymond. The Dervish Lodge: Architecture, Art, and Sufism in Ottoman Turkey. 

Berkeley: University of California Press, 1992.
Necipoğlu, Gülru. The Age of Sinan: Architectural Culture in the Ottoman Empire. London: 

Reaktion Books, 2005.
Necipoğlu-Kafadar, Gülru. “The Süleymaniye Complex in Istanbul: An Interpretation”. 

Muqarnas 3 (1985), 92-117.
Orman, İsmail. “Mihrimah Sultan Külliyesi (Üsküdar).” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, c. 30. İstanbul: TDV Yayınları, 2005, 40-42.
Övüç, Erkan. “Bir Osmanlı Sokağının Tasavvuf Merkezli Tahlili: Üsküdar İnadiye Caddesi 

Örneği.” Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 2007.
Özcan, Serpil. “XIX. Yüzyıl İstanbul Tekkeleri ve Mekânsal Konumlanışları.” Yüksek Lisans 

Tezi, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, 2020.
Özgüleş, Muzaffer. Üsküdar Yeni Valide Külliyesi’nin Bilinmeyen Yönleri. C. Yılmaz (Ed.), 

Uluslararası Üsküdar Sempozyumu IX: 11-13 Kasım 2016 Bildiriler (Cilt 3, ss. 307-324). 
İstanbul: Üsküdar Belediyesi Yayınları, 2017.



SAYI 116 / KIŞ-ARALIK 2025 TÜRK KÜLTÜRÜ VE HACI BEKTAŞ VELÎ ARAŞTIRMA DERGİSİ 654

Öztaner, Emine. Nurbanu Sultan’s “Waqf Neighborhood” in Üsküdar: Constructing, Populating 
and Governing Ma‘mûre (16th and 17th Centuries). Doktora Tezi, Koç Üniversitesi, 2024.

Pamuk, Şevket. “Prices in the Ottoman Empire, 1469–1914.” International Journal of Middle 
East Studies 36/3 (2004), 451–468.

Pamuk, Şevket. A Monetary History of the Ottoman Empire. New York: Cambridge University 
Press, 2000.

Singer, Amy. Constructing Ottoman Beneficence: An Imperial Soup Kitchen in Jerusalem. 
Albany: State University of New York Press, 2002.

Tanman, M. Baha. “Aziz Mahmud Hüdâyî Külliyesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 
Cilt 4. İstanbul: TDV Yayınları, 1991, s. 340-343.

Tansel, Fevziye Abdullah. “Seyyid Aziz Mahmud Hüdâyî”. Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 15/1-4 (Temmuz 1967), 1-42. 

Ülken, Hilmi Ziya. “Vakıf Sistemi ve Türk Şehirciliği.” Vakıflar Dergisi 9 (1971): 13-37.
Watenpaugh, Heghnar Zeitlian. The Image of an Ottoman City: Imperial Architecture and 

Urban Experience in Aleppo in the 16th and 17th Centuries. Leiden: Brill, 2004. 
Wolper, Ethel Sara. Cities and Saints: Sufism and the Transformation of Urban Space in 

Medieval Anatolia. University Park, PA: The Pennsylvania State University Press, 2003.
Yediyıldız, Bahaeddin. “Vakıf Müessesesinin XIX. Asır Türk Toplumundaki Rolü”. Osmanlı 

Araştırmaları 3 (1982), 1-42.
Yediyıldız, Bahaeddin. XVIII. Yüzyılda Türkiye’de Vakıf Müessesesi: Bir Sosyal Tarih 

İncelemesi. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2003.
Yerasimos, Stephanos. “Osmanlı İstanbulu’nun Kuruluşu”, Osmanlı Mimarlığının 7 Yüzyılı 

Uluslarüstü Bir Miras, ed. Nur Akın vd., İstanbul: YEM Yayınları, 1998.
Yılmaz, Hasan Kamil. “Aziz Mahmud Hüdâyî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Cilt 

4. İstanbul: TDV Yayınları, 1991, s. 338-340.
Yılmaz, Hasan Kamil. Azîz Mahmud Hüdâyî. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2021. 
Zülfikar, F. Cangüzel. Aziz Mahmud Hüdayi Külliyesi’nin Kuruluşu ve İlk Yüzyılı. Ankara: 

Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1999.

Extended Abstract
This study examines the institutional, economic, and socio-religious dynamics of the 

Aziz Mahmud Hüdâyî Vakfı in early modern Üsküdar, situating the foundation within the 
multilayered landscape of Ottoman urban governance, property regimes, and familial authority 
structures between the late sixteenth and seventeenth centuries. Drawing exclusively on archival 
documentation—including imperial decrees, mühimme records, şerʿiyye sicilleri, and vakfiye-
related correspondences—the article reassesses the position of the Hüdâyî family and its vakıf as 
a decisive actor in the spatial, economic, and administrative formation of Üsküdar. Rather than 
interpreting the institution merely as a conduit for religious and charitable functions, the study 
argues that the vakıf operated as a semi-autonomous urban institution whose influence extended 
into property management, revenue extraction, inter-household patronage, and the regulation 
of economic flows in both rural and peri-urban zones, particularly in the economically strategic 
Bulgurlu region.

The analysis reveals that the vakıf’s legal and economic authority rested upon a robust 
relationship with the central state, codified through defter-i hakânî registrations and reinforced 
by repeated imperial interventions protecting vakıf property from encroachment. A set of 
documents concerning the Midilli estate demonstrates the central authority’s readiness to 
uphold vakıf rights against local interference, confirming the vakıf’s embeddedness in the 
imperial property regime. Such interventions indicate that Hüdâyî’s foundation was not treated 
as a peripheral religious establishment but as a recognized legal-fiscal actor whose assets were 
guaranteed under the highest level of imperial adjudication. 



ARTICLE

TURKISH CULTURE AND HACI BEKTAS VELI RESEARCH QUARTERLY WINTER-DECEMBER 2025 / ISSUE 116 655

The study further highlights the vakıf’s participation in broader administrative and fiscal 
processes of the empire. The assignment of daily stipends to scholars associated with the vakıf 
through provincial mukataa revenues illustrates a reciprocal pattern of socio-fiscal negotiation, 
whereby the state acknowledged the vakıf’s capacity to serve as an extension of imperial 
welfare structures. This relationship underscores the vakıf’s role as a localized administrative 
intermediary—bridging spiritual authority, social mobility, and bureaucratic need.

A second major finding involves the vakıf’s strategic use of real estate acquisition as a 
mechanism of urban intervention. Şerʿiyye sicilleri from Üsküdar reveal substantial land and 
residential purchases by vakıf representatives, often at remarkably high prices, followed by the 
structured leasing of these units to generate sustainable revenue streams. The spatial clustering 
of “vakıf odaları” within residential quarters suggests that the Hüdâyî Vakfı actively shaped 
neighborhood morphology and exercised sustained control over micro-urban development. 
This form of controlled urban expansion aligns with a broader Ottoman pattern in which 
powerful family-run vakıfs constituted essential building blocks of neighborhood identity and 
socioeconomic cohesion.

One of the study’s most significant contributions is its examination of female agency in vakıf 
governance. Archival petitions authored by Fatma Hatun and Hayrünnisa Hatun, daughters of 
Aziz Mahmud Hüdâyî, provide rare insight into women’s participation in vakıf management. 
These documents demonstrate their involvement in protecting mukataa revenues, securing 
imperial confirmations, managing vakıf expenditures, and ensuring the continuity of tevliyet 
rights. The active presence of women in these processes complicates prevailing narratives about 
gendered economic authority in the early modern Ottoman context and underscores the familial 
character of the Hüdâyî institution.

Additionally, the Bulgurlu karyesi emerges as a focal point of vakıf-driven economic 
regulation. Documents recording tax exemptions for craftsmen and the reconfirmation of öşür 
rights indicate that the vakıf deliberately fostered a protected, incentive-based production zone. 
This micro-regional intervention not only amplified the vakıf’s revenue portfolio but also 
reinforced its broader social authority in the hinterland of Üsküdar.

Taken together, the archival evidence positions the Hüdâyî Vakfı as a central agent in 
the making of early modern Üsküdar—an institution negotiating between imperial law, local 
economies, household strategies, and urban space. Far from a passive religious endowment, 
it functioned as a dynamic and structurally embedded actor whose operations illuminate key 
patterns of Ottoman provincial administration, family-based institutional continuity, and urban 
transformation in the seventeenth century. The article ultimately frames the Hüdâyî Vakfı as a 
paradigmatic example of how Ottoman vakıfs could operate simultaneously as legal, economic, 
and socio-political institutions, shaping the lived environment of the imperial capital’s Asian 
shore.




