
Amasya İlahiyat Dergisi – Amasya Theology Journal 

e-ISSN 2667-6710 

Aralık / December 2025, 27: 226-252 

 

İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî 

Anlamlarına Vaz‘ Edilmiş Midir?- 

 

Akın İŞLEME 

Dr. Arş. Gör., Ordu Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, 

Arap Dili ve Belagatı Anabilim Dalı 

Dr. Research Assistant, Ordu University Faculty of Theology, 

Department of Arabic Language and Rhetoric 

Ordu / Türkiye 

akinisleme@gmail.com 

orcid.org/0000-0002-3775-5787 

 

Makale Bilgisi / Article Information 

Makale Türü / Article Types: Araştırma Makalesi /Research Article 

Geliş Tarihi / Received:  8 Temmuz / July 2025 

Kabul Tarihi / Accepted: 29 Eylül / September 2025 

Yayın Tarihi / Published: 30 Aralık / December 2025 

Yayın Sezonu / Pub. Date Season: Aralık / December 

Sayı / Issue: 27 Sayfa /Page: 226-252 

Atıf / Cite as: İşleme, Akın. “İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -

Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘Edilmiş Midir?- [The Waḍ ʿ– Majāz (Trope) 

Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been Designated for 

Troped Meanings?]”. Amasya İlahiyat Dergisi-Amasya Theology Journal 27 

(December 2025): 226-252. 

https://doi.org/10.18498/amailad.1737311   

İntihal / Plagiarism: Bu makale, en az iki hakem tarafından incelendi ve intihal 

içermediği teyit edildi. / This article has been reviewed by at least two referees 

and scanned via a plagiarism software. 

Telif Hakkı ve Lisans / Copyright & License: Yazarlar dergide yayınlanan 

çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı 

altında yayımlanmaktadır. / Authors publishing with the journal retain the 

copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

mailto:akinisleme@gmail.com
https://doi.org/10.18498/amailad.1737311


227 | A. İŞLEME / İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘ 

Edilmiş Midir? 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 226-252 

 
  

The Waḍʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have 

Words Been Designated for Troped Meanings? 

Abstract 

Waḍʿ (designation) refers to the assignment of a particular meaning to a specific 

word, and in this respect, it is considered the fundamental principle enabling 

words to signify their meanings. However, the meanings to which words refer 

exist at different levels, and the role of waḍʿ across these levels varies. In this 

context, in the terminology of rhetoric (balāgha), the relationship between words 

and their meanings is explained through categories that represent different levels 

of meaning, such as literal (ḥaqīqa), trope (majāz), and allusive (kināya) usage. 

Literal usage (ḥaqīqa) denotes the employment of a word in the primary sense for 

which it was originally designated, whereas trope (majāz) refers to the use of a 

word in a meaning related to its primary sense when there exists an indicator 

(qarīna) preventing its literal interpretation. In this regard, waḍʿ plays a direct and 

decisive role in determining meaning at the level of literal usage, while its effect 

is indirect in tropes. Indeed, the indication of a troped meaning cannot be 

explained solely by waḍʿ; rather, it requires the presence of indicators that 

preclude the word’s literal sense. According to the generally accepted view in the 

tradition of linguistic and rhetorical sciences, the relationship between waḍʿ and 

majāz has been conceptualized within this framework. However, the question of 

the role of waḍʿ in words denoting troped meanings has led to renewed debates 

and has come to be treated as a distinct scholarly issue. Particularly in this matter, 

the approach of the scholars of uṣūl (principles of jurisprudence) gained 

momentum with al-Taftāzānī, who, in his works on uṣūl, argued that words 

expressing troped meanings indicate those meanings through waḍʿ, even if only 

via a kind of generic (nawʿī) designation. Subsequently, this topic was addressed 

in commentaries written on Ījī’s al-Risāla al-Waḍ‘iyya, recognized as the first 

independent treatise on waḍʿ, and was examined comprehensively within the 

framework of general and specific definitions of waḍʿ. Ultimately, two opposing 

views emerged concerning whether waḍʿ exists in relation to troped meanings: 

one, represented by linguists, which denies the existence of waḍʿ in tropes; and 

the other, advocated by scholars of uṣūl, which asserts that waḍʿ exists in troped 

meanings, albeit in the form of nawʿī waḍʿ. Among the scholars who present a 

distinctive and original approach differing from the general assumptions 

regarding the waḍʿ-trope relationship is Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī. His position, 

similar to the uṣūlī perspective, holds that waḍʿ plays a role in the indication of 

troped meanings of words. In his Sharḥ al-Risāla al-waḍ‘iyya, a commentary on Ījī’s 



A. İŞLEME / The Waḍ ʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been 

Designated for Troped Meanings? | 228 

 

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 226-252 

 
  

al-Risāla al-waḍ‘iyya, Isām al-Dīn addresses this issue within the framework of the 

general and specific definitions of waḍʿ and argues that, based on the general 

definition, even words used tropically have been designated (waḍʿ) for their 

troped meanings. Moreover, Isām al-Dīn did not confine his discussions on the 

possibility of waḍʿ in tropes to this work alone but also evaluated it in his other 

writings on grammar (naḥw), rhetoric (balāgha), and logic (manṭiq), within the 

framework of waḍʿ definitions. Unlike the uṣūlī approach, which attempts to 

ground troped meanings in nawʿī waḍʿ, Isām al-Dīn approaches the issue from 

an alternative perspective, maintaining that the designator (wāḍiʿ) assigns a word 

not only for its primary (ḥaqīqa) meaning but also for meanings associated with 

that primary sense. Put more clearly, according to Isām al-Dīn’s view, just as the 

literal meanings of words are established by waḍʿ, so too are their troped 

meanings. In this article, following the framework outlined above, the nature of 

the waḍʿ-trope relationship and the divergent scholarly views on this topic are 

first examined, and subsequently, Isām al-Dīn’s approach and views regarding 

this issue are presented and discussed. 

Keywords: Arabic Language and Rhetoric, Wad‘, Nev‘ī waḍʿ, Majāz/Trope 

Meaning, Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī, Teftāzānī.  

 

İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî 

Anlamlarına Vaz‘Edilmiş Midir?- 

Öz 

Vaz‘, bir lafzın belirli bir anlama delâlet etmesi için tayin edilmesini ifade eder ve 

bu yönüyle lafızların anlamlarına delâletini sağlayan temel ilke olarak kabul 

edilir. Ancak lafızların delâlet ettiği anlamlar farklı seviyelerde olup vaz‘ın bu 

seviyeler üzerindeki rolü değişkenlik göstermektedir. Bu çerçevede, belâgat 

terminolojisinde lafızların anlamlarına delâleti, hakikat, mecaz ve kinaye gibi 

farklı düzeyleri ifade eden kategorilerle açıklanmaktadır. Hakikat, lafzın vaz‘ 

olunduğu asıl anlamda kullanılmasını ifade eder. Mecaz ise, aslî anlamına 

delâletini engelleyen bir karinenin varlığı hâlinde lafzın asıl anlamıyla ilişkili 

başka bir anlama delalet etmesidir. Bu bağlamda hakikat düzeyinde vaz‘, lafzın 

anlamını belirlemede doğrudan belirleyici bir role sahipken mecazda bu etki 

dolaylıdır. Zira mecazî mânaya delâletin gerçekleşmesi yalnızca vaz‘ ile 

açıklanamaz; bilakis lafzın asıl anlamına delâletini engelleyen karinelerin varlığı 

gereklidir. Dil ve belâgat geleneğinde hâkim anlayışa göre vaz‘ ile mecaz 

arasındaki ilişki bu çerçevede şekillenmiştir. Ancak lafızların mecazî anlamlara 

delâletinde vaz‘ın rolünün tartışmaya açılması, belâgat, vaz‘ ve fıkıh usulü 



229 | A. İŞLEME / İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘ 

Edilmiş Midir? 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 226-252 

 
  

eserlerinde bu konunun müstakil bir mesele olarak ele alınmasına zemin 

hazırlamıştır. Özellikle bu meselede usulcü yaklaşımın temsilcisi olarak 

Teftâzânî’nin (öl. 792/1390), fıkıh usulüne dair yazdığı eserlerde, nev‘î vaz‘ 

yoluyla da olsa lafzın mecazî anlamına doğrudan vaz‘ ile delâlet ettiğini ileri 

sürmesi, tartışmanın ivme kazanmasına neden olmuştur. Daha sonra bu konu, 

vaz‘ ilmine dair bilinen ilk müstakil eser olan Adudüddîn el-Îcî’nin (öl. 756/1355) 

er-Risâletü’l-vaz‘iyye isimli eseri üzerine yazılan şerhlerde ele alınmış ve vaz‘ın 

genel ve özel tanımları çerçevesinde kapsamlı biçimde incelenmiştir. Nihayetinde 

lafızların mecazî anlamlarına delâletinde vaz‘ın var olup olmadığı hususunda, 

biri dilcilerin başını çektiği ve mecazda vaz‘ın bulunmadığını savunan, diğeri ise 

usulcülerin temsil ettiği ve mecazda nev‘î de olsa vaz‘ın var olduğunu ileri süren 

iki farklı görüş ortaya çıkmıştır. Vaz‘-mecaz ilişkisine dair genel kabullerden 

nispeten farklı ve özgün bir yaklaşım sergileyen isimlerden biri de İsâmüddîn el-

İsferâyînî’dir. O, bu konudaki görüşüyle usulcülerin yaklaşımına benzer şekilde 

lafızların mecazî anlamlarına delâletinde vaz‘ın söz konusu olduğunu 

belirtmektedir. İsâmüddîn, Îcî’nin er-Risâletü’l-vaz‘iyye’sine yazdığı Şerhu’r-

Risâleti’l-vaz‘iyye adlı eserinde vaz‘ın genel ve özel tanımları çerçevesinde 

meseleyi ele almış ve genel tanımın esas alınması hâlinde mecaz ifade eden 

lafızların da mecazî anlamlarına vaz‘ edildiğini ileri sürmüştür. İsâmüddîn, 

mecazda vaz‘ın imkânına dair tartışmaları yalnızca bu eserinde ele almakla 

kalmamış; nahiv, belâgat ve mantık alanındaki diğer eserlerinde de vaz‘ tanımı 

çerçevesinde değerlendirmiştir. Mecazı nev‘î vaz‘ ile temellendirmeye çalışan 

usulcü yaklaşımdan farklı olarak meseleyi alternatif bir perspektiften ele alan 

İsâmüddîn, vâzı‘ın bir lafzı yalnızca asıl anlamı olan mevzû‘ leh için değil, bu 

anlamla ilişkili diğer anlamlar için de tayin ettiğini savunmuştur. Daha açık bir 

ifadeyle İsâmüddîn’in yaklaşımına göre lafızların vaz‘î/hakikî anlamları nasıl 

verili ise mecazî anlamları da verilidir. Bu makalede yukarıda çizilen çerçeve 

doğrultusunda öncelikle vaz‘-mecaz ilişkisinin mahiyeti ve bu ilişkiye dair farklı 

görüşler ele alınmış, ardından İsâmüddîn’in konuyla ilgili yaklaşımı ve görüşleri 

aktarılmış ve tartışılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Belagatı, Mecaz, Vaz‘, Nevî‘ vaz‘, İsâmüddîn el-

İsferâyînî, Teftazânî.  

 

 



A. İŞLEME / The Waḍ ʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been 

Designated for Troped Meanings? | 230 

 

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 226-252 

 
  

Giriş* 

Lafızların bir anlama delâlet etmesini mümkün kılan temel ilke vaz‘ 

olgusudur. Nitekim herhangi bir lafzın belirli bir anlamı ifade edebilmesi 

için o lafzın söz konusu anlama delâlet etmek üzere bir irade/vâzı‘ 

tarafından tayin edilmesi (vaz‘ edilmesi) gerekmektedir. Bu bağlamda, 
belagat ve vaz‘ literatüründe muteber kabul edilen vaz‘ tanımlarından 

biri, “ تعيين اللفظ للدلالة على معنى بنفسه” (lafzın bir mânaya bizzat kendisinin delâlet 

etmesi için tayin edilmesi) şeklindedir.1 Ancak bu tanım, dilde kullanılan 
tüm lafızların delâletini kapsamamakta, bazı delâlet türlerini dışarıda 

bırakmaktadır. Nitekim içerdiği “بنفسه” (bizzat kendisi) kaydı sebebiyle bu 

vaz‘ tanımı yalnızca lafızların hakikî anlamlara delâletini kapsamakta, 
mecazî anlamlara delâletini ise kapsam dışı bırakmaktadır. Mezkur vaz‘ 

tanımının benimsenmesi, lafızların mecazî anlamlara delâlet biçiminin 

açıklanmasını zorunlu kılmıştır. Bu bağlamda, vaz‘-mecaz ilişkisine dair 
inceleme ve tartışmalar, lafızların mecazî anlamlara delâletinde vaz‘ın 

farklı tanımları ve buna bağlı olarak üstlendiği rol etrafında 

şekillenmiştir.2 Şayet vaz‘, yukarıda verilen tanımın aksine “lafzın bizzat 

 
*   Bu makale, 2025 yılında tamamlanan “İsâmüddîn el-İsferâyînî’de Vaz‘ Düşüncesi” başlıklı 

doktora tezimizde yer alan “Vaz‘–Mecaz İlişkisi” bölümünden hareketle, bazı 

değişiklik ve eklemelerle geliştirilerek hazırlanmıştır. 
1  Ebû Yakub es-Sekkâkî, Miftâhu’l-Ulûm, thk. Naîm Zerzûr (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1987), 357-358; Akın İşleme, Ebu’l-Kâsım Ali el-Leysî es-Semerkandî’nin Şerhu’r-

Risâleti’l-Vaz’iyye (Şerhu’l-Kebir) İsimli Eserinin Tahkik ve Değerlendirmesi (İstanbul : 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 79-80; 

Zahit Kaplangöz, Kemaleddin Mes’ud Şirvani’nin Şerhu’r-Risaleti’l-Vaziyyesi ve mir Ebu’l-

Beka b. Abdulbaki’nin Haşiyesi (Tahkik ve İnceleme) -Tahkikli Metin Kısmı- (İstanbul: 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2021), 7-8; Muhammed 

Desûkî, Hâşiyetü’d-Desûkî ala’l-vaz‘iyye (Hafnâvi hâşiyesi ile birkikte), thk. Murî Hasan er-

Raşîd (Midyat: Dâru Nuru’s-Sabah, 2012), 86; Musa Alak, “Meşihat Müsteşarı Eğinli 

İbrahim Hakkı Efendi’nin Vaz’ İlmine Dair Risalesinin Tahkik ve Tahlili”, Journal of 

Istanbul University Faculty of Theology 25 (2011), 47. 
2  Vaz‘-mecaz tartışmasının ele alındığı bazı çalışmalar için bk. İbrahim Özdemir, İslam 

Düşüncesinde Dil ve Varlık: Vaz’ İlminin Temel Meseleleri (İstanbul : İz Yayıncılık, 2006), 52-

53; Abdullah Yıldırım, “Vaz’ İlmi”, İslâm Medeniyetinde Dil İlimleri: Tarih ve Problemler, 

ed. İsmail Güler (İstanbul: İSAM Yayınları, 2015), 495-501; Abdullah Efendi Mestçizâde, 

İhtilafu’s-Seyyid ve’s-Sa‘deddin (İstanbul: Mektebü’l-Harbiyye es-Sultaniyye Matbaası, 

1278), 9-12. Vaz‘–mecaz ilişkisini, klasik dilbilim geleneği ile fıkıh usulü bağlamı 

üzerinden karşılaştırmalı olarak ele alan bir çalışma için bk. Şeyma Yeşilyayla, 



231 | A. İŞLEME / İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘ 

Edilmiş Midir? 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 226-252 

 
  

kendisi” ( بنفسه) kaydı olmaksızın daha geniş bir çerçevede tanımlanmış 

olsaydı lafızların mecazî anlamlarına delâleti de doğrudan vaz‘ yoluyla 

temellendirilebilirdi. Zira nihayetinde lafız, mecazî anlamını da—
karineler aracılığıyla olsa dahi—göstermektedir. Ancak bu durumda 

mecazî, kinâyî ve müşterek anlam düzeylerinin belirlenmesi güçleşirdi. 

Nitekim vaz‘ literatüründe özellikle vurgulandığı üzere hakikat ve mecaz 
ayrımı, müşterek ve gayr-ı müşterek lafızların tespiti, eş anlamlılık ve zıt 

anlamlılık gibi dilsel olguların belirlenmesinde yukarıda tanımı verilen 

vaz‘ temel ölçüt olarak kabul edilmektedir.3 

Lafızların hakikî anlamlarına delâletinde yukarıda tanımı verilen 

muteber vaz‘ açısından herhangi bir ihtilaf bulunmamaktadır. Örneğin, 
“aslan” lafzının “yırtıcı hayvan” anlamına delâleti, vaz‘ın doğasına 

uygundur. Nitekim “aslan” lafzı tek başına zikredildiğinde herhangi bir 

haricî unsura ihtiyaç duymaksızın (bi nefsihi) doğrudan vaz‘ edildiği 
anlam olan “yırtıcı hayvan” anlamına delâlet eder. Ancak aynı lafzın 

“Sınıfta konuşan bir aslan gördüm.” gibi bir cümlede “yırtıcı hayvan” 

anlamı yerine “cesur kişi” anlamına delâlet etmesi, lafızların yalnızca vaz‘ 
edildikleri anlamlara değil, bu anlamlarla ilişkili başka anlamlara da 

delâlet edebileceğini göstermektedir. Bu bağlamda, “aslan” lafzının 

“cesur kişi” anlamına delâleti doğrudan bir vaz‘ işleminin sonucu 
olmayıp; vaz‘ yoluyla tayin edilen asıl anlamdan hareketle bağlam ve 

karinelerin devreye girmesiyle ortaya çıkan akli bir delâlet biçimidir.4 

Bununla birlikte en nihayetinde lafzın mecazî anlamına delâleti de bir tür 
tayini ifade eder. Ancak söz konusu tayin, bağlam ve karinelere 

dayandığından muteber vaz‘ tanımında yer alan “bi nefsihi” kaydı 

nedeniyle doğrudan bir vaz‘ işlemi olarak değerlendirilemez.5  

 
“Mecazın Vaz‘îliği Problemi: Dil ve Fıkıh Usulü Açısından Bir İnceleme”, İslami İlimler 

Dergisi 40 (Mart 2025), 287-303. 
3  Akın İşleme, Ebu’l-Kâsım Ali el-Leysî es-Semerkandî’nin Şerhu’r-Risâleti’l-Vaz’iyye (Şerhu’l-

Kebir) İsimli Eserinin Tahkik Ve Değerlendirmesi (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 80; el-İsferâyînî İsâmüddîn, Şerhu’r-

Risâleti’l-vaz’iyye (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Reşid Efendi, 1353), 10; Alak, 

“Meşihat Müsteşarı Eğinli İbrahim Hakkı Efendi’nin Vaz’ İlmine Dair Risalesinin 

Tahkik ve Tahlili”, 47. 
4  Eğinli Mehmed Rahmi Efendi, el-Ucâletü’r-Rahmiyye fî Şerhi’r-Risâleti’l-Vaz‘iyye Vaz‘ 

İlminin Temel Meseleleri, thk. Muhammed Salih Sürücü (İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2024), 126. 
5  Sekkâkî, Miftâhu’l-Ulûm, 358. 



A. İŞLEME / The Waḍ ʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been 

Designated for Troped Meanings? | 232 

 

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 226-252 

 
  

Bu noktada, “Lafzın mecazî anlamına delâleti nasıl tahakkuk 

etmektedir?” sorunsalı gündeme gelmektedir. Buna göre, bir lafzın mecazî 

anlamına delâlet edebilmesi için öncelikle onun asıl anlamına delâletini 
engelleyen karinelerin devreye girmesi gerekir.6 Bu tür karineler, lafzın 

asıl anlamına delâletini engelledikleri için “karîne-i mâni‘a” olarak 

adlandırılmaktadır. Bu minvalde örneğin “aslan” lafzının “yırtıcı hayvan” 
anlamına delâleti, onun aslî yani vaz‘î anlamını; belirli bir bağlamda 

karinelerin devreye girmesiyle aslî anlamının dışındaki “cesur kişi” 

anlamına delâleti ise mecazî anlamını ifade etmektedir. Bu nedenle 
belagat terminolojisinde hakikat, bir lafzın vaz‘ olunduğu anlamda 

kullanılması olarak tanımlanırken; mecaz ise lafzın vaz‘ olunduğu aslî 

anlamına delâletinin bir karine aracılığıyla engellenmesi ve aslî anlamla 
ilişkili başka bir anlama delâleti olarak açıklanmaktadır.7 Dolayısıyla, 

mecazî delâletin gerçekleşebilmesi için öncelikle lafzın vaz‘ yoluyla tayin 

edilmiş bir aslî/hakikî anlama sahip olması gereklidir. Yani mecazın 
ortaya çıkışı, ancak lafzın vaz‘ olunduğu hakikî anlama delâletini 

engelleyen karinelerle mümkündür.8 

Vaz‘-mecaz ilişkisinin mahiyetine dair genel kabulün, yukarıda 

aktarılan çerçevede şekillendiği ifade edilebilir. Ancak bu ilişkinin 

mahiyetine dair farklı bakış açıları da mevcuttur. Özellikle fıkıh 
usulcüleri, lafızların mecazî anlamlarına delâletinin de vaz‘ yoluyla 

gerçekleştiğini ileri sürmektedirler.9 Bu noktada, meseleyi nispeten 

sistematik bir şekilde ele alarak usul eserlerinde tartışan ve inceleyen 

 
6   Klasik belâgat düşüncesinde dolaylı anlatım türlerine (mecaz, istiare, kinaye) zemin 

teşkil eden temel unsurlardan biri olan karinenin mahiyeti ve işlevine dair ayrıntılı bir 
değerlendirme için bk. Muhammed Salih Sürücü, “Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik 
Zemini: Karîne ve Alâka”, İslami İlimler Dergisi 41 (Kasım 2025), 355-364. 

7    Muhammed b. Abdurrahman el-Kazvînî, Telhîsu’l-Miftâh (Pakistan/Karaçi: 

Mektebetü’l-Büşra, 2010), 98. 
8  Mecaz terimi, kelime anlamıyla da doğrudan irtibatlıdır. Nitekim bu terim, “aşmak” 

ve “geçmek” anlamlarına gelen “ يجوز  –  جاز ” fiilinden türemiştir. Dolayısıyla mecaz, 

hakikî anlamı aşan ve onun ötesinde bir anlamı ifade eden bir kavram olarak, ilgili 

terimin ifade ettiği anlamı karşılamak üzere kullanılmaktadır. Mecazın kelime ve terim 

anlamı arasındaki ilişkiye dair detaylar için bk.  Sa‘düddîn et-Teftâzânî, el-Mutavvel 

Şerhu telhisi miftahi’l-ulum (Belagat ilimleri : Beyan-Bedi’), çev. Zekeriya Çelik (İstanbul: 

Litera Yayıncılık, 2020), 2/205-206. 
9  Fıkıh usulü literatürü çerçevesinde mecazların vaz‘îliğini kabul eden âlimler ve 

görüşlerine dair özet bir değerlendirme için bk. Yeşilyayla, “Mecazın Vaz‘îliği 

Problemi: Dil ve Fıkıh Usulü Açısından Bir İnceleme”, 295-297. 



233 | A. İŞLEME / İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘ 

Edilmiş Midir? 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 226-252 

 
  

önemli isimlerden biri Teftâzânî (öl. 792/1390) olmuştur.10 Bu konu, 

müstakil vaz‘ eserlerinde de tartışılmış olup özellikle vaz‘ın tanımı 

çerçevesinde ele alınmıştır. Bu bağlamda, müstakil vaz‘ literatürünün ilk 
eseri kabul edilen İcî’nin er-Risâletü’l-vaz‘iyye’si üzerine yazdığı şerhte, 

İsâmüddîn el-İsferâyînî meseleyi farklı bir boyuta taşımış ve mevcut 

görüşlerden nispeten ayrılarak farklı bir yaklaşım geliştirmiştir. Ayrıca 
Teftâzânî’nin bu konudaki iddiasını ele alarak değerlendirmiş ve onun 

açıklamalarını tevil etme yoluna gitmiştir. Bu makalede öncelikle 

tartışmanın arka planı ve tarafları ele alınacak, ardından İsâmüddîn’in bu 
konudaki değerlendirmeleri ortaya konulacak ve nihayetinde onun vaz‘-

mecaz ilişkisine dair yaklaşımı analiz edilecektir. 

1. Vaz‘-Mecaz İlişkisinin Arka Planı ve Temel Yaklaşımlar 

1.1. Mecaz’ın Vaz‘ Olgusu Zemininde Yeniden Düşünülmesi 

Vaz‘ın “lafzın bizzat kendisinin (بنفسه) bir anlama delâlet etmesi” 
şeklinde yapılan tanımının, klasik literatürde ilk kez Sekkâkî (öl. 626/1229) 

tarafından formüle edildiği ifade edilebilir.11 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʿulûm’da 

bu tanımı şu şekilde sunar:   معنى بإزاء  اللفظة  تعيين  عن  عبارة  الوضع  ” بنفسها    ” (Vaz‘, bir 
lafzın bir anlamın karşısına [herhangi bir karne vb. ihtiyaç duymaksızın] 

bizzat kendisi [dikkate alınarak] tayin edilmesinden ibarettir.)12 Bu tanımı, 

beyân ilmi bölümünde hakikat ve mecaz tartışmasına giriş yapmadan 
önce sunmuştur. Böylelikle lafızların hakikî ve mecazî anlamları 

arasındaki ayrımda esas alınacak ölçütün vaz‘ olduğunu vurgulamak 

istemiş olmalıdır. Öte yandan, Sekkâkî, vaz‘ kavramının tanımına “bizzat 
kendisi” (بنفسه) kaydını vurgulayarak mecazı, vaz‘ kapsamı dışında tutmak 

istediğini açıkça ifade eder. Nitekim ona göre bir lafzın belirli bir anlama 

bir karîne aracılığıyla delâlet etmesi için tayini, vaz‘ olarak 
isimlendirilemez.13 Sekkâkî’nin, vaz‘-mecaz ilişkisine dair oldukça net 

 
10  Yıldırım, “Vaz’ İlmi”, 495.  
11  Bu tespit, İbrahim Özdemir tarafından dile getirilmiştir. Şu ana kadar bunun aksini 

ortaya koyacak, Sekkâkî öncesine ait bir vaz‘ tanımına rastlanmamıştır. Dolayısıyla, 

lafzî vaz‘ın bu özel formunun, bu şekliyle ilk defa Sekkâkî tarafından yapıldığını kabul 

etmek durumundayız. İlgili tespit için bk. Özdemir, İslam Düşüncesinde Dil Ve Varlık, 

51. 
12  Sekkâkî, Miftâhu’l-Ulûm, 357-358. 
13  Sekkâkî, Miftâhu’l-Ulûm, 358. 



A. İŞLEME / The Waḍ ʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been 

Designated for Troped Meanings? | 234 

 

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 226-252 

 
  

ifadelerle ortaya koyduğu bu yaklaşım, mecazın vaz‘ kapsamında 

değerlendirilemeyeceğine dair iddiaların temel argümanlarından biridir.  

Sekkâkî’nin vaz‘ tanımı, kendisinden sonraki süreçte oluşan vaz‘ 

literatüründe genel kabul görmüştür. Bununla birlikte zamanla bu tanıma 

ilişkin çeşitli yorumlar ve alternatif yaklaşımlar da ortaya çıkmıştır. 
Özellikle mecaz ifade eden lafızların anlamlarına tayininin doğrudan vaz‘ 

yoluyla mı yoksa başka bir unsur aracılığıyla mı gerçekleştiği meselesi, 

vaz‘ tanımının kapsamı bağlamında ele alınan temel bir tartışma konusu 
haline gelmiştir. Bu çerçevede vaz‘ literatüründeki eserlerde iki aşamalı 

bir tanım modeli geliştirilmiştir. İlk tanıma göre vaz‘ “lafzın belirli bir 

anlama -delâlet etmesi için- tayin edilmesi”ni ( اللفظ للمعنىتعيين   ) ifade ederken 
ikinci tanıma göre vaz‘, “lafzın bizzat kendisinin, -herhangi bir aracı unsur 

olmaksızın- belirli bir anlama -delâlet etmesi için- tayin edilmesidir.” (  تعيين
 ‘Vaz‘a ilişkin bu iki tanım arasındaki temel fark, mecazın vaz .(اللفظ للمعنى بنفسه
kapsamında değerlendirilip değerlendirilemeyeceği meselesidir. Söz 

konusu vaz‘ eserlerinde ilk tanım genel, ikinci tanım ise özel olarak 

değerlendirilmektedir. Genel tanıma göre mecazda vaz‘ın varlığından söz 
edilebilirken muteber kabul edilen özel tanıma göre içerdiği “بنفسه” 

kaydından ötürü mecazda vaz‘ın söz konusu olmadığı özellikle 

vurgulanmaktadır.14 Gerek belagat gerekse vaz‘ eserlerinde lafızların 
tanım ve taksimlerinde esas alınan özel vaz‘ tanımına göre mecaz ifade 

eden lafızlarda vaz‘ın doğrudan bir rolü olmadığı açıktır. Zira lafzın 

mecazî anlamına delâlet etmesi için yalnızca vaz‘ yeterli olmayıp yukarıda 
belirtildiği gibi karinelerin varlığı da gereklidir.  

1.2. Mecazın Nevî Vaz‘ ile Vaz‘ Kapsamına Dahil Edilme Çabası 

Mecazın vaz‘îliği konusu, klasik fıkıh usulü eserlerinde bir mesele 

olarak ele alınmaktadır.15 Hatta bazı usul eserlerinde doğrudan “Mecaz 
vaz‘ edilmiş midir?” gibi başlıklar altında bu meseleye yer verildiği 

 
14  İşleme, Ebu’l-Kâsım Ali el-Leysî es-Semerkandî’nin Şerhu’r-Risâleti’l-Vaz’iyye (Şerhu’l-

Kebir) İsimli Eserinin Tahkik Ve Değerlendirmesi, 79-80; İsâmüddîn, Şerhu’r-Risâleti’l-

vaz’iyye (Reşid Efendi, 1353), 9; Ali Kuşçu, Unkûdü’z-zevâhir fi’s-sarf, thk. Ahmed Afifi 

(Kahire: Matbaatü Dâri’l-Kütübi’l-Mısriyye, 2001), 170. 
15  Mecazın vaz‘îliğine temas eden fıkıh usulcüleri ve görüşlerinin özet bir aktarımı için 

bk. Yeşilyayla, “Mecazın Vaz‘îliği Problemi: Dil ve Fıkıh Usulü Açısından Bir 

İnceleme”, 295-297. 



235 | A. İŞLEME / İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘ 

Edilmiş Midir? 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 226-252 

 
  

görülmektedir.16 Bazı usulcüler, dilcilerden farklı olarak lafızların mecazî 

anlamlarına da vaz‘ yoluyla delâlet ettiğini savunmuşlardır.17 Ancak bu 

görüşte olanlar çoğunlukla vaz‘ın mecazî anlamlar üzerindeki işleyişini 
yeterince açıklamamış; bu durum, meselenin mahiyetinin daha derinlikli 

olarak araştırılmasını zorunlu kılmıştır. Bu noktada Teftâzânî’nin et-Telvîh 

ilâ keşfi hakâʾiki’t-Tenkîh adlı usul eserindeki açıklamaları dikkat çekicidir. 
Ona göre lafızların mecazî anlamlara delâleti nev‘î vaz‘18 yoluyla 

gerçekleşmektedir. et-Telvîh’te bu görüşünü açıklamadan önce ileri 

süreceği düşünceye teorik bir zemin oluşturmak amacıyla nev‘î vaz‘ 
kavramına dair bazı ön bilgiler sunar. Teftâzânî’ye göre nev‘î vaz‘ın iki 

türü bulunmaktadır. Birinci tür, lafzın müştak, müsenna ve cem‘ gibi 

şekilleriyle hakikî anlamlarına delâlet ettiği durumlarda geçerlidir; bu 

 
16  Bu noktada Alâuddîn es-Semerkandî ve el-Lâmişî’nin eserleri örnek olarak verilebilir. 

İlgili kısımlar için bk. Ebû Bekr Alâüddîn Muhammed b. Ahmed es-Semerkandî, 

Mîzânü’l-usûl fî netâicu’l-’ukûl, thk. Muhammed Zeki Abdülberr (Katar: Matâbi’u’d-

Devha’l-Hadîse, 1984), 382-383; Ebü’s-Senâ Mahmûd b. Zeyd el-Lâmişî, Kitâbun fî 

usûlü’l-fıkh, thk. Abdülmecîd et-Türkî (Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1995), 43-44; 

Yeşilyayla, “Mecazın Vaz‘îliği Problemi: Dil ve Fıkıh Usulü Açısından Bir İnceleme”, 

295. 
17  Asım Cüneyd Köksal, Fıkıh Usulünün Mahiyeti ve Gayesi (Ankara: İSAM Yayınları, 

2017), 167-168; Yeşilyayla, “Mecazın Vaz‘îliği Problemi: Dil ve Fıkıh Usulü Açısından 

Bir İnceleme”, 295. 
18  Vaz‘ literatüründe, lafızlar anlamlarına delâlet etme biçimine göre nev‘î ve şahsî olmak 

üzere iki temel kategoriye ayrılır. Nev‘î vaz‘, lafzın kalıbı veya formu aracılığıyla genel, 

küllî bir kural oluşturacak şekilde ortak bir anlama delâlet ettiği durumları ifade 

ederken; şahsî vaz‘, lafzın herhangi bir genel kalıp veya kurala bağlı olmaksızın 

yalnızca kendi özel yapısıyla belirli bir anlama delâlet etmesi şeklinde tanımlanmıştır. 

Bu çerçevede, Arapçadaki türemiş (müştak) lafızların belirli ortak kalıplar aracılığıyla 

nev‘î vaz‘ ile vaz‘ edildiği ve anlamlarını bu yöntemle kazandıkları kabul edilmektedir. 

İsm-i fâil kalıbı, nev‘î vaz‘a örnek olarak verilebilir. Sülâsî fiillerin çoğunun ism-i fâil 

kalıbı “fâ‘ilun” (فاعل) şeklinde olduğu göz önüne alındığında, bu kalıpta gelen lafızların 

anlamının bir eylem ve o eylemi gerçekleştiren müphem bir zatı ifade ettiği 

görülmektedir. Buna karşılık, şahsî vaz‘a örnek olarak özel isimler, örneğin “Zeyd” 

verilebilir. Zira bu tür lafızlar, herhangi bir ortak kalıp veya formdan bağımsız olarak 

belirli bir anlama delâlet eder; dolayısıyla sahip oldukları kalıpların anlam gösterme 

sürecinde doğrudan bir etkisi bulunmamaktadır. Şahsî ve nevî vaz‘ın detayları için bk. 

Özdemir, İslam Düşüncesinde Dil Ve Varlık, 78-83; Yıldırım, “Vaz’ İlmi”, 487-494. 



A. İŞLEME / The Waḍ ʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been 

Designated for Troped Meanings? | 236 

 

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 226-252 

 
  

türde lafızlar, formlarıyla doğrudan hakikî anlamlarını ifade eder.19 

Örneğin, vâzı‘, “Her fâilun (فاعل) kalıbında gelen kelimeyi, bir zâta ve o zâta 

nispet edilen hadese delâlet etmesi için vaz‘ ettim.” şeklinde bir kural 
belirler. Böylece Arap dilinde fâilun kalıbıyla türetilen lafızların 

anlamlarına delâleti, bu küllî kaide çerçevesinde gerçekleşir.20 

Teftâzânî’nin zikrettiği nev‘î vaz‘ın ilk türü, sahip olduğu ortak formla 
anlamına delalet eden müfret lafızların vaz‘ını açıklamak üzere 

kendisinden önce geliştirilmiş klasik nev‘î vaz‘ anlayışını ifade 

etmektedir.  

Ona göre nev‘î vaz‘ın ikinci türünde ise, lafızların mecazî 

anlamlarına delâleti nev‘î vaz‘ çerçevesinde gerçekleşmektedir. Nitekim 
nev‘î vaz‘ın bu ikinci türüne göre lafızlar mecazî anlamlarına “Asıl 

anlamına bir karine sebebiyle delâlet edemeyen her lafız, asıl anlamıyla 

ilişkili başka bir anlama delâlet eder.” şeklindeki küllî bir kural vasıtasıyla 
delâlet etmektedir.21 Böylelikle Teftâzânî, mecazın vaz‘ sistematiği 

içerisinde açıklanmasını mümkün kılan alternatif bir bakış açısı 

geliştirmiştir.22 Bu bağlamda “Sınıfta konuşan bir aslan gördüm.” 
cümlesinde “aslan” lafzının mecazî anlamı olan “cesur kişi” anlamına 

delâletini Teftâzânî açısından açıklamak gerekirse bu sürecin iki 

aşamadan oluştuğu söylenebilir. İlk aşamada, “aslan” lafzı vaz‘ edildiği 
asıl anlamı olan “yırtıcı hayvan”a delâlet eder. İkinci aşamada ise 

yukarıda zikredilen küllî kaide (nev‘î vaz‘ın ikinci türü) doğrultusunda 

lafzın asıl anlamına delâletini engelleyen bir karine devreye girer ve 
böylece lafız, “cesur kişi” anlamına delâlet etmiş olur.23  

 
19  Sa‘düddîn et-Teftâzânî, et-Telvîh ilâ keşfi hakāikı’t-Tenkīh, thk. M. Adnân Dervîş (Beyrut: 

Şeriketü Dâri’l-Erkam b. Ebi’l-Erkam, 1998), 1/102; Yıldırım, “Vaz’ İlmi”, 497; Şeyma 

Yeşilyayla, Dilin Vaz‘ı ve İçtihatlara Etkisi (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2024), 38. 
20  Özdemir, İslam Düşüncesinde Dil Ve Varlık, 80.   
21  Teftâzânî, et-Telvîh, 1/102; Yeşilyayla, Dilin Vaz‘ı ve İiçtihatlara Etkisi, 38-39. 
22  Mestçizâde, Teftâzânî’nin bu görüşlerini, kendisinden önceki dil ve vaz‘ âlimlerinden 

edindiği izlenim olmaksızın dile getirmeyeceğini belirtmektedir. Nitekim 

Mestçizâde’ye göre Teftâzânî, özellikle dil ve vaz‘ konularında önceki âlimlerin 

aktarımlarında güvenilir bir otorite olarak kabul edilmektedir. Bu ifadelerinin 

ardından Mestçizâde, Teftâzânî’nin görüşlerini detaylandırarak açıklamaya yönelir ve 

taraflar arasındaki itibar farkını ele alır. İlgili kısım için bk. Mestçizâde, İhtilafu’s-Seyyid 

ve’s-Sa‘deddin, 11-12. 
23  Yıldırım, “Vaz’ İlmi”, 497.  



237 | A. İŞLEME / İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘ 

Edilmiş Midir? 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 226-252 

 
  

Teftâzânî’nin geliştirdiği24 ikinci nev‘î vaz‘ yönteminde vaz‘ın özel 

tanımı değil, lafzın karine yardımıyla dahi olsa belirli bir anlama delâlet 

edecek şekilde tayin edilmesini esas alan genel tanım dikkate 
alınmalıdır.25 Zira özel tanımın esas alınması hâlinde “aslan” lafzı, karine 

olmaksızın doğrudan “cesur kişi” anlamına delâlet edemez; bu anlamı 

ancak bağlam gereği karineler aracılığıyla kazanır. Aksi takdirde “aslan” 
lafzı hem hakikî hem de mecazî anlamına eşit derecede delâlet ederdi ki 

bu da kelimenin eş sesli bir lafız hâline gelmesine yol açardı.  

Teftâzânî’nin, lafızların mecazî anlamlara delâletini vaz‘ ile 

açıklamak amacıyla ileri sürdüğü bu görüş, Seyyid Şerîf Cürcânî (öl. 

816/1413) tarafından kesin bir dille reddedilmiştir. Öyle ki bu konu iki 
âlim arasında önemli bir ihtilaf meselesi hâline gelmiştir. Nitekim 

Mestçizâde, Teftâzânî ile Seyyid Şerîf Cürcânî arasındaki ihtilafları bir 

araya getirdiği İhtilâfu’s-Seyyid ve’s-Saʿdeddîn adlı eserinde vaz‘ ve mecaz 
tartışmasına da yer vermiş ve bu meselenin iki âlim arasında ele alınan 

önemli ihtilaflardan biri olduğunu açıkça ifade etmiştir.26 Seyyid Şerîf’e 

göre lafzın hakikî anlamına delâletinde vaz‘ın rolü açıktır, zira vaz‘ nispeti 
sayesinde herhangi bir ek kayda/karineye ihtiyaç duyulmaksızın anlam 

doğrudan ortaya çıkar. Ancak, mecazî ifadelerde durum farklıdır; 

 
24  Teftâzânî, hayatının sonlarına doğru kaleme aldığı belâgat eseri Şerhu’l-Miftâh’ta 

usulcülerin önde gelen isimlerinin, mecazın nev‘î vaz‘ ile vaz‘ edildiğine dair görüş 

birliği içinde olduklarını belirtmektedir. Ona göre, usulcülerin nev‘î vaz‘dan kastı, 

mecaza sebebiyet veren ve müsebbibin sebep yerine kullanılması gibi ilişkileri ifade 

eden türsel (nev‘î) alakalardır. İlginçtir ki, Teftâzânî bu eserinde, et-Telvîh’te nev‘î vaz‘a 

ilişkin aktardığı kendi açıklamalarına temas etmemektedir. Dolayısıyla, Teftâzânî’nin 

lafızların mecazî anlamlara delâletine ilişkin olarak ileri sürdüğü nev‘î vaz‘ anlayışının 

mahiyetinin farklılık arz ettiği ve bunu ilk kez kendisinin açıkladığı ifade edilebilir. 

Şerhu’l-Miftâh’taki ilgili kısım için bk. Sa‘düddîn et-Teftâzânî, Şerhu Miftâhi’l-ulûm, thk. 

Acâc Avde Berguşe (Dımaşk: Dârü’t-Takva, 2021), 3/183. 
25    Yıldırım, “Vaz’ İlmi”, 499. 
26  Mestçizâde, İhtilafu’s-Seyyid ve’s-Sa‘deddin, 9. İlk dönem vaz‘iyye literatüründe bu 

konu, Teftâzânî özelinde tartışılmıştır. Meselenin, Teftâzânî ve Seyyid Şerîf Cürcânî 

arasında bir ihtilaf konusu olarak ele alınması ise daha sonraki bir döneme 

rastlamaktadır. Aslında bu mesele, Teftâzânî’nin genel kabulden farklı bir görüş ortaya 

koymasıyla gündeme gelmiştir. Ancak konunun doğrudan iki isim arasında bir 

tartışma olarak değerlendirilip karşı taraf olarak yalnızca Seyyid Şerîf’in 

konumlandırılması, Mestçizâde tarafından gündeme getirilmiştir. Oysa İsâmüddîn’in 

şerhi de dahil olmak üzere ilk dönem vaz‘ şerhlerinde konu yalnızca Teftâzânî 

üzerinden ele alınmaktadır.  



A. İŞLEME / The Waḍ ʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been 

Designated for Troped Meanings? | 238 

 

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 226-252 

 
  

mecazda bir anlamın başka bir anlama delâleti, karine aracılığıyla 

gerçekleşir.27 Vaz‘ ise bir anlamın başka bir anlama delâleti değil, bir lafzın 

bizzat kendisinin belirli bir anlama delâlet etmesi sürecini ifade eder. 

Dolayısıyla Seyyid Şerif’e göre mecazda ne şahsî ne de nev‘î yöntemle 

gerçekleşen bir vaz‘ın varlığından söz edilebilir.28  

 Cürcânî’nin bu meseleye yaklaşımı, muhtemelen Sekkâkî’nin 

Miftâhu’l-‘ulûm’da mecazın nasıl gerçekleştiğine dair sunduğu çerçeveye 

dayanmaktadır. Sekkâkî, lafızların mecazî anlamlarına delâletini, anlamın 
anlama delâleti çerçevesinde ele almaktadır. Ona göre mecazlarda 

gerçekleşen lafzın anlama tayin edilmesi vaz‘ olarak nitelendirilemez, 

çünkü vaz‘, lafzın doğrudan bir anlama delâlet etmesi için tayin 
edilmesini ifade eder. Mecaz ise bir anlamın başka bir anlama, karine 

aracılığıyla delâlet etmesi olup lafız bu anlamlar arasındaki aktarımı 

sağlamaktadır.29 Bunu daha açık ifade etmek gerekirse örneğin “aslan” 
lafzının “yırtıcı hayvan” anlamına delâleti vaz‘ yoluyla gerçekleşirken 

aynı lafzın “cesur kişi” anlamına delâleti ise doğrudan lafzın kendisinden 

değil, “yırtıcı hayvan” anlamından hareketle ve karine yardımıyla 
meydana gelir. Diğer bir ifadeyle “aslan” lafzının “cesur kişi” anlamına 

delâlet etmesini sağlayan temel unsur, “yırtıcı hayvan” anlamının ifade 

 
27  Yıldırım, “Vaz’ İlmi”, 500-501. 
28  Seyyid Şerîf el-Cürcânî, el-Hâşiye ale’l-Mutavvel şerhu Telhîsi Miftâhi’l-ulûm, thk. Raşid 

A’radî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2007), 353; Yıldırım, “Vaz’ İlmi”, 497; Seyyid 

Şerif Cürcânî, Sekkâkî’nin Miftâh adlı eserini şerh ettiği el-Misbâh’ta da bu konuya 

değinmiştir. Ona göre, vaz‘ın muteber kabul edilen tanımından hareketle mecazlarda 

şahsî veya nev‘î bir şekilde vaz’ın söz konusu olmadığını ifade etmektedir. Zira 

mecazda, lafzın tayininde şahsî ya da mecaz alâkaları gibi küllî bir karinenin dikkate 

alınması zorunludur. Bununla birlikte mecaz alâkalarının tek başına dikkate alınması, 

lafzın mecazî anlamına delâlet etmesi için yeterli değildir. Murad edilen mecazî anlama 

delâletin sağlanabilmesi için ayrıca bir karineye ihtiyaç vardır. Seyyid Şerif Cürcânî, 

mecazda gerçekleşen tayini ikinci bir vaz‘ olarak değerlendirmemekte ve mecazda 

ikinci bir vaz‘ın bulunduğunu savunan kişinin, vaz‘ın tanımındaki “بنفسه” (kendi 

başına) kaydına itibar etmediğini belirtmektedir. Bu durumda böyle bir görüşü 

benimseyen kişinin, mecaz alâkalarını nev‘î olarak değerlendirdiği ve bir önceki hakikî 

anlam için yapılan vaz‘ı esas aldığı anlaşılmaktadır. Böylece bu yaklaşımı 

benimseyenlere göre, vaz‘da ikinci bir vaz‘ın varlığı kabul edilmiş olmaktadır. İlgili 

kısım için bk. Yüksel Çelik, es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî’nin el-Misbâh fî Şerh el-Miftâh Adlı 

Eseri’nin Tahkik ve Tahlili (Edisyon Kritik) (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009), 574. 
29  Sekkâkî, Miftâhu’l-ulûm, 357-358; Yıldırım, “Vaz’ İlmi”, 500. 



239 | A. İŞLEME / İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘ 

Edilmiş Midir? 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 226-252 

 
  

ettiği “güç” ve “cesaret” gibi özelliklerin “cesur kişi” ile 

ilişkilendirilmesidir. Nitekim mecazda delâletin gerçekleşebilmesi için 

karinenin yanı sıra, gerçek anlam ile mecazî anlam arasında bir 
münasebetin bulunması da gereklidir. 

2. İsâmüddîn el-İsferâyînî’nin Vaz‘-Mecaz İlişkisine Dair 

Görüşleri 

Vaz‘–mecaz ilişkisine dair tartışmanın vaz‘ literatürüne ilk defa 

sistematik biçimde girişinin, Ali Kuşçu’nun (öl. 879/1474) Unkûdü’z-
zevâhir adlı eserinde bu konuya temas etmesiyle gerçekleşmiş olduğu 

ifade edilebilir.30 Ancak daha önce belirtildiği üzere Îcî’nin er-Risâletü’l-

vaz‘iyye adlı eseri üzerine yazılan ilk şerhlerde de vaz‘-mecaz ilişkisine 
değinilmiş; Ebü’l-Kasım es-Semerkandî (öl. 889/1484’ten sonra)31 ve 

Mes‘ûd eş-Şirvânî (öl. 905/1500)32 gibi müellifler, meseleyi doğrudan vaz‘ 

tanımı üzerinden ele almışlardır. Bu meselenin tartışılmasında özgün 
yaklaşımıyla öne çıkan isimlerden biri de kuşkusuz vaz‘ literatürünün 

önde gelen temsilcilerinden biri olarak kabul edilen İsâmüddîn el-

İsferâyînî’dir. O, genel kabulün aksine mecazı vaz‘ kapsamında 
değerlendirerek vaz‘–mecaz ilişkisine farklı bir yorum getirmiştir. 

Mecazın vaz‘îliğine dair görüşleri, vaz‘-mecaz ilişkisine temas ettiği farklı 

eserlerinin satır aralarından takip edilebilmektedir. Ayrıca bu meseleye 
dair Teftazânî’nin görüşlerini merkeze alarak yaptığı değerlendirme ve 

yorumlar da dikkat çekicidir. Bu bağlamda, İsâmüddîn’in mecazın 

 
30  Yıldırım, “Vaz’ İlmi”, 495. Ali Kuşçu, vaz‘–mecaz meselesine Unkûdü’z-zevâhir adlı sarf 

eserinin vaz‘ı oldukça sistematik olarak ele aldığı ilk bölümünde yer vermektedir. Her 

ne kadar söz konusu eser doğrudan vaz‘ ilmine tahsis edilmemiş olsa da oldukça erken 

bir dönemde kaleme alınmış olması ve ilk bölümünde vaz‘ olgusuna dair ortaya 

koyduğu kapsamlı ve sistematik çerçeve dikkate alındığında bu eserin vaz‘ı merkeze 

alan önemli bir kaynak niteliği taşıdığı açıktır. Bu yönüyle Unkûdü’z-zevâhir, vaz‘–

mecaz ilişkisini kapsamlı bir biçimde ele alan ilk vaz‘ eseri olarak değerlendirilebilir. 

Ali Kuşçu’nun vaz‘-mecaz ilişkisine dair açıklamaları için bk. Ali Kuşçu, Unkûdü’z-

zevâhir fi’s-sarf, 171-172; Unkûdü’z-zevâhir’in vaz‘ ilmi açısından değerlendirildiği bir 

çalışma için bk. Abdullah Yıldırım, Vaz İlmi ve Unkûdu’z-Zevâhir/Ali Kuşçu (İnceleme - 

Değerlendirme) (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2007). 
31  İşleme, Ebu’l-Kâsım Ali el-Leysî es-Semerkandî’nin Şerhu’r-Risâleti’l-Vaz’iyye (Şerhu’l-

Kebir) İsimli Eserinin Tahkik Ve Değerlendirmesi, 79-80. 
32  Kaplangöz, Kemaleddin Mes’ud Şirvani’nin Şerhu’r-Risaleti’l-Vaziyyesi ve mir Ebu’l-Beka b. 

Abdulbaki’nin Haşiyesi (Tahkik ve İnceleme) -Tahkikli Metin Kısmı-, 7-8. 



A. İŞLEME / The Waḍ ʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been 

Designated for Troped Meanings? | 240 

 

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 226-252 

 
  

vaz‘îliği meselesine yaklaşımı iki düzlemde incelenebilir: Birincisi, 

doğrudan kendi görüş ve yaklaşımları; ikincisi ise Teftâzânî’nin mecazın 

vaz‘îliğine dair farklı sahalarda kaleme aldığı eserlerde ortaya koyduğu 
görüşlere yönelik değerlendirme ve itirazlarıdır. 

2.1. İsâmüddîn’in Mecazın Vaz‘îliğine İlişkin Kendi Görüşleri 

İsâmüddîn, vaz‘ konusunu ele aldığı birçok eserinde vaz‘ın biri 

genel, diğeri özel olmak üzere iki farklı tanımı bulunduğunu belirtmiştir. 

Ona göre “lafzın bir anlamı ifade etmek üzere tayin edilmesi” şeklindeki 
genel vaz‘ tanımı esas alındığında mecaz da vaz‘ kapsamında 

değerlendirilmelidir.33 Zira karine aracılığıyla da olsa lafız mecazî 

anlamına vaz‘ edilmiş kabul edilmektedir. Ancak özel tanım olan “lafzın 
bizzat kendisinin- herhangi bir karine olmaksızın- anlamına delâlet etmesi 

için tayin edilmesi” esas alındığında mecazda vaz‘ın geçerli olmayacağını 

vurgulamaktadır. Nitekim o, lafzın mecazî anlamına delâletinin, 
doğrudan vaz‘ yoluyla değil, ancak bir karinenin varlığı sayesinde 

gerçekleşeceğini ifade etmiştir.34  

 
33  İsâmüddîn, Şerhu’r-Risâleti’l-vaz’iyye (Reşid Efendi, 1353), 8-10; el-İsferâyînî İsâmüddîn, 

Şerhu’l-İsam ale’l-Kafiye (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2020), 42; el-İsferâyînî 

İsâmüddîn, el-Atvel şerhu Telhisi Miftahi’l-ulum, thk. Abdülhamid Hindâvî (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2001), 2/228. 
34  İsâmüddîn, Şerhu’r-Risâleti’l-vaz’iyye (Reşid Efendi, 1353), 8-9; el-İsferâyînî İsâmüddîn, 

İsâm ale’l-Câmi (Molla Câmî Hâşiyesi) (İstanbul: Matbaa-i Osmaniyye, 1309), 10; 

İsâmüddîn, Şerhu’l-İsam ale’l-Kafiye, 42. İsâmüddîn’in bu açıklaması, kendisinden önce 

yazılan vaz‘ şerhlerinde de benzer şekilde yer almaktadır. Nitekim, lafızlar yalnızca 

hakikî anlamlarını değil, aynı zamanda mecazî anlamlarını da gösterebilmektedir. 

Genel tanım, lafızların mecazî anlamlarını göstermeleri için tayin edilmesini mümkün 

kılmaktadır. Bu nedenle, hakikî ve mecazî anlamların vaz‘ perspektifinden ayrımının 

yapılabilmesi için vaz‘ın özel tanımının belirlenmesi zorunlu hâle gelmiştir. Daha önce 

de belirtildiği üzere hem İsâmüddîn hem de kendisinden önceki vaz‘ müellifleri, 

lafızların hakikî, mecazî ve kinayî anlam seviyelerinin tespit ve tasnifinde vaz‘ın özel 

tanımının esas alındığını vurgulamaktadırlar. İsâmüddîn öncesinde vaz‘ tanımına bu 

çerçeveden yaklaşan müellifler arasında Ali Kuşçu, Ebü’l-Kâsım es-Semerkandî (öl. 

889/1484’ten sonra) ve Mesʿûd Şirvânî (öl. 905/1500) yer almaktadır. Konuya dair 

ayrıntılı değerlendirmeler için ilgili müelliflerin eserlerine bk. Ali Kuşçu, Unkûdü’z-

zevâhir fi’s-sarf, 171-172.; İşleme, Ebu’l-Kâsım Ali el-Leysî es-Semerkandî’nin Şerhu’r-

Risâleti’l-Vaz’iyye (Şerhu’l-Kebir) İsimli Eserinin Tahkik Ve Değerlendirmesi, 79-80; 

Kaplangöz, Kemaleddin Mes’ud Şirvani’nin Şerhu’r-Risaleti’l-Vaziyyesi ve mir Ebu’l-Beka b. 

Abdulbaki’nin Haşiyesi (Tahkik ve İnceleme) -Tahkikli Metin Kısmı-, 7-8. 



241 | A. İŞLEME / İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘ 

Edilmiş Midir? 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 226-252 

 
  

İsâmüddîn, vaz‘ın genel tanımı çerçevesinde mecazda vaz‘ın nasıl 

gerçekleştiğine dair vaz‘ eseri olan Şerhu’r-Risâleti’l-vaz‘iyye’de doğrudan 

bir açıklama sunmamaktadır. Ancak, farklı alanlardaki eserlerinde yaptığı 
değerlendirmeler ışığında onun bu görüşünü şu şekilde açımlamak 

mümkündür: Dilin kurucusu (vâzı‘), lafzı nasıl aslî anlamına tayin etmişse 

bu aslî anlamla bağlantılı mecazî anlamlara da vaz‘ etmiştir. Ancak lafzın 
mecazî anlamına vaz‘ı, onun aslî anlamına (mevzu leh) tabi olması 

bakımından, aslî anlama vaz‘ edildikten sonra gerçekleşen ikincil bir vaz‘ 

olarak değerlendirilmelidir.35 Nitekim İsâmüddîn’e göre vâzı‘, bir lafzı 
yalnızca vaz‘ edildiği aslî anlamı olan mevzu‘ leh için değil, aynı zamanda 

onunla ilişkili anlamlara da tayin etmiştir.36 Yani lafızların vaz‘ yoluyla 

delâlet ettiği aslî anlamlar nasıl belirlenmişse muhtemel mecazî anlamları 
da aynı şekilde belirlenmiştir. Ancak mecazî anlamlara delâletin 

gerçekleşebilmesi, mutlaka karinelerin varlığına bağlıdır. Aksi takdirde 

lafzın kullanımında hangi anlamın kastedildiğine dair ciddi belirsizlikler 
ve anlam karmaşaları ortaya çıkacaktır.37  

İsâmüddîn’in lafızların mevzû leh ile ilişkili diğer anlamlara da 

tayin edildiğini, yani mecazın vaz‘îliğini savunduğunu beyan eden bu 

yaklaşımı, onun mecaz tanımına da yansımıştır. Nitekim o mecazı, klasik 

belâgat teorisinde yerleşik olan “vaz‘ olunduğu anlamın dışında 
kullanılan lafız” şeklindeki genel tanıma38 farklı ek kayıtlar ekleyerek şu 

 
35  el-İsferâyînî İsâmüddîn, Hâşiye-i İsâm ala’t-Tasavvurât (İstanbul: Süleymaniye 

Kütüphanesi, İbrahimefendi, 544), 128. 
36  el-İsferâyînî İsâmüddîn, Şerhu’l-Ferîd, thk. Nuri Yasin Hüseyin (Mekke: el-Mektebetü’l-

Faysaliyye, 1985), 188; İsâmüddîn, Şerhu’l-İsam ale’l-Kafiye, 42. 
37  İsâmüddîn, Şerhu’l-Ferîd, 188. 
38  Burada verilen mecaz tanımı hem Sekkâkî hem de Kazvînî’nin ortaya koyduğu ve 

belâgat literatüründe genel kabul gören tanımların kısa ve öz bir biçimde sunulmuş 

halidir. Bununla birlikte adı geçen müellifler, mecazı tanımlarken bu temel tanıma bazı 

kayıtlar da eklemişlerdir. Ancak bu ilave kayıtlar, doğrudan mecazın vaz‘îliği 

meselesine değil; lafzın, hakikî anlamı dışında bir anlamda kullanılması ve bu 

kullanımda, hakikî anlama delâleti engelleyen bir karinenin bulunması gerektiği 

yönündeki vurgulara ilişkindir. Mezkûr tanımların, ilgili kayıtlarla birlikte asılları şu 

şekildedir: Sekkâkî’nin tanımı: “  المجاز فهو الكلمة المستعملة في غير ما هي موضوعة له بالتحقيق استعمالا في الغير
 Mecaz, hakikatin çeşidine nispetle hakikî) ”بالنسبة إلى نوع حقيقتها مع قرينة مانعة عن إرادة معناها في ذلك النوع

olarak vaz‘ olunduğu mânasının dışında kullanılan ve bağlı olduğu hakikat 

çeşidindeki mânasının anlaşılmasına engel bir karinenin olduğu kelimeye 

denilmektedir.) İlgili tanım ve çeviri için bk. Ebû Yakub es-Sekkâkî, Miftâhu’l-ulûm: 

belâgat, thk. Zekeriya Çelik, çev. Zekeriya Çelik (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2017), 411-



A. İŞLEME / The Waḍ ʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been 

Designated for Troped Meanings? | 242 

 

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 226-252 

 
  

şekilde tanımlamaktadır: “ هو اللفظ المستعمل في غير ما وضع له لمناسبة بينه وبين الموضوع له بقرينة
له الموضوع  إرادة  عن   Mecaz, lafzın vaz‘ edildiği asıl anlam (mevzû leh)) ”صارفة 

dışında, asıl anlam ile arasında bir münasebet bulunan başka bir anlamda, 
asıl anlamının kastedilmesini engelleyen bir karinenin varlığı sebebiyle 

kullanılmasıdır.)39 

2.2. İsâmüddîn’in Teftâzânî’nin Mecazın Vaz‘îliğine Dair 
Görüşlerine Yönelik Değerlendirmeleri 

İsâmüddîn, vaz‘-mecaz tartışmasını ele alırken özellikle Teftâzânî ile 

doğrudan bir diyalog içindedir. el-Atvel adlı eserinde birçok meselede 

olduğu gibi vaz‘-mecaz konusunda da Teftâzânî’nin görüşlerini merkeze 

alarak değerlendirmelerde bulunmaktadır.40 Teftâzânî, belâgat 
sahasındaki el-Mutavvel ve Muhtasaru’l-Me‘ânî adlı eserlerinde, vaz‘ın özel 

tanımını esas alarak lafızların mecazî anlamlara delâletinin vaz‘a 

dayanmadığını ifade etmektedir.41 Teftâzânî’nin bu yaklaşımı, 
Sekkâkî’nin özel vaz‘ tanımına ( بنفسها اللفظة بإزاء معنى  تعيين   eklediği (الوضع عبارة عن 

 kaydına dayanmaktadır. Nitekim (bizzat kendisi/müstakil olarak) ”بنفسها“

lafızlar mecazî anlamlarına müstakil olarak değil, ancak bir karine 
vasıtasıyla delâlet etmektedir. İsâmüddîn, Teftâzânî’nin bu görüşünü 

 
412.;  Kazvînî’nin tanımı: “  المجاز فهو الكلمة المستعملة في غير ما وضعت له في اصطلاح التخاطب  على وجه يصح مع
إرادته  Mecaz, mevzu lehi olan mânanın murat edilmediğine dair bir karinenin) ”قرينة عدم 

varlığıyla: beraber, konuşmanın gerçekleştiği terminolojide kendisi için vazolunduğu 

mânanın/ mevzu lehinin dışında sahih bir şekilde kullanılan kelime olmaktadır.) İlgili 

tanım ve çeviri için bk. Teftâzânî, el-Mutavvel Şerhu telhisi Miftahi’l-ulum (Belagat 

ilimleri : Beyan-Bedi’), 2/188. 
39  İsâmüddîn, Şerhu’l-İsam ale’l-Kafiye, 35. 
40  İsâmüddîn’in el-Atvel adlı eseri, Kazvînî’nin meşhur et-Telhîs’ine yazılmış önemli 

şerhlerden biri olarak kabul edilmektedir. Bu eser, genel kanaate göre, Teftâzânî’nin 

aynı metin üzerine kaleme aldığı el-Mutavvel’e bir karşılık olarak yazılmıştır. Nitekim 

İsâmüddîn’in mezkur eserinde Teftâzânî’ye yönelik sıkça eleştiriler yönelttiği 

görülmektedir. Bununla birlikte el-Atvel’in en önemli kaynaklarından biri de bizzat el-

Mutavvel’dir. İlgili değerlendirme için bk. İsmail Durmuş, “İsferâyînî, İsâmüddin”, 

TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/516; Nihat Tarı, İsâmuddîn 

el-İsferâyînî ve el-Atvel Adlı Şerhinin Belâgat Açısından Değerlendirilmesi (Mukaddime ve 

Meʻânî Bölümleri) (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 

Tezi, 2021), 49-50. 
41  Sa‘düddîn et-Teftâzânî, el-Mutavvel şerhu Telhîsi Miftâhi’l-ulûm, thk. Abdulhamid 

Hindâvî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2013), 568; Sa‘düddîn et-Teftâzânî, Şehu’s-

Sa’d: Muhtasarü’l-meânî, thk. Abdülhamid Muhammed Muhyiddin - Râdiyü’ş-Şimerî 

Salih (Kuveyt: Dârü’z-Zâhiriyye li’n-Neşri ve’t-Tevzî, 2019), 4/100. 



243 | A. İŞLEME / İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘ 

Edilmiş Midir? 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 226-252 

 
  

zorlama bir yorum olarak değerlendirmektedir.42 O, Teftâzânî’den farklı 

olarak, Sekkâkî’nin vaz‘ tanımına “بنفسها” kaydını eklemesindeki amacın 

mecazı vaz‘ tanımının değil, hakikat tanımının dışına çıkarmak olduğunu 
ileri sürmektedir.43 Yani İsâmüddîn’e göre “ بنفسها” kaydı, mecazı vaz‘ 

edilmiş olmaktan çıkarmamakta; bilakis onu hakikat olmaktan 

çıkarmaktadır.  

İsâmüddîn’in bu yorumu, onun mecazın vaz‘ edilmiş olduğuna dair 

düşüncesinin temel dayanaklarından birini oluşturmaktadır. Nitekim 
İsâmüddîn, vaz‘ tanımında geçen “بنفسها” kaydının mecazı vaz‘ 

kapsamından çıkarmayıp yalnızca hakikat tanımının dışına ittiğini; 

dolayısıyla meselenin istimâl (kullanım) ile ilgili olduğunu ifade etmek 
istemiştir. Bu şekilde kabul edildiğinde, İsâmüddîn’e göre vaz‘ın özel 

tanımı dahi mecazın vaz‘ edilmiş olduğu görüşüyle çelişmemektedir. Bu 

düşüncesine paralel olarak, İsâmüddîn, el-Atvel’inde, lafzın mecazî 
anlamına yalnızca karine aracılığıyla delâlet edebileceği yönündeki 

yaygın görüşe itiraz etmektedir. Ona göre, bir lafzın vaz‘ olunduğu asıl 

anlamı ile bu anlamın parçasına (tazammun) ve lâzımına (iltizam) delâleti 
birbirinden bağımsız değildir.44 Dolayısıyla tazammun ve iltizam gibi 

mecazî delâletler asıl anlamla doğrudan bağlantılıdır. Bu sebeple, vaz‘ ile 

belirlenen asli anlamdan türeyen anlamlara delaleti tamamen vaz‘ın 
dışında görmek doğru değildir. 

İsâmüddîn, vaz‘-mecaz ilişkisine dair kendi görüşlerini ortaya 

koyarken Teftâzânî’nin bu konudaki farklı yaklaşımlarını da eleştirel bir 

perspektifle değerlendirmiştir. Bu doğrultuda, Teftâzânî’nin çeşitli 
eserlerinde meseleyi nasıl ele aldığını analiz etmiş ve ilgili eserleri 

zikrederek görüşleri arasındaki tutarlılığı tartışmıştır. İsâmüddîn’in bu 

değerlendirmelerinin sağlıklı bir şekilde anlaşılabilmesi için, Teftâzânî’nin 
konuya temas ettiği eserlerinin yazım tarihleri ve ait oldukları disiplinler 

burada sunulacaktır. 722/1322 yılında doğan Teftazânî, bir belagat eseri 

olan el-Mutavvel fî şerhi Telhîsi’l-Miftâh’ı 748/1347 yılında yazmıştır.45 Aynı 
metin üzerine kaleme aldığı ve el-Mutavvel’in muhtasarı kabul edilen 

 
42  İsâmüddîn, el-Atvel şerhu Telhisi Miftahi’l-ulum, 2/228. 
43  İsâmüddîn, el-Atvel şerhu Telhisi Miftahi’l-ulum, 2/228. 
44  İsâmüddîn, el-Atvel şerhu Telhisi Miftahi’l-ulum, 2/228. 
45  Teftâzânî, el-Mutavvel Şerhu Telhisi Miftahi’l-ulum (Belagat İlimleri : Beyan-Bedi’), 2/567; 

H. Murat Kumbasar, “Taftâzânî(H.722-792/M.1322-1390)’nin Eserleri”, Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 25 (30 Haziran 2006), 153. 



A. İŞLEME / The Waḍ ʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been 

Designated for Troped Meanings? | 244 

 

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 226-252 

 
  

Muhtasaru’l-meânî’yi ise 756/1355’te tamamlamıştır.46 Yukarıda belirtildiği 

üzere, Teftazânî bu iki eserinde de mecazın anlamına karine yoluyla 

delâlet ettiğini ve dolayısıyla vaz‘ın doğrudan mecazda bir rolü 
olmadığını ifade etmiştir. 

Teftâzânî, 758/1356 yılında tamamladığı47 fıkıh usulü eseri et-Telvîh 

adlı eserinde ise mezkur belagat eserlerindeki görüşlerinden farklı olarak 

mecazda –nev‘î de olsa– vaz‘ın varlığını savunmuştur. Teftazânî’nin fıkıh 

usulü alanında yazdığı bir diğer eseri ise İbn Hâcib’in Muhtasaru’l-münteha 
adlı eserine İcî’nin yazdığı şerhe kaleme aldığı haşiyedir ve bu eseri 

770/1368 yılında tamamlamıştır.48 Teftazânî, mecaz-vaz‘ ilişkisine 

değindiği bu eserinde konuyu vaz‘ın tanımı üzerinden ele almaktadır. 
Buna göre, eğer vaz‘ın tanımında sadece şahsî vaz‘ yöntemiyle vaz‘ 

olunan lafızlar kastedilirse, anlamlarına formu/kalıbı yoluyla delâlet eden 

ism-i fail, tesniye ve cem‘ gibi lafız türleri tanımın dışında kalacaktır. 
Teftazânî bunu bir problem olarak görmektedir. Bu nedenle tanımın, 

anlamlarına formu yoluyla delâlet eden lafızları içerecek şekilde 

genişletilmesi gerektiğini öne sürmektedir; zira ona göre hakikî anlamlara 
delâlet eden bu kelimeler vaz‘ tanımı dışında bırakılırsa tanım eksik 

kalacaktır. Bu durumda anlamına nev‘î vaz‘ yoluyla delâlet eden mecaz 

da vaz‘ın tanımı kapsamına girmiş olacaktır. Teftâzânî, bu konuyu usul 
alanında yazdığı bir önceki eseri et-Telvîh’te yanıtladığını ifade eder.49 

Burada cevaptan kastettiği, mecazın vaz‘ edildiğine dair geliştirdiği nev‘î 

vaz‘ın ikinci türüdür. Teftazânî’nin vaz‘-mecaz ilişkisine açıkça değindiği 
bir diğer eseri ise bir belagat eseri olan Şerhu’l-Miftah’tır. 789/1387 yılında 

tamamladığı bu eser, hayatının sonlarına doğru kaleme aldığı ve belagat 

alanında yazdığı son eserdir.50 

İsâmüddîn, vaz‘ eseri olan Şerhu’r-Risaleti’l-vaz‘iyye’de, 
Teftazânî’nin mecazın vazîliğine dair görüşlerini yukarıda aktarılan 

eserleri bağlamında değerlendirmiştir. Buna göre Teftâzânî, el-

Mutavvel’de vaz‘ın özel tanımını esas alarak mecazda vaz‘ın 

 
46  Şükrü Özen, “Teftâzânî”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 

40/307; Kumbasar, “Taftâzânî(H.722-792/M.1322-1390)’nin Eserleri”, 154. 
47  Özen, “Teftâzânî”, 40/305. 
48  Özen, “Teftâzânî”, 40/306. 
49  Adudüddîn el-Îcî, Şerhu Muhtasari’l-müntehâ (Teftâzânî ve Seyyid Şerif Cürcânî haşiyesi ile 

birlikte), thk. Muhammed Hasan İsmail (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2004), 1/507. 
50  Özen, “Teftâzânî”, 40/307. 



245 | A. İŞLEME / İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘ 

Edilmiş Midir? 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 226-252 

 
  

bulunmadığını, zira mecazî anlamın ancak karine aracılığıyla 

anlaşılabileceğini belirtmektedir.51 Ancak, İsâmüddîn, Teftazânî’nin usul 

eseri olan et-Telvîh’te “önemli bir faide” şeklinde not düşerek mecazda 
vaz‘ın varlığını ispata giriştiğini; buna karşın belagat eseri olan Şerhu’l-

Miftâh’ta bu görüşü reddettiğini belirtmiştir. Zira Teftâzânî, Şerhu’l-

Miftâh’ta vaz‘- mecaz meselesine vaz‘ın özel ve genel tanımları üzerinden 
yaklaşmaktadır. Onun ifadesine göre usulcüler, mecazı meydana getiren 

alâkaları nev‘/tür olarak kabul ettikleri için mecazî ifadelerin de vaz‘ 

yoluyla belirlendiği konusunda ittifak hâlindedirler.52 Ancak, aynı eserde 
bu açıklamayı takip eden satırlarda, vaz‘ın özel tanımına dayanarak lafzın 

mecazî anlamına vaz‘ yoluyla tayin edildiğini ileri süren muteber bir 

görüşün, gerek dil gerek belâgat otoritelerinden nakledilmediğini 
özellikle vurgulamaktadır.53 İsâmüddîn, Teftazânî’nin et-Telvîh’te 

mecazda vaz‘ın varlığını kabul edip Şerhu’l-Miftâh’ta ise bunu 

reddetmesinin bir çelişki olarak yorumlanmaması gerektiğini savunur. Bu 
doğrultuda, Teftazânî’nin mecazda vaz‘ın varlığına dair görüşlerindeki 

farklılığın, konunun -belagat ve usul gibi- farklı alanlarda ele 

alınmasından kaynaklandığını ifade eder.54 Dolayısıyla, İsâmüddîn’e göre 
vaz‘–mecaz ilişkisine dair belâgatçıların yaklaşımı ile usûlcülerin 

yaklaşımı birbirinden farklıdır. 

Vaz‘ ve mecaz ilişkisi konusunda, belâgatçiler ile usulcüler 

arasındaki ayrışmanın temel nedeninin ne olduğu da önemli bir sorudur. 

Bu noktada, İsâmüddîn’in Şerhu’r-Risâleti’l-vaz‘iyye adlı eserine haşiye 
yazan Kethüdâzâde İsmet Mehmed Efendi (öl. 1160/1747), İsâmüddîn’in, 

Teftâzânî’nin vaz‘-mecaz meselesine ilişkin birbiriyle çelişkili görünen 

değerlendirmelerini, konunun iki farklı ilim sahasında ele alınmasıyla 
açıkladığı görüşüne dayanarak dikkate değer bir izah sunmaktadır. 

Kethüdâzâde’ye göre, usulcüler, lafızları daha çok anlam ve hüküm 

bağlamında ele almakta ve hakikî, mecazî ve kinayeli anlamlar arasındaki 
ilişkiyi güçlendirmek amacıyla, mecazî ve kinayeli anlamlarda da vaz‘ 

kaydının bulunmasını gerekli görmektedirler. Belâgatçiler ise lafızları 

 
51  İsâmüddîn, Şerhu’r-Risâleti’l-vaz’iyye (Reşid Efendi, 1353), 8-9.   
52  Teftâzânî, Şerhu Miftâhi’l-ulûm, 3/183. 
53  Teftâzânî, Şerhu Miftâhi’l-ulûm, 3/184. 
54  İsâmüddîn, Şerhu’r-Risâleti’l-vaz’iyye (Reşid Efendi, 1353), 9-10. 



A. İŞLEME / The Waḍ ʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been 

Designated for Troped Meanings? | 246 

 

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 226-252 

 
  

delâlet ekseninde ele almakta ve lafızların hakikî, mecazî ve kinayeli 

anlam düzeylerine odaklanmaktadırlar.55 

Sonuç ve Değerlendirme 

Sekkâkî vaz‘ kavramını, bir lafzın belirli bir anlama herhangi bir 

karine vb. ihtiyaç duymaksızın bizzat kendisinin itibara alınarak delâlet 
etmesi için tayin edilmesi şeklinde -tespit edilebildiği kadarıyla- ilk kez 

tanımlayan isimdir. O, mezkur tanıma  mecazı vaz‘ kapsamının dışında 

bırakmak için eklediğini belirtir. Ona göre, lafzın mecazî anlamına 
delâleti, vaz‘ olarak nitelendirilemez; zira vaz‘, lafzın herhangi bir 

vasıtaya ihtiyaç duymaksızın doğrudan bir anlama delâlet etmesini ifade 

eder. Dolayısıyla, bir lafzın anlamına doğrudan delâlet etmesi hakikati, bir 
karineye bağlı olarak delâlet etmesi ise mecazı ifade eder. Kanaatimize 

göre bu yaklaşımla birlikte, belâgat geleneğinde hakikat-mecaz ilişkisi, 

Sekkâkî’nin vaz‘ tanımına kazandırdığı yeni boyut sayesinde, vaz‘-mecaz 
ilişkisi ekseninde daha temel bir düzeyde ele alınmaya başlanmıştır. 

Ancak Sekkâkî’den önce, fıkıh usulcüleri tarafından vaz‘-mecaz ilişkisine 

değinilmiş ve mecazların vaz‘a konu olup olmayacağı meselesi 
tartışılmıştır. Bu bağlamda bazı usulcüler, lafızların mecazî anlamlara 

delâletinin vaz‘ yoluyla gerçekleştiğini ileri sürmüşlerdir. Bununla 

birlikte, söz konusu vaz‘ın nasıl gerçekleştiği ve mahiyetine ilişkin 
ayrıntılı açıklamalara çoğu zaman yer verilmediği görülmektedir. Bu 

noktada bize göre, usul eserlerinde, özellikle et-Telvîh’te, mecazda vaz‘ın 

varlığına dair usulcülerin iddiasını nev‘î vaz‘ yöntemiyle teorik bir 
zeminde temellendirmeye çalışmıştır. Teftâzânî’nin bu yaklaşımının, vaz‘ 

literatüründe de karşılık bulduğu görülmektedir. Nitekim özellikle geç 

 
55  Özdemir, İslam Düşüncesinde Dil Ve Varlık, 52; Mehmet İsmet Efendi Kethüdazâde Hacı 

Çelebi, Hâşiye alâ Şerhi’l-Vaz’iyye (Çorum: Çorum Hasan Paşa Kütüphanesi, Hasan Paşa 

Yazma, 4895), 40; İbrahim Özdemir, İslam Düşüncesinde Dil ve Varlık adlı eserinde ilgili 

haşiyenin sahibini “İsmetullah” olarak zikretmiştir. Ancak araştırmalarımız 

neticesinde, söz konusu haşiyenin sahibinin asıl adının Kethüdâzâde Hacı Çelebi 

Mehmed İsmet Efendi olduğu tespit edilmiştir. Müellifin hayatı hakkında bilgi için bk. 

Salim Aydüz, “İsmet Mehmed Efendi (öl. 1747) Ve Tedâhül-i Seneye Dair Risâlesi”, 

Kutadgubilig Felsefe-Bilim Araştırmaları Dergisi 15 (Mart 2009), 223-264; İsa Uğurlu, “18. 

Yüzyılda Şahsi Bir Kütüphanenin İnşası ve Dağılışı: Mehmed İsmet Efendi 

Kütüphanesi Örneği”, İslam Tetkikleri Dergisi- Journal of Islamic Review 14/2 (Eylül 2024), 

533-534. 



247 | A. İŞLEME / İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘ 

Edilmiş Midir? 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 226-252 

 
  

dönem vaz‘ eserlerinde, lafızların mecazî anlamlara delâletinin nev‘î vaz‘ 

yoluyla gerçekleştiği ifade edilmektedir.56  

Belagatçı bakış açısından farklı olarak lafızların nihayetinde karine 

ile de olsa mecazî anlamını göstermesi ususlcülere göre mecazı vaz‘ 

kapsamına dahil etmeye imkan verir. Nitekim vaz‘ın “ بنفسه” kaydı 
olmaksızın “bir lafzın bir anlama delâlet etmesi için tayin edilmesi” 

şeklinde genel bir tanımı da mevcuttur. Dolayısıyla lafızlar mecazî 

anlamlarına karine ile de olsa delâlet edecek şekilde tayin edilmiştir. 
Ancak vaz‘ın  بنفسه kaydı ile yapılan özel tanımı esas alınırsa mecazı vaz‘ 

kapsamında değerlendirmek haliyle mümkün değildir. Nihai kertede 

usulcüler açısından bu mesele, vaz‘ın genel ve özel olarak yapılan iki ayrı 
tanımından doğan ve esasen lafzî nitelik taşıyan bir tartışma olarak 

değerlendirilebilir.57 Ancak Seyyid Şerif’in mecazlarda ne şahsi ne de nevî 

vaz‘ın bulunmadığını ifade etmesi önemlidir. Nitekim daha önce 
belirtildiği üzere belagatçı kabule göre lafızların mecazî anlamlarına 

delâletinde vaz‘ söz konusu değildir, bilakis lafzın delâlet ettiği hakikî 

anlamdan çıkarılan mecazî anlama delaelt söz konusudur. Yani mecazda 
söz konusu delâlet vaz‘î değil aklîdir.58 Dolayısıyla herhangi bir şekilde 

vaz‘ın ne genel ne de özel tanımı gereği mecazda vaz‘dan söz edilemez.  

Bu bağlamda görüleceği üzere, lafızların mecazî anlamlara vaz‘ı 

konusunda usulcüler ile belâgatçilerin farklı bakış açılarına sahip 
oldukları açıktır. Belâgatçı yaklaşımın bu konudaki tutumunun ise, 

usulcülerden farklı olarak, vaz‘ tanımından kaynaklanan lafzî bir 

ihtilaftan ziyade, daha derin bir itibar farkına dayandığı anlaşılmaktadır.59 
Mecazın vazîlîği meselesinde belagatçı ve usulcü yaklaşımın farkı her iki 

sahada da kalem oynatan Teftâzânî’nin eserlerinde daha net olarak 

görülmektedir. Nitekim o, belagat alanındaki eseri Şerhu’l-miftâh’ta lafzın 
mecazî anlamına nispetle vaz‘ edilmediği açık bir şekilde belirtmiştir.60 

Buna karşın, fıkıh usulüne dair eseri et-Telvîh ilâ keşfi hakâiki’t-Tenkîh’te, 

nev‘î vaz‘ yöntemiyle de olsa mecazda vaz‘ın varlığını ispat etmeye 

 
56  Özdemir, İslam Düşüncesinde Dil ve Varlık, 81.;  
57  Özdemir, İslam Düşüncesinde Dil ve Varlık, 52; Eğinli Mehmed Rahmi Efendi, el-

Ucâletü’r-Rahmiyye fî Şerhi’r-Risâleti’l-Vaz‘iyye, 126. 
58  Eğinli Mehmed Rahmi Efendi, el-Ucâletü’r-Rahmiyye fî Şerhi’r-Risâleti’l-Vaz‘iyye, 126. 
59  Özdemir, İslam Düşüncesinde Dil Ve Varlık, 52; Yeşilyayla, Dilin Vaz‘ı veİiçtihatlara Etkisi, 

59-60. 
60  Teftâzânî, Şerhu Miftâhi’l-ulûm, 3/183. 



A. İŞLEME / The Waḍ ʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been 

Designated for Troped Meanings? | 248 

 

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 226-252 

 
  

çalışmıştır. İsâmüddin’in de isabetle tespit ettiği gibi, Teftazânî’nin aynı 

konunun farklı iki disiplinde farklı şekillerde ele alınması, bir çelişki değil, 

disiplinler arası yöntem farklılığının doğal bir yansımasıdır.61 Aksi 
takdirde, Teftâzânî’nin vaz‘-mecaz ilişkisine dair çelişkili iki görüş 

benimsediği sonucuna varmak gerekecektir.  

İsâmüddîn, bu meseleye yalnızca vaz‘ı merkeze alan eserinde değil; 

belâgat, nahiv ve mantık gibi farklı disiplinlerde kaleme aldığı 

çalışmalarında da çeşitli yönleriyle temas etmiştir. Ona göre, lafızlar nasıl 
hakikî anlamlarına vaz‘ edilmişse, hakikî anlamlarıyla ilişkili muhtemel 

mecazî anlamlarına da vaz‘ edilmiştir. Bu yönüyle, makalenin başlığında 

yer alan “Lafızlar mecazî anlamlarına vaz‘ edilmiş midir?” sorusuna 
İsâmüddîn el-İsferâyînî’nin verdiği cevap, makalede ortaya konan çerçeve 

doğrultusunda olumludur. Bu yaklaşım, onun lafızların yalnızca hakikî 

anlamlarını değil, aynı zamanda muhtemel mecazî anlamlarını da verili 
kabul ettiğini göstermesi açısından önemlidir. Böylece İsâmüddîn’e göre, 

lafızların hakikî anlamlarına delâleti nasıl vaz‘a dayalı olarak 

açıklanabiliyorsa, mecazî anlamlarına delâleti de —mahiyet farklılıkları 
bulunsa da— aynı şekilde vaz‘ esasına dayanılarak izah edilebilir. Fakat 

hakikat ve mecaz ayrımı, lafzın kullanımına (istimâline), yani bağlamın 

belirleyiciliğine bağlı olarak taayyün eden anlam düzeyleridir. Bir başka 
ifadeyle her iki anlam düzeyi de önceden belirlenmiş (verili) olmakla 

birlikte, lafzın hangi anlamda kullanıldığını tayin eden temel unsur, 

bağlamda yer alan karineler olmaktadır. 

İsâmüddîn’in, lafızların hem hakikî hem de mecazî anlamlarının 
önceden belirlenmiş olduğuna dair yaklaşımı, dili bireysel ve keyfî 

kullanıma açık bir alan olmaktan çıkaran bir yön taşımaktadır. Daha açık 

bir ifadeyle, örneğin “aslan” lafzının mecazî anlamı olarak “cesurluk” 
önceden belirlenmiş bir anlamdır. Buna karşılık, “aslan” lafzının 

“cimrilik” gibi, aslî anlamıyla hiçbir ilgisi bulunmayan bir anlamda 

kullanılması, vaz‘ merkezli dil anlayışıyla bağdaşmamaktadır. Nitekim -

 
61  Bu noktada, Teftâzânî’nin vaz‘ kavramını tahkikî ve te’vilî olmak üzere iki farklı 

seviyede ele aldığı söylenebilir. Dil ile ilgili eserlerinde, vaz‘ın yalnızca hakikî 

anlamları belirleyen tahkikî boyutunu benimserken, fıkıh usulü eserlerinde ise mecaz 

ve kinaye gibi, anlamını karineyle ifade eden lafızların vaz‘ını da içeren te’vilî vaz‘ 

anlayışını esas almaktadır. Bu çerçevede değerlendirildiğinde, Teftâzânî’nin görüşleri 

arasında herhangi bir tearuz veya tenakuz olmadığı sonucuna varılabilir. İlgili 

değerlendirmenin detayı için bk. Yeşilyayla, Dilin Vaz‘ı ve İçtihatlara Etkisi, 59. 



249 | A. İŞLEME / İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘ 

Edilmiş Midir? 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 226-252 

 
  

daha önce ifade edildiği üzere- İsâmüddîn, mecazî anlamların hakikî 

anlamlarla semantik bir ilişki (alaka) içerisinde olması gerektiğini özellikle 

vurgulamakta ve bu anlamların, hakikî anlamlardan 
bağımsızlaştırılamayacağını açıkça ifade etmektedir 

Öte yandan İsâmüddîn’in mecazın vazîliğine ilişkin yaklaşımı, 

Teftâzânî’nin fıkıh usulü eserlerinde geliştirdiği ve mecazın nev‘î vaz‘ 

çerçevesinde vaz‘ kapsamında değerlendirilebileceğini savunan 

görüşünden farklıdır. İsâmüddîn, mecazın vaz‘ kapsamında 
değerlendirilebileceğini kabul etmekle birlikte, bu değerlendirmesini 

nev‘î vaz‘ anlayışına dayandırmaz. Mecazın, “her lafız ki asıl anlamına 

delâletini engelleyen bir karine sebebiyle başka bir anlama delâlet eder” 
şeklindeki külli bir kaide çerçevesinde nev‘î vaz‘ yoluyla vaz‘ kapsamına 

dahil edilmesi, lafzın somut olarak hangi mecazî anlama tayin edildiğine 

dair açık bir bilgi sunmamakta; yalnızca delâletin keyfiyetini genel bir 
ilkeye bağlamayı ifade etmektedir. Oysa İsâmüddîn’in yaklaşımında, 

mecazın vaz‘îliği meselesi ele alınırken nev‘î vaz‘ anlayışına doğrudan bir 

atıf yapılmaz; dolayısıyla onun bu konuya yaklaşımı, nev‘î vaz‘ eksenli 
açıklamalardan ayrışmaktadır.  

Sonuç olarak, tespit edebildiğimiz kadarıyla, lafızların mecazî 

anlamlara delâletinde temelde iki yaklaşım bulunmaktadır. Bu 

yaklaşımlardan ilki, özellikle Sekkâkî ve Seyyid Şerîf el-Cürcânî’de 
görülen belâgatçı perspektiftir. Bu yaklaşıma göre, mecazlarda hiçbir 

surette vaz‘ söz konusu değildir. İkinci yaklaşıma göre ise, lafızlar mecazî 

anlamlarına da vaz‘ edilmiştir. Ancak bu vaz‘ın mahiyeti ve nasıl 
gerçekleştiğine ilişkin iki farklı görüş öne çıkmaktadır. Bunlardan ilki, 

Teftâzânî’nin, kendisinden önceki usulcülerin açıklamalarını esas alarak 

geliştirdiği ve lafızların mecazî anlamlara, karineyle de olsa, vaz‘ yoluyla 
delâlet ettiğini savunan nev‘î vaz‘ yaklaşımıdır. Diğer yaklaşım ise, 

lafızların mecazî anlamlarının da hakikatler gibi ilk elden tayin edildiğini, 

yani verili olduğunu ileri sürmektedir. Bu görüşün, usulcü yaklaşım 
içerisinde de dile getirildiği görülmektedir. Nitekim Lâmişî, vaz‘ın 

mecazîliği ile ilgili görüşlere yer verdiği bölümde, mecazların da 

hakikatler gibi vaz‘ edildiğini savunan yaklaşımların varlığını 
aktarmaktadır.62 İsâmüddîn el-İsferâyînî’nin görüşleri dikkate 

alındığında, onun bu ikinci yaklaşıma daha yakın olduğu anlaşılmaktadır. 

 
62  Lâmişî, Kitâbun fî usûlü’l-fıkh, 43. 



A. İŞLEME / The Waḍ ʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been 

Designated for Troped Meanings? | 250 

 

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 226-252 

 
  

Zira o, mecazların vaz‘îliği konusundaki düşüncelerinde nev‘î vaz‘dan hiç 

bahsetmemiştir. Nihai kertede, mecazın vaz‘îliğine dair yaklaşımların 

arka planında, dilin tüm yönleriyle vaz‘ temeline oturtulması ve anlam 
alanında zannîliğin mümkün olduğunca asgarî seviyeye indirilmesi 

hedefinin zımnî olarak yer aldığı söylenebilir. 

 

Kaynakça 

Alak, Musa. “Meşihat Müsteşarı Eğinli İbrahim Hakkı Efendi’nin Vaz’ 

İlmine Dair Risalesinin Tahkik ve Tahlili”. Journal of Istanbul 

University Faculty of Theology 25 (2011), 29-76. 

Ali Kuşçu. Unkûdü’z-zevâhir fi’s-sarf. thk. Ahmed Afifi. Kahire: Matbaatü 

Dâri’l-Kütübi’l-Mısriyye, 2001. 

Aydüz, Salim. “İsmet Mehmed Efendi ve Tedâhül-i Seneye Dair Risâlesi”. 

Kutadgubilig Felsefe-Bilim Araştırmaları Dergisi 15 (Mart 2009), 223-
264. 

Cürcânî, Seyyid Şerîf. el-Hâşiye ale’l-Mutavvel şerhu Telhîsi Miftâhi’l-Ulûm. 

thk. Raşid A’radî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2007. 

Çelik, Yüksel. es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî’nin el-Misbâh fî Şerh el-Miftâh Adlı 

Eseri’nin Tahkik ve Tahlili (Edisyon Kritik). İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009 

Desûkî, Muhammed. Hâşiyetü’d-Desûkî ala’l-vaz‘iyye (Hafnâvi hâşiyesi ile 
birkikte). thk. Murî Hasan er-Raşîd. Midyat: Dâru Nuru’s-Sabah, 1. 

Basım, 2012. 

Durmuş, İsmail. “İsferâyînî, İsâmüddin”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 22/516-

517. İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Eğinli Mehmed Rahmi Efendi. el-Ucâletü’r-Rahmiyye fî Şerhi’r-Risâleti’l-

Vaz‘iyye Vaz‘ İlminin Temel Meseleleri. thk. Muhammed Salih Sürücü. 
İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2024. 

Îcî, Adudüddîn. Şerhu Muhtasari’l-müntehâ (Teftâzânî ve Seyyid Şerif Cürcânî 

haşiyesi ile birlikte). thk. Muhammed Hasan İsmail. Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 2004. 

İsferâyînî, İsâmüddîn. el-Atvel şerhu Telhisi Miftahi’l-ulum. thk. 

Abdülhamid Hindâvî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2001. 

İsferâyînî, İsâmüddîn. Hâşiye-i İsâm ala’t-Tasavvurât. İstanbul: 

Süleymaniye Kütüphanesi, İbrahimefendi, 544, 1-307. 

İsferâyînî, İsâmüddîn. İsâm ale’l-Câmi (Molla Câmî Hâşiyesi). İstanbul: 
Matbaa-i Osmaniyye, 1309. 



251 | A. İŞLEME / İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘ 

Edilmiş Midir? 

 

 
Amasya İlahiyat Dergisi, 27 (Aralık 2025): 226-252 

 
  

İsferâyînî, İsâmüddîn. Şerhu’l-Ferîd. thk. Nuri Yasin Hüseyin. Mekke: el-

Mektebetü’l-Faysaliyye, 1. Basım, 1985. 

İsferâyînî, İsâmüddîn. Şerhu’l-İsam ale’l-Kafiye. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2020. 

İsferâyînî, İsâmüddîn. Şerhu’r-Risâleti’l-vaz’iyye. İstanbul: Süleymaniye 

Kütüphanesi, Reşid Efendi, 1353, 1-54. 

İşleme, Akın. Ebu’l-Kâsım Ali el-Leysî es-Semerkandî’nin Şerhu’r-Risâleti’l-

Vaz’iyye (Şerhu’l-Kebir) İsimli Eserinin Tahkik Ve Değerlendirmesi. 
İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2018. 

Kaplangöz, Zahit. Kemaleddin Mes’ud Şirvani’nin Şerhu’r-Risaleti’l-Vaziyyesi 

ve mir Ebu’l-Beka b. Abdulbaki’nin Haşiyesi (Tahkik ve İnceleme) -Tahkikli 
Metin Kısmı-. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2021. 

Kazvînî, Muhammed b. Abdurrahman el-. Telhîsu’l-Miftâh. 

Pakistan/Karaçi: Mektebetü’l-Büşra, İlk Baskı., 2010. 

Kethüdazâde Hacı Çelebi, Mehmet İsmet Efendi. Hâşiye alâ Şerhi’l-

Vaz’iyye. Çorum: Çorum Hasan Paşa Kütüphanesi, Hasan Paşa 
Yazma, 4895, 25b-89a. 

Köksal, Asım Cüneyd. Fıkıh Usulünün Mahiyeti ve Gayesi. Ankara: İSAM 

Yayınları, 3. Basım, 2017. 

Kumbasar, H. Murat. “Taftâzânî(H.722-792/M.1322-1390)’nin Eserleri”. 

Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 25 (30 Haziran 2006), 

149-164. 

Lâmişî, Ebü’s-Senâ Mahmûd b. Zeyd. Kitâbun fî usûlü’l-fıkh. thk. 

Abdülmecîd et-Türkî. Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1995. 

Mestçizâde, Abdullah Efendi. İhtilafu’s-Seyyid ve’s-Sa‘deddin. İstanbul: 
Mektebü’l-Harbiyye es-Sultaniyye Matbaası, 1278. 

Özdemir, İbrahim. İslam Düşüncesinde Dil ve Varlık: Vaz’ İlminin Temel 

Meseleleri. İstanbul : İz Yayıncılık, 2006. 

Özen, Şükrü. “Teftâzânî”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 40/299-308. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2011. 

Sekkâkî, Ebû Yakub es-. Miftâhu’l-Ulûm. thk. Naîm Zerzûr. Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1987. 

Sekkâkî, Ebû Yakub. Miftâhu’l-ulûm: belâgat. çev. Zekeriya Çelik. İstanbul: 

Litera Yayıncılık, 1. Basım, 2017. 



A. İŞLEME / The Waḍ ʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been 

Designated for Troped Meanings? | 252 

 

 
Amasya Theology Journal, 27 (December 2025): 226-252 

 
  

Semerkandî, Ebû Bekr Alâüddîn Muhammed b. Ahmed es-. Mîzânü’l-usûl 

fî netâicu’l-’ukûl. thk. Muhammed Zeki Abdülberr. Katar: 

Matâbi’u’d-Devha’l-Hadîse, 1984. 

Sürücü, Muhammed Salih. "Dolaylamalı Anlatımların Ontolojik Zemini: 

Karîne ve Alâka". İslami İlimler Dergisi 41 (Kasım 2025), 351-378. 

Tarı, Nihat. İsâmuddîn el-İsferâyînî ve el-Atvel Adlı Şerhinin Belâgat Açısından 
Değerlendirilmesi (Mukaddime ve Meʻânî Bölümleri). Diyarbakır: Dicle 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2021. 

Teftâzânî, Sa‘düddîn. el-Mutavvel şerhu Telhîsi Miftâhi’l-ulûm. thk. 

Abdulhamid Hindâvî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 3. Basım, 

2013. 

Teftâzânî, Sa‘düddîn. el-Mutavvel Şerhu telhisi miftahi’l-ulum (Belagat 
ilimleri : Beyan-Bedi’). çev. Zekeriya Çelik. İstanbul: Litera Yayıncılık, 

2020. 

Teftâzânî, Sa‘düddîn. et-Telvîh ilâ keşfi hakāikı’t-Tenkīh. thk. M. Adnân 

Dervîş. 2 Cilt. Beyrut: Şeriketü Dâri’l-Erkam b. Ebi’l-Erkam, 1998. 

Teftâzânî, Sa‘düddîn. Şehu’s-Sa’d: Muhtasarü’l-meânî. thk. Abdülhamid 

Muhammed Muhyiddin - Râdiyü’ş-Şimerî Salih. 4 Cilt. Kuveyt: 
Dârü’z-Zâhiriyye li'n-Neşri ve’t-Tevzî, 2019. 

Teftâzânî, Sa‘düddîn. Şerhu Miftâhi’l-ulûm. thk. Acâc Avde Berguşe. 3 Cilt. 

Dımaşk: Dârü’t-Takva, 2021. 

Uğurlu, İsa. “18. Yüzyılda Şahsi Bir Kütüphanenin İnşası ve Dağılışı: 

Mehmed İsmet Efendi Kütüphanesi Örneği”. İslam Tetkikleri Dergisi- 

Journal of Islamic Review 14/2 (Eylül 2024), 529-552. 

Yeşilyayla, Şeyma. Dilin vaz‘ı ve içtihatlara etkisi. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2024. 

Yeşilyayla, Şeyma. “Mecazın Vaz‘îliği Problemi: Dil ve Fıkıh Usulü 
Açısından Bir İnceleme”. İslami İlimler Dergisi 40 (Mart 2025), 287-

303. 

Yıldırım, Abdullah. “Vaz’ İlmi”. İslâm Medeniyetinde Dil İlimleri: Tarih ve 

Problemler. ed. İsmail Güler. 425-551. İstanbul: İSAM Yayınları, 2015. 

Yıldırım, Abdullah. Vaz İlmi ve Unkûdu’z-Zevâhir/Ali Kuşçu (İnceleme - 

Değerlendirme). İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

 


	İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘ Edilmiş Midir?-
	The Waḍʿ– Majāz (Trope) Relationship in Isām al-Dīn al-Isfarāyīnī: Have Words Been Designated for Troped Meanings?
	Abstract
	İsâmüddin el-İsferâyînî’de “Vaz‘-Mecaz” İlişkisi -Lafızlar Mecazî Anlamlarına Vaz‘Edilmiş Midir?-
	Öz
	Giriş*
	1. Vaz‘-Mecaz İlişkisinin Arka Planı ve Temel Yaklaşımlar
	1.1. Mecaz’ın Vaz‘ Olgusu Zemininde Yeniden Düşünülmesi
	1.2. Mecazın Nevî Vaz‘ ile Vaz‘ Kapsamına Dahil Edilme Çabası
	2. İsâmüddîn el-İsferâyînî’nin Vaz‘-Mecaz İlişkisine Dair Görüşleri
	2.1. İsâmüddîn’in Mecazın Vaz‘îliğine İlişkin Kendi Görüşleri
	2.2. İsâmüddîn’in Teftâzânî’nin Mecazın Vaz‘îliğine Dair Görüşlerine Yönelik Değerlendirmeleri
	Sonuç ve Değerlendirme
	Kaynakça

