
 

HİTİT İLAHİYAT DERGİSİ 
Hitit Theology Journal 

e-ISSN: 2757-6949 
Cilt | Volume 24 • Sayı | Number 2 

Aralık | December 2025 
 
 
 
 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 
On the Possibility of Distinguishing Between Sin and Crime in Islamic Law 

 
 

Talip TÜRCAN 
Prof. Dr. | Prof. Dr. 

Necmettin Erbakan Üniversitesi, Hukuk Fakültesi, Özel Hukuk Bölümü, İslam Hukuku  
Necmettin Erbakan University, Faculty of Law, Department of Private Law, Islamic Law  

Konya | Türkiye 
talipturcan@hotmail.com 

https://orcid.org/0000-0002-7621-406X 

 
 

Makale Bilgisi | Article Information 
Makale Türü | Article Type: Araştırma Makalesi | Research Article 

Geliş Tarihi | Received: 13.07.2025 
Kabul Tarihi | Accepted: 10.11.2025 

Yayın Tarihi | Published: 30.12.2025 
 
 

Atıf | Cite As 
Türcan, Talip. “İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine”. Hitit İlahiyat Dergisi 24/2 (2025), 776-804. 
https://doi.org/10.14395/hid.1741553 
 
 
 
Değerlendirme: Bu makalenin ön incelemesi iki iç hakem (editörler-yayın 
kurulu üyeleri) içerik incelemesi ise iki dış hakem tarafından çift taraflı kör 
hakemlik modeliyle incelendi.  
Benzerlik taraması yapılarak (Turnitin) intihal içermediği teyit edildi. 
Etik Beyan: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere 
uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan 
olunur. 
Yapay Zekâ Etik Beyanı: Yazar bu makalenin hazırlanma sürecinin hiçbir 
aşamasında yapay zekâdan faydalanılmadığını; bu konuda tüm 
sorumluluğun kendisine (kendilerine) ait olduğunu beyan etmektedir. 
Etik Bildirim: ilafdergi@hitit.edu.tr | dergipark.org.tr/tr/pub/hid/policy 
Çıkar Çatışması: Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Finansman: Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans: Yazar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına 
sahiptir ve çalışması CC BY-NC 4.0 lisansı altında yayımlanmaktadır.

Review: Single anonymized - Two internal (Editorial board members) and 
Double anonymized - Two external double-blind peer review. 
It was confirmed that it did not contain plagiarism by similarity scanning 
(Turnitin). 
Ethical Statement: It is declared that scientific and ethical principles were 
followed during the preparation of this study and that all studies used are 
stated in the bibliography. 
Artificial Intelligence Ethical Statement: The author declares that artificial 
intelligence was not utilized at any stage of the preparation process of this 
article and accepts full responsibility in this regard 
Complaints: ilafdergi@hitit.edu.tr | dergipark.org.tr/en/pub/hid/policy  
Conflicts of Interest: The author has no conflict of interest to declare.  
Grant Support: The author acknowledges that they received no external 
funding to support this research. 
Copyright & License: Author publishing with the journal retains the 
copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4. 



777  Hitit İlahiyat Dergisi • Cilt 24 • Sayı 2 

On the Possibility of Distinguishing Between Sin and Crime in Islamic Law 

Abstract 
Sin and crime are concepts that are difficult, if not impossible, to define in essence. The difficulty arises because 
any definition of sin and crime constitutes an evaluation of human behavior; both may concern the same 
behavior and share the element of being contrary to the norm. Since evaluation inherently involves subjectivity 
and variability, it is impossible to establish a fixed, content-based definition of sin or crime; they can be defined 
only by their contingent characteristics. This study examines the possibility of distinguishing between sin and 
crime in Islamic law at the theoretical and practical levels. Even under a fully secular normative order, the 
challenges noted above persist; they apply a fortiori to the Islamic legal system, whose essential character is 
shar’iyya. Therefore, within the general theory of Islamic law, one can only seek a possible distinction between 
sin and crime. 

Until the end of the Middle Ages, the normative structure governing interpersonal relationships was holistic and 
religious in nature. The distinction between sin and crime emerged gradually, parallel to the differentiation of 
normative fields into religion, law, morality, etiquette, and custom in the early modern period. In pre-early 
modern societies, violations of norms were considered disrespectful to the divine, transcendent or sacred; 
neither in theory nor in practice was crime perceived as separate from sin, consistent with the perception of 
these societies attributing the entire normative structure to the divine. As perceptions of the normative will and 
authority shifted from the religious to the human-centered, the sphere of religious normativity narrowed and a 
concept of crime distinct from sin evolved, linked to violations of the emerging secular normative field. With the 
partial exception of Roman law, the distinction became evident in European legal thought only in the 18th 
century. 

Despite all its shortcomings, defining sin as a violation of religious norms and crime as a violation of penal norms, 
as a criterion reached at the end of a gradual conceptual evolution process, could serve as a basis for scientific 
examination. The dual nature of the shar’iyya character of Islamic law and the derivability from classical doctrine 
of a concept of crime compatible with ‘violation of a norm to which a criminal sanction is attached, support this 
analytical approach.  

Although classical Islamic legal doctrine clearly posits a relationship (nisba) between sin and crime, the nature 
of that relationship can be determined only through comprehensive analysis. Read as a whole, the doctrine 
shows that punishments may be imposed for behaviors not deemed sins yet treated as crimes; for example, 
rebellion, criminal norm violations by discerning minors, and breaches of regulations protecting public interest 
and/or public order. Conversely, there are behaviors that are not considered crimes and are not subject to penal 
sanctions, even though they constitute a sin; e.g., backbiting, hypocrisy, lying, and tale-bearing, which are 
classed among major sins. Likewise, delaying repayment of a debt or attempting suicide are treated as sins 
without being defined as crimes. The distinction also appears at the level of applying legal norms: just as an act 
may be a sin without violating a penal norm and thus not be a crime, another act may violate a penal norm and 
be a crime without entailing afterlife liability. This stems from the fact that the sahr’iyya character of Islamic law 
manifests itself in two different types, qaḍā’ī and diyānī, each legitimate within its own conditions. 

The study concludes that, the relation between sin and crime in Islamic law is one of partial intersection rather 
than proper inclusion, equality, or disjointness. This means that while many behaviors may qualify as both, not 
every sin is a crime, and not every crime is a sin. Finally, the study highlights the problems that could arise when 
every sin is treated as a crime or every crime as a sin, and argues that Islamic law’s nature makes it possible to 
distinguish sin and crime to a certain extent and an objective criterion should be developed. 

Keywords: Islamic Law, Sin, Crime, Sanction, Shar’iyya. 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 

Öz 
Günah ve suç, mahiyetleri esas alınarak tanımlanmaları imkânsıza yakın güçlük barındıran kavramlardır. 
Tanımlama güçlüğü, günah ve suç nitelemelerinden her birinin beşerî davranışlara dönük birer değerlendirme 
teşkil etmelerinin yanında, aynı davranışı konu edinebilmelerinden ve norma aykırılık unsurunu da ortak biçimde 
taşımalarından kaynaklanmaktadır. Değerlendirme, öznellik ve değişkenlik barındırdığı için, mahiyetten 
hareketle sâbit içerikli bir günah ya da suç tanımı yapılamamaktadır. Günah ve suç, ancak ilintisel nitelikler 
üzerinden tanımlanabilmektedir. Bu çalışma İslâm hukukunda günah ve suç ayrımının teori ve uygulama 
düzeylerinde imkânını ele almaktadır. Tam anlamında seküler bir normatif yapı varsayıldığında bile, belirtilen 
gerekçelerden ötürü, günah ve suç kavramlarını birbirinden kesin sınırlarıyla ayırmanın güçlüğü, asıl karakteri 
şer’îlik olan İslâm hukuk düzeni bakımından öncelikle geçerlidir. Bu itibarla İslâm hukukunun genel teorisi 
bakımından günah ve suç kavramları arasında ancak bir ayrım imkânı aranabilir. 



 

778  Hitit Theology Journal • Volume 24 • Number 2 

Talip TÜRCAN 

Orta Çağ’ın sonlarına kadar kişiler arası ilişkileri düzenleyen normatif yapı bütünlüklü ve dinî karakterli idi. Günah 
ve suç ayrımı da, erken modern dönemin başlarından itibaren normatif yapının din, hukuk, ahlâk, görgü ve örf-
âdet biçiminde farklı alanlara tasnif edilmesiyle eş zamanlı ve tedrîcî bir sürecin neticesinde gerçekleşmiştir. 
Erken modern öncesi toplumlarda normların ihlâli tanrısal/aşkın/kutsal olana saygısızlık kabul edilmekteydi. Ne 
teoride ne de uygulamada suç, günahtan ayrı bir kavram olarak algılanıyordu. Esasen bu, söz konusu toplumların 
normatif yapıyı bütünüyle tanrısal olana nispet eden algı biçimleriyle de uyumludur. Süreç içinde norm koyucu 
irade ve onun otoritesine ilişkin algılarda dinî olandan beşerî olana doğru gerçekleşen değişim, normatif alanın 
ilki aleyhine daralmasına ve oluşan seküler normatif alanın ihlâline bağlanan, günahtan ayrı bir suç kavramının 
evrimine yol açmıştır. Roma hukuku istisna edilirse, günah ve suç ayrımının Avrupa hukuk düşüncesinde ancak 
18. yüzyılda belirgin hâle geldiği görülmektedir. 

Bütün açmazlarına rağmen günah ve suç ayrımında, tedrîcî kavramsal evrim sürecinin sonunda ulaşılan bir ölçüt 
olarak günahı, dine ait normları ve suçu da ceza normlarını ihlâl eden davranış olarak tanımlamak, bilimsel 
inceleme için bir zemin teşkil edebilecek niteliktedir. İslâm hukukunun şer’îlik karakterinin ikili yapısı ve klasik 
doktrinden ‘ceza yaptırımı ile desteklenmiş bir normun ihlâl edilmesi’ biçimindeki tanımla uyumlu bir suç 
kavramının elde edilebilir olması, belirtilen tespiti desteklemektedir. 

İslâm hukukunun klasik doktrininde günah ve suç kavramları arasında doğrudan bir ilişki (nisbet) kurulduğu açık 
olmakla birlikte, ilişkinin türü ancak kapsamlı bir analizle belirlenebilmektedir. Klasik doktrin bir bütün olarak 
incelendiğinde İslâm hukukunda günah niteliğinde olmayan davranışlara ceza yaptırımı bağlandığı ve onların suç 
sayıldığı görülmektedir. Mesela işleyen kimseler bakımından günah sayılmadığı ve uhrevî yaptırıma tâbi 
tutulmadığı hâlde bağy (isyan), mümeyyiz küçüklerin ceza normlarını ihlâl eden fiilleri ile kamu yararını ve/veya 
kamu düzenini ilgilendiren düzenlemelerin ihlâli suç olarak öngörülmektedir. Diğer taraftan günah teşkil ettiği 
hâlde suç sayılmayan ve ceza yaptırımı bağlanmayan davranışlar da bulunmaktadır. Dedikodu, gösteriş, yalan, 
kovculuk gibi davranışlara, bunlar büyük günahlar arasında sayılmalarına rağmen, ceza yaptırımı 
bağlanmamaktadır. Yine borcu geciktirerek ödeme ya da intihara teşebbüs etme gibi davranışlar günah oldukları 
hâlde suç olarak tanımlanmamaktadır. Ayrıca hukuk normlarının uygulanması düzeyinde de günah ve suç ayrımı 
ortaya çıkmaktadır. Bir davranış ceza normuna aykırı düşmediği ve suç oluşturmadığı hâlde günah teşkil 
edebileceği gibi, başka bir davranış da ceza normunu ihlâl ettiği ve suç oluşturduğu hâlde uhrevî sorumluluğa 
yol açmayabilir. Bu, İslâm hukukunun şer’îlik karakterinin iki farklı geçerlilik (kazâî ve diyânî) türünde tezahür 
etmesinden ve her ikisinin de kendi koşullarında meşru kabul edilmesinden kaynaklanmaktadır. 

Çalışmada İslâm hukukunda günah ve suç kavramları arasında tam girişimlilik, eşitlik ya da ayrıklık değil, eksik 
girişimlilik bulunduğu sonucuna ulaşılmıştır. Bu, birçok davranış açısından günah ve suç kavramları örtüşse bile, 
her bir günahın suç ya da her bir suçun günah olmadığı anlamına gelmektedir. Ayrıca çalışmanın sonunda her 
günahın suç ya da her suçun günah sayılmasının doğuracağı sorunlara dikkat çekilmiş, İslâm hukukunun doğası 
gereği günah ve suç ayrımını belli ölçüde mümkün kıldığı ve bu hususta nesnel bir ölçütün geliştirilmesi gerektiği 
vurgulanmıştır. 

Anahtar Kelimeler: İslâm Hukuku, Günah, Suç, Yaptırım, Şer’îlik. 

Giriş 
Günah ve suç, beşerî davranışlara dönük, kavramsal açıdan iç içe geçmiş, mahiyetleri esas 
alınarak tanımlanmaları imkânsıza yakın güçlük barındıran değerlendirmeler olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Günah ve suç kavramlarının tanımlanmasındaki güçlük, isnadî olmaları yanında, 
içerik açısından aynı davranışta birleşebilmelerinden ve mutlak/soyut düzeyde norma aykırılık 
unsurunu ortak biçimde taşımalarından da kaynaklanmaktadır. Bir davranışın kendisi olgusal 
olsa bile, isnad edilen günah ya da suç niteliği değerseldir. Değersel olan, öznel olup, kişilerin ve 
toplumların ölçüt niteliğindeki kabullerine göre farklılık gösterdiği gibi, değişime de açıktır. 
Öznellik ve değişime açıklık sebebiyle, sâbit içerikli bir günah ya da suç tanımı yapma imkânı 
bulunmamaktadır. Günah ve suç aynı davranış özelinde de içeriksel açıdan birleşebilmekte ve 
rekâbet edebilmektedir. Benzer şekilde günah ve suç kavramları arasında ortak olan mutlak 
düzeyde norma aykırılık unsuru da onların mahiyetleri bakımından ayırt edilmelerine imkân 
vermemekte, yalnızca ilintisel niteliklere dayalı tanımlarla yetinmemize bizi mecbur 
bırakmaktadır. 

Elinizdeki çalışma İslâm hukukunda günah ve suç arasında kavramsal düzlemde bir ayrım 
imkânını açıklığa kavuşturmayı amaçlamaktadır. Çok büyük ölçüde modern bir niteleme olmakla 
birlikte, kelimenin tam anlamında seküler bir normatif düzen varsayılsa bile, yukarıda 



 

779  Hitit İlahiyat Dergisi • Cilt 24 • Sayı 2 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 

belirttiğimiz gerekçelerden ötürü günah ve suç kavramları arasında mutlak bir ayrım imkânının 
olmadığını, ancak ilintisel nitelikler düzeyinde ve içeriksel bakımdan da kısmî bir ayrımdan söz 
edilebileceğini peşin olarak kabul etmemiz gerekir. İncelediğimiz normatif yapı İslâm hukuku 
olduğunda ise, onun şer’îlik karakteri gereği yaptığımız tespit öncelikli olarak geçerli olacaktır. 
İslâm hukukunun şer’îliği, kişilerin norma aykırı davranışlarına bağlı olarak ikili bir sorumluluk ve 
yaptırım düzenini doğurmaktadır. Çalışmamız, İslâm hukukunun belirtilen ikili düzeni içindeki 
norma aykırılık türleri olan günah ve suç arasındaki ilişkiyi analiz etmek suretiyle bir ayrım 
imkânının olup olmadığını ortaya koymayı amaçlamaktadır. Çalışma, hukukun genel teorisi 
alanına ait yaklaşım tarzının tikel sorunlara uygulanmasına dönük bir örneklemesi niteliğinde 
kabul edilebilir. Esasen İslâm hukukunda günah ve suç ayrımını konu edinen müstakil bir bilimsel 
araştırmaya da rastlanılmamıştır.1 Müstakil bir çalışma bulunmadığı gibi, günah ve suç ayrımına 
İslâm ceza hukukunu konu edinen eserlerde de yerleşik bir tutum olarak çoğunlukla 
değinilmediği görülmektedir. Ayrıca çalışma başlığının suç ve günah ayrımı değil, tarihsel süreç 
gözetilerek, günah ve suç ayrımı biçiminde kurgulanmasının daha uygun olacağı düşünülmüştür. 
İşaret edilmesi gereken bir diğer husus, çalışmada maddî ceza hukukunun bir terimi olarak fiil 
yerine davranış tabirinin kullanılmış olmasıdır. Her bir geçtiği yerde, ki çok sık kullanılmaktadır, 
günah ve suç açısından ayrı tabirler kullanmanın güçlüğü ve aslında zorunlu da olmaması 
nedeniyle belirtilen tercih yapılmıştır. Suç ve ceza bağlamında davranış, fiil olarak anlaşılmalıdır. 

1. Günah ve Suç İlişkisinin Tarihsel Süreci: Kavramsal Evrim 
Kişiler arası ilişkileri düzenleyen normatif yapının din, hukuk, ahlâk, örf-âdet ve görgü kuralları 
biçiminde tasnif edilmesine dönük çaba, ki mutlak bir tasnif imkânının bulunmadığı akılda 
tutulmalıdır, tedrîcî olarak, fakat çok büyük ölçüde Orta Çağ’ın sonlarından itibaren açığa çıkmış 
bir eğilimin sonucudur. Modern dönem2 öncesi toplumlarda normatif alan, genel olarak,3 dinî 
karakterli ve bütünlüklü bir yapı olarak kavranıyordu. Örfe dönüşmüş davranış formlarına bağlılık 
da, salt toplumsal yaptırımın ötesinde, bir kutsallık algısına dayalıydı.4 Bize ulaşan ilk yazılı 
kanunlardan da anlıyoruz ki,5 modern döneme kadar kanun yapıcılar yetkinin kaynağını dinî 

 
1 Dzhamali Tofikovich Kuliev tarafından, “Преступление согласно исламскому праву: понятие, соотношение с грехом и 
классификация”, Исламоведение 12/3 (2021), 89-101 [“Crime under Islamic Law: Definition, Relation with Sins, and 
Classification”, Islamovedenie 12/3 (2021), 89-101] başlıklı bir makale kaleme alınmış olmakla birlikte, İslâm hukukunun klasik 
kaynaklarına başvurulmaması yanında, yazı, şeriatın hukukî düzenlemeler içermediği gerekçesiyle, onda suçlardan değil, 
yalnızca günahlardan bahsedilebileceği, İslâm hukukunda suç denildiğinde yalnızca içeriksel olarak belli bir devletin 
mevzuatına yansımış olması hâlinde şeriat hükümlerinin ihlâlinin anlaşılması gerektiği, suç alanının yalnızca 
devletsel/laik/seküler nitelikli olduğu, Kur’ân ve Sünnet’in sırf dinî normlar içerdiği ve hukukla bir ilgisinin bulunmadığı, dinî 
normların insan davranışlarını suç hâline dönüştüremeyeceği gibi bilimsel kanıtları bulunmayan çok sorunlu kabullere 
dayanmaktadır. 
2 Modern dönem tabiriyle, günah ve suç ayrımına ilişkin süreç nispeten gecikmiş olmakla birlikte, erken modern dönemi de 
içerecek biçimde 16. yüzyılın başlangıcından bu yana geçen tarihsel süreci kastediyoruz. 
3 Roma hukuku zaman bakımından bu tespitin kısmen bir istisnası olarak karşımıza çıkmaktadır. Roma hukuku, gelişiminin ilk 
dönemlerinde, dinî nitelikli bir normatif yapı olmakla birlikte, tanrıların gözünde meşru olan davranışları düzenleyen kurallar 
(fas: lex divina/dinî hukuk) ile beşerî irade kaynaklı hukuk kurallarını (ius: lex humana/beşerî hukuk) erken sayılabilecek bir 
aşamada birbirinden tefrik etmiş görünmektedir; bk. Salvatore Di Marzo, Roma Hukuku, çev. Ziya Umur (İstanbul: İstanbul 
Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, 1959), 4-5; Özcan Karadeniz-Çelebican, Roma Hukuku (Ankara: Ankara Üniversitesi 
Hukuk Fakültesi Yayınları, 1986), 58; Cristina Pop, “From Fas to Ius and Their Role in Traditio Iuris Romani”, Ius Romanum 
2/2020, 349-350.  
Tanrılarca yasaklanmış davranışlar nefas terimiyle belirtiliyordu. Fas ve nefas terimlerinin anlamları hakkında bk. Jacques-Henri 
Michel, Le Vocabulaire Latin des Institutions Romaines (Bruxelles: Les Cahiers du CeDoP, 2001), 40, 76. 
4 Bk. Fustel de Coulanges, The Ancient City: A Study of the Religion, Laws, and Institutions of Greece and Rome, çev. Willard 
Small (London: Simpkin, Marshall, Hamilton Kent and Co. Ltd, 1916), 12, 248 vd.; Sadri Maksudi Arsal, Hukukun Umumî Esasları 
(Hukukun Pozitif Felsefesi), (Ankara: Ankara Hukuk Fakültesi Neşriyatı, 1937), 1/42; Orhan Münir Çağıl, Umumî Metodoloji 
Çerçevesi İçinde Hukuk Metodolojisi Dersleri (İstanbul: Kenan Matbaası, 1949), 82-84; Hans Kelsen, “The Law as a Specific 
Social Technique”, What is Justice? Justice, Law, and Politics in The Mirror of Science (Los Angeles: University of California 
Press, 1960), 239. 
5 Elimizdeki kimi Sümer (Urukagina Reformları, Ur-Nammu Kanunları), Sami (Lipit-İštar, Hammurabi Kanunları) ve Hindu 
kanunlarında tanrısal iradenin meşruiyet kaynağı olarak açıkça belirtildiği görülmekte, hatta kanunların bizzat tanrısal irade 



 

780  Hitit Theology Journal • Volume 24 • Number 2 

Talip TÜRCAN 

(tanrısal/aşkın/kutsal) olan dışında kendilerine ya da başka bir beşerî iradeye nispet etmeyi 
tasavvur dahi etmemişlerdir.6 Dinîlik, bugünkü algımızdan farklı olarak, bireysel ve toplumsal 
yaşamın tamamını kuşattığı için,7 davranış ve ilişkileri düzenleyen normlar arasında bir tasnif 
yapıldığında da, bu, dinî olan ve dinî olmayan değil, tasnifteki her kategori, dinî olanın koşullara 
göre farklı bir tezahürü olarak kabul edilmekteydi. Nitekim İslâm hukukunda yasama düzeyinde 
özellikle ibâha/cevâz alanında kamu yararını sağlamak ve/veya kamu düzenini gerçekleştirmek 
amacıyla öngörülen normlar8 yanında, uygulamada toplumsal yaşamın doğasından ve hukuk 
normlarının biçimsel yapısından kaynaklanan sebeplerle aynı davranış özelinde farklılaşan kazâî 
ve diyânî nitelikli normların9 varlığı dinî/şer’î olan ve dinî/şer’î olmayan ayrımının ölçüt olarak 
alınmadığını göstermektedir. Aksine ayrım, dinî/şer’î olanın dünyevî ve uhrevî bakımdan farklı 
değerlendirmelere imkân vermesiyle ilgilidir.10 Zira tanımı gereği bir normun İslâm hukukundan 
bir parça sayılması, onun şer’î olmasına, yani doğrudan ya da dolaylı olarak ilahî iradeye 
dayandırılmış olmasına bağlıdır.11 Geldiğimiz aşamada normatif yapının din, hukuk, ahlâk, örf-
âdet ve görgü kuralları biçiminde tasnif edilmesi, gerçekte, insanlığın genel düşünce tarihindeki 
evriminden bağımsız değildir. Norm koyucu iradeye ve onun otoritesine ilişkin algıların, dinî 
(tanrısal/aşkın/kutsal) olandan beşerî olana doğru değiştiği süreç, normatif alanın ilki aleyhine 
daralmasına yol açmıştır. Nihayet başlangıçta bütün normatif alanın meşruiyetini kendinden 
aldığı din, en azından teorik düzlemde, toplumsal ilişkilerin pek azını düzenleme hakkını elinde 
tutar hâle gelmiştir. Dinî olandan beşerî olana doğru değişen sürece paralel olarak gerçekleşen 
iki evrimsel süreçten daha söz etmek mümkündür. Onlardan biri din ve örf temelli kabilevî 
yapının hukuk temelli devlete dönüşmesi, diğeri de bireyin toplumdan -gittikçe artan- 

 
tarafından konulduğu söylenmektedir. Benzer şekilde Hititler’de de kanunların kaynağı Güneş Tanrıçası idi; bk. Manusmriti (The 
Laws of Manu), 1/1-2, 2/1, 7-10; Mebrure Tosun-Kadriye Yalvaç, Sumer, Babil, Assur Kanunları ve Ammi-Ṣaduqa Fermanı 
(Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2002), 24, 37-38, 60-61, 181-185; Belkıs Dinçol, Eski Önasya Toplumlarında Suç Kavramı 
ve Ceza (İstanbul: Türk Eskiçağ Bilimleri Enstitüsü Yayınları, 2003), 5-11; Erdal Doğan, Hitit Hukuku: Belleklerdeki “Kayıp” 
(İstanbul: Güncel Yayınları, 2008), 79. 
6 Bk. Mitchel P. Roth, An Eye for an Eye: A Global History of Crime and Punishment (London: Reaktion Books, 2014), 8, 46-47. 
7 De Coulanges, The Ancient City, 249. Skolastiklerin, günah ve suç da dâhil olmak üzere, her insan eylemine ilahî düzende ve 
ilahî yasayla bağlantılı bir yer verdikleri hususunda ayrıca bk. Luis Fernando Hernández Arana, “Between Sin and Crime: The 
Contrasting Hermeneutics of J. Ogilvie’s Trial and Execution, According to the Relatio Incarcerationis and A True Relation of 
the Proceedings Against John Ogilvie”, JEMS-Journal of Early Modern Studies 10 (2021), 73.  
8 Münâkehât ve Müfârakât Karârnâmesi (1917 tarihli Hukûk-ı Âile Karârnâmesi) Esbâb-ı Mûcibe Lâyihası’nda “Teaddüd-i 
zevcenin vâcibâttan olmayıp umûr-ı câizeden olmasına ve umûr-ı câizede veliyyu’l-emrin tasarrufa salâhiyyeti kâidesi 
müsellemâttan bulunmasına binâen teaddüd-i zevcenin men edilmesi ve hiç olmazsa ilk zevcenin rızâsının şart kılınması 
lüzûmu vârid-i hâtır olmuş ise de şer’-i şerîfin teaddüd-i zevceye müsâadesi...” denilmiş olmakla birlikte, ibâha/cevâz alanındaki 
sınırlayıcı düzenlemeler hususunda klasik doktrinde görüş ayrılığının bulunduğu bilinmektedir. Mesela bk.  Ebû Abdillâh 
Şemsuddîn Muhammed b. Muhammed b. Abdirrahmân el-Hattâb er-Ruaynî, Mevâhibu’l-celîl fî şerḥi Muḫtaṣarı Ḫalîl (Beyrut: 
Dâru’l-Fikr, 1412/1992), 6/279; Ebu’l-Abbâs Şihâbuddîn Ahmed b. Muhammed b. Muhammed İbn Hacer el-Heytemî es-Sa‘dî, 
Tuḥfetu’l-muḥtâc fî şerḥi’l-Minhâc (Mısır: el-Mektebetu’t-Ticâriyyetu’l-Kubrâ, 1357/1938), 3/71-72; Ebu’l-Hasen Alî b. Ahmed b. 
Mukerrem es-Saîdî el-Adevî, Ḥâşiyetu’l-Adevî alâ Kifâyeti’ṭ-ṭâlibi’r-rabbânî, thk. Y. M. el-Bukâî (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1414/1994), 
1/403; Suleymân b. Muhammed b. Umer el-Buceyrimî, Tuḥfetu’l-ḥabîb alâ şerḥi’l-Ḫatîb (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1415/1995), 2/238-
239; Ebu’s-Senâ Şihâbuddîn Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd el-Huseynî el-Âlûsî, Rûḥu’l-meʿânî fî tefsîri’l-Ḳurʾâni’l-ʿaẓîm ve’s-
sebʿi’l-mes̱ânî, tsh. A. Abdulbârî Atıyye (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), 3/64-65; İbâha/cevâz alanında sınırlayıcı 
düzenlemeler de, kabul edenler bakımından, şer’î nitelikli oldukları hâlde, tartışmalar dikkate alındığında hiç olmazsa bir 
kısmının belli koşullarda yalnızca dünyevî (zâhiren) sorumluluk doğurduğu açıktır.  
9 Bu hususta geniş bilgi için bk. Talip Türcan, “İslâm Hukukunda İki Farklı Geçerlilik Alanı: Kazâî ve Diyânî Hüküm Ayırımı”, İslâmî 
Araştırmalar 19/1 (2006), 159-167. 
10 Bu itibarla günümüzde kimi araştırmacıların modernist bir eğilimle fıkhın, doğrudan nassa dayalı olanlar dışında, beşerî 
kaynaklı normlardan oluştuğunu ileri sürmeleri, fıkhın “şer’î amelî hükümleri bilmek” ya da “şer’î amelî hükümler bütünü” 
biçimindeki tanımıyla bağdaşmadığı gibi, hukuk düşüncesinin geçirdiği sosyolojik süreçle de uyumsuz olup, fıkhı oluşturanların 
asla tasavvur etmedikleri, geriye dönük bir inşa çabasından başka bir şey değildir. 
11 İslâm’ın içinde şer’î olan ve şer’î olmayan biçiminde iki ayrı alanın bulunduğu, İslâm hukukunun da şer’î olanla sınırlı olmadığı 
yolundaki iddia (bk. Sherman A. Jackson, The Islamic Secular (Oxford: Oxford University Press, 2014)) birçok yönden 
eleştirilebilir olmakla birlikte, en azından şu söylenmelidir ki, şer’î nitelikli olmayan hiçbir normun tanımı gereği İslâm hukukuna 
dâhil sayılamayacak olması onun kuşatıcılığının temel göstergesidir. Bu hususta geniş bir değerlendirme için bk. Talip Türcan, 
“İslam Hukuk Biliminde Şer’îlik Kavramı”, Arayışlar -İnsan Bilimleri Araştırmaları- 3/5-6 (2001), 69-88. 



 

781  Hitit İlahiyat Dergisi • Cilt 24 • Sayı 2 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 

bağımsızlaşma sürecidir.12 Aslında modern dönem öncesi toplumlar bakımından bireysel ve 
toplumsal yaşam ayrımı da, özellikle günümüz hukuk düzenlerinin özel yaşamı korumaya dair 
düzenlemeleri göz önüne alındığında, ancak geriye dönük bir değerlendirmeyle tasavvur 
edilebilir görünmektedir. O toplumlarda birey, toplumun bir parçası; fakat onun içinde erimiş, 
ayırt edilmesi güç bir parçasıdır.13 Bireyin kendine özgülenmiş bir yaşam alanı neredeyse 
bulunmamakta, normatif değerlendirmelerde davranışların bireysel ya da toplumsal oluşlarına 
göre ayrı bir tasnife yer verilmemektedir. 

Erken modern dönemin başlangıcından itibaren yasama yetkisi bakımından tanrısal olandan 
beşerî olana doğru işleyen süreç, insanlığı, kutsala olan düşkünlüğünden, belki de ihtiyacından 
gerçekte tam anlamıyla kurtarmış değildir. Bodin’den başlayarak, tanrısal iradenin yerine mutlak 
norm koyucu olarak devlet iradesi ikâme edilmiştir. Devleti, kimileri salt devlet olduğu için, 
kimileri toplumun (millet) kişilik kazanmış hâli sayarak ve kimileri de parlamentoda temessül 
ettiğini kabul ederek yasama yetkisinin mutlak sahibi kılmıştır. Tanrısal irade norm kaynağı 
olarak reddedilmiş, devlet mutlak (bir tür tanrısal) yasama yetkisiyle donatılmıştır.14 Sonraki 
süreç ise insanlığın kendi eliyle tanrılaştırdığı devleti, nasıl sınırlayıp hukuk içine alabileceğine 
dair ortaya koyduğu ve henüz yeterince başaramadığı bir çabanın tarihinden ibarettir.  

Modern dönem öncesi toplumlarda bütünlüklü normatif alanın dinî karakterli yapısının 
tezahürlerinden biri de günah ve suç ilişkisinde karşımıza çıkmaktadır. Belirtilen toplumlarda suç 
ve günah kavramları arasında, zaman içinde bir ayrışma tedrîcen gerçekleşmiş olsa bile, 
başlangıçta tam bir örtüşmeden bahsetmek mümkündür. Mesela Roma hukukunda ceza, 
özellikle de ölüm cezası anlamında kullanılan supplicium kelimesi dinî kökenli olup, başlangıçta 
günah sunusu, yani merhamet talebi içerikli dualarla sunulan kurban anlamındaydı. Çoğu zaman, 
bir suç işlendiğinde tanrıların öfkesini yatıştırmak için özel kurbanlar sunulur ve suçlu, bir kanun 
kaçağı olarak, tanrılar ve insanlar topluluğundan kovulurdu. Devlet tarafından verilen ölüm 
cezaları da kurbanların tanrılara sunulmasını andıran geleneklere göre infaz edilirdi.15 Anlaşılıyor 
ki, Roma hukukunun ilk dönemlerinde suç dinî bir mesele olarak görülmekte; kutsala saygısızlık 
ve suç, esas itibariyle farklı kategoriler olarak algılanmamaktaydı.16 Günah ve suç kavramları 
arasındaki ayrışmanın, Roma hukukunda erken bir dönemde gerçekleşmiş olmasına17 rağmen, 
Avrupa hukuk düşüncesinde tedrîcî bir gelişmeyle18 ancak 18. yüzyılda belirgin hâle gelebildiği 
ifade edilmektedir.19 Hatta 18. yüzyılın sonlarında bile, İngiltere’deki çağdaş düşünce suçun 
ahlâksızlıktan pek de bir farkının bulunmadığı yolunda idi.20 Benzer şekilde Portekizliler’in kendi 
adalet anlayışlarını aynen taşıdıkları Brezilya’da 1603-1803 yılları arasında hukuk ve din, suçlarla 
 
12 Çağıl, Hukuk Metodolojisi Dersleri, 82-83.  
13 Avrupa toplumlarında bireyin değerinin artmasında ve ait sayıldığı topluluktan ayrı kişisel haklara sahip kılınmasında Tanrı’yla 
ilişkide aracıları reddeden protestanlığın yayılması etkili olmuştur; bk. Coşkun Üçok, “Alman Hukukunun Tarihî Gelişmesine Bir 
Bakış”, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 7/1 (1950), 309-310. 
14 Bk. Talip Türcan, Devletin Egemenlik Unsuru ve Egemenlikten Kaynaklanan Yetkileri –İslâm ve Batı Hukuk Düşüncesi 
Bağlamında Bir İnceleme- (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2001), 81-91. 
15 Carl Ludwig von Bar, A History Of Continental Criminal Law, çev. Thomas S. Bell vd. (Boston: Little, Brown and Company, 
1916), 6, 7-10. On İki Levha Kanunları’ında (VIII/9) ölüm cezasına mahkûm edilmiş suçlunun bereket tanrıçası Ceres’e kurban 
olarak sunulacağını öngören açık bir düzenleme bulunmaktadır; bk. Sema Sandalcı, On İki Levha Yasaları (İstanbul: İstanbul 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1993), 54, 69. 
16 H. F. Jolowicz-Barry Nicholas, A Historical Introduction to the Study of Roman Law (Cambridge: Cambridge University Press, 
1972), 305. 
17 Mesela vatana ihanet suçu özelinde bk. Jolowicz-Nicholas, A Historical Introduction to the Study of Roman Law, 305. 
18 Hobbes’un her suçu günah sayan, fakat her günahı suç olarak görmeyen yaklaşımı kavramsal ayrışma sürecinin erken modern 
dönemdeki başlangıcına işaret edebilir. Çünkü Hobbes, yalnızca tanrısal olanın değil, egemen tarafından konulan yasaların 
ihlâlini (suç) de günah saymaktadır; bk. Thomas Hobbes, Leviathan (Oxford: The Clarendon Press, 1909), 224-225. 
19 Cahit Can, Toplumsal İnsanın Evrensel Doğası ve Cinsel Suçlar (Ankara: Siyasal Kitabevi, 2012), 151-152, 372-373; Fahri Gökçen 
Taner, Türk Ceza Hukukunda Cinsel Özgürlüğe Karşı Suçlar (Ankara: Seçkin Yayıncılık, 2017), 37. 
20 James A. Sharpe, Crime in Early Modern England 1550-1750 (New York: Routledge, 2013), 7. 



 

782  Hitit Theology Journal • Volume 24 • Number 2 

Talip TÜRCAN 

günahları ve ahlakî kusurları eş değer kılacak ölçüde ayrılmaz bir bütün olarak kabul 
edilmekteydi.21  

Modern dönem öncesi toplumlarda tanrısallığın toplumsal olanı temsil ettiği bilinmektedir. 
Topluma karşı işlenen suçlar dinî karakterde olup, kutsalın ihlâl edilmesi olarak kavranmaktaydı. 
Özellikle Orta Çağ öncesinde bireylere karşı işlenen suçlar (adam öldürme, gasp, hırsızlık, hile 
vd.) ise neredeyse kabahatler olarak görülmekteydi.22 İslâm hukukunda belli suçlar Allah 
haklarını ihlâl eden suçlar olarak tasnif edilmiştir ki, her bir suç özelinde farklı görüşler 
bulunmakla birlikte, bunların ağırlıklı ve öncelikli olarak toplum yararına aykırı davranışları temsil 
ettiği düşünülmektedir.23 Allah haklarını ihlâl eden suçların ibadetlerle aynı grup içinde tasnif 
edildiği hususu bu bağlamda vurgulanmalıdır. Adam öldürme ve müessir fiiller, belli ölçüde 
kamusal nitelik kazanmış olsalar bile, ağırlıklı ve öncelikli olarak kul haklarını ihlâl eden 
davranışlar olarak tasnif edilmeye devam etmiştir.24 Modern dönemde devleti her suçun 
mağduru sayan görüş de topluma ait olan menfaatin (kamusal yarar) devlet tarafından temsil 
edildiği kabulüne dayanmaktadır. Şu hâlde toplumsal olanın temsiline ilişkin süreç tanrısallıktan 
devletselliğe doğru işlemiştir. Bu süreç, norm koyucu iradedeki süje değişimi ile de tamamen 
uyumlu ve esasen onun doğal bir sonucudur. Ayrıca burada suçları bütünüyle kamusal alana 
taşıyan merkezîleşmiş katı devletsel süreç, özel suçlar alanının kamu suçları alanı lehine gittikçe 
daralmasına yol açmış olsa da, özel suçlar alanı hiçbir zaman tamamen ortadan kalkmamıştır.25 
Gelinen aşamada -özellikle mağdur ya da suçtan zarar görenin menfaatini üstün tutan görüş 
bakımından- şikayete bağlı suçlar tasnifinde, şahsî dava açabilme26 ve kamu davasına katılma 
kurumlarında söz konusu ayrım etkisini sürdürmektedir. Gerçekçe insanlığın çok eskiden beri 
bildiği ve uyguladığı, Orta Çağ Avrupası’nda alanı daralan, 20. yüzyılda onarıcı adalet anlayışı 
temelinde ceza muhakemesi hukukuna yeniden dâhil edilen uzlaşma kurumu27 ile mağdurun 
uğradığı zararın fâil tarafından tazmin edilmesini, öngörülmüş ceza üzerinde etkili sayan 
yaklaşım28 da aynı bağlamda değerlendirilmelidir. Anglo-Sakson hukuk sisteminde iddia makamı 
ile şüpheli arasında suç ve ceza hususunda pazarlık ve anlaşma yapılabilir olması29 da kaynağı 
itibarıyla devletin bireylerle aynı hukukî statüde kabul edilmesinin bir sonucudur. 

 
21 Roth, An Eye for an Eye, 227. 
22 Bk. Can, Toplumsal İnsanın Evrensel Doğası ve Cinsel Suçlar, 148-151. Mesela Roma ceza hukukunda devlete karşı suçlar (kamu 
suçları)-özel suçlar (kişilere karşı suçlar) ayrımı benimsenmişti. Özel suçları işleyenler önceleri bizzat mağdur ya da yakınları 
tarafından cezalandırılmakta idi. Daha sonraları ise bu suçların takibi mağdur ya da yakınlarının şikâyetine tâbi kılınmıştır; bk. 
Halide Gökçe Türkoğlu, Roma Hukukunda Suç ve Ceza (Ankara: Seçkin Yayınları, 2017), 40 vd. 
23 Allah hakkı tabiri, kamu yararını (en-nef’u’l-âmm) ilgilendiren ve herhangi bir kişiye özgü olmayan hakları belirtmek için 
kullanılmaktadır. Hakkın Allah’a nispet edilmesi, öneminin büyüklüğü ve yararının genelliği sebebiyledir; bk. Sa’duddîn Mes’ûd 
b. Umer et-Teftâzânî, et-Telvîḥ ale’t-Tavżîḥ li metni’t- Tenḳīḥ (Mısır: Matbaatu M. Alî Sabîh ve Evlâdih, 1377/1957), 2/300; Ebû 
Abdillâh Şemsuddîn Muhammed b. Muhammed b. Muhammed el-Halebî İbn Emîri’l-Hâcc, et-Taḳrîr ve’t-taḥbîr (Beyrut: Dâru’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 1403/1983), 2/104. 
24 Bk. Ebû Bekr Alâuddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Ahmed es-Semerkandî, Tuḥfetu’l-fuḳahâ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1414/1994), 3/195-196. 
25 Nevzat Toroslu, Cürümlerin Tasnifi Bakımından Suçun Hukuki Konusu (Ankara: Savaş Yayınevi, 2019), 45-46, dip. 2. 
26 Şahsî dava, mülga 1412 sayılı Ceza Muhakemeleri Usulü Kanunu (CMUK) madde 344’e göre, kanunda gösterilen hâllerde, 
suçtan zarar gören kişinin önce Cumhuriyet Müddeiumumisinin iştirakini tahrike hacet olmaksızın açabildiği ceza davasıdır. 
5271 sayılı Ceza Muhakemesi Kanunu (CMK), her suçtan zarar görenin devlet olduğu yaklaşımından hareketle şahsî dava 
kurumunu kaldırmıştır. 
27 Bk. Mustafa Aydın Aşık, 6763 ve 7188 sayılı Yasa Değişiklikleri ile Ceza Muhakemesi Hukukunda Uzlaştırma (Ankara: Seçkin 
Yayıncılık, 2020). 18-20. 
28 Mesela Türk Ceza Kanunu (TCK) md. 168, malvarlığına karşı suçlarda, işlediği suçtan ötürü fâilin pişmanlık duyması ve 
mağdurun zararını kendiliğinden gidermesi hâlinde öngörülmüş cezadan indirim yapılmasını düzenlemektedir. 
 Mağdurun zararının tazmin edilmesi hususunda geniş bilgi için ayrıca bk. Veli Kafes, “Ceza Hukukunda Mağdurun Zararının 
Giderilmesi”, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 60/1 (2011), 83-156. 
29 Geniş bilgi için bk. Yusuf Solmaz Balo-Ekrem Çetintürk, “Amerika Birleşik Devletleri Ceza Hukuku Uygulamasında Savcı-
Sanık Pazarlığı ve Türkiye’de Uygulanabilirliği”, Gazi Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 17/1-2 (2013), 1243-1292. 



 

783  Hitit İlahiyat Dergisi • Cilt 24 • Sayı 2 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 

2. Günah ve Suç: Ayrımın Kavramsal Zemini 
Günah ve suç, tanımlanmaları güç olan kavramlardandır. Günah ya da suç teşkil ettiği düşünülen 
davranışlar inanca, felsefî eğilime, toplumsal yapıya, çağa ve coğrafyaya göre değişiklik 
gösterebildiği için içerik ve kapsamdan hareketle her biri için ortak bir kavramsal tanıma ulaşmak 
mümkün değildir. Günah ya da suç teşkil eden davranışların, içerik ve kapsam değil, ancak ‘belli 
normlara aykırı olmak’ bakımından ortak bir mahiyete sahip oldukları söylenebilir. Dolayısıyla 
belli bir davranışın günah ya da suç olarak nitelenmesi doktriner/öğretisel bir değerlendirmenin 
dışına çıkamayacağı hâlde, günah ve suçtan her birinin kavramsal tanım ve analizi ancak teorik 
bir soyutlama faaliyetine ve bu faaliyetin derecesine bağlıdır.  

Günah, tanrısal (tanrı ve/veya aşkın/kutsal) olana ilişkin ya da onun tarafından öngörüldüğü 
kabul edilen normların –ki bunların bütününü geniş anlamında din tabiri ile belirtebiliriz- ihlâli ve 
bu ihlâlden doğan sorumluluk türü biçiminde tanımlanabilir. Bu tanımın, yukarıda belirttiğimiz 
gerekçelerle, biçimsel olduğu, yani günah teşkil ettiği düşünülen davranışın mahiyetinden 
hareketle yapılmadığı açıktır. Günah tabiri hem ilgili normların ihlâl edilmesi hem de sevap karşıtı 
olumsuz değer anlamlarında kullanılabilmektedir. Her iki anlam birbiriyle irtibatlı olmakla, hatta 
aralarında nedensellik ilişkisi bulunmakla birlikte, bu çalışmada bizi suç kavramıyla karşılaştırma 
yapabilme bakımından tabirin ilk anlamı ilgilendirmektedir. Günah kavramının özünde, tanrısal 
olana saygısızlık bulunmaktadır. Saygısızlık, bizzat tanrısal olana karşı içsel (düşünsel), sözlü ve 
fiilî bir davranışla olabileceği gibi, onun emrettiği davranışları yerine getirmemek (ihmâl) ve 
yasakladığı davranışları işlemek suretiyle de gerçekleşmiş olabilir.30 İslâm’da içsel davranışların 
da esasta ihlâl edici nitelikte oldukları, fakat eyleme dökülmedikçe ya da konuşulup açık 
edilmedikçe, Allah tarafından affedilmeleri sebebiyle günah sorumluluğuna yol açmayacakları 
bildirilmiştir.31 Günah kavramının esas itibariyle teistik geleneklere ait olduğu, erken dönem 
Budizm gibi tanrılık kavramının bulunmadığı geleneklerde yer almadığı belirtilmektedir.32  

Günah, ilgili norma aykırı düşen davranış ancak kasıtla işlendiğinde oluşmaktadır. İslâm açısından 
unutma, uyuma, baygınlık, bunama, akıl hastalığı ve küçüklük hâllerinde işlenen davranışlar 
sahiplerine iradî bir isnadın mümkün olmamasından ötürü ve hata –ki bilmemeyi de içine 
almaktadır- hâlinde işlenen davranışlar da kasıt unsurunu barındırmadığı için günâh teşkil 
etmemektedir.33 İkrâh altında ve zaruret durumunda kalmak gibi kimi hâllerde ise aslen (azîmet 
olarak) günah teşkil eden bir davranışın işlenmesi, kastın varlığına rağmen, kişinin mazeretinden 
ötürü, yani dince tanınmış ruhsat sebebiyle fâilini günahkâr kılmamaktadır.34 

Günah, dine ait normları ihlâl eden davranış olarak tanımlandığında, her normatif yapının 
ihlâlinde olduğu gibi, ona da bağlanan bir yaptırım unsuru bulunmaktadır. Günahın yaptırımı, bir 
dinden diğerine ve günah teşkil ettiği düşünülen davranışın türüne göre değişiklik göstermekle 
birlikte, ortak bir tasnifle, dünyevî ve uhrevî kısımlarına ayrılabilir. Günahın yaptırımı olarak 

 
30 krş. A. W. Mair, “Sin (Greek)”, Encyclopedia of Religion and Ethics, ed. James Hastings (Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926), 
11/545. 
31 Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd İbn Mâce el-Kazvînî, es-Sunen (İstanbul: Dâru Sahnûn ve Çağrı Yayınları, 1413/1992), 
“Talâk”, 16. 
32 Bk. T. W. Rhys Davids–C. A. F. Rhys Davids, “Sin (Buddhist)”, Encyclopedia of Religion and Ethics, ed. James Hastings 
(Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926), 11/533-534; Charles Taliaferro-Elsa J. Marty, A Dictionary of Philosophy of Religion 
(London: The Continuum International Publishing Group, 2010), 216. 
33 Bk. Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Mervezî, el-Musned, thk. Şuayb Arnaût vd. (Beyrut: 
Muessesetu’r-Risâle, 1421/2001), 2/254, 266, 373, 444, 461, 41/224, 232, 42/51; Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm 
el-Cu‘fî el-Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ (Dimaşk/Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 1423/2022), “Itk”, 6; İbn Mâce, “Talâk”, 16. 
34 Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî eş-Şâtıbî el-Ğırnâtî, el-Muvâfaḳāt, thk. Ebû Ubeyde Meşhûr b. Hasen Âl 
Selmân (b.y.: Dâru İbn Affân, 1417/1997), 4/52. 



 

784  Hitit Theology Journal • Volume 24 • Number 2 

Talip TÜRCAN 

cezalandırma, maddî ve manevî biçimlerde de gerçekleşebilir.35 Kur’ân da bireylerin ve 
toplumların işledikleri günahlara hem dünyevî ve uhrevî hem de maddî ve manevî nitelikte 
yaptırımlar (azâb) öngörüldüğünü bildirmekte, uhrevî yaptırımın asıl yaptırım olduğunu haber 
vermektedir.36 

Suç kavramını tanımlama çabaları da tanımları yapanların mensup oldukları felsefî eğilimleri ile 
suç genel teorisine dönük tutumlarından etkilenmiş durumdadır.37 Doğal hukuk görüşünü 
benimseyen bir kimse için suç tanımında temel ölçüt adalete aykırılık iken, bir sosyolog ya da 
realist hukukçu için toplumun yerleşik düzeninin ihlâl edilmesidir. Hukukun pozitivist teorisi 
açısından suç kavramına bakıldığında ise suçun, -unsurlarının kavramsal analizi ve tasnifinde 
görüş ayrılıklarına düşülmüş olsa bile- ceza yaptırımı içeren bir normun icrâî ya da ihmâlî bir 
davranışla ihlâl edilmesi biçiminde tanımlanabileceği anlaşılmaktadır. Bunun, suç teşkil eden 
davranışın mahiyetinden hareketle yapılmış bir tanım olmadığı açıktır. Çünkü bir davranışın suç 
sayılması, isnadî ve itibarî bir niteleme olup, zamana, yere ve topluma göre değişebilmektedir. 
Bundan dolayı değişmez bir ölçütle belli davranışların mahiyetleri gereği suç oluşturdukları için 
cezalandırılmalarından değil, norm koyucu irade onlara ceza yaptırımı bağladığı için suç 
sayılmalarından38 söz etme zorunluluğu açığa çıkmaktadır. 

İslâm hukukunun klasik doktrininde, tespit edebildiğimiz kadarıyla, el-Mâverdî’nin (ö. 450/1058) 
“Suçlar (cerâim) Allah’ın hadd ya da ta’zîr yaptırımı bağladığı şer’î yasaklardır”39 biçimindeki 
tanımı hariç tutulursa, suç kavramı, teorik düzeyde, şer’a aykırılık  (muhâlefe li’ş-
şer’/muhâlefetu’ş-şer’) kavramından ayırt edilerek tanımlanmış değildir. Şer’a aykırılık tabirini, 
ilahî irade tarafından öngörülen normların ihlâl edilmesi anlamında kullanıyoruz. Şer’a aykırılık, 
hukuka aykırılık kavramından daha geniş kapsamda olup, günah, suç, haksız fiil, ibadet ya da 
hukukî işlemin geçersizliği biçimindeki değerlendirmelerin tamamını içermektedir.40 Şer’a 
aykırılıkla kastedilenin bir suç fiili olduğu, bağlam vesilesiyle ve/veya ilgili fiile ceza yaptırımı 
bağlanmış olmasından anlaşılmaktadır. Ayrıca suç teşkil eden fiili ifade etmek için cürm41 ve 

 
35 Çeşitli din ve inançlarda günahlar ve onlara bağlanan yaptırımlar hususunda bk. S. H. Langdon, “Sin (Babylonian)”, 
Encyclopedia of Religion and Ethics, ed. James Hastings (Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926), 11/531-533; Rhys Davids-Rhys 
Davids, “Sin (Buddhist)”, Encyclopedia of Religion and Ethics, 11/533-534; J. A. MacCulloch, “Sin (Celtic)” Encyclopedia of 
Religion and Ethics, ed. James Hastings (Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926), 11/534-535; J. Dyer Ball, “Sin (Chinese)”, 
Encyclopedia of Religion and Ethics, ed. James Hastings (Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926), 11/535-537; H. R. Mackintosh, “Sin 
(Christian)”, Encyclopedia of Religion and Ethics, ed. James Hastings (Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926), 11/538-544; Aylward 
M. Blackman, “Sin (Egyptian)”, Encyclopedia of Religion and Ethics, ed. James Hastings (Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926), 
11/544-545; A. W. Mair, “Sin (Greek)”, Encyclopedia of Religion and Ethics, 11/545-556; W. H. Bennett, “Sin (Hebrew and 
Jewish)”, Encyclopedia of Religion and Ethics, ed. James Hastings (Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926), 11/556-560; A. Berriedale 
Keith, “Sin (Hindu)”, Encyclopedia of Religion and Ethics, ed. James Hastings (Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926), 11/560-562; 
L. C. Casartelli, “Sin (Iranian)”, Encyclopedia of Religion and Ethics, ed. James Hastings (Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926), 
11/562-566; Michel Revon, “Sin (Japanese)”, Encyclopedia of Religion and Ethics, ed. James Hastings (Edinburgh: T&T Clark, 
1908-1926), 11/566-567; J. S. Reid, “Sin (Roman)”, Encyclopedia of Religion and Ethics, ed. James Hastings (Edinburgh: T&T 
Clark, 1908-1926), 11/569-570; S. G. Youngert, “Sin (Teutonic)”, Encyclopedia of Religion and Ethics, ed. James Hastings 
(Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926), 11/570-571. 
36 Mesela bk. Bakara 2/7, 10, 59, 81, 85, 114; Âl-i İmrân 3/11, 56, 77; Mâide 5/36, 49; En’âm 6/6, 65, 125; A’râf 7/100; Enfâl 8/54; 
Yûnus 10/100; Ra’d 13/34; Kehf 18/29; Hacc 22/9; Ankebût 29/40; Secde 32/20.  
37 Bk. Sulhi Dönmezer-Sahir Erman, Nazarî ve Tatbikî Ceza Hukuku (İstanbul: Beta Basım Yayım Dağıtım, 1997), 1/311, dip. 31. 
38 Bk. Wilhelm Gallas, “Cezalandırılabilirliğin Temelleri ve Sınırları (Suç Kavramı Üzerine Düşünceler)”, çev. İzzet Özgenç, Selçuk 
Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 4/1-2 (1994), 306. 
39 Ebu’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî, el-Aḥkâmu’s-sulṭâniyye, thk. Ahmed Câd (Kahire: Dâru’l-Hadîs, 
1427/2006), 322. Aynı tanım Ebû Ya’lâ el-Ferrâ tarafından da yapılmaktadır. Şu kadar ki Ebû Ya’lâ, şer’î yasaklar (mahzûrât 
şer’iyye) yerine, şer’ tarafından yasaklanmış (mahzûrât bi’ş-şer’) tabirini kullanmaktadır; bk. Ebû Ya‘lâ Muhammed b. el-Huseyn 
b. Muhammed b. Halef el-Ferrâ, el-Aḥkâmu’s-sulṭâniyye (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1421/2000), 257. 
40 Klasik literatürde şer’a aykırılık kavramının doğrudan bir tanımı bulunamamış olmakla birlikte, tabirin kullanıldığı bağlamlara 
bakıldığında kapsamının belirttiğimiz genişlikte olduğu açıkça görülmektedir. 
41 Cürm teriminin suç anlamında kullanımı için mesela bk. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, thk. A. Muhammed Muavvad-A. Ahmed 
Abdulmevcûd (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1999), 13/357; Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd İbn Hazm el-Endelûsî, 



 

785  Hitit İlahiyat Dergisi • Cilt 24 • Sayı 2 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 

cerîme terimlerine, fakat en çok cerîme terimine başvurulmaktadır.42 Şu kadar ki cerîme terimi 
yalnızca suçları değil, yerine göre şer’a aykırılığın başka türlerini belirtmek amacıyla da 
kullanılabilmektedir.43 Cinâyet terimi ise suç da dâhil, ibadet kurallarına ve hukuka aykırı her türlü 
davranışı karşılamak üzere geniş anlamda kullanılabilmekle birlikte, çoğunlukla, yalnızca adam 
öldürme suçunu ya da müessir fiilleri göstermektedir.44 Klasik doktrinde şer’a aykırılık kavramını 
ifade etmek için başvurulan bir diğer terim de ma’siyettir. Şu kadar ki ma’siyet (ma’siye, ç. meâsî) 
terimi yalnızca doğrudan yasaklanmış davranışların kasıtla işlenmiş hâlini belirtmek için 
kullanılmaktadır. Nitekim el-Pezdevî (ö. 482/1089) ma’siyeti “bizzat kendisinden ötürü (öyle 
olduğu için) yasaklanmış harâm fiil” biçiminde tanımlamaktadır.45 Vâcibin terki ve harâmın 
işlenmesi ma’siyet teşkil etmektedir. Kısaca ma’siyet, emredileni yerine getirmek ve yasaklananı 
yapmaktan geri durmak anlamındaki tâatin zıddıdır.46 Buna göre her ma’siyet, suç ve haksız fiil 
gibi başka dünyevî/hukukî değerlendirmelere konu kılındığında ya da onlar kastedildiğinde bile, 
uhrevî sorumluluğu kaldırıcı koşulların yokluğu hâlinde mutlak surette günah bir davranışı temsil 
etmektedir. Ma’siyet, ancak kasıtla işlenmiş ve uhrevî sorumluluğu kaldırıcı koşullar olmaksızın 
gerçekleşen şer’a aykırı davranış biçiminde tanımlanabilir. Şu hâlde ma’siyet, günah (ism, zenb, 
hatîe) kavramıyla örtüşmektedir. Ma’siyet, ancak kasıtla işlenebileceği için, kanımızca, cerîme ve 
cinâyet kavramlarından hiç olmazsa belirtilen açıdan daha dar kapsamlıdır.47 Ayrıca şer’a 
aykırılık ve ma’siyet arasında da tam girişimlilik bulunduğu, yani her ma’siyet şer’a aykırı olduğu 
halde tersinin geçerli olmadığı anlaşılmaktadır. 

İslâm hukukunun klasik doktrininden, -ister iradeci isterse normcu olsun- pozitivist teorinin ‘ceza 
yaptırımı ile desteklenmiş bir normun ihlâl edilmesi’ biçimindeki suç tanımı ile uyumlu bir suç 
kavramı elde edilmesi mümkün görünmektedir.48 Her ne kadar klasik doktrinde yerleşik hâle 

 
el-Muḥallâ bi’l-âsâr, thk. Abdulğaffâr S. el-Bendârî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1431/2010), 7/479; İbn Hazm, el-Îṣâl fi’l-
Muḥallâ bi’l-âsâr, thk. Abdulğaffâr S. el-Bendârî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1431/2010), 12/198. 
42 Klasik doktrinin temel kaynaklarında ceza hukuku ile ilgili kısımlara göz atmak belirtilen tespiti yapmak için yeterlidir. 
43 Mesela bk. Alâuddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed el-Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾi (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-
İlmiyye, 1406/1986), 6/286; Ebu’l-Kâsim Abdulkerîm b. Muhammed b. Abdilkerîm er-Râfiî el-Kazvînî, el-ʿAzîz şerḥu’l-Vecîz (eş-
Şerḥu’l-kebîr), thk. A. Muhammed Muavvad-A. Ahmed Abdulmevcûd (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1417/1997), 13/6; Ebû 
Amr Takıyyuddîn Usmân b. Salâhiddîn Abdirrahmân b. Mûsâ İbnu’s-Salâh eş-Şehrezûrî, Şerḥu muşkili’l-Vasîṭ, thk. A. H. Ahmed 
Bilâl (Suudi Arabistan: Dâru Kunûzi İşbiliyyâ, 1432/2011), 3/247; Ebu’l-Fadl Mecduddîn Abdullâh b. Mahmûd b. Mevdûd el-
Mevsılî, el-İḫtiyâr li taʿlîli’l-Muḫtâr (Kahire: Matbaatu’l-Halebî, 1356/1937), 2/107; Ebû Muhammed Fahruddîn Usmân b. Alî b. 
Mihcen b. Yûnus es-Sûfî el-Bâriî ez-Zeylaî, Tebyînu’l-ḥaḳāʾiḳ şerḥu Kenzi’d-deḳāʾiḳ (Bulak: el-Matbaatu’l-Kubra’l-Emîriyye, 1313-
1315), 3/60; Ebu’l-Abbâs Şihâbuddîn Zerrûk Ahmed b. Ahmed b. Muhammed b. Îsâ el-Burnusî el-Fâsî, Şerḥu Zerrûḳ ʿ alâ metni’r-
Risâle li’bni Ebî Zeyd el-Ḳayrevânî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1427/2006), 1/64. 
44 Cinâyet terimi en geniş anlamında hadd ve kısâs suçları, haksız fiiller ile hayvanların ve eşyanın verdiği zararların tamamını 
içine almaktadır. Ayrıca cinâyet, başta ihrâm olmak üzere, ibadet kurallarının ihlâl edilmesini ve bu türden fiilleri ifade etmek 
amacıyla da kullanılmaktadır. Mesela bk. Ebû Bekr Muhammed b. İbrâhîm b. el-Munzir en-Nîsâbûrî, el-İḳnâʿ, thk. Abdullah b. 
Abdulazîz el-Cibrîn (Riyad: Matâbiu’ı-Ferazdaki’t-Ticâriyye, 1408), 2/406, 685, 715-716; İbn Hazm, el-Muḥallâ bi’l-âsâr, 6/457, 
461; Ebû Bekr Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, el-Mebsûṭ (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1409/1989), 1/78, 172, 3/65, 66, 
4/103, 122, 27/84; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾi, 2/101, 139, 190, 195, 7/233; Ebu’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. 
Muhammed İbn Ruşd el-Hafîd el-Kurtubî, Bidâyetu’l-muctehid ve nihâyetu’l-muḳteṣid (Kahire: Dâru’l-Hadîs, 1425/2004), 
4/177; Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. Muhammed b. Kudâme el-Makdisî, el-Muġnî, thk. A. et-Türkî ve 
A. M. el-Hulv (Riyad: Dâru Âlemi’l-Kütüb, 1417/1997), 5/206, 373, 6/191, 228; Ebu’l-Vefâ (Ebû İshâk) Burhânuddîn İbrâhîm b. Alî 
b. Muhammed İbn Ferhûn el-Ceyyânî el-Medenî, Tebṣıratu’l-ḥukkâm fî uṣûli’l-aḳżıye ve menâhici’l-aḥkâm (Kahire: Mektebetu’l-
Külliyyâti’l-Ezheriyye, 1406/1986), 2/227 vd. 
45 Ebu’l-Hasen Ebu’l-Usr Alî b. Muhammed b. el-Huseyn b. Abdilkerîm el-Pezdevî, Uṣûlu’l-Pezdevî (İstanbul: Şirket-i Sahâfiye-i 
Osmâniye, 1308/1890), 3/200. Ayrıca bk. Ebû Zeyd Ubeydullâh (Abdullâh) b. Umer b. Îsâ ed-Debûsî, Taḳvîmu’l-edille (Beyrut: 
Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1421/2001), 39. 
46 İbn Hazm, el-İḥkâm fî uṣûli’l-aḥkâm (Beyrut: Dâru’l-Âfâkı’l-Cedîde, ts.), 1/43. 
47 Gerekçelendirme hariç kısmen benzer bir tespit için bk. Abdulazîz Âmir, et-Taʿzîr fi’ş-şerîʿati’l-İslâmiyye (Kahire: Dâru’l-
Fikri’l-Arabî, 1389/1969), 90. 
48 krş. Âmir, et-Taʿzîr fi’ş-şerîʿati’l-İslâmiyye, 83. 



 

786  Hitit Theology Journal • Volume 24 • Number 2 

Talip TÜRCAN 

gelmemiş49 ve hatta neredeyse atıf dahi yapılmamış50 da olsa, el-Mâverdî’nin yukarıda 
zikrettiğimiz tanımı, belirtilen kavramsal çıkarımın imkânına ilişkin en önemli kanıttır. el-Mâverdî 
de, pozitivist teoride olduğu gibi, suçu, ihlâline ceza yaptırımı bağlanmış normlar üzerinden 
tanımlamaktadır. Ayrıca klasik doktrinde suçların onlara bağlanan ceza yaptırımının türüne göre, 
yani yaptırımın hadd ya da ta’zîr türünde oluşuna göre tasnif edilmesi de söz konusu tespiti 
desteklemektedir.  

3. İslâm Hukukunda Günah ve Suç İlişkisi 
Fıkıh, amelîlik niteliği gereği, bir hukuk düzenine göre çok daha geniş bir normatif yapıdır. Fıkhın 
düzenlediği alanın genişliği öngördüğü yaptırım kurumuna da yansımıştır. Buna göre fıkıh, 
normların ihlâline salt dünyevî, salt uhrevî ya da hem dünyevî hem de uhrevî yaptırım 
bağlayabilmektedir. Fıkhın salt dünyevî ve salt uhrevî düzeyde iki ayrı değerlendirme türüne 
imkân vermesi, yukarıda değindiğimiz üzere, şer’îlik karakterine aykırı değildir. Dünyevî yaptırım 
tabiriyle, ibadetlere ilişkin normların ihlâline bağlanan geçersizlik değerlendirmeleri de dâhil, 
hukukî (hukukî/medenî ve cezaî) yaptırımları; uhrevî yaptırım tabiriyle de kişilerin işledikleri 
günahlar sebebiyle âhirette karşılaşacakları cezaları kastediyoruz. Uhrevî yaptırımın dünyadaki 
etkisi, kişinin uhrevî sorumluluk bilinciyle doğru orantılıdır.51 Bir davranışın suç olarak 
değerlendirilmesi yalnızca hukuka özgü olduğu için, biz, günah ve suç ilişkisinde fıkhın içinden 
hukuka karşılık gelen ve İslâm hukuku olarak adlandırdığımız alanı dikkate alacağız. 

İslâm hukukunun klasik doktrininde günah ve suç kavramları arasında doğrudan bir ilişki (nisbet) 
kurulduğu kuşkusuzdur. Bununla birlikte, ilişkinin türünü belirlemek belli bir analizi zorunlu 
kılmaktadır. Diğer bir ifadeyle günah ve suç kavramları arasında ayrıklık bulunmadığı yukarıda 
verilen tanımlardan anlaşılmaktadır. Geriye eşitlik, tam girişimlilik ve eksik girişimlilik ilişkileri 
kalmaktadır. Günah ve suç kavramları arasında bunlardan acaba hangisi bulunmaktadır? Her bir 
günah suç ve her bir suç da günah mıdır? Tüm suçlar günah olduğu hâlde, bazı günahlar suç değil 
midir? Ya da aksine, tüm günahlar suç, bazı suçlar günah değil midir? Yoksa günahlardan 
yalnızca bazıları suç ve suçlardan da yine yalnızca bazıları mı günahtır? Bu sorulara klasik 
doktrindeki bir kısım tespit, tasnif ya da tartışmalardan hareketle cevap bulunabileceğini 
düşünüyoruz. Şöyle ki; 

3.1. Yasama Düzeyinde Günah ve Suç İlişkisi 
3.1.1. Ceza yaptırımı, günah niteliğinde olmayan davranışlara da bağlanabilir: 
Suç, pozitif düzeyde, ki klasik doktrinde de aynı tutum benimsenmiştir, kendisine ceza yaptırımı 
bağlanmış davranış biçiminde tanımlanabilmektedir. İslâm hukukunda ceza yaptırımları hadd52 
ve ta’zîr kısımlarına ayrılmaktadır. Ayrıca kimi davranışlara da dünyevî, fakat hukukî (cezaî ya da 
medenî) nitelikli olmayan, ibadet türünde bir yaptırım olarak keffâretler öngörülmüştür. İslâm 
hukukunun klasik doktrininde günah teşkil eden davranışlar kendilerine bağlanan yaptırımın 

 
49 Bk. Mehmet Boynukalın, “Suç”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37/353. Nitekim 
İslâm ceza hukukunun çağdaş kaynaklarında genellikle el-Mâverdî’nin suç tanımının esas alınması ve yalnızca ona atıf yapılması 
da tespitimizi desteklemektedir. 
50 Tanım, el-Mâverdî’nin kendi furû-ı fıkh türündeki eseri el-Ḥâvi’l-kebîr’de de yer almamaktadır. Tanımı klasik literatürde bir 
yerde bulabildik. Onda da tanım el-Mâverdî anılmadan verilmektedir. Üstelik eser, genel bir furû-ı fıkh kaynağı değildir; bk. 
Ebu’l-Fadl Muhmmed b. Abdilvehhâb b. Abdillatîf el-A’rac [Alî b. Muhammed el-Ğazzâlî], Taḥrîru’s-sulûk fî tedbîri’l-mulûk, thk. 
Fuâd Abdulmun’im (İskenderiye: Muessesetu Şebâbi’l-Câmia, ts.) 57. Taḥrîru’s-sulûk fî tedbîri’l-mulûk başlıklı eser el-A’rac’a 
nispet edilerek yayımlanmışsa da, Özgür Kavak tarafından gerçekte müellifinin Alî b. Muhammed el-Ğazzâlî (ö. 877-878/1473-
1474?) olduğu gösterilmiştir; bk. Özgür Kavak, “XV. Yüzyılda Kahire’de Siyaset, Hukuk ve Ahlakı Birlikte Düşünmek: Ali 
Gazzali’nin Tahrîrü’s-Sülûk fî Tedbîri’l-Mülûk İsimli Risalesi”, Dîvân: Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi 39 (2015/2), 103-140. 
51 Bu hususta geniş bilgi için bk. Talip Türcan, İslâm Hukuk Biliminde Hukuk Normu –Kavramsal Analiz ve Geçerlilik Sorunu- 
(Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016), 134-143. 
52 Bu bağlamda kısâs ve diyet yaptırımlarını hadd kapsamında tasnif ediyoruz. 



 

787  Hitit İlahiyat Dergisi • Cilt 24 • Sayı 2 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 

hadd, keffâret ya da ta’zîr türünde oluşuna göre tasnif edilmektedir.53 Buna karşılık, bir davranışa 
ceza yaptırımı bağlanıp onun suç sayılabilmesi için aynı zamanda günah niteliği taşımasının 
zorunlu olmadığı da belirtilmektedir.54 Çünkü cezalandırmada temel ilke, ceza yaptırımlarının 
(ukûbât) günah nitelikli (meâsî) ya da tahrîme konu davranışları değil, kamu yararını ve/veya 
kamu düzenini ihlâl edici davranışları (mefâsid) takip etmesidir.55 

Gerçekten de İslâm ceza hukukunda bir davranış günah teşkil etmediği hâlde, onun hadd ya da 
ta’zîr suçu sayıldığını gösteren örnekler bulunmaktadır: 

Meşru/âdil devlet başkanına (el-imâmu’l-hakk/el-imâmu’l-adl) karşı isyana 
kalkışmak/ayaklanmak anlamındaki bağy,56 çoğunluk tarafından bir hadd suçu olarak kabul 
edilmesine rağmen,57 suçun fâilleri dayandıkları geçerli bir te’vîl (te’vîlun sâiğ/câiz) sebebiyle 
günahkâr sayılmamaktadırlar. Diğer bir ifadeyle bağy, Müslümanların birliğine yönelmiş bir 
saldırı (mefsedet) olduğu için suç olarak tanımlanmakta, fakat geçerli ictihâdî bir sâikle işlendiği 
için günah olarak nitelenmemektedir.58 Hanefî doktrininde bağy suçunun,59 önceleri, büyük ya 
da küçük her günahı küfür gören, benimsedikleri te’vîlden ötürü Müslümanlarla savaşmayı, 
onların canlarına ve mallarına kastetmeyi meşru sayan, askerî güçlerine (men’a/kuvve/şevke) 
dayanarak meşru devlet başkanına isyan eden tarihsel Hâricîlik üzerinden tanımlandığı60 ve aynı 
zamanda günah bir davranış (ma’siyet) olarak nitelendiği görülmektedir.61 Oldukça geç bir 
dönemde İbnu’l-Humâm (ö. 861/1457) devlet başkanına itaatten ayrılma (el-hurûc an tâati 
imâmi’l-hakk) suçuna ilişkin, suçun bir te’vîle dayalı olarak işlenip işlenmemesi ve suçu 
işleyenlerin yeterli güce (men’a) sahip olup olmamaları bakımından, doktrinin sonraki 
gelişiminde yer bulan dörtlü bir tasnif yapmıştır. Tasnifte, devlet başkanına bir te’vîle dayalı 
olarak isyan eden, fakat Hâricîlerin yaptıkları gibi Müslümanların kanlarını dökmeyen, 
kadınlarının ve çocuklarının esir edilmesini mubâh görmeyen isyancıların dördüncü kategori 

 
53 Bk. Ebû Abdillâh Şemsuddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb ez-Zuraî ed-Dimaşkî İbn Kayyim el-Cevziyye, eṭ-Ṭuruḳu’l-
ḥukmiyye fi’s-siyâseti’ş-şerʿiyye, thk. Nâyif b. Ahmed el-Hamed (Riyad/Beyrut: Dâru Atââti’l-İlm ve Dâru İbn Hazm, 
1440/2019), 1/279, 281-282; İbn Kayyim el-Cevziyye, Zâdu’l-meʿâd fî hedyi ḫayri’l-ʿibâd, thk. A. Ecmel el-Islâhî vd. (Riyad-
Beyrut: Dâru Atââti’l-İlm ve Dâru İbn Hazm, 1440/2019), 5/31; İbn Kayyim el-Cevziyye, İʿlâmu’l-muvaḳḳıʿîn ʿan rabbi’l-ʿâlemîn, 
thk. A. Ecmel el-Islâhî, (Riyad-Beyrut: Dâru Atââti’l-İlm ve Dâru İbn Hazm, 1440/2019), 2/414. Aşağıda geleceği üzere şâfiî 
hukukçular, günah teşkil etseler bile kimi davranışlara ta’zir cezası bağlanmasını zorunlu görmemektedirler. 
ناودع لاو مثإ ریغ نم دسافملل اعفد رجاوزلا بجت دقو 54  bk. Ebû Muhammed İzzuddîn Abdulazîz b. Abdisselâm b. Ebi’l-Kâsim es-Sulemî ed-
Dimaşkî, Ḳavâʿidu’l-aḥkâm fî meṣâliḥi’l-enâm (Kahire: Mektebetu’l-Külliyyâti’l-Ezheriyye, 1414/1991), 1/178. 
میرحتلا نود دسافملا عبتت تابوقعلا 55  ya da يصاعملا لا دسافملا عبتت تابوقعلا  bk. Ebu’l-Abbâs Şihâbuddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-
Karâfî, Envâru’l-burûḳ fî envâʾi’l-furûḳ (el-Furûḳ) (Beyrut: Âlemu’l-Kütüb, ts.), 4/180; Karâfî, Nefâʾisu’l-uṣûl fî şerḥi’l-Maḥṣûl, thk. 
A. Muhammed Muavvad-A. Ahmed Abdulmevcûd (Mekke-Riyad: Mektebetu Nizâr Mustafâ el-Bâz, 1416/1995), 4/1585; Karâfî, 
eẕ-Ẕeḫîra, thk. Muhammed Haccî vd. (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1994), 8/270, 10/230-231; Muhammed b. Muhammed Sâlim 
el-Meclisî eş-Şinkîtî, Levâmiu’d-durer fî hetki estâri’l-Muḫtaṣar (Nuakşot: Dâru’r-Rıdvân, 1436/2015), 10/450. el-Karâfî, İmâm 
Mâlik adına bu ilkeden hadd cezalarını, onların her birinin ma’siyetten ötürü öngörüldüğü gerekçesiyle, istisna etmektedir (el-
Furûḳ, 4/180). Fakat, el-Karâfî’nin bu değerlendirmesi, aşağıda geleceği üzere, bağy suçu bağlamında söyledikleri ile 
çelişmektedir.  
56 Zeylaî, Tebyînu’l-ḥaḳāʾiḳ, 3/293; Zeynuddîn b. İbrâhîm b. Muhammed İbn Nuceym el-Mısrî, el-Baḥru’r-râʾiḳ şerḥu Kenzi’d-
deḳāʾiḳ (Mısır: el-Matbaatu’l-İlmiyye, 1311), 5/151; Muhammed Emîn İbn Âbidîn, Reddu’l-muḥtâr ʿale’d-Durri’l-muḫtâr (Mısır: 
Şeriketu ve Matbaatu Mustafâ el-Bâbî el-Halebî ve Evlâdih, 1386/1966), 4/261. 
57 Râfiî, el-ʿAzîz, 11/69; Karâfî, eẕ-Ẕeḫîra, 12/5; Halîl b. İshâk b. Mûsâ el-Cundî, el-Muḫtaṣar, thk. Ahmed Câd (Kahire: Dâru’l-Hadîs, 
1426/2005), 237. Hanbelî hukukçular haddu’l-bağy terimini kullanmasalar da, bağy suçunu kitâbu’l-hudûd kapsamında tasnif 
etmektedirler; bk. İbn Kudâme, el-Muḳniʿ, thk. M. el-Arnaût-Y. M. el-Hatîb (Cidde: Mektebetu’s-Sevâdî, 1421/2000), 431 vd.; 
Ebu’n-Necâ Şerefuddîn Mûsâ b. Ahmed b. Mûsâ el-Haccâvî el-Makdisî, el-İḳnâʿ (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, ts.), 4/244 vd.; Mansûr 
b. Yûnus b. Salâhiddîn el-Behûtî (el-Buhûtî), er-Ravżu’l-murbiʿ şerḥu Zâdi’l-mustaḳniʿ, thk. Hâlid b. Alî el-Meşîkah vd. (Kuveyt: 
Dâru Rakâiz, 1438), 3/377. 
58 Bk. Karâfî, el-Furûḳ, 1/213. 
59 Hanefî doktrini özelinde bağy suçuna ilişkin görüşlerin tarihsel gelişim süreci hakkında bk. Ayşegül Şimşek, Hanefî 
Mezhebinde Zalim İmama İtaat-İsyan Tartışmaları ve Bağy Literatürü (H. 6./M. 12. Yy.a Kadar) (İstanbul: Marmara Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023). 
60 Bk. Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾi, 7/140. Ayrıca bk. İbn Nuceym, el-Baḥru’r-râʾiḳ, 5/151. 
61 Serahsî, el-Mebsûṭ, 10/124; Mevsılî, el-İḫtiyâr, 4/151. 



 

788  Hitit Theology Journal • Volume 24 • Number 2 

Talip TÜRCAN 

olarak alındığı anlaşılmaktadır ki,62 bağy suçunun bu türünün hanefî doktrinine göre de günahla 
ilişkilendirilmediği söylenebilir. Bu, çoğunluk (cumhûr) tarafından suçun fâillerinin bid’at 
ehlinden olup olmamalarına göre yapılan tasnifle uyumludur. Öyleyse en azından klasik 
doktrindeki ağırlıklı görüş bakımından söyleyebiliriz ki günah teşkil etmeyen bağy suçunun en 
önemli unsurları, suçun, bid’at ehlinden olmayan (ehl-i haktan olan) kişilerce işlenmesi ve 
kendilerince geçerli bir te’vîlden kaynaklanmış olmasıdır.63 Te’vîl, meşru devlet başkanınca ve 
onu destekleyen çoğunlukça (ehl-i adl) hatalı kabul edilse de, tıpkı ictihâdlarında hata eden 
müctehidler gibi, onu savunanları günahtan muaf kılan bir mazeret teşkil etmektedir.64 Bu 
itibarla doktrinde bağy suçu işleyenlere kimi zaman ma’siyet ve fısk nispet edilmesini, fâillerin 
ictihâda ehil olmamalarına, te’vîle dayalı olarak hareket etmemiş olmalarına ya da savundukları 
te’vîlin bâtıl olmasına yormak gerektiği ifade edilmektedir.65 Devlet başkanına muhalefeti, İslâm’ı 
terk etmek ve Müslüman toplumdan ayrılmak gibi sert sözlerle yeren rivâyetlerde66 kastedilenin 
de geçerli te’vîle dayanmaksızın gerçekleşen isyan olduğu düşünülmektedir.67 Ayrıca klasik 
doktrinin, ma’siyet niteliğinde olan emir, talep ve uygulamalarında devlet başkanına itaat 
yükümlülüğünün bulunmadığını bildiren ilke68 gereği, haklı bir sebeple girişilen isyanı bağy suçu 
kapsamında değerlendirmeme eğiliminde olduğu anlaşılmaktadır.69 Görüleceği üzere klasik 
doktrinde ağırlıklı görüş, fâillerinin bid’at ehlinden olmamaları ve geçerli bir te’vîle dayanmaları 
hâlinde bağy, kamu düzenini bozması nedeniyle ceza yaptırımı gerektiren bir suç, hatta 
çoğunluk bakımından bir hadd suçu kabul edilmekte, fakat günah bir davranış olarak 
nitelenmemektedir. Burada vurgulamamız gerekir ki, bağy suçu özelinde günah ve suç ilişkisi 
bakımından belirleyici olan te’vîl ile ne kastedildiği hususunun klasik doktrinde yeterince açık bir 
tanıma kavuşturulamamış olması, ki bunda en önemli etken devlet başkanlarının tarihsel süreçte 
hukuk düzeninin aradığı meşruiyet/adalet koşulunu çoğu zaman taşımamalarıdır,70 tartışmanın 
ehl-i hakk ve ehl-i bid’at ayrımı üzerinden, hukukî olmaktan ziyade politik bir düzlemde 
yürütülmesine yol açmıştır.  

 
62 Kemâluddîn Muhammed b. Abdilvâhid b. Abdilhamîd İbnu’l-Humâm es-Sivâsî el-İskenderî, Fetḥu’l-ḳadîr (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 
ts.), 6/99-100. Ayrıca bk. Molla Husrev, Muhammed b. Ferâmuz b. Alî, Dureru’l-ḥukkâm fî şerḥi Ġureri’l-aḥkâm (b.y.: Dâru İhyâi’l-
Kütübi’l-Arabiyye, ts.), 1/305; İbn Nuceym, el-Baḥru’r-râʾiḳ, 5/151; Sirâcuddîn Umer b. İbrâhîm b. Muhammed İbn Nuceym el-
Mısrî, en-Nehru’l-fâʾiḳ şerḥu Kenzi’d-deḳāʾiḳ, thk. Ahmed İzzuinâyet (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1422/2002), 3/265; İbn 
Âbidîn, Reddu’l-muḥtâr, 4/262. Dörtlü tasnifin daha önce Hanbelî doktrininde yapıldığı görülmektedir; bk. İbn Kudâme, el-
Muġnî, 12/238-242; Ebu’l-Ferec Şemsuddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Ahmed İbn Kudâme el-Makdisî, eş-Şerḥu’l-kebîr 
(Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1403/1983), 10/49-53. 
63 Klasik doktrin, bağy suçunun tanımında sahabe döneminde yaşanan tarihsel olayların etkisi altında bulunmaktadır. Bu itibarla 
olayların nasıl yorumlanması gerektiği hususundaki anlaşmazlık, bağy suçunun tanımına ve hükümlerine dönük görüş 
ayrılığının artmasına yol açmıştır. 
64 İbn Kudâme, el-Muġnî, 12/256-257; İbn Kudâme, eş-Şerḥu’l-kebîr, 10/64; İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetu’l-muḥtâc, 9/65; Ebû 
Abdillâh Şemsuddîn Muhammed b. Ahmed b. Ahmed b. Hamze er-Remlî el-Menûfî el-Ensârî el-Mısrî, Nihâyetu’l-muḥtâc ilâ 
şerḥi’l-Minhâc (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1404/1984), 7/402. 
65 Bk. İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetu’l-muḥtâc, 9/65; Remlî, Nihâyetu’l-muḥtâc, 7/402. 
66 Mesela bk. Buhârî, “Diyât”, 2; Ebu’l-Huseyn Muslim b. el-Haccâc b. Muslim el-Kuşeyrî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ (Riyad: Dâru Tîbe, 
1426), “Îmân”, 161; Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd) et-Tirmizî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, thk. A. M. Şâkir ve Diğerleri (Mısır: 
Şirketu Mektebe ve Matbaati Mustafâ el-Bâbî el-Halebî, 1375/1305), “Emsâl”, 3; Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. 
Muhammed el-Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Mustedrek ʿale’ṣ-Ṣaḥîḥayn, thk. M. Abdulkâdir Atâ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1411/1990), 1/203. 
67 Ebû Yahyâ Zeynuddîn Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed es-Suneykî el-Ensârî, el-Ġureru’l-behiyye fî şerḥi’l-Behceti’l-
Verdiyye (b.y.: el-Matbaatu’l-Meymeniyye, ts.), 5/72. 
68 Bk. Buhârî, “Cihâd”, 108, “Meğâzî”, 59; Müslim, “İmâret”, 38, 39. 
69 Nitekim klasik doktrinde, tarihsel tecrübenin bir sonucu olarak, devlet başkanına karşı isyan, haksız uygulamalar sebebiyle 
gerçekleşmişse, halkın isyancıları durdurmak üzere onun yanında yer almaması gerektiği hükme bağlanmıştır. Çünkü bu, zulme 
destek olmak anlamına gelir; bk. Ebû Muhammed (Ebu’s-Senâ) Bedruddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed el-Aynî, el-
Binâye şerḥu’l-Hidâye, thk. E. S. Şa’bân (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1420/2000), 7/298; İbn Âbidîn, Reddu’l-muḥtâr, 4/261. 
70 Klasik doktrin, isyanın haklı ya da haksız oluşunu belirlemede temel ilkelerin farkında olmakla birlikte, kan dökülmesinin 
önüne geçmek için iktidarı darbe (kahr ve ğalabe) yoluyla ele geçiren devlet başkanına karşı isyanı da haksız sayma aşamasına 
evrilmiştir. İsyanın haksız olması ile bir te’vîle dayalı olması birbirine karıştırılmamalıdır. 



 

789  Hitit İlahiyat Dergisi • Cilt 24 • Sayı 2 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 

Günah sayılmadığı hâlde hadd cezası gerektiren bir suç olarak görülen diğer bir davranış da bir 
hanefînin nebîz içmesidir. Hanefî doktrini nebîz içmeyi mubâh, çoğunluk ise harâm kabul 
etmektedir. Nebîz içen hanefî kişilere, hanefî doktrininin ictihâdda hata ettiği gerekçesiyle onlar 
günah işlememiş sayılmalarına rağmen,71 nebîzi yasaklayan bir düzenlemenin varlığı hâlinde ya 
da hanefî olmayan, mesela bir şâfiî hâkimin onu hamr yasağının kapsamında değerlendirmesi 
hâlinde, hadd cezası uygulanacağı kabul edilmektedir.72 

Ta’zîr suçlarının73 kimi türleri de günah niteliği taşımamaktadır. Onlardan biri, mümeyyiz 
küçüklerin işledikleri suçlardır. Mümeyyiz küçükler, sınırlı isnad yetenekleri ölçüsünde ta’zîr 
yaptırımının muhatabı kabul edilmektedirler. Zira hadd ve kısâs cezalarının aksine, ta’zîr 
yaptırımının uygulanabilmesi için kişinin bulûğa ermesi bir şart olarak aranmamakta, yalnızca 
temyiz kudretinin varlığı yeterli sayılmaktadır. Şu kadar ki, mümeyyiz küçüklere uygulanacak 
ta’zîr, bir ceza yaptırımı değil, te’dîb yaptırımıdır. İşledikleri davranış suç oluşturduğu hâlde isnad 
yeteneklerindeki eksiklik, cezanın te’dîbe dönüşmesine yol açmaktadır.74 Buna göre mümeyyiz 
küçüklerin işledikleri şer’a aykırı davranışlar hiçbir şekilde günah olarak nitelenmemesine 
rağmen,75 suç olarak görülüp ta’zîr yaptırımına konu kılınabilmektedir.76 Günah niteliği 
taşımayan ta’zîr suçlarının ikinci bir türü nedb ya da kerâhet düzeyinde talep içeren normların 
ihlâli biçiminde karşımıza çıkmaktadır. Mendûb bir davranışın terkinin ya da mekrûh bir 
davranışın işlenmesinin uhrevî sorumluluk doğurmayacağı ittifakla kabul edilmektedir. Buna 
rağmen mendûb davranışın terkine ya da mekrûh davranışın işlenmesine ceza yaptırımı bağlanıp 
bağlanmayacağı doktrinde görüş ayrılığına yol açmıştır.77 Ceza yaptırımı bağlanabileceğini 
savunanlar da, ceza yaptırımını, davranış günah teşkil ettiği için değil, tavsiye düzeyinde bile olsa 
şer’î talebe aykırı düştüğü için gerekli görmektedirler.78 Bu itibarla tavsiye edici normlara 

 
71 Mâlik’in, nebîz içen hanefîleri sahîh nasslara ve celî kıyâsa aykırı bir ictihadında Ebû Hanife’yi taklîd ettikleri için hem suçlu 
hem de günahkâr saydığı anlaşılmaktadır; bk. Karâfî, el-Furûḳ, 4/180. 
72 İmâmu’l-Haremeyn Ebu’l-Meâlî Ruknuddîn Abdulmelik b. Abdillâh b. Yûsuf el-Cuveynî et-Tâî en-Nîsâbûrî, Nihâyetu’l-maṭlab 
fî dirâyeti’l-meẕheb, thk. A. M. ed-Dîb (Cidde: Dâru’l-Minhâc, 1428/2007), 17/212-213, 267; Huccetu’l-İslâm Ebû Hâmid 
Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Ğazâlî et-Tûsî, el-Vasîṭ fi’l-meẕheb, thk. A. M. İbrâhîm-M. M. Tâmir 
(Kahire: Dâru’s-Selâm, 1417/1997), 7/349-350; İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/354, 14/170; İbn Abdisselâm, Ḳavâʿidu’l-aḥkâm fî 
meṣâliḥi’l-enâm, 1/178; Zekeriyyâ b. Muhammed el-Kazvînî (Eser yanlışlıkla Ebû Bekr Cemâluddîn Muhammed b. Abbâs et-
Taberî el-Hârizmî’ye nispet edilmektedir), Mufîdu’l-ʿulûm ve mubîdu’l-humûm (Beyrut: el-Mektebetu’l-Unsuriyye, 1418), 143-
144. 
73 İslâm hukukunun klasik doktrininde Kitâb ve Sünnet yoluyla yasaklanmış fakat yaptırım öngörülmemiş davranışlara ceza 
yaptırımının belirlenmesi ya da hakkında hiçbir düzenleme yapılmamış davranışların gerekli durumlarda suç olarak 
tanımlanması ve onlara ceza yaptırımı bağlanması ilgili organların yetkisine bırakılmış olup, bu tür suçlar, ta’zîr suçları olarak 
tasnif edilmektedir; bk. İbn Kudâme, el-Muġnî, 12/523, 527. 
74 Bk. Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾi, 7/63-64; Ebu’l-Fadl Celâluddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-
Hudayrî es-Suyûtî, el-Eşbâh ve’n-neẓâʾir fî ḳavâʾid ve furûʿi fıḳhi’ş-Şâfiʿiyye (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1403/1983), 490-
491. Ta’zîr terimi, te’dîb anlamında, gayr-i mümeyyiz küçüklere, akıl hastalarına ve hayvanlara yönelik ıslah edici, eğitici ve 
önleyici tedbirleri belirtmek amacıyla da kullanılabilmektedir; bk. Karâfî, el-Furûḳ, 1/213; a.mlf., Şerḥu Tenḳīḥi’l-fuṣûl, thk. T. A. 
Sa’d (b.y.: Şeriketu’t-Tıbâaati’l-Fenniyyeti’l-Muttehide, 1393/1973), 459. 
75 Hz. Peygamber bulûğa erinceye kadar küçüklerin sorumlu tutulmayacaklarını açıkça bildirmiştir. Mümeyyiz küçüklerin 
sorumsuzluğu, günah sorumsuzluğu ile hadd ve kısâs cezaları bakımından isnad yeteneklerinin bulunmaması hâli biçiminde 
anlaşılmıştır; bk. Ebû Dâvûd Suleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî, es-Sunen, thk. Şuayb Arnaût-M. Kâmil Karabelelî 
(Beyrut: Dâru’r-Risâleti’l-Âlemiyye, 1430/2009), “Hudûd”, 16, 17. Ayrıca bk. Semerkandî, Tuḥfetu’l-fuḳahâ, 3/138. 
76 Karâfî, el-Furûḳ, 1/213, 4/180; Şemsuddîn Muhammed b. Ahmed el-Hatîb eş-Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc ilâ maʿrifeti meʿânî 
elfâẓi’l-Minhâc, thk. A. Muhammed Muavvad-A. Ahmed Abdulmevcûd (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), 5/524; 
Behûtî, Keşşâfu’l-ḳınâʿ ʿan metni’l-İḳnâʿ (Beyrut: Âlemu’l-Kütüb, 1403/1983), 6/122. 
77 İbn Ferhûn, Tebṣıratu’l-ḥukkâm, 2/289-290; Ebu’l-Hasen Alâuddîn Alî b. Halîl et-Tarâblusî, Muʿînu’l-ḥukkâm fîmâ 
yetereddedu beyne’l-ḫaṣmeyn mine’l-aḥkâm (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 195; Hattâb, Mevâhibu’l-celîl, 6/320. Ayrıca bk. Âmir, et-
Taʿzîr fi’ş-şerîʿati’l-İslâmiyye, 85-88. 
78 Ğazâlî, el-Mustaṣfâ min ʿilmi’l-uṣûl, thk. M. A. Abduşşâfî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1413/1993), 61; İbn Kudâme, 
Ravżatu’n-nâẓır ve cunnetu’l-munâẓır fî uṣûli’l-fıḳh ʿalâ meẕhebi’l-İmâm Aḥmed (Mekke-Riyad-Beyrut: el-Mektebetu’l-
Mekkiyye, el-Mektebetu’t-Tedmuriyye ve Muessesetu’r-Rayyân, 1419/1998), 1/124-128, 138; Ebu’l-Hasen (Ebu’l-Kâsim) 
Seyfuddîn Alî b. Muhammed b. Sâlim es-Sa‘lebî el-Âmidî, el-İḥkâm fî uṣûli’l-aḥkâm (Dimaşk/Beyrut: el-Mektebu’l-İslâmî, 1402), 
1/119-122. 



 

790  Hitit Theology Journal • Volume 24 • Number 2 

Talip TÜRCAN 

aykırılık, ma’siyet değil, muhâlefet olarak nitelenmektedir.79 Kimi hukukçuların tavsiye edici 
türdeki normların ihlâline ceza yaptırımı bağlanmasını, ihlâlin itiyad hâline getirilmesi hâliyle 
sınırlamaları da,80 söz konusu davranışların aslen günah niteliği taşımamalarından ötürüdür. 
Fâilleri bakımından günah sayılmayan ta’zîr suçlarının üçüncü bir türünü de kamu yararına 
ve/veya kamu düzenine (maslahat-ı âmme) ilişkin normların ihlâli oluşturmaktadır. İslam 
hukukunun klasik doktrininde ta’zîr suçları, yetkili organca, emredici ya da tavsiye edici düzeyde 
doğrudan şer’î bir talebe (teklîf) konu olmayan davranışlar bakımından da kamu yararı ve/veya 
kamu düzeni gereği ve onları düzenleyen normların ihlâline bağlı olarak tanımlanabilmektedir.81 
Bir davranışın yerine getirilmesi ya da ondan kaçınılması şer’î bir talebe doğrudan konu 
olmadığında, açığa çıkan ihlâl de günah olarak nitelenmemekte, fakat ta’zîr cezası uygulanan bir 
suç olarak tasnif edilebilmektedir. Kamu yararı ve/veya kamu düzenine aykırılığın günah teşkil 
etmeyen davranışlar bakımından da yetkili organca suç olarak tanımlanabilmesinin, İslâm hukuk 
normlarının taşımaları gereken şer’îlik niteliğiyle bağdaşmadığı mutlak olarak ileri sürülemez.82 
Kamu yararını ve/veya kamu düzenini esas alan normlara şer’î deliller yoluyla ulaşılabilir. 
Belirtilen normların ihlâli her zaman günah olmadığı hâlde, suç olarak tanımlanabilir. Mesela 
Hukûk-ı Âile Kararnâmesi’nde nikah akdinin şekle bağlanması ve tescilinin emredilmesi (md. 37), 
Esbâb-ı Mûcibe Lâyihası’nda “…iki şâhidin huzûriyle icrâ edilen akd-i nikâh şer’an sahîh ve 
mu’teber ise de böyle mühim bir akdin intizâm dâiresinde cereyân etmemesinden pek çok 
yolsuzluklar husûle gelmiş ve mevâni’-i şer’iyyesi olan nice kadınların icrây-ı akd ile eşhâs-ı 
sâirenin ibtâl-i hukûku cihetine gidilmiştir” biçiminde gerekçelendirilmiştir. Buradaki kamu yararı 
ve/veya kamu düzeni değerlendirmesinin şer’î olmadığı söylenemeyeceği gibi, öngörülen şekle 
aykırı ve tescilsiz gerçekleştirilen nikâh akdinin suç olmakla birlikte,83 aslen günaha yol açan bir 
davranış olduğu da ileri sürülemez. Çağlara ve bölgelere göre değişim gösteren ta’zîr suçlarının84 
özellikle üçüncü tür kapsamında olduğu anlaşılmaktadır. Yetkili organca kamu yararını ve/veya 
kamu düzenini korumak amacıyla öngörülen ceza normlarının toplumsal algı ve değişime sıkı 
sıkıya bağlı olmaları, günahla olan alâkalarını büyük oranda kopartmaktadır.  

Kimi çağdaş yazarlar, klasik doktrindeki günah teşkil etmediği hâlde ta’zîr suçu sayılan sınırlı 
sayıdaki bazı davranış örneklerini suç teorisi açısından analiz etmek suretiyle ma’siyet 
bulunmadıkça ta’zir suçunun oluşmayacağını ileri sürmektedirler.85 Öncelikle bu yaklaşımda 

 
79 Ğazâlî, el-Mustaṣfâ, 61; İbn Kudâme, Ravżatu’n-nâẓır ve cunnetu’l-munâẓır, 1/128. Ayrıca bk. Abdulkâdir Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-
cinâʾiyyu’l-İslâmî muḳâranen bi’l-ḳânûni’l-vaż’î (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, ts.), 1/155. 
80 Hattâb, Mevâhibu’l-celîl, 6/320. 
81 İbn Kudâme, el-Muġnî, 12/527; Karâfî, el-Furûḳ, 1/213, 4/180; Suyûtî, el-Eşbâh ve’n-neẓâʾir, 491; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 5/524; 
Remlî, Nihâyetu’l-muḥtâc, 8/21. Ayrıca bk. Âmir, et-Taʿzîr fi’ş-şerîʿati’l-İslâmiyye, 88-89. 
82 Tarihsel süreç boyunca maslahat gereği denilerek İslâm hukukunun temel ilkelerine aykırı birçok ta’zîr suç ve cezasının ihdas 
edildiği bir gerçektir. Mesela kimi Osmanlı kanunnâmelerinde nitelikli cinsel saldırı suçuna tenasül organının kesilmesi bir 
yaptırım olarak bağlanmıştır [bk. II. Bâyezid Kânûnnâmesi, md. 26; Kânûnî Sultan Süleyman Kânûnnâmesi, md. 5. Kanunnâme 
metinleri için bk. Ahmet Akgündüz, Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri (İstanbul: Fey Vakfı Yayınları, 1990-1994) 2/39-
77, (1)/296-330] ki, bunun ta’zîr suç ve cezaları için doktrinde belirlenmiş ilkelerle uyumlu olduğu söylenemez. el-Ğazâlî, 
münâsib-i mürsel bağlamında meseleye değinmekte ve haklı olarak şer’î sınırlamalarla bağdaşmayan ta’zîr anlayış ve 
uygulamalarını eleştirmektedir [bk. Şifâʾu’l-ġalîl fî beyâni’ş-şebeh ve’l-muḥîl ve mesâliki’t-taʿlîl, thk. Hamed el-Kebîsî (Bağdat: 
Matbaatu’l-İrşâd, 1390/1971), 224 vd.]. Burada vurgulamak istediğimiz, mutlak maslahatın (maslahat-ı mürsele) esas 
alınmasına dayalı bir çıkarım yönteminin –tutarlılık korunacaksa- şer’îlik ilkesiyle bağdaşmayacağı tartışma kabul etmez 
olmakla birlikte, şer’îlik ilkesine aykırı düşmeden, şer’îlikleri hiç olmazsa mülâim mürsel münâsebete dayalı olarak sağlanmış 
normlar yoluyla da kamu yararına ulaşılabileceği ve kamu düzeninin gerçekleştirilebileceği hususudur. Dolayısıyla kamu yararı 
ve/veya kamu düzeninin ihlâline yaptırım bağlayan normların ayrı bir tür olarak tasnif edilmesine kategorik olarak karşı 
çıkılmasını isabetli bulmuyoruz. 
83 Nitekim Kânûn-i Cezâ’nın 200. maddesinin 19 Rebîulâhir 1332 tarihli zeyl-i sânîsini muaddil kararnâme (8 Muharrem 1336/25 
Teşrîn-i Evvel 1333/25.10.1917) ile Hukûk-ı Âile Kararnâmesi’nde öngörülen şekle ve tescil şartına aykırı hareket edenlere çeşitli 
sürelerde hapis cezaları öngörülmüştür; bk. Düstur, 2/9, 782. 
84 Bk. Karâfî, el-Furûḳ, 4/183. 
85 Ahmed Fethî Behnesî, et-Taʿzîr fi'l-İslâm (Kahire: Muessesetu’l-Halîci’l-Arabî, 1408/1988), 27-31. 



 

791  Hitit İlahiyat Dergisi • Cilt 24 • Sayı 2 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 

ma’siyet kavramının, pozitif düzeydeki ceza normlarına aykırılığı da içerecek genişlikte kabul 
edildiği anlaşılmaktadır. Zira ihlâli ma’siyete yol açtığı düşünülen kamu yararının (maslahat-i 
âmme) ancak nasslar, icmâ, kıyâs ya da pozitif düzeydeki bir kanunlaştırmayla tanımlanabileceği 
ifade edilmektedir.86 Sözü edilen yaklaşımın benimsenmesinde, ayrıca, yazarlarca açık bir 
biçimde gerekçelendirilmemiş olsa da, klasik doktrinde ta’zîrin kimi hukukçularca mütesâhil bir 
tutumla ‘hakkında hadd ya da keffâret öngörülmemiş ma’siyet’ üzerinden tanımlanması87 etkili 
olmuş görünmektedir. Bu, günah ve suç kavramları arasında bir örtüşme olduğu kanısına yol 
açmaktadır. Nitekim kimi yazarlar cerîme, cinâyet, ma’siyet ve zenb terimlerini eş anlamlı lafızlar 
olarak kabul ettiklerini açıkça belirtmektedirler.88 Her suçun aynı zamanda günah niteliği taşıdığı 
iddiası, klasik doktrindeki kanuna ya da yargı kararına uyma yükümlülüğüne89 de dayandırılmış 
olabilir. Ne var ki devlet başkanının ya da onun adına yetki kullanan organların ma’siyet niteliği 
taşımayan emirlerine aykırı davranmanın uhrevî sorumluluk doğurması, ihlâl edici her bir 
davranışın aslen günah olduğu anlamına gelmemektedir. Yetkili organların emirlerine uymanın 
onların ma’siyet niteliği taşımaması koşuluna bağlanması, söz konusu muhtemel 
gerekçelendirme biçimini, Hobbes’un (1588-1679) egemenin iradesine aykırı düşen her davranışı 
günah sayan yaklaşımından ayırmaktadır. Bu itibarla, yani günah ve suç kavramlarını 
tanımlarken, harâm liaynih ve harâm liğayrih kavramlarıyla da uyumlu olarak, aslen (doğrudan) 
günah ve ârızî (dolaylı) günah ayrımı yapılmasının mümkün ve gerekli olduğu kanaatindeyiz. 
Nitekim keffâret yaptırımının yalnızca aslen mubâh olan, fakat ârızî bir hâlden ötürü harâma 
dönüşen davranışlara bağlandığını kabul eden yaklaşım,90 yaptığımız ayrımı desteklemektedir. 

İslâm hukukunun klasik doktrini kasıtlı (amden) ve kasıtsız (hataen) suç ayrımı91 yapmakta; 
kusuru, suçun bir unsuru ya da cezalandırma koşulu olarak ayrıntılı biçimde incelemektedir. Buna 
göre kasıtsız olarak (hataen) gerçekleşen suçlara da ceza yaptırımı bağlanmaktadır.92 Hâlbuki 
yukarıda açıkladığımız üzere günah, ancak kasıtla işlenebilen bir şer’a aykırılık türüdür. Bir kişinin 
işlemiş olduğu harâm bir fiilden ötürü, kasıt olmadığı sürece, uhrevî bakımdan sorumlu 
tutulmayacağı93 İslâm’ın en temel ilkelerinden biridir. Öyleyse günah teşkil etmedikleri hâlde suç 
kabul edilen davranışlar arasında kimi ceza normlarının kasıtsız ihlâlleri de bulunmaktadır.  

Bütün bunlardan İslâm hukukunun klasik doktrininde aslen günah sayılmayan ve uhrevî 
sorumluluk gerektirmediği kabul edilen bir kısım davranışların suç olarak tanımlanabildiği 
anlaşılmaktadır. 

3.1.2. Günah niteliğindeki her bir davranışa ceza yaptırımı bağlanmayabilir: 
İslâm hukukunun klasik doktrini bir kısım davranışları günah niteliğinde oldukları hâlde suç 
saymamaktadır. Buna göre; 

 
86 Behnesî, et-Taʿzîr fi'l-İslâm, 31, 32. 
87 Mesela bk. Ebû İshâk Cemâluddîn İbrâhîm b. Alî b. Yûsuf eş-Şîrâzî, el-Muheẕẕeb fî fıḳhi’l-İmâm eş-Şâfiʿî (Beyrut: Dâru’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 1416/1995), 3/373; Ğazâlî, el-Vasîṭ fi’l-meẕheb, 6/513; Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Murî en-Nevevî, 
Minhâcu’ṭ-ṭâlibîn veʿumdetu’l-muftîn fi’l-fıḳh, thk. A. K. Ahmed Avd (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1425/2005), 303; İbn Kayyim el-
Cevziyye, İʿlâmu’l-muvaḳḳıʿîn ʿan rabbi’l-ʿâlemîn, 2/414. 
Bunların aksine ta’zîr, doktrinde, yalnızca suç üzerinden de tanımlanmaktadır. Mesela İbn Kudâme ta’zîri, “hakkında hadd 
yaptırımı bulunmayan bir suça (cinâyet) bağlanmış ceza” biçiminde tanımlamaktadır; bk. İbn Kudâme, el-Muġnî, 12/523. Ayrıca 
bk. Zeylaî, Tebyînu’l-ḥaḳāʾiḳ, 3/207. 
88 Tuncay Başoğlu, “Meʿâyîru’t-Taʿzîr”, İslâm Araştırmaları Dergisi 24 (2010), 82, 83. 
89 Nisâ, 4/59. Ayrıca bk. Buhârî, “Fiten”, 2, “Ahkâm”, 4; Muslim, “İmâret”, 49-58; Ebû Dâvûd, “Cihâd”, 94. 
90 Bk. İbn Kayyim el-Cevziyye, İʿlâmu’l-muvaḳḳıʿîn ʿan rabbi’l-ʿâlemîn, 2/414-415. 
91 Kasıtsız suç teriminin kavramsal içeriği daha geniş olmakla birlikte, biz konumuz gereği yalnızca ceza yaptırımı bağlanan 
kasıtsız suçları dikkate alıyoruz ve hata terimini Mâlik’in doktrininde olduğu (bk. İbn Ruşd el-Hafîd, Bidâyetu’l-muctehid ve 
nihâyetu’l-muḳteṣid, 4/179-180) gibi geniş anlamda kullanıyoruz. 
92 İslâm ceza hukukunda kusurun taksimi/derecelendirilmesi hakkında bk. Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyu’l-İslâmî, 1/403-408. 
93 Bk. İbn Abdisselâm, Ḳavâʿidu’l-aḥkâm fî meṣâliḥi’l-enâm, 1/192. 



 

792  Hitit Theology Journal • Volume 24 • Number 2 

Talip TÜRCAN 

Kitâb ve Sünnet, günaha yol açan kimi davranışlara yalnızca keffâret yaptırımı bağlamakla 
yetinmiştir. Keffâretin, yerine getirilmesi, ilke olarak,94 yetkili organların takibini gerektirmediği 
ve ilgili kişinin kendi sorumluluğuna bırakıldığı dikkate alındığında dünyevî, fakat ibadet türünde 
bir yaptırım niteliği taşıdığı anlaşılmaktadır. Bu itibarla keffâretler kendilerinde ibadet anlamı 
bulunan cezalar olarak tanımlanmıştır. Keffâretlerin ibadet anlamında olması onların da salt 
ibadetlere benzer biçimde kişilerin kendi iradeleriyle yerine getirilmeleri sebebiyledir. Tanımdaki 
yaptırım tabiri ise ceza yaptırımı anlamında değildir. Keffâretler, işlenen belli günahların âhirette 
affına imkân vermek üzere öngörülmüş dünyevî telâfî edici düzenlemelerdir. Demek ki 
keffâretler yasaklanmış (mahzûr) bir davranışın işlenmesinden ötürü, yani bir ihlâle bağlı olarak 
ve yetkili bir organın müdahalesine gerek olmaksızın ilgili kişilerce bizzat yerine getirilmesi 
gereken yükümlülüklerdir.95 Klasik doktrinde, yalnızca keffâret yaptırımı öngörülmüş 
davranışlara ayrıca ta’zîr türünde ceza yaptırımı bağlanıp bağlanmayacağı tartışması açığa 
çıkmıştır.96 Bu, -keffârete ilave olarak- ceza yaptırımını gerekli görmeyenlerin, günah teşkil ettiği 
hâlde97 ilgili davranışı suç saymadıkları anlamına gelmektedir. 

Klasik doktrindeki günah teşkil eden her bir davranışa ceza yaptırımı bağlanmasının zorunlu olup 
olmadığına ilişkin tartışma, günah ve suç ayrımına dair başka bir örnek niteliğindedir. Çoğunluk, 
hakkında hadd ya da keffâret türünde yaptırım öngörülmemiş günah davranışlara ta’zîr cezası 
bağlanmasını vâcib gördüğü hâlde, şâfiî doktrini câiz saymakta ve yetkili organın takdirine 
bırakmaktadır.98 Şu kadar ki çoğunluk görüşü de mutlak değildir. Ta’zîr suçu oldukları nass 
tarafından öngörülmüş davranışlara ceza yaptırımı bağlaması yetkili organa vâcib görüldüğü 
hâlde, suç teşkil edip etmediği ictihâda bırakılan (gayr-i mansûs) davranışlara ceza yaptırımı 
bağlanması ancak onda bir maslahatın bulunması koşuluyla vâcib sayılmaktadır.99 Yetkili organa, 

 
94 Zıhâr keffâretine, ceza yaptırımı değil, fakat hukukî sonuç bağlanmaktadır; bk. İbn Âbidîn, Reddu’l-muḥtâr, 3/469. 
95 Bk. Husâmuddîn Huseyn b. Alî b. Haccâc el-Buhârî es-Siğnâkî, el-Kâfî şerḥu’l-Pezdevî, thk. F. S. Muhammed Kânit (Riyad: 
Mektebetu’r-Ruşd, 1422/2001), 4/2006-2007; Alâuddîn Abdulazîz b. Ahmed b. Muhammed el-Buhârî, Keşfu’l-esrâr ʿan Uṣûli’l-
Pezdevî (İstanbul: Şirket-i Sahâfiye-i Osmâniye, 1308/1890), 4/149-150. Bazı keffâretlerin caydıcı bir yaptırım (zâcir) mı yoksa 
telâfî edici (câbir) bir ibadet mi olduğu tartışılmıştır; bk. İbn Abdisselâm, Ḳavâʿidu’l-aḥkâm fî meṣâliḥi’l-enâm, 1/178-179. Söz 
konusu tartışma keffâretlerin birer ceza yaptırımı olup olmadıklarına dair değildir. Bu itibarla, yani konumuzun bağlamı gereği, 
bizi ilgilendirmemektedir. 
96 Ebu’l-Abbâs Takıyyuddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm İbn Teymiyye el-Harrânî, Şerḥu’l-ʿUmde, thk. A. 
Ecmel el-Islâhî vd. (Riyad-Beyrut: Dâru Atââti’l-İlm ve Dâru İbn Hazm, 1440/2019), 1/534; İbn Kayyim el-Cevziyye, eṭ-Ṭuruḳu’l-
ḥukmiyye, 1/281; İbn Kayyim el-Cevziyye, İʿlâmu’l-muvaḳḳıʿîn, 2/414; Ebû Nasr Tâcuddîn Abdulvehhâb b. Alî b. Abdilkâfî es-
Subkî, el-Eşbâh ve’n-neẓâʾir, thk. A. Muhammed Muavvad-A. Ahmed Abdulmevcûd (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1411/1991), 
1/397-399; İbn Ferhûn, Tebṣıratu’l-ḥukkâm, 2/289-290; Suyûtî, el-Eşbâh ve’n-neẓâʾir, 490; İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetu’l-
muḥtâc, 9/178; Remlî, Nihâyetu’l-muḥtâc, 8/20; Ebu’l-Abbas Şihâbuddîn Ahmed b. Muhammed eş-Şelebî, el-Ḥâşiye ʿalâ 
Tebyîni’l-ḥaḳāʾiḳ (Bulak: el-Matbaatu’l-Kubra’l-Emîriyye, 1313-1315), 1/329. 
97 Keffâret yaptırımının günah (ma’siyet) teşkil etmeyen davranışlara da bağlanabildiği düşünülmektedir. Mesela hataen adam 
öldürme suçu böyledir; bk. Ebû Zur‘a Veliyyuddîn Ahmed b. Abdirrahîm b. el-Huseyn el-Kürdî el-Mihrânî, Taḥrîru’l-fetâvî ʿale’t-
Tenbîh ve’l-Minhâc ve’l-Ḥâvî (en-Nuket ʿale’l-muḫtaṣarâti’s-selâse), thk. A. F. Muhammed ez-Zevâvî (Cidde: Dâru’l-Minhâc, 
1432/2011), 3/259; Ebû İshâk Burhânuddîn İbrâhîm b. Muhammed b. Abdillâh İbn Muflih er-Râmînî ed-Dimaşkî, el-Mubdiʿ fî 
şerḥi’l-Muḳniʿ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1997), 7/423; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib şerḥu Ravżi’ṭ-ṭâlib (b.y.: 
Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmî, ts.), 4/162; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 5/524; Behûtî, Keşşâfu’l-ḳınâʿ, 6/121-122; Abdulhamîd eş-Şirvânî, el-
Ḥâşiye ʿalâ Tuḥfeti’l-muḥtâc (Mısır: el-Mektebetu’t-Ticâriyyetu’l-Kubrâ, 1357/1938), 9/178. 
Hataen adam öldürme suçuna keffâret yaptırımının bağlanması, adam öldürme fiilinden ötürü değil, ölüme yol açan mubâh 
davranış gerçekleştirilirken gereken sakınma, titizlik ve dikkatin gösterilmemiş olması gerekçesine dayalı olarak da izah 
edilmektedir. Çünkü hataen adam öldürme suçunun fâiline, öldürmeyi hiçbir şekilde kastetmemiş ve yöneldiği davranışın aslen 
mubâh olmasından ötürü, günah nispet edilmemektedir; bk. Mevsılî, el-İḫtiyâr, 5/25; Zeylaî, Tebyînu’l-ḥaḳāʾiḳ, 6/101; 
Radıyyuddîn Ebû Bekr b. Alî b. Muhammed el-Haddâdî el-Abbâdî, el-Cevheretu’n-neyyire (Kahire: el-Matbaatu’l-Hayriyye, 
1322), 2/121. Ayrıca bk. Muhammed Ebû Zehra, el-Cerîme ve’l-ʿuḳūbe fi’l-fıḳhi’l-İslâmî: el-Cerîme (Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 
1998), 108-109. 
98 Kâdî Ebû Muhammed Abdulvehhâb b. Alî b. Nasr el-Bağdâdî, ʿUyûnu’l-mesâil, thk. A. Muhammed İbrâhîm Bûrvîbe (Beyrut: 
Dâru İbn Hazm, 1430/2009), 478-479; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/435; Ebu’l-Hattâb Mahfûz b. Ahmed b. el-Hasen el-Kelvezânî 
el-Bağdâdî, el-Hidâye, thk. A. Hemîm-M. Yâsîn el-Fahl (b.y.: Muessesetu Ğırâs, 1425/2004), 535; Umer b. Muhammed b. Avd 
es-Senâmî, Nisâbu’l-iḥtisâb, thk. Mureyzen Saîd Mureyzen Asîrî (Mekke: Mektebetu’t-Tâlibi’l-Câmiî, 1406/1986), 109; İbn 
Nuceym, el-Baḥru’r-râʾiḳ, 4/126, 5/17, 18. 
99 İbn Kudâme, el-Muġnî, 12/526-527. 



 

793  Hitit İlahiyat Dergisi • Cilt 24 • Sayı 2 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 

herhangi bir koşulun gerçekleşmesi aranmaksızın suç olarak tanımlayıp ceza yaptırımı bağlaması 
vâcib olan davranışların Allah hakkını ihlâl edenler olduğu100 ya da aksine, kul hakkını ihlâl 
edenler olduğu101 da söylenmiştir. Öyleyse gerek çoğunluk gerekse şâfiî yaklaşımları, kapsamları 
farklı da olsa, günah ve suç arasında bir ayrım yapılabileceğini göstermektedir. Mesela kendini 
yaralayana ya da bir organını kesene, irtidâd edip sonra tekrar müslüman olana bunun o kişinin 
ilk fiili olması koşuluyla ve devlet başkanına yönelik hakaret ve sövgü içerikli imalarda (ta’rîz) 
bulunan isyancıya (bâğî), sözü edilen davranışlar günah oluşturduğu hâlde, ta’zîr cezası 
uygulanmaması gerektiği kabul edilmiştir.102 Esasen bu yaklaşım, cezalandırmanın günahları 
değil, kamu yararı ve/veya kamu düzeni ihlâllerini takip edeceğini öngören ilke ile tamamen 
uyumludur. Ayrıca kişinin kendi bedenine zarar vermesine ya da intihara teşebbüs etmesine ceza 
yaptırımı bağlanması, suçun toplumsallık olgusunu temel alan genel teorisine aykırı düşmesi bir 
yana, cezalandırmada gözetilen amaçla da bağdaşmaz. 

Hadd ya da keffâret yaptırımı bağlanmamış günah nitelikli her bir davranışa ta’zîr cezası 
öngörüleceğini belirten ilkenin103 istisnasız olmadığını ceza yaptırımı bağlanmamış başka günah 
nitelikli davranışların varlığı da kanıtlamaktadır. Beşerî ilişkinin bir tarafını teşkil ettiği, yani 
toplumsallık niteliği taşıdığı hâlde hukukîleştirilmeye ihtiyaç duyulmayan ve ceza yaptırımı 
bağlanmayan, yaptırımı âhirete bırakılmış günah, hatta büyük günah olarak kabul edilen 
davranışlar bulunmaktadır. Mesela hukukî ve/veya cezaî sonuçlar doğurmayan104 yalan 
söylemek (kizb/kezib), başkasının arkasından konuşmak (gıybet), gösterişte bulunmak (riyâ) ve 
koğuculuk yapmak (nemîme) böyledir.105 

İslâm hukuku, sözleşmeden doğan sorumluluk (akdî mesuliyet) ile haksız fiil sorumluluğunu ilk 
baştan itibaren ceza sorumluluğundan ayırmayı başarmıştır. Kimi durumlarda sözleşmeden 
doğan sorumluluk ile haksız fiil sorumluluğu aynı zamanda uhrevî sorumluluk niteliği de 
taşıdıkları hâlde, yani sorumluluğa yol açan hukuka aykırı davranış günah da teşkil ettiği hâlde 
suç sayılmamaktadır. Mesela imkânı olan borçlunun vadesi gelmesine rağmen ödemeyi 
geciktirmesi hem hukuka aykırıdır hem de günahtır. Mütemerrid borçlunun ödemede bulunması 
için başvurulacak ta’zîr türü yaptırımlar106 henüz infâz edilmeden geciktirilmiş borç ifa edilmiş 
olsa -ki söz konusu yaptırımlar baskı/zorlama ve temerrüdden vazgeçirme (tazyik ve tenkîl) için 
olup onlara ancak borç ifa edilinceye kadar başvurulabilir-107 bir suçtan bahsedilemeyeceği hâlde 
geciktirmeden kaynaklı uhrevî sorumluluk ortadan kalkmayacaktır. Yine bir kimsenin eşinin 
nafakasını ödemeyi, ödeme imkânı bulunmasına rağmen geciktirmesi günah olduğu hâlde, o 

 
100 Karâfî, el-Furûḳ, 4/179. krş. Ebû Muhammed Celâluddîn Abdullâh b. Necm b. Şâs b. Nizâr el-Cuzâmî es-Sa‘dî, ʿİḳdu’l-
cevâhiri’s-semîne fî meẕhebi ʿâlimi’l-Medîne, thk. Hamîd b. Muhammed Lahmer (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1423/2003), 
3/1179. 
101 Râfiî, el-ʿAzîz, 11/293-294. 
102 Ebû Zur’a, Taḥrîru’l-fetâvî, 3/257, 258; İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetu’l-muḥtâc, 9/176, 177; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 5/523-
524; Remlî, Nihâyetu’l-muḥtâc, 8/20. 
103 Nevevî, Ravżatu’ṭ-ṭâlibîn ve ʿumdetu’l-muftîn, thk. Zuheyr eş-Şâvîş (Beyrut, Dimaşk, Amman: el-Mektebu’l-İslâmî, 
1412/1991), 10/174; İbn Kudâme, eş-Şerḥu’l-kebîr, 10/347; İbn Kayyim el-Cevziyye, eṭ-Ṭuruḳu’l-ḥukmiyye, 1/279; İbn Hacer el-
Heytemî, Tuḥfetu’l-muḥtâc, 9/175. 
104 Hz. Peygamber’in koğuculuk fiilinden ötürü değil, fakat koğuculuğa konu olayla ilgili gerçeği açığa çıkarmak amacıyla 
tedbiren bir kimseyi bir gün ve bir gece boyunca hapsettiği hususunda bk. Ebu’l-Abbâs Ahmed b. Ebî Ahmed İbnu’l-Kâs et-
Taberî el-Bağdâdî, Edebu’l-ḳâḍî, thk. H. Halef el-Cubûrî (Taif: Mektebetu’s-Sıddîk, 1409/1989), 1/123. Aynı rivâyetin el-Hâkim 
tarafından nakledilen versiyonunda koğuculuk (nemîme) kelimesi değil, töhmet (tuhme) kelimesi geçmektedir; bk. Hâkim en-
Nîsâbûrî, el-Mustedrek, 4/114 (hadis no: 7064). 
105 Krş. Ebû Zehra, el-Cerîme ve’l-ʿuḳūbe fi’l-fıḳhi’l-İslâmî: el-ʿUḳūbe (Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, ts.), 49. 
106 Mâverdî, el-Aḥkâmu’s-sulṭâniyye, 327; Karâfî, el-Furûḳ, 4/79; İbn Ferhûn, Tebṣıratu’l-ḥukkâm, 2/312, 315; Tarâblusî, Muʿînu’l-
ḥukkâm, 197, 199. 
107 İbn Ferhûn, Tebṣıratu’l-ḥukkâm, 2/315. 



 

794  Hitit Theology Journal • Volume 24 • Number 2 

Talip TÜRCAN 

kimse bu davranışı sebebiyle cezalandırılmamaktadır.108 Öyleyse nafaka ödemeyi geciktirmek 
hukuka aykırı olmasına ve uhrevî sorumluluk doğurmasına rağmen suç olarak 
tanımlanmamaktadır. İslâm hukukunda bir haksız fiil türü olarak itlâfta mübâşeret bulunduğunda 
kusur aranmamakta, zarar sorumluluğu esas alınmaktadır. Nitekim Mecelle söz konusu 
sorumluluğu, “Mübâşir müteammid olmasa da zâmin olur” ve “Bir kimse diğerin gerek 
kendisinde ve gerek emîni yedinde olan malını gerek kasden gerek min gayr-i kasdin itlâf etse 
zâmin olur”109 biçiminde düzenlemiştir. Bir kimsenin başkasının malına kasten zarar vermesinin 
günah teşkil edeceğinde kuşku bulunmamaktadır. Buna karşılık, hukuk düzeni ilke olarak zararı 
telafi ettirmekle yetinmektedir.110 

Görüldüğü üzere İslâm hukukunun klasik doktrininde günah nitelikli her bir davranışın aynı 
zamanda suç sayılıp kendisine ceza yaptırımı bağlandığını söylemek mümkün değildir. Günahı 
suça indirgeyen görüş sahipleri, günah ve suçun ayırt edici unsurlarını göz ardı etmektedirler. 

3.2. Uygulama Düzeyinde Günah ve Suç İlişkisi 
İslâm hukukunu diğer hukuk düzenlerinden farklı kılan en önemli özellik, onun şer’î olmasıdır. 
Şer’îlik, bir bütün olarak hukuk düzeninin ve ona dâhil her bir normun ilahî iradeye dayanıyor 
olma niteliğidir. İslâm hukukunun şer’îliği, hukuk düzeninin ve ona ait normların İslâm’a nispet 
edilebilmesinin temel gerekçesini oluşturmaktadır.  

Bir davranışın ilgili İslâm hukuk normunun kapsamına dâhil edilmesi işlemi, o davranışa ilişkin 
şer’î bir değerlendirme/nitelemedir. Şer’î değerlendirme işlemi, toplumsal yaşamın doğasından 
ve hukuk normlarının biçimsel yapısından kaynaklanan sebeplerle, kimi zaman iki farklı geçerlilik 
türünü aynı anda kabul etmeyi zorunlu kılmaktadır. İki farklı geçerlilik türü klasik doktrinde kazâî 
(dünyevî) ve diyânî (uhrevî) hüküm ayrımı biçiminde ifade edilmektedir. Bir davranışa ilişkin 
değerlendirmenin kazâî ve diyânî bakımdan örtüşmesi asıl olmakla birlikte, hukuk normlarının 
uygulanması aşamasında belirtilen olgusal sebeplerle aynı davranış özelinde değerlendirme kimi 
zaman farklılaşabilmekte ve birbiri ile çelişebilmektedir. Kazâî ve diyânî değerlendirme 
türlerinden her biri, çelişik oldukları durumlarda da şer’î kabul edilmekte, ilahî iradenin o koşula 
özgü tezahürü sayılmaktadır. Zira diyânî değerlendirme her koşulda maddî gerçekliğe ve niyete 
(bâtın), kazâî değerlendirme ise dışa yansıyan tespit edilebilir gerçekliğe ve tespit imkânına 

 
108 Suyûtî, el-Eşbâh ve’n-neẓâʾir, 490. 
109 Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye, md. 92, 912. Ayrıca bk. İbnu’l-Humâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 3/72-73. 
110 İslâm hukukunda ceza ve tazmin yaptırımlarının tek bir fiile birlikte uygulanıp uygulanmayacağı tartışmalıdır. Kabul edenler 
suç teşkil eden fiiller bakımından haddlerden bazıları ile ta’zîrin tazminatla birleşebileceğini söylemektedirler. Kasten işlenmiş 
mala dönük bir itlâf fiiline, gasbın aksine, aynı zamanda ta’zîr yaptırımı bağlanıp bağlanmayacağı klasik kaynaklarda açık 
değildir; bk. el-İmâm Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasen b. Ferkad eş-Şeybânî, el-Aṣl, thk. M. Boynukalın (Beyrut: Dâru İbn 
Hazm, 1433/2012), 7/244; Ebû Muhammed Abdullâh b. Ebî Zeyd Abdirrahmân el-Kayrevânî en-Nefzî, en-Nevâdir ve’z-ziyâdât 
ʿalâ mâ fi’l-Mudevvene min ġayrihâ mine’l-ummehât, thk. M. Abdulfettâh el-Hulv vd. (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1999), 
14/307; Ebû Hafs Necmuddîn Umer b. Muhammed b. Ahmed en-Nesefî es-Semerkandî, Ṭılbetu’ṭ-ṭalebe fi’l-ıṣṭılâḥâti’l-fıḳhiyye 
(İstanbul: el-Matbaatu’l-Âmire, 1311), 96-97; Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed İbnu’l-Arabî el-Meâfirî, Aḥkâmu’l-
Ḳurʾân (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2003), 2/113-114; İbn Kayyim el-Cevziyye, Zâdu’l-meʿâd, 5/80; es-Subkî, el-Eşbâh 
ve’n-neẓâʾir, 1/399; Ebu’l-Hasen Sadruddîn Alî b. Alâiddîn Alî b. Muhammed İbn Ebi’l-İzz ed-Dimaşkî, et-Tenbîh ʿalâ muşkilâti’l-
Hidâye, thk. Abdulhakîm b. Muhammed Şâkir-Enver Sâlih Ebû Zeyd (Suudi Arabistan: Mektebetu’r-Ruşd Nâşirûn, 1424/2003), 
4/198; Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Arafe el-Vergammî et-Tûnisî, el-Muḫtaṣaru’l-fıḳhî, thk. H. A. 
Muhammed Hayr (Dubai: Muessesetu Halef Ahmed el-Habtûr li’l-A’mâli el-Hayriyye, 1435/2014), 10/64; Ebû Muhammed 
Abdulbâkî b. Yûsuf b. Ahmed ez-Zurkânî el-Vefâî, Şerḥu’z-Zurḳānî ʿalâ Muḫtaṣarı Ḫalîl (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1422/2002), 6/69; Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Alî el-Huraşî el-Mâlikî, Şerḥu’l-Ḫuraşî ʿalâ Muḫtaṣarı Ḫalîl (Bulak: el-
Matbaatu’l-Kubra’l-Emîriyye, 1317), 6/36; Ebu’l-Berekât Ahmed b. Muhammed b. Ahmed ed-Derdîr el-Adevî, eş-Şerḥu’l-kebîr 
ʿalâ Muḫtaṣarı Ḫalîl (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 3/346. 
İslâm hukukunun klasik doktrininde günümüz ceza kanunlarında yer alan mala zarar verme suçu (mesela TCK. Md. 151-152) 
tanımlanmak yerine, tazmin yükümlülüğü ile yetinilmiş görünmektedir. Bu, tarihsel süreçteki özel suç algısının giderek kamusal 
suçlara doğru evrilmesiyle izah edilebilir. Nitekim mala zarar verme günümüzde de kovuşturulması mağdurun şikayetine bağlı 
bir suçtur. 



 

795  Hitit İlahiyat Dergisi • Cilt 24 • Sayı 2 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 

(zâhir) dayanmaktadır. Bu, kazâî değerlendirme ile diyânî değerlendirmenin birbirinden farklı 
ölçütlere göre yapıldığı anlamındadır.  

Kazâî ve diyânî hüküm ayrımı, günah ve suç ilişkisinde de kendini göstermektedir. Bir davranış 
ceza normuna aykırı düşmediği ve suç oluşturmadığı hâlde günah teşkil edebileceği gibi, başka 
bir davranış da ceza normunu ihlâl ettiği ve suç oluşturduğu hâlde uhrevî sorumluluğa yol 
açmayabilir. Mesela bir kimse bir kadın hakkında iki yalancı tanık göstererek mahkeme 
huzurunda onun kendi karısı olduğunu iddia etse ve mahkeme aralarında nikâhın varlığına 
hükmetse, o kimsenin gerçekte bir nikâh sözleşmesi bulunmadığı için kadınla cinsel ilişkisi Ebû 
Hanîfe dışındaki çoğunluğa göre harâm olup (diyâneten) günah teşkil etmesine rağmen 
davranışı yargı kararı sebebiyle hukuka uygun olduğu için (kazâen) suç oluşturmamaktadır.111 
Yine bir kadın kocasının kendisini üç talâkla boşamış olduğunu iddia edip, iddiasına da iki yalancı 
tanık gösterse ve hâkim de ayrılığa hükmetse, daha sonra kadın yalancı tanıklardan biriyle 
evlense, Ebû Hanîfe dışındaki hukukçulara göre hâkimin kararı maddî gerçekliğe dayanmadığı 
için diyâneten geçerli olmasa bile kazâen geçerlidir. Bu değerlendirmenin doğal sonucu, ilk 
kocanın hukukî olarak başkasıyla evli olan kadınla cinsel ilişkiye girmesi diyâneten câiz, ikinci 
kocanın ilişkiye girmesi ise hukuken meşru, fakat diyâneten harâmdır. Çünkü kadın ve yalancı 
tanıklık yapmış olan ikinci koca, maddî gerçeği bilmektedirler. İlk kocanın günah teşkil etmeyen 
ilişkisi, tespit edilmesi hâlinde zina suçunu oluşturacaktır. Nitekim Ebû Yûsuf, ilk kocanın ilişkiye 
girmesine, diyâneten hakkı olmadığı için değil, sırf mahkeme ve toplum nazarında zina suçu 
işlemiş sayılacağı ve kişinin kendisini böyle bir töhmete maruz bırakmasının câiz olmadığı 
gerekçesiyle karşı çıkmaktadır.112 Ya da iki yalancı tanık bir kimsenin karısını üç talâkla boşadığını 
beyân etse ve hâkim de karı ve kocanın boşanmış olduklarına hükmetse, onların karardan sonra 
ve karara rağmen cinsel ilişki kurmaları Ebû Hanîfe dışındaki çoğunluğa göre helâl olmakla 
birlikte, tespit edildiğinde her ikisi de hadd yaptırımına tâbi tutulurlar.113 Örnek olaylarda Ebû 
Hanîfe ve çoğunluk arasında açığa çıkan görüş ayrılığı yargı kararlarının niteliğine ilişkin farklı 
yaklaşımlara sahip olmalarından kaynaklanmaktadır. Çoğunluğa göre yargı kararları ızhârî 
niteliktedir. Yargı kararları helâli harâm, harâmı da helâl kılamaz. Çünkü yargılama açık ve nesnel 
kanıtlara dayanmak, belli biçimsel süreçleri takip etmek zorundadır. Yargılama maddî gerçeğe 
ancak imkânlar ölçüsünde ulaşabilir. Hâlbuki helâl ve harâm, maddî gerçeğe uygunluğa ve kişinin 
öznel niyetine göre verilen hükümler olup, diyânî değerlendirmelerdir. Ebû Hanîfe ise yargı 
kararlarını belli hukukî ihtilaflar hususunda ihdâsî, yani ilk baştan kurucu kabul etmekte, kazâî ve 
diyânî türdeki değerlendirmeleri örtüştürmekte ve tek bir değerlendirmeye indirgemektedir. 

Uygulamada açığa çıkan günah ve suç ayrımı, klasik doktrinden alarak verdiğimiz örneklerle 
sınırlı değildir. Yargılama sürecinde başvurulan ispat vasıtalarının maddî gerçeğe her zaman 
ulaştıramaması sebebiyle, masum olduğu hâlde cezalandırılan ve suçlu olduğu hâlde beraat 

 
111 Bu örnek, Hz. Ali’nin önüne getirilen meşhur bir dava ile ilgilidir. İddia sahibi kimsenin lehine karar verdikten sonra kadın, Hz. 
Ali’ye, bari aramızda nikah kıy da ben ona helâl olayım dediğinde, Hz. Ali nikah sözleşmesi yapılmasını gerekli görmemiş ve 
kadına “seni, iki tanığın evlendirdi” biçiminde cevap vermiştir. Hz. Ali’nin bu cevabı, klasik doktrinde Ebû Hanife ve çoğunluk 
arasında yargı kararlarının niteliğine dair açığa çıkan –aşağıda belirteceğimiz- görüş ayrılığıyla uyumlu olarak farklı 
yorumlanmıştır; bk. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 17/14; Serahsî, el-Mebsûṭ, 16/181-182; İbn Kudâme, el-Muġnî, 14/37-38; Karâfî, eẕ-
Ẕeḫîra, 10/146-148; Ebû Hafs Sirâcuddîn Umer b. İshâk b. Ahmed el-Ğaznevî eş-Şiblî, el-Ġurretu’l-munîfe fî taḥḳîḳi baʿżı 
mesâʾili’l-İmâm Ebî Ḥanîfe (Beyrut: Muessesetu’l-Kütübi’s-Sekâfiyye, 1406/1986), 182-183. 
112 Serahsî, el-Mebsûṭ, 16/184. Belirtmek gerekir ki, Ebû Hanîfe’nin görüşünü destekleme bağlamında hanefî doktrini yukarıda 
verdiğimiz örnekteki çirkinliğin altını vurgulu bir biçimde çizmektedir. 
113 İmâm Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs eş-Şâfiî, el-Umm (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1403/1983), 7/42; Ebû İbrâhîm İsmâîl 
b. Yahyâ b. İsmâîl el-Muzenî el-Mısrî, Muḫtaṣaru’l-Muzenî, tsh. A. ed-Dâğıstânî (Riyad: Dâru Medâric, 1440/2019), 2/646. Ayrıca 
bk. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 17/10-11. 



 

796  Hitit Theology Journal • Volume 24 • Number 2 

Talip TÜRCAN 

ettirilen kişilerin bulunma ihtimali dikkate alındığında, bütün suç türleri bakımından uygulamada 
açığa çıkacak bir günah ve suç ayrımından da söz edilebileceği anlaşılmaktadır. 

Sonuç 
Günah ve suçun bütünüyle birbirinden ayrı kavramlar olduğunu kabul etmek, insanlığın çok 
büyük ölçüde yeni zamanlarda geliştirdiği bir düşünce biçimidir. Tarihsel sürecin uzun bir 
kesitinde dinî olanın bireysel ve toplumsal yaşamın tamamını kuşatmasının doğal bir sonucu ve 
hatta gereği olarak günahtan bağımsız bir suç kavramı mevcut olmamıştır. Düşünce tarihinin 
genel süreciyle uyumlu olarak, günah ve suç kavramları arasındaki ayrışma, Roma hukukunda 
olduğu gibi kısmen istisna edilebilir normatif yapılar bir tarafa bırakılırsa, özellikle erken modern 
dönemin başlarından itibaren tedricen gerçekleşmiştir. Günümüzün hâkim hukuk düşüncesini 
temsil eden pozitivist eğilimin her türü, sürecin geldiği aşamada, günah ve suç arasında en ufak 
bir ilişki kurulmasını şiddetle reddetmektedir. Bu, hukuku beşerî/devletsel iradenin bir ürünü 
saymaktan ötürüdür. 

İslâm hukukunun klasik doktrini incelendiğinde günah ve suç kavramları arasında tam girişimlilik, 
eşitlik ya da ayrıklık değil, eksik girişimlilik bulunduğu anlaşılmaktadır. Yaptığımız analiz, bizi, 
birçok davranış açısından günah ve suç kavramları örtüşse bile, her bir günahın suç ya da her bir 
suçun günah olmadığı sonucuna ulaştırmıştır. Buna göre kimi davranışlar günah oldukları hâlde 
suç ve kimi davranışlar da suç oldukları hâlde günah olarak nitelenmemektedir. İslâm hukukunda 
kimi davranışlara yalnızca ceza yaptırımı bağlanmış olması ve o davranışların uhrevî sorumluluk 
doğurmamaları, İslâm hukukunun şer’îlik niteliğine aykırı değildir. Çünkü şer’îlik, hukukî olan da 
dâhil, salt dünyevî değerlendirme türünü de kuşatmaktadır. Dünyevî ve uhrevî değerlendirmenin 
yasama ve uygulama düzeyinde kimi zaman farklılaşması, kamu yararı ve/veya düzeninin 
gerekleri ile toplumsal yaşamın doğasından ve hukukun biçimsel yapısından kaynaklanmaktadır. 

İslâm hukukunun klasik doktrininde günah ve suç kavramları arasında eksik girişimlilik ilişkisi 
bulunduğu sonucuna, çok büyük ölçüde tikel örnekler (kazuistik normlar) üzerinden yaptığımız 
analiz yoluyla ulaşmış bulunuyoruz. Ceza yaptırımlarının (ukûbât) günah nitelikli (meâsî) ya da 
tahrîme konu kılınmış davranışları değil, kamu yararını ve/veya kamu düzenini ihlâl edici 
davranışları (mefâsid) takip edeceğini öngören bir ilke dile getirilmiş olmakla birlikte, klasik 
doktrinde yerleşik hâle gelememiş olması yanında, günah nitelikli davranışlara ceza 
bağlanacağını istisnasız bir üslupla belirten ‘hakkında hadd ya da keffâret öngörülmemiş 
ma’siyet’ biçimindeki ta’zîr suçu tanımı karşısında söz konusu ilkenin kapsamı ve sınırları 
açıklığını yitirmektedir. Çünkü klasik doktrinde günah olmadığı hâlde suç sayılan ve günah 
olduğu hâlde suç sayılmayan davranış örnekleri bulunmaktadır. İlişki, tersinden de ifade 
edilebilir. Belirtilen ilkeden ve ta’zîr suçu tanımından hangisi öne çıkarılsa günah ve suç 
kavramları arasındaki ilişkinin niteliği değişmektedir. Yeri gelmişken, konumuzla doğrudan 
alâkalı olmamakla birlikte, yoğunlukla başvurduğumuz kaynakların ait olduğu tarihsel kesitten 
de anlaşılacağı üzere, klasik doktrinde ta’zîr suçlarına ilişkin teorik soyutlama faaliyetinin ancak 
orta zamanlardan itibaren yapılmaya başlandığı da vurgulanmalıdır. 

İslâm hukukunun çağdaş doktrininde günah ve suç kavramları arasında eşitlik/örtüşme 
olduğunu ileri süren bir görüşün bulunduğu anlaşılmaktadır. Bu, günah nitelikli her davranışın 
devletsel yetkiye dayalı olarak suça dönüştürülmesi gerektiği anlamına gelmektedir. Her bir 
günahın ona ceza yaptırımı bağlanmak suretiyle hukukîleştirilmesinin, her bir günahın toplumsal 
ilişki bağlamında gerçekleşmediği, önemli bir kısmının bireysel ve kişisel sınırlarda kaldığı dikkate 
alındığında, çok katı bir totaliter politik yapıya vücut vereceği âşikârdır. Ayrıca belirtilen görüş, 



 

797  Hitit İlahiyat Dergisi • Cilt 24 • Sayı 2 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 

tersinden, ceza normunca tanımlanmış her suçun temelinde bir günahın bulunduğu kabulünü 
barındırmaktadır ki, bu tutum da, tıpkı Hobbes’ta olduğu gibi, devletsel yetki ve iradenin 
kutsanması sonucunu doğuracaktır. 

En son söz olarak, İslâm hukukunda suç ve günah kavramları arasında bir ayrım imkânının 
bulunduğunu, fakat bu ayrımın hukuk düzeninin doğası gereği mutlak olmadığını ve ayrıma 
ilişkin nesnel bir ölçütün geliştirilmesinin bir gereklilik olduğunu belirtmek isteriz. 

  



 

798  Hitit Theology Journal • Volume 24 • Number 2 

Talip TÜRCAN 

Kaynaklar 
A’rac, Ebu’l-Fadl Muhammed b. Abdilvehhâb b. Abdillatîf [Alî b. Muhammed el-Ğazzâlî]. Taḥrîru’s-sulûk fî 

tedbîri’l-mulûk. thk. Fuâd Abdulmun’im. İskenderiye: Muessesetu Şebâbi’l-Câmia, ts.. 

Abdulazîz el-Buhârî, Alâuddîn Abdulazîz b. Ahmed b. Muhammed. Keşfu’l-esrâr ʿan Uṣûli’l-Pezdevî. 4 Cilt. 
İstanbul: Şirket-i Sahâfiye-i Osmâniye, 1308/1890. 

Adevî, Ebu’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Mukerrem es-Saîdî. Ḥâşiyetu’l-Adevî alâ Kifâyeti’ṭ-ṭâlibi’r-rabbânî. thk. Y. M. 
el-Bukâî.2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1414/1994.  

Akgündüz, Ahmet. Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri. 9 Cilt. İstanbul: Fey Vakfı Yayınları, 1990-1994. 

Âlûsî, Ebu’s-Senâ Şihâbuddîn Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd el-Huseynî. Rûḥu’l-meʿânî fî tefsîri’l-Ḳurʾâni’l-
ʿaẓîm ve’s-sebʿi’l-mesânî. tsh. A. Abdulbârî Atıyye. 15+1 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994.  

Âmidî, Ebu’l-Hasen (Ebu’l-Kâsim) Seyfuddîn Alî b. Muhammed b. Sâlim es-Sa‘lebî. el-İḥkâm fî uṣûli’l-aḥkâm. 4 
Cilt. Dimaşk/Beyrut: el-Mektebu’l-İslâmî, 1402. 

Âmir, Abdulazîz. et-Taʿzîr fi’ş-şerîʿati’l-İslâmiyye. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1389/1969. 

Arana, Luis Fernando Hernández. “Between Sin and Crime: The Contrasting Hermeneutics of J. Ogilvie’s Trial 
and Execution, According to the Relatio Incarcerationis and A True Relation of the Proceedings Against 
John Ogilvie”. JEMS-Journal of Early Modern Studies 10 (2021), 49-81. Doi: 10.13128/JEMS-2279-7149-
12539 

Arsal, Sadri Maksudi. Hukukun Umumî Esasları (Hukukun Pozitif Felsefesi). 1. Cilt. Ankara: Ankara Hukuk Fakültesi 
Neşriyatı, 1937. 

Aşık, Mustafa Aydın. 6763 ve 7188 sayılı Yasa Değişiklikleri ile Ceza Muhakemesi Hukukunda Uzlaştırma. Ankara: 
Seçkin Yayıncılık, 2020. 

Aylward M. Blackman. “Sin (Egyptian)”. Encyclopedia of Religion and Ethics. ed. James Hastings. 11/544-54. 
Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926.  

Aynî, Ebû Muhammed (Ebu’s-Senâ) Bedruddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed. el-Binâye şerḥu’l-Hidâye. 
thk. E. S. Şa’bân. 13 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1420/2000. 

Ball, J. Dyer. “Sin (Chinese)”. Encyclopedia of Religion and Ethics. ed. James Hastings. 11/535-537. Edinburgh: 
T&T Clark, 1908-1926.  

Balo, Yusuf Solmaz-Çetintürk, Ekrem. “Amerika Birleşik Devletleri Ceza Hukuku Uygulamasında Savcı-Sanık 
Pazarlığı ve Türkiye’de Uygulanabilirliği”. Gazi Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 17/1-2 (2013), 1243-
1292. 

Bar, Carl Ludwig von. A History of Continental Criminal Law, çev. Thomas S. Bell vd. Boston: Little, Brown and 
Company, 1916. 

Başoğlu, Tuncay. “Meʿâyîru’t-Taʿzîr”. İslâm Araştırmaları Dergisi 24 (2010), 79-127. 

Behnesî, Ahmed Fethî. et-Taʿzîr fi'l-İslâm. Kahire: Muessesetu’l-Halîci’l-Arabî, 1408/1988. 

Behûtî (el-Buhûtî), Mansûr b. Yûnus b. Salâhiddîn. er-Ravżu’l-murbiʿ şerḥu Zâdi’l-mustaḳniʿ. thk. Hâlid b. Alî el-
Meşîkah vd. 3 Cilt. Kuveyt: Dâru Rakâiz, 1438. 

Behûtî. Keşşâfu’l-ḳınâʿ ʿan metni’l-İḳnâʿ. 6 Cilt. Beyrut: Âlemu’l-Kütüb, 1403/1983. 

Bennett, W. H. “Sin (Hebrew and Jewish)”. Encyclopedia of Religion and Ethics. ed. James Hastings. 11/556-560. 
Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926.  

Boynukalın, Mehmet. “Suç”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/353-357. İstanbul: TDV Yayınları, 2009.  

Buceyrimî, Suleymân b. Muhammed b. Umer. Tuḥfetu’l-ḥabîb alâ şerḥi’l-Ḫatîb. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 
1415/1995.  

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî. el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ. Dimaşk, Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 
1423/2022. 

Can, Cahit. Toplumsal İnsanın Evrensel Doğası ve Cinsel Suçlar. Ankara: Siyasal Kitabevi, 2012.  

Casartelli, L. C. “Sin (Iranian)”. Encyclopedia of Religion and Ethics. ed. James Hastings. 11/562-566. Edinburgh: 
T&T Clark, 1908-1926.  

http://dx.doi.org/10.13128/JEMS-2279-7149-12539
http://dx.doi.org/10.13128/JEMS-2279-7149-12539


 

799  Hitit İlahiyat Dergisi • Cilt 24 • Sayı 2 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 

CMK, Ceza Muhakemesi Kanunu (Kanun No: 5271). Resmî Gazete 25673 (17.12.2004). 27.12.2025. 
https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuat?MevzuatNo=5271&MevzuatTur=1&MevzuatTertip=5 

CMUK/Mülga, 1412 sayılı Ceza Muhakemeleri Usulü Kanunu (Kanun No: 1412). Resmî Gazete 1172 (20/4/1929). 
27.12.2025. 
https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuat?MevzuatNo=1412&MevzuatTur=5&MevzuatTertip=3 

Cundî, Halîl b. İshâk b. Mûsâ. el-Muḫtaṣar. thk. Ahmed Câd. Kahire: Dâru’l-Hadîs, 1426/2005. 

Cuveynî, İmâmu’l-Haremeyn Ebu’l-Meâlî Ruknuddîn Abdulmelik b. Abdillâh b. Yûsuf et-Tâî en-Nîsâbûrî. 
Nihâyetu’l-maṭlab fî dirâyeti’l-meẕheb. thk. A. M. ed-Dîb. 1+19+1 Cilt. Cidde: Dâru’l-Minhâc, 1428/2007. 

Cuzâmî, Ebû Muhammed Celâluddîn Abdullâh b. Necm b. Şâs b. Nizâr es-Sa‘dî. ʿİḳdu’l-cevâhiri’s-semîne fî 
meẕhebi ʿâlimi’l-Medîne. thk. Hamîd b. Muhammed Lahmer. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 
1423/2003. 

Çağıl, Orhan Münir. Umumî Metodoloji Çerçevesi İçinde Hukuk Metodolojisi Dersleri. İstanbul: Kenan Matbaası, 
1949. 

De Coulanges, Fustel. The Ancient City: A Study of the Religion, Laws, and Institutions of Greece and Rome. çev. 
Willard Small. London: Simpkin, Marshall, Hamilton Kent and Co. Ltd, 1916. 

Debûsî, Ebû Zeyd Ubeydullâh (Abdullâh) b. Umer b. Îsâ. Taḳvîmu’l-edille. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1421/2001. 

Derdîr, Ebu’l-Berekât Ahmed b. Muhammed b. Ahmed el-Adevî. eş-Şerḥu’l-kebîr ʿalâ Muḫtaṣarı Ḫalîl (ed-
Desûkî’nin hâşiyesi ile birlikte). 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.. 

Dinçol, Belkıs. Eski Önasya Toplumlarında Suç Kavramı ve Ceza. İstanbul: Türk Eskiçağ Bilimleri Enstitüsü 
Yayınları, 2003. 

Doğan, Erdal. Hitit Hukuku: Belleklerdeki “Kayıp”. İstanbul: Güncel Yayınları, 2008. 

Dönmezer, Sulhi-Erman, Sahir. Nazarî ve Tatbikî Ceza Hukuku. 3 Cilt. İstanbul: Beta Basım Yayım Dağıtım, 1997. 

Düstur. Tertib-i Sani. 10 Cilt. İstanbul: Evkaf Matbaası, 1328/1928. 

Ebû Dâvûd, Suleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî. es-Sunen. thk. Şuayb Arnaût-M. Kâmil Karabelelî. 
7 Cilt. Beyrut: Dâru’r-Risâleti’l-Âlemiyye, 1430/2009. 

Ebû Zehra, Muhammed. el-Cerîme ve’l-ʿuḳūbe fi’l-fıḳhi’l-İslâmî: el-Cerîme. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1998. 

Ebû Zehra, Muhammed. el-Cerîme ve’l-ʿuḳūbe fi’l-fıḳhi’l-İslâmî: el-ʿUḳūbe. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, ts.. 

Ebû Zur‘a, Veliyyuddîn Ahmed b. Abdirrahîm b. el-Huseyn el-Kürdî el-Mihrânî. Taḥrîru’l-fetâvî ʿale’t-Tenbîh ve’l-
Minhâc ve’l-Ḥâvî (en-Nuket ʿale’l-muḫtaṣarâti’s-selâse). thk. A. F. Muhammed ez-Zevâvî. 3 Cilt. Cidde: 
Dâru’l-Minhâc, 1432/2011. 

Ferrâ, Ebû Ya‘lâ Muhammed b. el-Huseyn b. Muhammed b. Halef. el-Aḥkâmu’s-sulṭâniyye. Beyrut: Dâru’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 1421/2000. 

Gallas, Wilhelm. “Cezalandırılabilirliğin Temelleri ve Sınırları (Suç Kavramı Üzerine Düşünceler)”. çev. İzzet 
Özgenç. Selçuk Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 4/1-2 (1994), 305-327. 

Ğazâlî, Huccetu’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed et-Tûsî. el-Vasîṭ fi’l-
meẕheb. thk. A. M. İbrâhîm-M. M. Tâmir. 7 Cilt. Kahire: Dâru’s-Selâm, 1417/1997. 

Ğazâlî, Huccetu’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed et-Tûsî. el-Mustaṣfâ min 
ʿilmi’l-uṣûl. thk. M. A. Abduşşâfî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1413/1993. 

Ğazâlî, Huccetu’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed et-Tûsî. Şifâʾu’l-ġalîl fî 
beyâni’ş-şebeh ve’l-muḥîl ve mesâliki’t-taʿlîl. thk. Hamed el-Kebîsî. Bağdat: Matbaatu’l-İrşâd, 1390/1971. 

Ğaznevî, Ebû Hafs Sirâcuddîn Umer b. İshâk b. Ahmed eş-Şiblî. el-Ġurretu’l-munîfe fî taḥḳîḳi baʿżı mesâʾili’l-İmâm 
Ebî Ḥanîfe. Beyrut: Muessesetu’l-Kütübi’s-Sekâfiyye, 1406/1986. 

Haccâvî, Ebu’n-Necâ Şerefuddîn Mûsâ b. Ahmed b. Mûsâ el-Makdisî. el-İḳnâʿ. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, ts.. 

Haddâdî, Radıyyuddîn Ebû Bekr b. Alî b. Muhammed el-Abbâdî. el-Cevheretu’n-neyyire. 2 Cilt. Kahire: el-
Matbaatu’l-Hayriyye, 1322. 



 

800  Hitit Theology Journal • Volume 24 • Number 2 

Talip TÜRCAN 

Hâkim en-Nîsâbûrî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed. el-Mustedrek ʿale’ṣ-Ṣaḥîḥayn. thk. M. 
Abdulkâdir Atâ. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1411/1990. 

Hattâb, Ebû Abdillâh Şemsuddîn Muhammed b. Muhammed b. Abdirrahmân er-Ruaynî. Mevâhibu’l-celîl fî şerḥi 
Muḫtaṣarı Ḫalîl. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1412/1992. 

Hobbes, Thomas. Leviathan. Oxford: The Clarendon Press, 1909. 

Huraşî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Alî el-Mâlikî. Şerḥu’l-Ḫuraşî ʿalâ Muḫtaṣarı Ḫalîl (el-Adevî’nin 
hâşiyesi ile birlikte). 8 Cilt. Bulak: el-Matbaatu’l-Kubra’l-Emîriyye, 1317. 

İbn Abdisselâm, Ebû Muhammed İzzuddîn Abdulazîz b. Abdisselâm b. Ebi’l-Kâsim es-Sulemî ed-Dimaşkî. 
Ḳavâʿidu’l-aḥkâm fî meṣâliḥi’l-enâm. 2 Cilt. Kahire: Mektebetu’l-Külliyyâti’l-Ezheriyye, 1414/1991. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn. Reddu’l-muḥtâr ʿale’d-Durri’l-muḫtâr. 6 Cilt. Mısır: Şeriketu ve Matbaatu Mustafâ 
el-Bâbî el-Halebî ve Evlâdih, 1386/1966. 

İbn Arafe, Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. Muhammed el-Vergammî et-Tûnisî. el-Muḫtaṣaru’l-fıḳhî. 
thk. H. A. Muhammed Hayr. 10 Cilt. Dubai: Muessesetu Halef Ahmed el-Habtûr li’l-A’mâli el-Hayriyye, 
1435/2014. 

İbn Ebi’l-İzz, Ebu’l-Hasen Sadruddîn Alî b. Alâiddîn Alî b. Muhammed ed-Dimaşkî. et-Tenbîh ʿalâ muşkilâti’l-
Hidâye. thk. Abdulhakîm b. Muhammed Şâkir-Enver Sâlih Ebû Zeyd. 5 Cilt. Suudi Arabistan: 
Mektebetu’r-Ruşd Nâşirûn, 1424/2003. 

İbn Emîri’l-Hâcc, Ebû Abdillâh Şemsuddîn Muhammed b. Muhammed b. Muhammed el-Halebî. et-Taḳrîr ve’t-
taḥbîr. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1403/1983. 

İbn Ferhûn, Ebu’l-Vefâ (Ebû İshâk) Burhânuddîn İbrâhîm b. Alî b. Muhammed el-Ceyyânî el-Medenî. Tebṣıratu’l-
ḥukkâm fî uṣûli’l-aḳżıye ve menâhici’l-aḥkâm. 2 Cilt. Kahire: Mektebetu’l-Külliyyâti’l-Ezheriyye, 
1406/1986. 

İbn Hacer el-Heytemî, Ebu’l-Abbâs Şihâbuddîn Ahmed b. Muhammed b. Muhammed es-Sa‘dî. Tuḥfetu’l-muḥtâc 
fî şerḥi’l-Minhâc (İbn Kâsim el-Abbâdî ve eş-Şirvânî’nin hâşiyeleri ile birlite). 10 Cilt. Mısır: el-
Mektebetu’t-Ticâriyyetu’l-Kubrâ, 1357/1938. 

İbn Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Mervezî. el-Musned. thk. Şuayb Arnaût vd.45+5 
Cilt. Beyrut: Muessesetu’r-Risâle, 1421/2001. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd el-Endelûsî. el-Îṣâl fi’l-Muḥallâ bi’l-âsâr. thk. Abdulğaffâr S. el-
Bendârî. 11-12/12 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1431/2010. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd el-Endelûsî. el-İḥkâm fî uṣûli’l-aḥkâm. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-
Âfâkı’l-Cedîde, ts.. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd el-Endelûsî. el-Muḥallâ bi’l-âsâr. thk. Abdulğaffâr S. el-Bendârî, 
1-10/12 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1431/2010. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillâh Şemsuddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb ez-Zuraî ed-Dimaşkî. eṭ-
Ṭuruḳu’l-ḥukmiyye fi’s-siyâseti’ş-şerʿiyye. thk. Nâyif b. Ahmed el-Hamed. Riyad/Beyrut: Dâru Atââti’l-
İlm ve Dâru İbn Hazm, 1440/2019. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillâh Şemsuddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb ez-Zuraî ed-Dimaşkî. İʿlâmu’l-
muvaḳḳıʿîn ʿan rabbi’l-ʿâlemîn. thk. A. Ecmel el-Islâhî. 5+1 Cilt. Riyad/Beyrut: Dâru Atââti’l-İlm ve Dâru 
İbn Hazm, 1440/2019. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillâh Şemsuddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb ez-Zuraî ed-Dimaşkî. Zâdu’l-
meʿâd fî hedyi ḫayri’l-ʿibâd. thk. A. Ecmel el-Islâhî vd. 6+1 Cilt. Riyad/Beyrut: Dâru Atââti’l-İlm ve Dâru 
İbn Hazm, 1440/2019. 

İbn Kudâme, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. Muhammed el-Makdisî. el-Muġnî. thk. A. et-
Türkî ve A. M. el-Hulv. 14+1 Cilt. Riyad: Dâru Âlemi’l-Kütüb, 1417/1997. 

İbn Kudâme, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. Muhammed el-Makdisî. el-Muḳniʿ. thk. M. el-
Arnaût-Y. M. el-Hatîb. Cidde: Mektebetu’s-Sevâdî, 1421/2000. 

İbn Kudâme, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. Muhammed el-Makdisî. Ravżatu’n-nâẓır ve 
cunnetu’l-munâẓır fî uṣûli’l-fıḳh ʿalâ meẕhebi’l-İmâm Aḥmed. 2 Cilt. Mekke-Riyad/Beyrut: el-
Mektebetu’l-Mekkiyye, el-Mektebetu’t-Tedmuriyye ve Muessesetu’r-Rayyân, 1419/1998. 



 

801  Hitit İlahiyat Dergisi • Cilt 24 • Sayı 2 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 

İbn Kudâme, Ebu’l-Ferec Şemsuddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Ahmed el-Makdisî. eş-Şerḥu’l-kebîr 
(Muvaffakuddîn İbn Kudâme’nin el-Muġnî’si ile birlikte). 12 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1403/1983. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî. es-Sunen. 2 Cilt. İstanbul: Dâru Sahnûn ve Çağrı Yayınları, 
1413/1992. 

İbn Muflih, Ebû İshâk Burhânuddîn İbrâhîm b. Muhammed b. Abdillâh er-Râmînî ed-Dimaşkî. el-Mubdiʿ fî şerḥi’l-
Muḳniʿ. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1997. 

İbn Nuceym, Sirâcuddîn Umer b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî. en-Nehru’l-fâʾiḳ şerḥu Kenzi’d-deḳāʾiḳ. thk. 
Ahmed İzzuinâyet. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1422/2002. 

İbn Nuceym, Zeynuddîn b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî. el-Baḥru’r-râʾiḳ şerḥu Kenzi’d-deḳāʾiḳ (et-Tûrî’nin 
tekmilesi ve İbn Âbidîn’in hâşiyesi ile birlikte). 8 Cilt. Mısır: el-Matbaatu’l-İlmiyye, 1311. 

İbn Ruşd el-Hafîd, Ebu’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kurtubî. Bidâyetu’l-muctehid ve 
nihâyetu’l-muḳteṣid. 4 Cilt. Kahire: Dâru’l-Hadîs, 1425/2004. 

İbn Teymiyye, Ebu’l-Abbâs Takıyyuddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm el-Harrânî. Şerḥu’l-
ʿUmde. thk. A. Ecmel el-Islâhî vd. 5 Cilt. Riyad/Beyrut: Dâru Atââti’l-İlm ve Dâru İbn Hazm, 1440/2019.  

İbnu’l-Arabî, Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Meâfirî. Aḥkâmu’l-Ḳurʾân. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2003. 

İbnu’l-Humâm, Kemâluddîn Muhammed b. Abdilvâhid b. Abdilhamîd es-Sivâsî el-İskenderî. Fetḥu’l-ḳadîr 
(Kâdîzâde’nin Netâicu’l-efkâr fî keşfi’r-rumûz ve’l-esrâr başlıklı tekmilesi, el-Bâbertî’nin el-İnâye’si ve 
Sa’dî Çelebî’nin hâşiyesi ile birlikte). 10 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.. 

İbnu’l-Kâs, Ebu’l-Abbâs Ahmed b. Ebî Ahmed İbnu’l-Kâs et-Taberî el-Bağdâdî. Edebu’l-ḳâḍî. thk. H. Halef el-
Cubûrî. 2 Cilt. Taif: Mektebetu’s-Sıddîk, 1409/1989. 

İbnu’l-Munzir, Ebû Bekr Muhammed b. İbrâhîm en-Nîsâbûrî. el-İḳnâʿ. thk. Abdullah b. Abdulazîz el-Cibrîn. 2 Cilt. 
Riyad: Matâbiu’ı-Ferazdaki’t-Ticâriyye, 1408. 

İbnu’s-Salâh, Ebû Amr Takıyyuddîn Usmân b. Salâhiddîn Abdirrahmân b. Mûsâ eş-Şehrezûrî. Şerḥu muşkili’l-
Vasîṭ. thk. A. H. Ahmed Bilâl. 4 Cilt. Suudi Arabistan: Dâru Kunûzi İşbiliyyâ, 1432/2011. 

Jackson, Sherman A. The Islamic Secular. Oxford: Oxford University Press, 2014. 

Jolowicz, H. F.-Nicholas, Barry. A Historical Introduction to the Study of Roman Law. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1972. 

Kâdî Abdulvehhâb, Ebû Muhammed Abdulvehhâb b. Alî b. Nasr el-Bağdâdî. ʿUyûnu’l-mesâil. thk. A. Muhammed 
İbrâhîm Bûrvîbe. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1430/2009. 

Kafes, Veli. “Ceza Hukukunda Mağdurun Zararının Giderilmesi”. Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 60/1 
(2011), 83-156. 

Kânûn-i Cezâ’nın 200. Maddesinin 19 Rebîulâhir 1332 Tarihli Zeyl-i Sânîsini Muaddil Kararnâme (8 Muharrem 
1336/25 Teşrîn-i Evvel 1333/25.10.1917). 

Karadeniz-Çelebican, Özcan. Roma Hukuku. Ankara: Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, 1986. 

Karâfî, Ebu’l-Abbâs Şihâbuddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân. Envâru’l-burûḳ fî envâʾi’l-furûḳ (el-Furûḳ) 
(İbnu’ş-Şât’ın İdrâru’ş-şurûḳ’u ve Alî el-Mekkî’nin Tehẕîbu’l-Furûḳ’u ile birlikte). 4 Cilt. Beyrut: Âlemu’l-
Kütüb, ts. 

Karâfî, Ebu’l-Abbâs Şihâbuddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân. eẕ-Ẕeḫîra. thk. Muhammed Haccî vd. 13+1 Cilt. 
Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1994.  

Karâfî, Ebu’l-Abbâs Şihâbuddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân. Nefâʾisu’l-uṣûl fî şerḥi’l-Maḥṣûl. thk. A. 
Muhammed Muavvad-A. Ahmed Abdulmevcûd. 9 Cilt. Mekke-Riyad: Mektebetu Nizâr Mustafâ el-Bâz, 
1416/1995. 

Karâfî, Ebu’l-Abbâs Şihâbuddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân. Şerḥu Tenḳīḥi’l-fuṣûl. thk. T. A. Sa’d. b.y.: 
Şeriketu’t-Tıbâaati’l-Fenniyyeti’l-Muttehide, 1393/1973. 

Kâsânî, Alâuddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed. Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾi. 7 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-
İlmiyye, 1406/1986. 



 

802  Hitit Theology Journal • Volume 24 • Number 2 

Talip TÜRCAN 

Kavak, Özgür. “XV. Yüzyılda Kahire’de Siyaset, Hukuk ve Ahlakı Birlikte Düşünmek: Ali Gazzali’nin Tahrîrü’s-Sülûk 
fî Tedbîri’l-Mülûk İsimli Risalesi”. Dîvân: Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi 39 (2015/2), 103-140. 

Kayrevânî, Ebû Muhammed Abdullâh b. Ebî Zeyd Abdirrahmân en-Nefzî. en-Nevâdir ve’z-ziyâdât ʿalâ mâ fi’l-
Mudevvene min ġayrihâ mine’l-ummehât. thk. M. Abdulfettâh el-Hulv vd. 14+1 Cilt. Beyrut: Dâru’l-
Ğarbi’l-İslâmî, 1999. 

Kazvînî, Zekeriyyâ b. Muhammed (Eser yanlışlıkla Ebû Bekr Cemâluddîn Muhammed b. Abbâs et-Taberî el-
Hârizmî’ye nispet edilmektedir). Mufîdu’l-ʿulûm ve mubîdu’l-humûm. Beyrut: el-Mektebetu’l-Unsuriyye, 
1418. 

Keith, A. Berriedale. “Sin (Hindu)”. Encyclopedia of Religion and Ethics. ed. James Hastings. 11/560-562. 
Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926.  

Kelsen, Hans. “The Law as a Specific Social Technique”, What is Justice? Justice, Law, and Politics in The Mirror 
of Science. 231-256. Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 1960. 

Kelvezânî, Ebu’l-Hattâb Mahfûz b. Ahmed b. el-Hasen el-Bağdâdî. el-Hidâye. thk. A. Hemîm-M. Yâsîn el-Fahl. b.y.: 
Muessesetu Ğırâs, 1425/2004. 

Kuliev, Dzhamali Tofikovich. “Преступление согласно исламскому праву: понятие, соотношение с грехом и 
классификация”. Исламоведение 12/3 (2021), 89-101 [“Crime under Islamic Law: Definition, Relation 
with Sins, and Classification”. Islamovedenie 12/3 (2021), 89-101]. Doi: 10.21779/2077-8155-2021-12-3-
89-101 

Langdon, S. H. “Sin (Babylonian)”. Encyclopedia of Religion and Ethics. ed. James Hastings. 11/531-53. Edinburgh: 
T&T Clark, 1908-1926.  

MacCulloch, J. A. “Sin (Celtic)”. Encyclopedia of Religion and Ethics. ed. James Hastings. 11/534-535. Edinburgh: 
T&T Clark, 1908-1926.  

Mackintosh, H. R. “Sin (Christian)”. Encyclopedia of Religion and Ethics. ed. James Hastings. 11/538-544. 
Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926.  

Mair, A. W. “Sin (Greek)”. Encyclopedia of Religion and Ethics. ed. James Hastings. 11/545-556. 

The Laws of Manu. çev. G. Buhler. Delhi: Motilal Banarsidass, 1964. 

Marzo, Salvatore di. Roma Hukuku. çev. Ziya Umur. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, 1959. 

Mâverdî, Ebu’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî. el-Aḥkâmu’s-sulṭâniyye, thk. Ahmed Câd. Kahire: 
Dâru’l-Hadîs, 1427/2006. 

Mâverdî, Ebu’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî. el-Ḥâvi’l-kebîr. thk. A. Muhammed Muavvad-A. Ahmed 
Abdulmevcûd. 18+1 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1999. 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye 

Mevsılî, Ebu’l-Fadl Mecduddîn Abdullâh b. Mahmûd b. Mevdûd. el-İḫtiyâr li taʿlîli’l-Muḫtâr. 5 Cilt. Kahire: 
Matbaatu’l-Halebî, 1356/1937. 

Michel, Jacques-Henri. Le Vocabulaire Latin des Institutions Romaines. Bruxelles: Les Cahiers du CeDoP, 2001. 

Molla Husrev, Muhammed b. Ferâmuz b. Alî. Dureru’l-ḥukkâm fî şerḥi Ġureri’l-aḥkâm (eş-Şurunbulâlî’nin Ġunyetu 
ẕevi’l-aḥkâm fî buġyeti Dureri’l-ḥukkâm’ ile birlikte). 2 Cilt. b.y.: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, ts. 

Muslim, Ebu’l-Huseyn Muslim b. el-Haccâc b. Muslim el-Kuşeyrî. el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ. Riyad: Dâru Tîbe, 1426.  

Muzenî, Ebû İbrâhîm İsmâîl b. Yahyâ b. İsmâîl el-Mısrî. Muḫtaṣaru’l-Muzenî (el-Muzenî’nin Kitâbu’l-Emr ve’n-nehy’i 
ile birlikte). tsh. A. ed-Dâğıstânî. 2 Cilt. Riyad: Dâru Medâric, 1440/2019. 

Münâkehât ve Müfârakât Karârnâmesi (1917 tarihli Hukûk-ı Âile Karârnâmesi) Esbâb-ı Mûcibe Lâyihası. 

Nesefî, Ebû Hafs Necmuddîn Umer b. Muhammed b. Ahmed es-Semerkandî. Ṭılbetu’ṭ-ṭalebe fi’l-ıṣṭılâḥâti’l-
fıḳhiyye. İstanbul: el-Matbaatu’l-Âmire, 1311. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Murî. Minhâcu’ṭ-ṭâlibîn veʿumdetu’l-muftîn fi’l-fıḳh. thk. A. K. Ahmed 
Avd. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1425/2005. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Murî. Ravżatu’ṭ-ṭâlibîn ve ʿumdetu’l-muftîn. thk. Zuheyr eş-Şâvîş. 12 Cilt. 
Beyrut, Dimaşk, Amman: el-Mektebu’l-İslâmî, 1412/1991. 

On İki Levha Kanunları 



 

803  Hitit İlahiyat Dergisi • Cilt 24 • Sayı 2 

İslâm Hukukunda Günah ve Suç Ayrımının İmkânı Üzerine 

Pezdevî, Ebu’l-Hasen Ebu’l-Usr Alî b. Muhammed b. el-Huseyn b. Abdilkerîm. Uṣûlu’l-Pezdevî (Abdulazîz el-
Buhârî’nin Keşfu’l-Esrâr’ı ile birlikte). 4 Cilt). İstanbul: Şirket-i Sahâfiye-i Osmâniye, 1308/1890. 

Pop, Cristina. “From Fas to Ius and Their Role in Traditio Iuris Romani”. Ius Romanum 2/2020, 342-359. 

Râfiî, Ebu’l-Kâsim Abdulkerîm b. Muhammed b. Abdilkerîm el-Kazvînî. el-ʿAzîz şerḥu’l-Vecîz (eş-Şerḥu’l-kebîr). 
thk. A. Muhammed Muavvad-A. Ahmed Abdulmevcûd. 13 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1417/1997. 

Reid, J. S. “Sin (Roman)”. Encyclopedia of Religion and Ethics. ed. James Hastings. 11/569-570. Edinburgh: T&T 
Clark, 1908-1926  

Remlî, Ebû Abdillâh Şemsuddîn Muhammed b. Ahmed b. Ahmed b. Hamze el-Menûfî el-Ensârî el-Mısrî. 
Nihâyetu’l-muḥtâc ilâ şerḥi’l-Minhâc (eş-Şebrâmellisî ve er-Reşîdî’nin hâşiyeleriyle birlikte). 8 Cilt. 
Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1404/1984. 

Revon, Michel. “Sin (Japanese)”. Encyclopedia of Religion and Ethics. ed. James Hastings. 11/566-567. 
Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926.  

Rhys Davids, T. W.-Rhys Davids, C. A. F. “Sin (Buddhist)”. Encyclopedia of Religion and Ethics. ed. James 
Hastings. 11/533-534. Edinburgh: T&T Clark, 1908-1926.  

Roth, Mitchel P. An Eye for an Eye: A Global History of Crime and Punishment. London: Reaktion Books, 2014. 

Sandalcı, Sema. On İki Levha Yasaları. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 
Tezi, 1993. 

Semerkandî, Ebû Bekr Alâuddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Ahmed. Tuḥfetu’l-fuḳahâ. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-
Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1414/1994. 

Senâmî, Umer b. Muhammed b. Avd. Nisâbu’l-iḥtisâb. thk. Mureyzen Saîd Mureyzen Asîrî. Mekke: Mektebetu’t-
Tâlibi’l-Câmiî, 1406/1986. 

Serahsî, Ebû Bekr Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî. el-Mebsûṭ. 30 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 
1409/1989. 

Sharpe, James Anthony. Crime in Early Modern England 1550-1750. New York: Routledge, 2013. 

Siğnâkî, Husâmuddîn Huseyn b. Alî b. Haccâc el-Buhârî. el-Kâfî şerḥu’l-Pezdevî. thk. F. S. Muhammed Kânit. 5 Cilt. 
Riyad: Mektebetu’r-Ruşd, 1422/2001. 

Subkî, Ebû Nasr Tâcuddîn Abdulvehhâb b. Alî b. Abdilkâfî. el-Eşbâh ve’n-neẓâʾir. thk. A. Muhammed Muavvad-
A. Ahmed Abdulmevcûd. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1411/1991. 

Suyûtî, Ebu’l-Fadl Celâluddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. el-Eşbâh ve’n-neẓâʾir fî ḳavâʾid 
ve furûʿi fıḳhi’ş-Şâfiʿiyye. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1403/1983.  

Şâfiî, el-İmâm Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs. el-Umm. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1403/1983. 

Şâtıbî, Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî el-Ğırnâtî. el-Muvâfaḳāt. thk. Ebû Ubeyde Meşhûr b. 
Hasen Âl Selmân. 6 Cilt. b.y.: Dâru İbn Affân, 1417/1997. 

Şelebî, Ebu’l-Abbas Şihâbuddîn Ahmed b. Muhammed. el-Ḥâşiye ʿalâ Tebyîni’l-ḥaḳāʾiḳ. 6 Cilt. Bulak: el-
Matbaatu’l-Kubra’l-Emîriyye, 1313-1315. 

Şeybânî, el-İmâm Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasen b. Ferkad. el-Aṣl. thk. M. Boynukalın. 12 Cilt. Beyrut: Dâru 
İbn Hazm, 1433/2012. 

Şimşek, Ayşegül. Hanefî Mezhebinde Zalim İmama İtaat-İsyan Tartışmaları ve Bağy Literatürü (H. 6./M. 12. Yy.a 
Kadar). İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023. 

Şinkîtî, Muhammed b. Muhammed Sâlim el-Meclisî. Levâmiu’d-durer fî hetki estâri’l-Muḫtaṣar. 14+1 Cilt. Nuakşot: 
Dâru’r-Rıdvân, 1436/2015. 

Şîrâzî, Ebû İshâk Cemâluddîn İbrâhîm b. Alî b. Yûsuf. el-Muheẕẕeb fî fıḳhi’l-İmâm eş-Şâfiʿî. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 1416/1995. 

Şirbînî, Şemsuddîn Muhammed b. Ahmed el-Hatîb. Muġni’l-muḥtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâẓi’l-Minhâc. thk. A. 
Muhammed Muavvad-A. Ahmed Abdulmevcûd. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994. 

Şirvânî, Abdulhamîd. el-Ḥâşiye ʿalâ Tuḥfeti’l-muḥtâc (İbn Hacer el-Heytemî’nin Tuḥfetu’l-muḥtâc’ı ve İbn Kâsim 
el-Abbâdî’nin hâşiyesi ile birlikte). 10 Cilt. Mısır: el-Mektebetu’t-Ticâriyyetu’l-Kubrâ, 1357/1938. 



 

804  Hitit Theology Journal • Volume 24 • Number 2 

Talip TÜRCAN 

Taliaferro, Charles–Marty, Elsa J. (ed.). A Dictionary of Philosophy of Religion. London: The Continuum 
International Publishing Group, 2010. 

Taner, Fahri Gökçen. Türk Ceza Hukukunda Cinsel Özgürlüğe Karşı Suçlar. Ankara: Seçkin Yayıncılık, 2017. 

Tarâblusî, Ebu’l-Hasen Alâuddîn Alî b. Halîl. Muʿînu’l-ḥukkâm fîmâ yetereddedu beyne’l-ḫaṣmeyn mine’l-aḥkâm. 
Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.  

Teftâzânî, Sa’duddîn Mes’ûd b. Umer. et-Telvîḥ ale’t-Tavżîḥ li metni’t-Tenḳīḥ (et-Telvîḥ ilâ keşfi ḥaḳāʾiḳi’t-Tenḳīḥ). 
2 cilt. Mısır: Matbaatu M. Alî Sabîh ve Evlâdih, Mısır 1377/1957. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd). el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ. thk. A. M. Şâkir vd. 5 Cilt. Mısır: Şirketu 
Mektebe ve Matbaati Mustafâ el-Bâbî el-Halebî, 1375/1305. 

Toroslu, Nevzat. Cürümlerin Tasnifi Bakımından Suçun Hukuki Konusu. Ankara: Savaş Yayınevi, 2019. 

Tosun, Mebrure-Yalvaç, Kadriye. Sumer, Babil, Assur Kanunları ve Ammi-Ṣaduqa Fermanı. Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Yayınları, 2002.  

Türcan, Talip. “İslam Hukuk Biliminde Şer’îlik Kavramı”. Arayışlar -İnsan Bilimleri Araştırmaları- 3/5-6 (2001), 69-
88. 

Türcan, Talip. “İslâm Hukukunda İki Farklı Geçerlilik Alanı: Kazâî ve Diyânî Hüküm Ayırımı”. İslâmî Araştırmalar 
19/1 (2006), 159-167. 

Türcan, Talip. Devletin Egemenlik Unsuru ve Egemenlikten Kaynaklanan Yetkileri –İslâm ve Batı Hukuk Düşüncesi 
Bağlamında Bir İnceleme-. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2001. 

Türcan, Talip. İslâm Hukuk Biliminde Hukuk Normu -Kavramsal Analiz ve Geçerlilik Sorunu-. Ankara: Ankara 
Okulu Yayınları, 2016.  

TCK, Türk Ceza Kanunu (Kanun No: 5237). Resmi Gazete 25611 (12.10.2004). 27.12.2025. 
https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuat?MevzuatNo=5237&MevzuatTur=1&MevzuatTertip=5 

Türkoğlu, Halide Gökçe. Roma Hukukunda Suç ve Ceza. Ankara: Seçkin Yayınları, 2017. 

Ûdeh, Abdulkâdir. et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyu’l-İslâmî muḳâranen bi’l-ḳânûni’l-vaż’î. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-
Arabî, ts. 

Üçok, Coşkun. “Alman Hukukunun Tarihî Gelişmesine Bir Bakış”. Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 7/1 
(Mart 1950), 292-321. 

Youngert, S. G. “Sin (Teutonic)”. Encyclopedia of Religion and Ethics. ed. James Hastings. 11/570-571. Edinburgh: 
T&T Clark, 1908-1926.  

Zekeriyyâ el-Ensârî, Ebû Yahyâ Zeynuddîn Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed es-Suneykî. el-Ġureru’l-behiyye 
fî şerḥi’l-Behceti’l-Verdiyye (el-Abbâdî ve eş-Şirbînî’nin hâşiyeleri ile birlikte). 5 Cilt. b.y.: el-Matbaatu’l-
Meymeniyye, ts. 

Zekeriyyâ el-Ensârî, Ebû Yahyâ Zeynuddîn Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed es-Suneykî. Esne’l-meṭâlib şerḥu 
Ravżi’ṭ-ṭâlib (Şihâbuddîn er-Remlî’nin hâşiyesiyle birlikte). 4 Cilt. b.y.: Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmî, ts. 

Zerrûk, Ebu’l-Abbâs Şihâbuddîn Ahmed b. Ahmed b. Muhammed b. Îsâ el-Burnusî el-Fâsî. Şerḥu Zerrûḳ ʿalâ 
metni’r-Risâle li’bni Ebî Zeyd el-Ḳayrevânî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1427/2006. 

Zeylaî, Ebû Muhammed Fahruddîn Usmân b. Alî b. Mihcen b. Yûnus es-Sûfî el-Bâriî. Tebyînu’l-ḥaḳāʾiḳ şerḥu 
Kenzi’d-deḳāʾiḳ (eş-Şelebî’nin hâşiyesi ile birlikte). 6 Cilt. Bulak: el-Matbaatu’l-Kubra’l-Emîriyye, 1313-
1315. 

Zurkânî, Ebû Muhammed Abdulbâkî b. Yûsuf b. Ahmed el-Vefâî. Şerḥu’z-Zurḳānî ʿalâ Muḫtaṣarı Ḫalîl (el-
Bennânî’nin el-Fetḥu’r-rabbânî’si birlikte). 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1422/2002. 


