
 

 

 

 

 

ISSN: 2149-3979 

 

Sayı: 22, 2025, 499-531.                          Issue: 22, 2025, 499-531.    

ilahiyat akademi 
 

Makale Bilgisi Article Information 

Makale Türü Article Type 

Araştırma Makalesi Research Article 

Geliş Tarihi Date Received 

15 Temmuz 2025 15 July 2025 

Kabul Tarihi Date Accepted 

26 Aralık 2025 26 December 2025 

Yayın Tarihi Date Published 

31 Aralık 2025 31 December 2025 

İntihal Plagiarism 

Bu makale, Turnitin yazılımı ile taranmıştır. 

İntihal tespit edilmemiştir. 

This article has been scanned with Turnitin 

software. No plagiarism detected. 

Etik Beyan Ethical Statement 

Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve 

etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm 

çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur 

(Yunus Eraslan). 

It is declared that scientific and ethical principles 

have been followed while carrying out and writing 

this study and that all the sources used have been 

properly cited (Yunus Eraslan). 

CC BY-NC 4.0 lisansı ile lisanslanmıştır. Licensed under CC BY-NC 4.0 license. 

 

Atıf/ Cite as 

Eraslan, Yunus. “Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik”. İlahiyat Akademi 22 

(Aralık 2025), 499-531. DOI: 10.52886/ilak.1743032 

Name, Surname. “Ḥanafī- Māturīdī School in the Context of Kalām and Usūl al-Fiqh”. 

Theological Academia 22 (December 2025), 499-531. DOI: 10.52886/ilak.1743032 

    

e-ISSN: 2651-2718 

Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik  

Ḥanafī- Māturīdī School in the Context of Kalām and Usūl al-Fiqh 

 

Yunus Eraslan 

Doç. Dr., Kilis 7 Aralık Üniveristesi, İlahiyat Fakültesi, Kelam Anabilim Dalı  

Assoc. Prof. Dr., Kilis 7Aralık University, Faculty of Theology, Department of Theology, Kilis/Türkiye 

yunus.eraslan.@kilis.edu.tr | ORCID: 0000-0003-2439-1950 | ROR ID: 048b6qs33 

 

  

https://doi.org/10.52886/ilak.1743032
https://doi.org/10.52886/ilak.1743032
https://referenceworks.brill.com/display/entries/EI1O/SIM-2683.xml?rskey=8MWNbt
mailto:yunus.eraslan.@kilis.edu.tr
https://orcid.org/0000-0003-2439-1950
https://ror.org/048b6qs33


 İlahiyat Akademi Dergisi 500 

Öz 

İslam düşüncesinin erken dönemlerinden itibaren kelâm alanında akılcılığı Mu‘tezile 
kelâm okulu, fıkıh alanında reyi Hanefî mezhebi temsil etmiştir. Bu iki disiplin, ilgi alanlarında 
kısmen benzer yöntemleri kullanarak, gelişim ve dönüşüm evrelerinde benzer süreçlerden 
geçmişlerdir. Genel olarak akılcı yöntemi benimseyen Hanefî ve Mu‘tezile mezhepleri belli 
dönemlerde siyasi ve sosyal şartlara bağlı olarak yakınlaşma veya ayrışma içerisine 
girmişlerdir. Hanefîliğin çıkış yeri olan Irak coğrafyasında her iki mezhep mensupları 
arasındaki olumlu etkileşim, fıkıh usûlünün kelâmî ilkelerden etkilenmesini sağlamıştır. 
Mihne sürecinde siyasi ortamın etkisiyle kelâm ilminde Mu‘tezile, fıkıh alanında ise Hanefîlik 
etkinliğini sürdürmüştür. Buna bağlı olarak erken dönemde Mu‘tezile ile Hanefîlik arasında 
bir geçişkenlik söz konusu olup, Mu‘tezile kelâmcıları fıkıhta Hanefîliğe, Hanefî kadı ve 
fakihleri ise kelâmda Mu‘tezile’ye eğilim göstermişlerdir. Ancak mihne sürecinin akabinde 
hadis taraftarlarının başlattığı karşı mihne sonrasında Mu‘tezile’nin düşüşe geçmesiyle 
Hanefîlik de bundan olumsuz etkilenmiştir. Mu‘tezile’ye karşı takınılan tavır Hanefî 
düşünceye karşı da gösterilmiş ve Hanefîlik Irak’tan Horasan ve Mâverâünnehir bölgesine 
taşınmıştır. Bu durum Hanefîlikle ilgili olumsuz bir algıya dönüşünce, Horasan-
Mâverâünnehir âlimleri bu algıyı bertaraf etmek için gayret göstermişlerdir. Doğu 
Hanefîliğinde bu konuda iki farklı yaklaşım ortaya çıkmıştır. Buhara, hadis taraftarı bir anlayış 
sergileyerek kelâm ilmini Hanefî fıkıh usulünden ayrıştırırken; Semerkant, Hanefî fıkıh 
usulünü kelâm ilminin ilkeleri doğrultusunda temellendirmiştir. Her iki ekol de yöntemlerini 
Mu‘tezile karşıtlığı üzerinden yürütmüşlerdir. Buhara Hanefî ekolünün yaklaşımı, özelde 
Mu‘tezile genelde ise kelâm ilmini yok sayıp görmezden gelmek suretiyle Hanefîliğin itikadî 
yönünü Ebû Hanife’ye nispet edilen rivayetlere dayandırmaktır. Buhara Hanefîlerinin söz 
konusu tavırlarında İslam dünyasında yükselişte olan gelenekçi-hadisçi anlayış etkili olmuş 
Hanefîlik, kelâmî ilke ve usuller yerine hadis ve fürû fıkıhla temellendirilmiştir. Bu şekilde 
Hanefîliğin eksik kalan kelâm yönü Semerkant ekolünde Mâtürîdî ile tamamlanmıştır. 
Mâtürîdî kendi döneminde Hanefîliğin kelâm ve fıkıh usulü anlayışını Ehl-i sünnet düşüncesi 
doğrultusunda yeniden yapılandırmıştır. Mâtürîdî, Irak Hanefîliğindeki Mutezilî unsurları 
ayrıştırmak suretiyle Hanefîliği yeniden kelâmî temellerle inşa etmiştir. Onun bu tavrı kendi 
döneminde ve takip eden birkaç asırda hadisçi yaklaşımın etkisiyle ihmal edilmiş olsa da hicrî 
5. asırdan itibaren hadisçi kanat karşısında, Hanefîliği heretik akımlardan ayrıştırmak ve Ehl-
i sünnet içinde konumlandırmak amacıyla yeniden canlandırılmıştır. Buna göre Mâtürîdîliği 
tarih sahnesine çıkaran unsurlar yalnızca Mâtürîdî’nin kelâm ilmine dair görüşleri olmayıp, 
benzer şekilde onun fıkıh usulündeki çabaları da etkili olmuştur. Bu çerçevede çalışmanın 
temel problemi, Hanefî-Mâtürîdî geleneğin tarihsel süreçte kelâm ve fıkıh disiplinleri arasında 
kurduğu ilişkinin, özellikle Mu‘tezile ile yaşanan etkileşimler bağlamında bütüncül bir 
biçimde ele alınmamış olmasıdır. Literatürde genellikle Mâtürîdî’nin kelâmî yönü öne 
çıkarılmış; onun fıkıh usulüne katkıları ile Hanefîliğin bu disiplinler arası geçişkenliklerde 
aldığı konum yeterince görünür kılınmamıştır. Bu araştırmanın amacı, Hanefî-Mâtürîdî 
geleneğini hem kelâm hem de fıkıh perspektiflerini birlikte içerecek şekilde yeniden okumak 
ve söz konusu geleneğin tarihsel dönüşümünü Mu‘tezile ile etkileşimleri bağlamında 
sistematik biçimde analiz etmektir. Çalışmanın özgün değeri, Mâtürîdîliği sadece kelâmî bir 
ekol olarak değil, aynı zamanda Hanefî fıkıh usulüyle birlikte gelişen bütünleşik bir düşünce 
sistemi olarak ele almasıdır. Böylece Mâtürîdî’nin fakih kimliğini ve Hanefî geleneğin kelâmî 
oluşuma yaptığı katkıları görünür kılarak, literatürdeki tek yönlü okumaları aşmayı 
amaçlamaktadır. Araştırmanın alana katkısı, modern dönemde Mâtürîdîliğin yeniden 
inşasına dair yürütülen tartışmalara disiplinler arası bir perspektif kazandırması ve Hanefî-
Mâtürîdî kimliğin oluşumundaki epistemolojik temelleri daha net bir şekilde ortaya 
koymasıdır. Bu bağlamda çalışmada, klasik kaynaklar ile modern araştırmalar birlikte 
değerlendirilerek karşılaştırmalı ve tarihsel-analitik bir yöntem benimsenmiş; böylece 
geleneğin oluşum süreci hem metinsel hem de bağlamsal boyutlarıyla kapsamlı biçimde 
incelenmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Kelâm, Fıkıh Usûlü, Hanefî, Mâtürîdîlik, Mu‘tezile, Irak, Buhara, 
Semerkant. 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 501 

Abstract 

Since the formative periods of Islamic intellectual history, kalām and fiqh developed 
through two parallel methodological orientations: rationalist and transmissionist. In kalām, 
rationalism was most prominently articulated by the Muʿtazila, while in fiqh it found its 
institutional expression in the Ḥanafī school. Owing to their shared epistemological reliance 
on reasoned judgment, these two disciplines experienced comparable processes of 
development, convergence, and divergence, often shaped by broader political and social 
dynamics. In early Iraq, where Ḥanafism emerged, the relatively non-institutional but 
sustained interaction between Muʿtazilite theologians and Ḥanafī jurists facilitated the 
grounding of legal methodology in theological principles, creating a fluid intellectual 
environment in which disciplinary boundaries were permeable. This convergence reached its 
peak during the Mihna, when Muʿtazila gained political favor and judicial appointments were 
frequently granted to Ḥanafī jurists. As a result, Muʿtazilism continued to dominate the 
theological sphere, while Ḥanafism expanded its influence in jurisprudence. During this early 
period, a notable transitivity emerged between the two traditions: Muʿtazilite theologians 
tended to adopt Ḥanafī jurisprudence, whereas Ḥanafī judges and jurists often embraced 
Muʿtazilite theological positions. However, this intellectual alignment deteriorated sharply 
following the counter-mihna led by hadith-oriented circles. As Muʿtazilite theology fell into 
disrepute, Ḥanafism was also negatively affected due to its earlier association with Muʿtazila, 
leading to its gradual marginalization in Iraq. Consequently, the geographical and intellectual 
center of Ḥanafism shifted toward the Khorasan–Māverāʾünnehir region. In this new context, 
scholars sought to eliminate the negative perception of Ḥanafism stemming from its 
Muʿtazilite affiliations. Within Eastern Ḥanafism, two distinct methodological responses 
emerged. The Bukhara school adopted a pro-hadith and anti-kalām stance, separating 
theology from legal methodology and grounding the doctrinal dimension of Ḥanafism 
primarily in narrations attributed to Abū Ḥanīfa. Influenced by the rising traditionalist-
hadithist trend, this approach subordinated theological reasoning to hadith and furūʿ al-fiqh, 
effectively minimizing the role of kalām within the Ḥanafī framework. In contrast, the 
Samarkand school preserved the integration of kalām and fiqh by reconstructing Ḥanafī legal 
methodology upon theological principles while simultaneously opposing Muʿtazilite 
doctrines. It was within this Samarkand milieu that Abū Manṣūr al-Māturīdī systematized the 
theological foundations of Ḥanafism. Māturīdī restructured both theology and jurisprudence 
in accordance with Ahl al-Sunnah, thereby supplying the doctrinal coherence that had been 
weakened under hadithist dominance. Although his contributions were largely neglected in 
his own time and the subsequent centuries, from the fifth century onward they were revived 
as part of a broader effort to dissociate Ḥanafism from heterodox movements and firmly situate 
it within Sunnī orthodoxy. Accordingly, the historical emergence of Māturīdism cannot be 
attributed solely to Māturīdī’s theological positions, but must also be understood in light of 
his juristic and methodological interventions. This study argues that the Ḥanafī-Māturīdī 
tradition has rarely been examined through an integrated kalām–fiqh framework, particularly 
with respect to its complex engagement with Muʿtazilism. Prevailing scholarship has tended 
to foreground Māturīdī’s theological identity while marginalizing his contributions to 
jurisprudential methodology and the broader epistemic structure of the Ḥanafī tradition. By 
situating Māturīdī’s thought within a dual-disciplinary matrix, the study conceptualizes 
Māturīdism as a jurisprudentially grounded theological paradigm. Methodologically, it 
employs a comparative historical-analytic approach that correlates classical sources with 
contemporary scholarship, offering a more precise reconstruction of the Ḥanafī-Māturīdī 
synthesis and challenging reductionist theology-centered interpretations. 

Keywords: Kalām, Usūl al-Fiqh, Ḥanafī, Māturīdī, Muʿtazila, Iraq, Bukhara, 
Samarkand. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 502 

           Giriş 

Dinî ilimlerin henüz birbirinden ayrışmadığı erken dönemde kelâm ve fıkıh 

ilimlerinin inşa ve tedvin süreçlerinde zaman zaman aynı şahsiyetlerin rol aldığı 

görülmektedir. Bu süreçte kelâm ve usûl-i fıkıh ilimleri olumlu bir etkileşim içine 

girerken, fıkıh ilmiyle iştigal eden bir âlim aynı zamanda kelâm ilmiyle de ilgilenmiş 

ya da bunun tam tersi gerçekleşmiştir.  Bu durum özellikle ehl-i rey kanadında daha 

belirgin bir şekilde görülmektedir. Erken dönemde fıkıhta rey ekolünü temsil eden 

Hanefîlikle kelâmda akılcı bir yöntem benimseyen Mu‘tezile arasında kurucu 

imamlar düzeyinde doğrudan bir etkileşimden bahsetmek mümkün değildir. Fakat 

her iki disiplinin daha müesses bir yapıya kavuştuğu ilerleyen süreçte bu mümkün 

olmuştur. Bu bağlamda disiplinlerin kurumsal bir sistematiğe kavuştuğu süreçte 

Abbasi iktidarının merkez bölgelerinde Hanefîlik-Mu‘tezile etkileşimi ve uyumunu 

yalnızca Abbasi siyasetinin bir tercihi ve sonucu olarak görmek, arka plandaki dinî, 

sosyal ve kültürel saikleri yok saymak anlamına gelmektedir. Bu münasebetle 

meseleyi yalnızca mihne sürecinin her iki mezhep için oluşturduğu elverişli bir 

ortamda siyasi menfaatlerin uyumu olarak değerlendirmemek gerekir. Söz konusu 

siyasi süreç esas itibariyle olguların sonucu olarak tezahür etmiş olaylar silsilesini 

yansıtmaktadır. Tarihsel şartlar rey eksenli bu ilişkiye, o dönemde cereyan eden 

olayların da etkisiyle fazla bir hayat hakkı tanımamıştır. Bu yüzden iki mezhep 

arasındaki uyumun devam etmesi halinde olayların nereye evrileceğini kestirmek 

mümkün olamamıştır. Ancak söz konusu akılcı yöntemin tarih ve toplumun imkân 

verdiği ölçüde ve kısıtlı bir alanda Doğu Hanefîliğinde yeniden bir hayat hakkı 

bulduğu söylenebilir. Kelâm-fıkıh usûlü bağlamında Hanefîliğin gelişim evrelerini 

Irak, Buhara ve Semerkant olmak üzere üç grupta örneklendirmek mümkündür. Bu 

çalışmada Hanefî kelâm düşüncesi; Irak, Buhara ve Semerkant bölgelerindeki 

yapılanmasıyla ele alınıp Hanefî-Mâtürîdî düşüncenin oluşumu fıkıh usûlü ve kelâm 

ekseninde değerlendirilecektir. Konuyla ilgili olarak Şükrü Özen ve Mürteza Bedir’in 

çalışmaları yön verici olmakla birlikte Bahattin Karakuş, M. Sait Arvas ve Fatmanur 

Alibekiroğlu’nun tez çalışmaları da meselenin ehemmiyetini öne sermiştir. Ancak bu 

çalışmalar ağırlıklı olarak İslam Hukuku alanında olduğu için kelâmî formasyon 

geride kalmış, kelâmî formasyonun fıkıh usulüyle bütünlüğü hak ettiği önemde 

vurgulanamamıştır. Söz konusu çalışmaların yanında Hanefî ve Mu‘tezilî kelâm ve 

fıkıh usulü klasik kaynakları gözden geçirilmek suretiyle Mâtürîdîliğin kelâmî 

formasyonunun ortaya çıkmasında fakih ve usulcü kimliğin de önemi 

vurgulanmıştır. 

 

           1. Kelâm-Usûl-i Fıkıh İlişkisine Kısa Bakış 

Erken dönemde dinî ilimler tasnif edilirken genellikle inanç eksenli bir 

yaklaşım sergilenmiştir. Bu münasebetle ilimler tasnifinde inanç konularını ele alan 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 503 

kelâm ilmi diğer ilimler karşısında önceliğe sahip olmuştur.1 Bu dönemde teşekkül 

sürecine giren dinî disiplinler içinde kelâm ve fıkıh ilimleri dinî referansları temel 

alarak, Müslüman dünya görüşünün inanç ve pratikleriyle ilgili hüküm verme ve bir 

sonuç üretme bakımından ortak özellikler göstermişlerdir. Fıkıh, müslüman hayatın 

pratikleriyle ilgili hüküm verirken genellikle kelâmî kimlik doğrultusunda bir 

metodoloji sergilemiştir. Bundan dolayı fakihin kelâmî kimliği onun görüşlerinin 

arkasındaki temel saiki belirleme noktasında önem arz etmiştir. Bu itibarla birçok 

âlim, fıkıhla meşguliyetlerinin yanında kelâmla da ilgilenmiş ve her iki alanda da 

eserler vermişlerdir. Bunun en güzel örneğini Hanefîliğin kurucu ismi Ebû Hanîfe 

teşkil etmekte olup, onun fıkha dair görüşlerinin yanında inanç alanıyla ilgili 

risaleleri de günümüze ulaşmıştır. Benzer durum İslâm düşüncesinin birçok öncü 

ismi için de geçerlidir. 

Kelâm ve usûl-i fıkıh ilmi birçok noktada müşterek olduğundan iki disiplin 

arasında karşılıklı bir etkileşimden söz etmek mümkündür. Usûl âlimleri kelâm 

âlimlerinden yöntem ve içerik bakımından birçok noktada etkilendikleri gibi bunun 

tam tersi de olmuştur. Dolayısıyla her iki disiplin de diğerinin gelişmesine olumlu 

katkı sağlamıştır. Bununla beraber iki disiplin arasındaki sıkı irtibat ve iç içe 

geçmişlikten bazen etkileşimin yönünü ve aktif tarafını belirlemek güç bir hal 

almıştır.2 Ancak yine de dinî ilimler içerisinde kelâm ilmi fıkıh ilminin öncüllerini 

tesis etmesi bakımından bir öncelik ve üstünlüğe de sahip olmuştur. Kelâm, özellikle 

Gazzâlî (ö. 505/1111) sonrası dönemde İslamî ilimlerin temel disiplini ve diğer 

ilimlere ilkelerini kazandıran bir alan olarak görülmeye başlanmış, bu durum onun 

bir metafizik sistem olarak geliştirilmesi ve İslâm felsefesine ait klasik felsefî 

metafiziğin yerine geçmesiyle zirveye ulaşmıştır. Bu bağlamda kelâm ilmi diğer dinî 

disiplinlerin en üstünde konumlandırılmıştır.3  

İlk dönemdeki ihtilaflar, inanç ve amel konularının temel unsurlarını 

belirlemek ve savunmak amacıyla kelâm ve fıkhın sistematikleşmesine ve 

gelişmesine katkı sağlamıştır. Bu bağlamda Mu‘tezile ile birlikte Ehl-i sünnet kelâm 

okullarının usûl-i fıkha kayda değer etkileri görülmüştür. Ancak kelâmın usûl-i fıkıh 

için önemi, temel öncülleri sağlamanın da ötesindedir. Fıkıh usûlü kelâm 

meselelerinin nesnesini oluşturması bakımından pratik bir değere de sahiptir.4 Usûl-

i fıkıh sistematik bir yapıya kavuştuktan sonra kendi içinde müzakere edilen bazı 

konularının esas itibariyle erken dönemde tartışma konusu olan kelâmî meselelerin 

bir uzantısı olduğu söylenebilir. İlk dönemdeki ihtilafların neticesinde, ikinci asırda 

 
1 Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî el-Cessâs, Aḥkâmü’l-Ḳurʾân, thk. Muhammed Sadık Gamhâvî (Beyrut: 

Dâru İhyâi Türâsi’l-Arabî, 1996), 1/5; Ebü’l-Usr el-Pezdevî, Uṣûlü’l-Pezdevî, thk. Sâid Bekdâş (Beyrut: 

Dâru’s-Sirâc, 2016), 89. 
2 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories (United Kingdom: Cambridge University Press, 1997), 

134. 
3 A. Cüneyd Köksal, Usûlü’l-Fıkh’ın Mahiyeti ve Gayesi (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2007), 83. 
4 Aron Zysow, The Economy of Certainty an İntroduction to the Typology of İslamic Legal Theory (Atlanta: 

Lockwood Press, 2013), 4. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 504 

tartışılan bazı kelâmî meseleler üçüncü asırdan itibaren usûle dair konuların 

sistematik bir yapıya bürünmesinde başat rol oynamıştır. Buna bağlı olarak tarihsel 

gelişimi açısından kelâm ilminin usûl ilmine takaddüm ettiği söylenebilir. Ancak 

kelâm ilminin önceliği ontolojik açıdan olup, epistemolojik açıdan usûl ilminin 

takaddümünden bahsetmek daha yerinde olacaktır.5  

Tarihsel süreçte kelâm ile fıkıh usûlü arasındaki ilişkiye dair üç temel yaklaşım 

söz konusu olmuştur. Birincisine göre kelâm ile fıkıh usûlü arasında belirleyici bir 

ilişki bulunmamaktadır. Bu anlayışı benimseyen âlimler, genellikle felsefî ve mantıkî 

istidlâl yöntemlerinden uzak durmuşlardır. Bu yaklaşıma İbn Kayyım (ö. 751/1350) 

gibi selefî anlayışa yakın duran âlimlerin yanında, Orta Asya Hanefî geleneğine 

mensup Hanefî usûlcüleri Debûsî, (ö. 430/1039) Pezdevî (ö. 482/1089) ve Serahsî de 

(ö. 483/1090 [?]) örnek gösterilebilir. Bu âlimler Hanefîlik içerisindeki Mutezilî 

eğilimlere karşı çıktıkları gibi, Eş’arî ve daha sonra teşekkül edecek olan Mâtürîdî 

tarzı kelâm anlayışlarından da uzak durmuşlardır. Onlar, fıkıh ağırlıklı bir yaklaşımı 

benimseyerek, fıkıh ve onun uygulanmasından doğan bir fıkıh usûlü üzerinde 

yoğunlaşmışlardır. Bu bakış açısına göre, fıkıh usûlü sadece fıkıhla ilişkili bir ilimdir; 

kelâmla bir bağlantısı olmadığı gibi başka bir disiplinin dalı da sayılmaz.6  

İkinci yaklaşımı kabul edenler, belirli bir kelâm ekolünü benimseyip, fıkıh 

usûlünü kelâm ilminin bir uzantısı olarak görürler. Bu anlayışa göre asıl-fer‘ ilişkisi 

bağlamında fıkıh usûlü, kelâmın alt dalıdır ve kelâm ekolünde benimsenen yöntem 

ve yaklaşımlar, fıkıh usûlünde belirleyici bir rol oynar. Dolayısıyla fıkıh usûlündeki 

temel ilkeler, kelâm disiplinindeki görüşlere göre şekillenir. Bu yaklaşımın Gazzâlî 

öncesi dönemde belli bir kelâm mezhebine mensup usûlcüler tarafından 

benimsendiği görülmektedir. Buna göre, fıkıh usûlünde izlenen tutum, kelâm 

sahasında tercih edilen yöntemin doğal bir sonucudur.7 Bu yaklaşıma sahip Ebü’l-

Hüseyin el-Basrî’ye (ö. 436/1044) göre kelâm ile fıkıh usûlü birbirine bağlıdır.8  

Üçüncü yaklaşım ise felsefe-mantık dilini benimseyen ve ilimler arasındaki 

hiyerarşi konusunda belirgin bir anlayış geliştiren âlimlere aittir. Bu temayüle göre, 

bir ilmin değeri ve mertebesi, mevzuunun kapsamı ile ölçülür. Bu bakış açısına göre 

kelâm, tüm dinî ilimlere ilkelerini veren en yüksek ilimdir. Fıkıh usûlü ise hiyerarşik 

düzende kelâm ile fıkıh arasında bir yerde konumlanır.9 Bu sürecin başlangıcı olarak 

kabul edilen Gazzâlî, usûle dair “el-Müstasfâ”adlı eserinde konuya değinerek 

kelâmın usûl-i fıkıh ve diğer ilimler karşısındaki konumunu belirtmiştir. O, aklî ve 

naklî ilimleri kendi içinde küllî ve cüz’î olarak ikiye ayırdıktan sonra kelâmı küllî, 

diğer ilimleri ise cüz’î olarak nitelendirmiştir. Kelâm ilmi kapsamlı ve kuşatıcı olması 

 
5 Bahaddin Karakuş, Hicri 2-4. Asırlarda Mu‘tezile Fıkıh Usûlünün Hanefî Usûlüne Etkisi (Konya: Necmettin 

Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023), 16-17, 20. 
6 Köksal, Usûlü’l-Fıkh’ın Mahiyeti ve Gayesi, 84-85. 
7 Köksal, Usûlü’l-Fıkh’ın Mahiyeti ve Gayesi, 86. 
8 Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Karâfî, Nefâʾisü’l-usûl fî şerhi’l-Mahsûl, thk. Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Ali 

Muhammed Muavvaz (Mekke: Mektebetü’n-Nizar, 1995), 161. 
9 Köksal, Usûlü’l-Fıkh’ın Mahiyeti ve Gayesi, 88. 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 505 

sebebiyle diğer ilimlerin ilke ve esaslarını ortaya koymuş ve ispat etmiştir. Kelâm 

dinî ilimler içinde rütbece en yüksek konumda olduğundan10 diğer ilimlerin zemini 

olarak kabul edilmiş, bundan dolayı hükümlerini kelâm üzerine inşa etmek 

durumunda kalmışlardır.11 Kelâm ilmi diğer ilimler için temel teşkil ettiği gibi usûl 

ve alet vazifesi de görür. Bu yönüyle filozoflarda mantığın gördüğü işleve benzer bir 

fonksiyon icra etmiştir.12 Bu bağlamda fıkıh usûlünün diyalektik yöntemi de 

(cedel/münazara) kelâm ilminden aldığı söylenebilir.13 Zira mantık ilminin erken 

dönemde yapısal olarak bir şekilde dışarıda kalması ve kabulünün her zaman 

koşulsuz olmamasından dolayı fıkıh usûlüne beşinci asırdan sonra girdiği 

görülmektedir. Bu dönemde mantık ilminin fıkıh usûlüne nüfuz etmesindeki en 

önemli saik kelâm ilmi olmuştur. Fıkıh usûlü kelâm ilminin tesir alanına girdiği 

ölçüde mantık ilminden etkilenmiştir. Bu süreçte fıkıh usûlü mantık gibi şüpheli ve 

yabancı bir ilme açıkça dayandırılmak yerine, dinî ilimlerin tacı olan kelâmın mantığı 

da kapsayıcı konumu, ona mantığın altına girdiği bir örtü işlevi kazandırmıştır.14 

Kelâmın fıkıh usûlüne etkisinin yansıma noktalarından birisi de fıkıh 

usûlünün metodolojik olarak mütekellimin ve fukaha yöntemi şeklinde gelişim 

göstermesidir. Buna göre mütekellimin yönteminde kelâmî ilke ve esasların fıkıh 

usûlünde belirgin bir etkisi görülürken, fukaha yönteminde usûl meseleleri fürû 

doğrultusunda tanzim edilerek kelâmın kapsama alanından uzaklaştırılmaya 

çalışılmıştır.15 Hanefî düşünce bu kapsamda değerlendirildiğinde genellikle Hanefî 

fakihlerin ikinci yöntemi benimsedikleri ifade edilse de erken dönemde Hanefîliğin 

birbirinden farklı oluşumları bünyesinde barındırması hasebiyle homojen bir 

yapıdan bahsetmek mümkün değildir. Kelâmî tavır açısından Hanefî kimlik altında 

Irak, Buhara ve Semerkant ekolleri olmak üzere üç farklı usûl anlayışından 

bahsetmek mümkündür. Buhara ekolü fukaha tarzında bir usûl anlayışı benimsemek 

suretiyle kelâma mesafeli bir tavır geliştirirken, Irak ve Semerkant ekolleri ise kelâm 

ağırlıklı bir usûl anlayışı geliştirmişlerdir. Hanefî düşünde böyle bir ayrım en açık 

haliyle Alâeddin es-Semerkandî’de (ö. 539/1144) görülmektedir. Fıkıh usûlü 

literatürünün genellikle Mu‘tezile ve Ehl-i hadis düşüncesi ekseninde şekillendiğini 

ifade eden Semerkandî, her ikisinin de makbul olmadığını belirterek, üçüncü bir yol 

olarak Mâtürîdî öncülüğünde kelâm eksenli bir usûl-i fıkıh anlayışını 

 
10 Ebû Hâmid Muhammed el-Gazzâlî, el-Müstaṣfâ min ʿilmi’l-uṣûl, çev. Yunus Apaydın (Kayseri: Rey 

Yayıncılık, 1994), 1/4-5. 
11 Seyyid Şerif Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, çev. Ömer Türker (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 2021), 1/118-119, 146-149. 
12 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 1/154-155. 
13 Hallaq, A History Of İslamic Legal Theories, 136. 
14 Hallaq, A History Of İslamic Legal Theories, 141-142, 257. 
15 Mehmet Sait Arvas, Hicri VII. Asra Kadar Hanefî Usûlü Bağlamında Fıkıh Usûlü Kelâm İlişkisi (Rize: Recep 

Tayyip Erdoğan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018), 25-26. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 506 

benimsemiştir.16 Burada önce Hanefîlik ekseninde Irak ve Buhara okullarının kelâmî 

tavırlarını inceledikten sonra Semerkant okuluna bakmakta fayda vardır. 

 

           2. Ebû Hanîfe ve İlk Dönem Hanefî Mezhebinde Kelâmî Tavır  

İslam düşüncesinin erken dönemlerinde akılcı din anlayışını temsil eden 

Hanefîlik fıkhî açıdan homojen bir yapıya sahip olmakla birlikte itikadî açıdan 

heterojen bir yapıya sahiptir. Hanefîlik; Mu‘tezile, Neccâriyye, Kerrâmiyye,17 Mürcie 

ve Cebriyye18 gibi birbirinden farklı itikadî eğilimleri bünyesinde barındırmakla 

itham edilmiştir. Usûl açısından bakıldığında Mürciî, Şiî ve Mutezilî oluşumları 

kapsamaktayken;19 Hanefîliğe Mu‘tezile, Kerrâmiye ve Küllâbiye fikirlerin 

karıştırıldığı ileri sürülmüştür.20 Başta Ebû Hanîfe’nin itikadi kimliği olmakla birlikte 

bu konuda birbirinden farklı nitelemeler yapılmıştır. İtikadi açıdan dağınık bir yapı 

görünümü veren Hanefîlik, fıkıh temelinde Şâfiîlik karşıtlığı üzerinde birleşmiştir.21 

Bir yandan Hanefîler, belirli bir fıkıh çevresine veya ekole bağlılıklarına bakmaksızın 

kendi dogmatik inançlarına ve kelâmî tercihlerine sadık kalmışlar diğer yandan 

sanki aralarında hiçbir kelâmî çekişme yokmuş gibi fıkıh tedrisine devam 

etmişlerdi.22 Bu münasebetle Hanefîlik bir çatı kavram olarak farklı zaman ve 

mekanlarda farklı itikadi oluşumları bünyesinde barındırırken, Hanefî üst kimliğini 

muhafaza etmiştir. 

Ebû Hanîfe’nin her ne kadar günümüze ulaşan eserleri itikada dair olsa da 

tarihsel süreçte onun fakih kimliğinin öne çıkarılmasının kelâmî kimliğini gölgede 

bıraktığı ya da yok saydığı söylenebilir. Nitekim onunla ilgili gerek Mu‘tezile gerekse 

Mürcie tanımlamasında fakih nitelemesinin kelâmî kimliğinin hep önünde ve baskın 

olduğu görülmektedir. Bu münasebetle onun kelâmî kimliğiyle ilgili olarak farklı 

tanımlamalar yapılmıştır. O, farklı kesimler tarafından genellikle i‘tizal ve irca 

akidelerine nispet edilmiştir. Söz konusu iddiaların doğruluğu bir yana Ehl-i 

sünnet’in İslam düşüncesinin ana omurgasını teşkil etmesiyle birlikte Hanefîliğin de 

bu iddia ve ithamlar karşısında bünyesindeki oluşumlarda bir ayrışmaya gittiği ve 

itikadi duruşunu belirgin hale getirdiği görülmektedir. Hanefî coğrafyanın Horasan-

Mâverâünnehir bölgesinde, Ebû Hanîfe’nin itikadi görüşleri için çaba sarf edilirken, 

 
16 Alâeddin es-Semerkandî, Mîzânü’l-uṣûl fî netâʾici’l-ʿuḳūl, nşr. M. Zekî Abdilber (Katar: Metâbiu’d-Dûha, 

1984), 1-3; Arvas, Hicri VII. Asra Kadar Hanefî Usûlü Bağlamında Fıkıh Usûlü Kelâm İlişkisi, 85-86. 
17 Abdulcelil el-Kazvinî, en-Nakz, thk. Muhaddis Celalledin (Tahran: Encümen-i Asarı Milli, 1358/1979), 

105. 
18 Seyyid Murteza İbn Dâî Hazan er-Râzî, , Tebsıratü’l-avâm fî mârifeti makâlâti’l-en’âm, thk. Abbas İkbal, 

(Tahran: Matbat-ü Meclis, 1313), 91. 
19 Ebü’l-Hasenât Muhammed Abdülhay el-Leknevî, er-Refʿ ve’t-tekmîl fi’l-cerḥ ve’t-taʿdîl, thk. Abdülfettâh 

Ebû Gudde (Beyrut: Dâru’s-Selâm, 2000), 386. 
20 İbn Teymiye, Minhâcü’s-sünneti’n-nebeviyye fî naḳżi kelâmi’ş-Şîʿa ve’l-Ḳaderiyye, thk. Muhammed Reşâd 

Sâlim (Riyad: Câmiatü İmâm Muhammed b. Suûdi’l-İslâmî, 1986), 5/261. 
21 Mehmet Kalaycı, Tarihsel Süreçte Eşarilik-Mâtürîdîlik İlişkisi (Ankara: Ankara Okulu Yayınları 2017), 20. 
22 Nurit Tsafrir, The History of an Islamic School of Law The Early Spread of Hanafism (United States of America: 

Harvard University Press, 2004), 49. 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 507 

Irak’ta onun fıkhî yönü daha ön planda tutulmuş olsa da takipçileri arasında ircâ ve 

i‘tizal görüşlerine sahip isimler mevcuttur. Söz konusu isimlerin itikadi eğilimleri 

mezhebin görüşünü yansıtmasa da hadis ehlinin eleştirileri karşısında bir mezhep 

bilincinin geliştiği söylenebilir. Hanefîlikte mezhep kimliğinin oluşmasında, hadis 

taraftarlarının Mürciî isimlere ve mihne sonrası Irak’taki Mu‘tezile ile yakınlaşmaya 

yönelik eleştirilerinin etkisi büyük olmuştur.23  

Söz konusu iddialardan birincisi erken dönemden itibaren kişi ve fırkaların 

Mürcie ile irtibatlandırılması, yalnızca teolojik bir terim değil, aynı zamanda 

dönemsel olarak bir itibarsızlaştırma aracı olarak kullanılmıştır. Ebû Hanîfe de böyle 

bir duruma maruz kalmış, özellikle büyük günah işleyenlerin imanını sorgulamayan 

yaklaşımı nedeniyle Mürcie ile ilişkilendirilmiştir. Ancak bu ilişkilendirme, onun 

iman-amel ayrımını teolojik bir sistematik içinde ele almasına dayansa da 

bağlamından koparılmıştır. Ebû Hanîfe’nin kebire meselesinde Mu‘tezile ve 

Haricilik’ten ayrı bir fikre sahip olması, iman-amel ilişkisine dair meselelerde ve 

hadis metodolojisinde hadis ehlinden farklı bir yol içine girmiş olması, onun bu 

çevrelerce Mürcie’ye nispet edilmesinde etkili bir unsur olmuştur.24 Nitekim 

Mu‘tezile’nin Ebû Hanîfe’yi Mürcie içinde değerlendirmesinin kader konusunda 

onlara muhalefet etmesinden kaynaklı olduğu kaydedilmiştir. Zira Mu‘tezile kader 

konusunda muhaliflerini irca akidesiyle nitelemiştir.25 Bu bağlamda ona yönelik 

i‘tizal ve irca nitelemeleri sonradan Hanefî üst kimliğini belli bir yöne hasretme 

çabalarının ürünü olsa gerektir. Dolayısıyla Ebü’l-Kāsım el-Kâ‘bî (ö. 319/931) ve 

Ebü’l-Hasen el-Eş‘arî (ö. 324/935-36) gibi isimlerin onunla ilgili Mürcie 

nitelemelerinin aynı gelenekten beslenmelerinden kaynaklı olması muhtemeldir.26 

Kaldı ki Eş‘arî’nin Ebû Hanîfe’yi Mürcie içinde sayması27 sonraki dönem Eş’arîler 

arasında benimsenmemiştir. Abdulkâhir el-Bağdâdî ve Şehristânî gibi isimler, Ebû 

Hanîfe’yi Ehl-i sünnet’in savunucusu olarak görmüş ve ona yönelik Mürcie ithamına 

mesafeli yaklaşmış veya reddetmişlerdir.28 Bu durum Ebû Hanîfe’ye yönelik bu 

ithamın tarihi arka planında daha çok mezhepsel veya siyasi nedenlerin etkili 

olduğunu göstermektedir. Tarihsel süreçte Mürcie’nin tanımı ve müntesipleri 

konusundaki belirsizlik, muhaliflere yönelik bir tenkit aracı haline gelmesine sebep 

olmuştur. Ebû Hanîfe’nin Mürciî olarak nitelenmesi, onun görüşlerini küçümsemek 

 
23 Fatmanur Alibekiroğlu, Tarihsel Süreçte Hanefîlik-Mu‘tezile İlişkisi (Adana: Çukurova Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018), 61. 
24 Seyyid Bahçıvan, “İrca Fikri ve Ebü Hanife'nin İrca ile İthamına Bir Bakış”, Selçuk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 8 (1999), 171. 
25 Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-tevhîd, çev. Bekir Topaloğlu (İstanbul: İsam Yayınları, 2015), 577; 

Abdilkerîm b. Ahmed eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, thk. Ahmed Fehmi Muhammed (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1992/1413), 1/139. 
26 Ebu’l-Yüsr Muhammed el-Pezdevî, Usûlu’d-dîn, thk. Hans Peter Linss (Kahire: el-Mektebetü’l-

Ezheriyyetü li’t-Türâs, 2003), 88. 
27 Ebü’l-Hasen el-Eş’arî, Makâlâtu’l-islâmiyyîn ve ihtilâfu’l-musallîn, thk. Helmut Ritter (Wiesbaden: Daru 

Fıranz Şitayz, 1980), 138, 141. 
28 Abdulkâhir el-Bağdâdî, Kitâbu’l-Milel ve’n-nihal, thk. Albert N. Nadir (Beyrut: Dâru’l-Maşrık, 1970), 140; 

Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, 1/139. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 508 

veya yanlış anlamlandırmak için kullanılan tarihsel bir araç olmuştur. Ancak daha 

sonraki dönemde, onun Sünnî kelâmının öncülerinden biri olarak kabul edilmesi, bu 

ithamın ne kadar mesnetsiz olduğunu ortaya koymuştur. Bu durum, o dönemde 

teolojik kavramların siyasi ve toplumsal rekabetin bir parçası olarak nasıl 

kullanıldığını anlamak açısından önemlidir.29 

Ebû Hanîfe bir taraftan Mürciî olarak nitelendirilirken diğer taraftan da 

Mu‘tezile ile ilişkilendirilmiştir. Bu durumun en önemli sebeplerinden birisi 

Kur’an’ın mahiyetiyle ilgili ona nispet edilen görüşlerdir. Onun günümüze ulaşan 

eserlerinde, Kur’ân’ın Allah’ın kelâmı olması hasebiyle mahluk olmadığı ancak 

kulların telaffuz, yazma ve okumalarının mahluk olduğu yönünde bir görüşü30 olsa 

da farklı kanallardan kendisine nispet edilen Kur’ân’ın mahluk olduğu yönündeki 

rivayetler31 Mu‘tezile ile de irtibatlandırılmasına yol açmıştır. Kur’ân’ın mahiyetiyle 

ilgili Ebû Hanîfe’ye nispet edilen birbirinden farklı görüşler geçmişe dönük bir inşa 

faaliyeti olup, onu savunanlarla dışlayanlar arasındaki çekişmeyi göstermektedir. Bu 

bağlamda onun bu konudaki düşüncesiyle ilgili olarak kesin bir kanaate varmak 

mümkün değildir. Ancak mihne sürecinde Irak Hanefîlerinden önemli isimlerin 

halku’l-Kur’ân görüşünü kabul etmeleri onunla ilgili olarak böyle bir kanaati 

beslemiş olmalıdır.32 

Ebû Hanîfe bazı Hanefî-Mu‘tezilî isimlerce itikadi konularda Mu‘tezile ile 

arasına mesafe konularak Mürcie içinde kabul edilirken, fıkhî konularda Mu‘tezilî 

isimlerle aynı görüşte buluşur.33 Onun ilmi tartışmalar için Basra yolculuklarında 

Mu‘tezile’nin kurucu isimlerinden Amr b. Ubeyd (ö. 144/761) ile kelâmî konuları 

tartışmış olması,34 en azından kendi döneminde onlarla paralel düşünmediğini 

göstermektedir. Bağdâdî, ilk mütekellimlerden saydığı Ebû Hanîfe’nin Kaderiyye’ye 

karşı fıkhu’l-ekber adında bir risale yazdığını, Ebû Yusuf’un da Mu‘tezile’yi 

zenadıkadan saydığını belirtir.35 İbn Nedîm de Ebû Hanîfe’nin Kitâbü’r-Reddi ale’l-

Kaderiyye isimli bir kitabının olduğunu kaydeder.36 Ebû Hanîfe’yi Ehl-i sünnet 

 
29 Cağfer Karadaş, “Eş’arî Kaynaklarda Ebû Hanîfe’nin Mürciîliği Meselesi”, Devirleri Aydınlatan Meş’ale: 

İmâm-ı A’zam Uluslararası Sempozyum Tebliğler Kitabı (Eskişehir: y.y., 2015), 98. 
30 Ebû Hanîfe, Nu‘mân b. Sâbit, Fıkhu’l-Ekber, İmam-ı A’zam’ın Beş Eseri, çev. Mustafa Öz (İstanbul: 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2017), 53; Ebû Hanîfe, el-Vasiyye, 66-67. 
31 Hatip el-Bağdadî, Târîhu Medineti’s-Selâm-Târîhu Bağdât, thk. Beşşar Avvar Maruf (Beyrut: Dâru’l-

Ğarbi’l-İslamî, 2001), 15/518-528. 
32 Hakan Atalay, “Halku’l-Kur’ân Fikrinin Ebû Hanîfe’yle İrtibatlandırılması Sorunu”, Eskiyeni 54 (Eylül 

2024), 1122. 
33 Ebû’l-Kāsım Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd el-Ka‘bî el-Belhî, Kitâbu’l-Makālât ve meahû Uyûnu’l-Mesâil 

ve’l-Cevâbât, thk. Hüseyin Hansu vd. (İstanbul-Amman: Kuramer ve Dârû’l-Feth, 2018), 201, 440, 501. 
34 Kādî Abdülcebbâr, Fażlü’l-iʿtizâl ve Ṭabaḳātü’l-Muʿtezile, thk. Fuâd Seyyid (Beyrut: Dâru’l-Fârabî, 2018), 

227; Hafızuddîn Muhammed el-Kerderî, İmam-ı A’zam Ebû Hanîfe Menkıbeleri, çev. Muhammed b. Ömer 

Halebî - Mustafa S. Kaçalin (İstanbul: Misvak Neşriyat, 2010), 1/288. 
35 Abdulkâhir el-Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, thk. Ahmed Şemsüddin (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2002), 

334. 
36 Ebü’l-Ferec Muhammed b. İshak en-Nedîm, el-Fihrist, çev. Ramazan Şeşen (İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2019), 676-677. 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 509 

çizgisinin dışında bir yere yerleştirmek isteyen kesimler, Ehl-i sünnet itikadını 

açıklayan eserlerinin ona ait olmadığını iddia etmek suretiyle hem kelâmla hem de 

Ehl-i sünnet’le bağını koparmayı amaçlamış olmalıdırlar.37 Bu durumda onun 

Mu‘tezile ile irtibatlandırılması mümkün olmuştur.38 Hanefî ve Mu‘tezilî isimler ona 

birtakım Mu‘tezilî fikirler nispet etmek suretiyle dolaylı yoldan Mu‘tezile içinde 

değerlendirseler de bu durum sistemli bir çabaya dönüşmemiştir.39 

Ebû Hanîfe’den sonra fıkıhta Hanefî mezhebine mensup isimlerin Mu‘tezile 

ile ilişkileri halku’l-Kur’an ve adalet fikrini benimsemelerine bağlı olarak 

değerlendirilmiştir.40 Mezhebin Ebû Hanîfe’den sonra önde gelen isimlerinden olan 

Züfer b. el-Hüzeyl, (ö. 158/775) Muhammed b. el-Hasen eş-Şeybânî, (ö. 189/805) Ebû 

Mutî‘ el-Belhî, (ö. 199/814) Muhammed b. Şücâ‘ es-Selcî, (ö. 266/880) Ebû Mûsâ Îsâ b. 

Ebân, (ö. 221/836) Ebû Abdillâh Muhammed b. Semâa (ö. 233/848) gibi önemli 

isimleri muhtelif sebeplerle Mu‘tezile ile irtibatlandırılmışlardır.41 Bununla beraber 

başta Ebû Hanîfe ve hocası Hammâd b. Ebî Süleymân (ö. 120/738) olmak üzere Ebû 

Yusuf ve İmam Muhammed gibi önemli isimler Mürcie’ye de nispet edilmiştir.42  

Hanefîlikle ilgili bu geniş yelpazede, itikadi tercih ve eğilimleri değişse de 

aralarındaki itikadî gerginliğe rağmen Hanefîler, genellikle öğretmen veya öğrenci 

tercihini itikadî eğilimlerine göre yapmamış; bir Hanefî âliminin itikat alanının 

dışındaki dinî bilgisi, kelâmî görüşlerinden dolayı kusurlu sayılmamıştır. Böylece 

Hanefî fıkıh öğretisinin öğretimi hemen hemen hiç kesintiye uğramadan devam 

etmiş, kelâm dışı ilimlerde ise kelâmî çekişme Hanefî hoca-talebe ilişkilerini 

etkilememiştir. Başka bir deyişle, dogmatik eğilimler ile dinsel bilgi birbirinden 

açıkça ayrılmıştır. Dogmatik inançların Hanefî hocalarının niteliklerini 

etkilemeyeceği şeklindeki bu tutum, görünüşe göre diğer Hanefî âlimleri tarafından 

da kabul görmüş ve itikadî konulardaki görüş ayrılıkları, hoca-talebe ilişkisini 

kesintiye uğratmamıştır. Fıkıhla kelâmı birbirinden ayıran bu tutum, Hanefî 

mezhebinin hicrî 2.-3. yüzyıllardaki kelâmî açıdan çekişmeli dönem boyunca 

varlığını sürdürmesini kolaylaştırmıştır. Hanefî mezhebi mensuplarının, Hanefî 

ulemasını bölen dogma ihtilafının dışında kalmasını sağlamış, böylece bu bölünme 

karşısında Hanefî birliğini korumuştur.43  

 

 
37 Hâfızüddîn Muhammed b. Şihâb el-Kerderî el-Bezzâzî, Menâḳıbü’l-İmâmi’l-Aʿẓam Ebî Ḥanîfe (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-Arabî, 1981), 2/122. 
38 Şükrü Özen, Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’nin Fıkıh Usûlünün Yeniden İnşası (İstanbul: y.y., 2001), 35. 
39 Alibekiroğlu, Tarihsel Süreçte Hanefîlik-Mu‘tezile İlişkisi, 294-296. 
40 Alibekiroğlu, Tarihsel Süreçte Hanefîlik-Mu‘tezile İlişkisi, 181. 
41 Belhî, Kitâbu’l-Makālât, 191; Ahmed b. Yahyâ b. el-Murtazâ, Kitâbu Tabakâti’l-Mu‘tezile, thk. Susanna 

Diwald-Wilzer (Beyrut: b.y. 1987), 128; Kādî Abdülcebbâr, Fażlü’l-iʿtizâl ve Ṭabaḳātü’l-Muʿtezile, nşr. Fuad 

Seyyid (Beyrut: Dâru’l-Fârâbî, 2017), 357.  
42 Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, 1/143-144. 
43 Tsafrir, The History of an Islamic School of Law The Early Spread of Hanafism, 49-50. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 510 

            3.1. Irak Hanefîliği 

Fıkıhta rey kelâmda akılcı bir usûl benimseyen Hanefîlik ve Mu‘tezile’nin Irak 

coğrafyasında neşet edip gelişim göstermesi, Abbasi siyasi politiğinde yollarının 

kesişmesini de beraberinde getirmiştir. Bundan dolayı hicrî 4.-5. asıra kadar Hanefî 

fakihler kelâmî görüşlerini, Mu‘tezile kelâmcıları da fıkhi görüşleri ve aidiyetlerini 

belirginleştirme ihtiyacı hissetmemişlerdir. Bununla beraber Irak ile Horasan-

Mâverâünnehir bölgelerinde itikatta Mu‘tezile olanların fıkıhta Hanefî, fıkıhta 

Hanefî olanların da itikatta Mu‘tezile olması gibi karşılıklı bir etkileşimden 

bahsetmek mümkündür. İbnü’l-Vezîr’in (ö. 840/1436) kaydettiğine göre Ebû Ali el-

Cübbâî, (ö. 303/916) oğlu Ebû Hâşim el-Cübbâî, (ö. 321/933) Ebü’l-Hüseyin el-Basrî 

ve Zemahşeri (ö. 538/1144) örneklerinde olduğu üzere Mu‘tezile’nin çoğunluğu Ebû 

Hanîfe’ye tabi olmuşlardır.44 Bu durum fıkıhta tercihin Hanefîlik, kelâmda tercihin 

Mu‘tezile olması şeklinde tezahür etmiştir.45 Buna bağlı olarak Hanefî ashabından 

birçok isim i‘tizâl fikriyle irtibatlandırılmıştır. Örneğin Ebû Ca‘fer et-Tahâvî’nin (ö. 

321/933) hocası Ebû Ca‘fer Ahmed b. Ebû İmrân el-Bağdâdî, Alî b. Mûsâ el-Kummî, 

(ö. 305/907) Ebû Alî ed-Dekkâk er-Râzî, Ebû Hâzim el-Kādî Abdülhamîd b. Abdilazîz 

es-Sekûnî, (ö. 292/905) Ebû Saîd Ahmed b. Hüseyn el-Berdaî, (ö. 317/930) Ebû Tâhir 

ed-Debbâs, Ebû Ca‘fer et-Tahâvî, Ebû Amr et-Taberî, (ö. 340/951) Ebû Bekr ed-

Damegânî el-Ensârî, Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Alî b. Tayyib el-Basrî, (ö. 

436/1044) Ebû Bekr b. Şâheveyh, (ö. 361/972) Ebü’l-Kāsım el-Kādî İbrâhîm et-Tenûhî 

(ö. 342/953) bu isimlerden bazılarıdır.46  

Hanefîlerin Mu‘tezile ile yakınlaşma süreci Hanefî fikriyatın fürûdan usûle 

geçişinde başlamış ve Zemahşerî’ye kadar devam etmiştir.47 Bu dönemin yaygın 

söylemi, kelâm ilmi Mu‘tezile’nin uzmanlık alanını oluştururken, fıkıh da Ebû 

Hanife ve Hanefî geleneğin uzmanlık alanını oluşturmasıdır.48 Karşılıklı etkileşime 

dayalı bu süreç, iman ve amel gibi dinî açıdan birbirini tamamlayan zeminiyle bir 

tarafta rivayete diğer tarafta ise vahye öncelenen akıl eksenli bakış açısının 

sonucudur. Usûl ve yöntemde birbirine yakın bir anlayış içinde olan bu mezheplerin 

irtibatında Abbasi teo-politiğinin akılcı ve özgürlükçü bir yönde şekillenmesi olumlu 

katkı sağlamıştır. Her ne kadar birbirini tamamlayıcı unsurlar olarak Hanefîlik-

Mu‘tezile etkileşimi Abbasi siyasetiyle ortaya çıkıp gelişmişse de aynı teo-politik 

süreç dini açıdan rey ve akıl eksenli bir modelin yok olmasına da sebep olmuştur.49  

 
44 Muhammed b. İbrahim el-Vezîr, er-Ravzü’l-Basîm fi’-Zibbi an Sünneti Ebi’l-Kâsım, thk. Bekir b. Abdullah 

Ebû Zeyd (Mekke: Dâru Alemi’l-Fevâid,1419), 1/310. 
45 Takiyyüddin b. Abdülkâdir et-Temîmî, Tabakâtu’s-seniyye fî terâcimi’l-Hanefîyye, thk. Abdülfettah 

Muhammed Hulv (Riyad: Dâru’r-Rifâî, 1983), 1/90. 
46 Ebû Abdillâh el-Hüseyn b. Alî es-Saymerî, Aḫbâru Ebî Ḥanîfe ve aṣḥâbih (Beyrut: Alemu’l-Kütüb, 1985), 

165-173; Ebû Mansûr et-Teymî es-Semânî, Ensâb, thk. Abdullah Ömer el-Bârûdî (Beyrut: Dâru’l-Cinân, 

1988), 1/485. 
47 İbrahim Aslan, “Mu'tezilî ve Hanefî Söylemlerin Etkileşimi Üzerine”, Journal of Islamic Research 27/1 

(2016), 86. 
48 Mutahhar b. Tâhir Makdisî, el-Bed ve’t-Târîh (b.y.: Mektebetü’s-Sakâfe ve’d-Dîniyye. ts.), 5/144.   
49 Aslan, “Mu'tezilî ve Hanefî Söylemlerin Etkileşimi Üzerine”, 88-89. 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 511 

Hanefî-Mu‘tezilî isimlendirmesi sadece belirli bir grup veya dar bir görüş 

alanını ifade etmek yerine, her iki düşünce akımının etkileri veya ilişkileriyle 

bağlantılı olan tüm şahısları kapsayan daha geniş bir tanımlama olarak 

değerlendirilmiştir.50 Hanefî kimliğe sahip olan bir şahsın Mu‘tezile ile 

irtibatlandırılması için ortaya konulan kriterler değişkenlik gösterse de Abbasi 

siyasetinde i‘tizâl fikri desteklenip, Mu‘tezile’nin revaçta olduğu dönemlerde 

Hanefîlik de kabul görmüştür. Nitekim mihne sürecinde her iki oluşuma mensup 

isimler devlet nezdinde özellikle kadı tayinlerinde etkili olmuşlardır. Kadı 

tayinlerinde halku’l-Kur’ân fikrinin kabulü önemli bir kriter olduğundan politik 

sürecin Mu‘tezile ile Hanefîler arasında irtibata zemin oluşturduğu varsayılabilir. Bu 

durum özellikle Büveyhiler döneminde daha belirgin bir şekilde ortaya çıkmış, 

itikatta Mu‘tezili eğilim fıkıhta Hanefîliğe yönelmiştir.51 Bununla beraber Kur’an’ın 

mahiyeti hakkındaki tartışmaların başlangıcından itibaren Hanefî çevreler, teolojik 

olarak halku’l-Kur’ân görüşünü kabul etmelerine bağlı olarak Mu‘tezile eğilimli ve 

bu görüşü reddetmek suretiyle hadisçilerin safında yer alanlar olmak üzere ikiye 

bölünmüştür. Buna göre Bağdat’ta Mu‘tezile eğilimli Hanefîler olduğu gibi Hanbeli 

hadisçilerle iyi ilişkiler içinde olan Hanefîlerin varlığından bahsetmek de 

mümkündür. Halku’l-Kur’ân konusundaki bu farklılık, yaklaşık bir buçuk asır 

boyunca hem kabul hem de red durumlarında Bağdat kadılarının çoğunu 

yetiştirebilmiştir.52  

Hanefîlerin farklı itikadi mezheplere bağlı olmaları, aralarında husumeti de 

doğurmuştur. Bu husumet sözlü eleştiriyle sınırlı kalmayarak, i‘tizâle eğilimli 

olmayan Hanefîler hakkında sosyal tecrit ve adli süreçlerin uygulanmasına sebep 

olmuştur.53 Bu durum, Hanefîler arasında fikrî ayrılıkların belirginleşmesine ve 

mezhebin içinde bölünme izleniminin oluşmasına yol açmıştır. Mihne sonrası 

dönemde, halku’l-Kur’ân anlayışının devlet politikası olmaktan çıkarılması, bu 

anlayışı benimseyen Hanefîlerin itibardan düşmesine neden olmuştur. Halku’l-

Kur’ân anlayışını savunan ve mihnede görev alan şahıslar, cerh ve ta’dil âlimlerince 

güvenilir kabul edilmemiş, eleştirilmiş ve kamusal etkileri büyük ölçüde azalmıştır. 

Bu durum, halku’l-Kur’ân anlayışını benimsemeyen Hanefîlerin kadılık 

görevlerinde daha etkili olmalarını sağlamıştır. Halku’l-Kur’ân anlayışını 

benimseyen Hanefîlerin itibardan düşmesi, Bağdat ve çevresinde Hanefî fakihlerin 

sayısında azalmaya neden olmuş, mezhep mensuplarının daha çok Abbâsî 

Devleti’nin doğu bölgelerinde yetişmesine zemin hazırlamıştır. Böylece, Hanefîlerin 

itikadî tartışmalardaki etkisi coğrafi olarak da bir değişime uğramış, Irak’taki 

etkinlikleri azalırken merkezden uzak bölgelerde varlıklarını sürdürmüşlerdir.54 

Mihne döneminde Ashâbu Ebî Hanîfe ve Mu‘tezile arasındaki yakınlaşmada siyasi 

 
50 Alibekiroğlu, Tarihsel Süreçte Hanefîlik-Mu‘tezile İlişkisi, 180. 
51 Alibekiroğlu, Tarihsel Süreçte Hanefîlik-Mu‘tezile İlişkisi, 178-179, 214. 
52 Tsafrir, The History of an Islamic School of Law The Early Spread of Hanafism, 47-48. 
53 Tsafrir, The History of an Islamic School of Law The Early Spread of Hanafism, 49. 
54 Mehmet Ümit, “Mihne Sürecinde Hanefîler”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/17 (Haziran 

2010), 126-127. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 512 

şartlar belirleyici olurken; mihne sonrasında siyasi şartlardan bağımsız bir şekilde bu 

ilişkinin daha da olgunlaştığı görülmüştür. 55 

Mihneden sonra hadisçi kanadın Abbasi teo-politiğinde etkili olması 

Mu‘tezile’nin yanında Hanefîlerin de suçlanmasına sebep olmuştur. Bu süreçte 

Bağdat’ta Hanefîliğin etki alanını diğer mezheplere kaptırdığı görülmektedir. 

Hanefîlik içinde ise mihne sürecinde Mu‘tezile eğilimli Hanefîler, mihneden sonra 

ise sünni Hanefîler etkili olmuşlardır. Siyasi iktidar tarafından Hanefîlik ve 

Hanefîlerin topluca kayırılmasından çok bazı kelâmî görüşlerinden dolayı Mu‘tezile 

eğilimli Hanefîlerin kısmi bir kayırılması söz konusudur.56 Bu iki kelâmî uç noktadan 

birine mensup olan Hanefî âlimlerin dışında, teolojik bağlılıklarını değiştiren ve bir 

fırkadan diğerine geçen Hanefîler de olmuştur. Ancak bir kelâmî ekolden diğerine 

geçen Hanefî grubunun varlığı, Hanefî mezhebi içindeki iki karşıt teolojik grubun 

genel resmini değiştirmemiştir.57 

Mihne sürecinde Mu‘tezileye karşı farklı kesimlerde oluşan tepkiye ek olarak 

Mu‘tezile’nin kendisini geliştirip dönüştürememesi, tabanda karşılık bulmasını 

engellemiş ve sınırlı bir kesim tarafından sürdürülmesiyle sonuçlanmıştır. Bu süreçte 

Mu‘tezile’den önemli kopmalar meydana gelmiş ve Mu‘tezile içindeki bazı isimler 

başka düşünce akımlarına yönelmişlerdir.58 Macit’e göre Mu‘tezile mihne sonrası 

süreçte baskılara maruz kalınca, bir kısım Mu‘tezile kelâmcısı Hanefî kimliğe girmiş 

ve bu şekilde baskılardan kurtulmayı amaçlamıştır. Buna bağlı olarak doğrudan tüm 

mezhebi kapsayacak şekilde Mu‘tezile’nin Hanefîlikle organik bir bağı yoktur.59 Irak 

bölgesinde Hanefîlerin etki alanı daralırken, kelâmî konulara ilginin de giderek 

azaldığı görülmektedir. Bu bağlamda Mu‘tezilî-Hanefî eğilim, Abbâsî halifesi Kâdir 

Billâh’ın politikalarıyla hicrî 4. ve 5. asırlarda güç kaybetmeye başlamıştır. Bu 

politikalar, Hanefîlerin Mu‘tezilî görüşlerden uzaklaşmasını hızlandırmış ve 

Hanefîlik içinde Semerkant ekolünün giderek güç kazanmasına yol açmıştır. Böylece 

Hanefî mezhebi içinde Mu‘tezilî etkiler azalmış, hicrî 6. asrın sonu ve 7. asrın 

başından sonra Mâtürîdîlik gittikçe güç kazanmıştır.60 

Mu‘tezile kelâmcılarının fıkıh usûlüyle ilişkisi, Vâsıl b. Atâ61 ve Amr b. Ubeyd 

gibi kurucu isimlerle başlayıp önemli isimleriyle devam etmiş ve Cübbâîler 

döneminde teşekkülünü tamamlamış olmakla birlikte günümüze Kādî Abdülcebbâr 

(ö. 415/1025) ve Ebü’l-Hüseyn el-Basrî’nin (ö. 436/1044) eserleri ulaşmıştır.62 Hanefî 

 
55 Alibekiroğlu, Tarihsel Süreçte Hanefîlik-Mu‘tezile İlişkisi, 207-208. 
56 Tsafrir, The History of an Islamic School of Law The Early Spread of Hanafism, 43-44. 
57 Tsafrir, The History of an Islamic School of Law The Early Spread of Hanafism, 47. 
58 Muharrem Akoğlu, Mihne Hadiseleri ve Mu‘tezile’nin Tarihi Seyrine Etkisi (Kayseri: Erciyes Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2001), 186. 
59 Yüksel Macit, “Mu‘tezile’nin Fıkıh Usûlündeki Yeri ve Etkisi”, Marife: Dini Araştırmalar Dergisi [Bilimsel 

Birikim] 3/3 (2003), 73-74. 
60 Osman Aydınlı, Doğuşundan Büyük Selçuklulara Mu‘tezile Ekolü Tarihi ve Öğretisi (İstanbul: Endülüs 

Yayınları, 2023), 118; Ümit, “Mihne Sürecinde Hanefîler”, 125. 
61 Süleyman eş-Şevâşî, Vâṣıl b. ʿAṭâʾ ve ârâʾühü’l-kelâmiyye, ( b.y.: Dâru’l-Arabiyyetü’l-Kitâb, 1993), 271-278. 
62 Macit, “Mu‘tezile’nin Fıkıh Usûlündeki Yeri ve Etkisi”, 76. 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 513 

cenahta Mu‘tezile ile ilişkinin önemli isimleri olarak Îsâ b. Ebân, (ö. 221/836) Ebû 

Abdillâh Muhammed b. Semâa, (ö. 233/848) Ebû Abdillah Muhammed b. Şucâ es-

Selcî, (ö.266/880) Ebû Hâzim el-Kādî, (ö. 292/905)  Ebû Saîd Ahmed b. Hüseyn el-

Üsrûşenî el-Berdaî, (ö. 317/930) Ebü’l-Hasen el-Kerhî (ö. 340/952) ve Ebû Bekir el-

Cessâs  (ö. 370/981) gibi şahıslar öne çıkmaktadır. 

Bu isimlerin başında gelen Hanefî gelenekte Şeybânî’nin öğrencisi olup ondan 

rivayette bulunan Îsâ b. Ebân63 halife Me’mûn’un meclisinde bulunmuş64 ve on yıl 

kadılık yapmıştır.65 Onun el-Hucecü’s-sağir isimli eseri Hanefî usûlüne dair yazılan 

ilk eser kabul edilmiştir.66 Hanefî ashabından İbn Şüreyh, (ö. 80/699 [?]) Züfer b. 

Hüzeyl, (ö. 158/775) Muhammed b. Hasan, (ö. 189/805) Muhammed b. Şücâ‘ es-Selcî 

(ö. 266/880), Mis’ar b. Kidâm, (ö. 155/772) İbn Semaâ, (ö. 233/848) ve Ali b. Musa el-

Kummî ile birlikte Mu‘tezile’nin adl görüşünü kabul ettiği rivayet edilen fukaha 

arasında yer almaktadır.67 Bazı kaynaklarda Îsâ b. Ebân’ın halku’l-Kur’ân fikrini 

kabul edip insanları buna davet ettiği rivayet edilmiştir.68 Öte yandan onun irca 

akidesiyle ilişkilendirilebilecek görüşünden dolayı69 “fukaha Mürciîliği” adı verilen 

bir düşünceyi benimsediği değerlendirilmiştir.70 O, i‘tizâl fikrinin yanında ircâ 

akidesiyle uyumlu görüşlere de sahip birisi71 olarak Hanefî tabakât eserlerinde 

Mu‘tezile ile ilişkilendirilmemiştir. Bunun yanında muhaddis ve fakih kimliğinin 

öne çıkması,72 Semerkant Hanefîleri tarafından ashaptan kabul edilip görüşlerine yer 

verilmesi gibi sebeplerden dolayı itikadi kimliğiyle ilgili olarak kesin bir yargıda 

bulunmak mümkün olamamıştır.73 

Ebû Abdillâh Muhammed b. Semâa, Ebû Yûsuf ve Muhammed b. Hasan eş-

Şeybânî’nin öğrencisi olup onlardan rivayette bulunmuş, usûle dair eserleri olup 

Memun döneminde kadılık yapmıştır.74 Mutezilî fakihler arasında kabul edilen İbn 

Semâa’nın Mu‘tezile’nin “adl” görüşünü benimsediği gibi insanları ona davet ettiği 

 
63 Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, Mebsût, çev. Mustafa Cevat Akşit vd. 

(İstanbul: Gümüşev, 2008), 1/418. 
64 Saymerî, Aḫbâru Ebî Ḥanîfe ve aṣḥâbih, 147-148. 
65 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist; Bağdadî, Târîhu Medineti’s-Selâm-Târîhu Bağdât, 12/479. 
66 Mehmed Seyyid Bey, Usûl-i Fıkıh Medhal, nşr. Selçuk Camcı (İstanbul: Akademi Yayınları, 2011), 46. 
67 Hâkim el-Cüşemî, ʿUyûnü’l-mesâʾil, thk. Ramazan Yıldırım (Kahire: Dâru’l-İhsân, 2018), 103; İbnü’l-

Murtazâ, Kitâbu Tabakâti’l-Mu‘tezile, 128-129. 
68 İbn Hacer el-Askalânî, Lisânü’l-Mîzân, thk. Abdülfettâh Ebu’l-Ğudde (Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 

2002), 6/256; Bağdadî, Târîhu Medineti’s-Selâm-Târîhu Bağdât, 12/482. 
69 Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî el-Cessâs, Uṣûlü’l-fıḳh, thk. Uceyl Câsim en-Neşemî (Kuveyt: vizâratü’l-

Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmî, 1994), 1/103. 
70 Şükrü Özen, “Îsâ b. Ebân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 

22/480.  
71 Ebü’l-Hüseyin el-Basrî, Şerhu’l-Umed, thk. Abdulhamid b. Ali Ebû Züneyd (Kahire: Dâru’l-Matbaati’s-

Selefiyye, 1410), 2/278. 
72 İbn Ebî’l-Vefa Muhyiddîn Abdulkâdir b. Muhammed el-Kureşî, el-Cevâhiru’l-mudıyye fi tabakâti’l-

Hanefîyye, thk. Abdulfettah Muhammed el-Hulv (Kahire: Hicr li’t-Tabâa ve’n-Neşr, 1993), 2/678-680. 
73 Alibekiroğlu, Tarihsel Süreçte Hanefîlik-Mu‘tezile İlişkisi, 188. 
74 Ebü’l-Adl Zeynüddîn Kāsım b. Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, Muhammed Ramazan Yusuf (Beyrut: Dâru’l-

Kalem, 1992), 240-241; Saymerî, Aḫbâru Ebî Ḥanîfe ve aṣḥâbih, 161-162; İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 684-685. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 514 

rivayet edilir.75 Bu münasebetle İbn Semâa’nın mihneyi desteklediği gibi halku’l-

Kur’ân fikrini de savunduğu söylenebilir.76 Ebû Abdillah Muhammed b. Şucâ es-

Selcî ise Hanefî ashabından olmakla birlikte Mu‘tezile’ye meyilli olduğu rivayet 

edilmiştir.77 Mu‘tezilî literatürde de kendisine i‘tizâl fikirleri atfedilmiştir.78 Bir diğer 

isim olan Ebû Saîd Ahmed b. Hüseyn el-Üsrûşenî el-Berdaî, Irak ekolünün önde 

gelen büyük fakihlerinden olup, Ali b. Mûsa b. Nasr ile Ebû Ali ed-Dekkâk’ın 

öğrencisi Ebû Tâhir ed-Debbâs, Ebû Amr et-Taberî ve Ebü’l-Hasan el-Kerhî’nin de 

hocasıdır.79 Berdaî Hanefî fakihi kimliğinin yanında Mu‘tezile kelâmcısı kimliğiyle 

de Mu‘tezile ve diğer tabakât kitaplarında yerini almıştır.80 

Hanefî fikriyat açısından fıkıh usûlünün i‘tizâl ilkeleri doğrultusunda müesses 

hale gelmesindeki en önemli isimlerden birisi olan Ebü’l-Hasen el-Kerhî, (ö. 340/952) 

Berdâî ve Ebû Hâzim el-Kādî’den (ö. 292/905) ilim tahsil ettikten sonra Irak 

Hanefîliğinin liderliğini üstlenmiş, kendisinden de çok sayıda kişi ilim tahsil edip 

farklı coğrafyalarda önemli görevlerde bulunmuşlardır. Kendisinden Ebû Bekir el-

Cessâs, Ebû Abdullah ed-Demagânî, (ö. 478/1085) Ebû Alî eş-Şâşî (ö. 344/955) ve Alî 

b. Muhammed et-Tenûhî (ö. 342/953) gibi ilim tedris etmişlerdir.81 Berdâî’nin yanına 

sıklıkla gidip gelen Kerhî, ondan kelâm kitapları okuduğu gibi üstün gördüğü kelâm 

ilminin fıkhî meselelerin anlaşılması ve çözümü noktasında kendisine yardım 

ettiğini ifade etmiştir.82 Kerhî, Mu‘tezile kelâmcısı Ebû Hâşim el-Cubbâî’yle 

görüşmüş, onun ilmini takdir etmiş83 ve onun ilmini övmüştür.84 Bunun yanında 

Berdâî ve Basrî’den kelâm tedris etmiş, Basrî de Kerhi’den fıkıh tahsil etmiştir.85 

Böylece Kerhî, kelâmı Basrî’den, Basrî de fıkhı Kerhî’den öğrenmiştir.86 Buna göre 

Irak’ta kendi dönemlerinde fıkıhta Kerhî, kelâmda ise Basrî öncü şahsiyetler olup, 

ilgili ilimler bu âlimlerden tahsil edilmiştir. Bu münasebetle fukahadan adl görüşünü 

benimseyenler arasında yer alan Kerhî87 i‘tizâl ile ilişkilendirilmiştir.88 Nitekim Basrî 

gibi Mu‘tezile kelâmcılarının fıkıh usûlüne dair eserlerinde, Kerhi’den şeyh diye 

 
75 Cüşemî, ʿUyûnü’l-mesâʾil, 103; İbnü’l-Murtazâ, Kitâbu Tabakâti’l-Mu‘tezile, 128-129. 
76 Ümit, “Mihne Sürecinde Hanefîler”, 118. 
77 Saymerî, Aḫbâru Ebî Ḥanîfe ve aṣḥâbih, 164; Muhammed Abdulhay el-Leknevî, el-Fevâidu’l-Behiyye fî 

terâcimi’l-Hanefîyye, thk. Muhammed Bedruddin Ebu Firas (Kahire: Dâru’l-Kütübi’l-İslâmî, 1324), 171; 

Kureşî, el-Cevâhiru’l-mudıyye, 3/174; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 243. 
78 Kādî Abdülcebbâr, Fażlü’l-iʿtizâl ve Ṭabaḳātü’l-Muʿtezile, 358; Cüşemî, ʿUyûnü’l-mesâʾil, 103. 
79 Kureşî, el-Cevâhiru’l-mudıyye, 1/163-164; Saymerî, Aḫbâru Ebî Ḥanîfe ve aṣḥâbih, 166. 
80 Cüşemî, ʿUyûnü’l-mesâʾil, 102; Kādî Abdülcebbâr, Fażlü’l-iʿtizâl ve Ṭabaḳātü’l-Muʿtezile, 321-322; İbnü’l-

Murtazâ, Kitâbu Tabakâti’l-Mu‘tezile, 101; Bağdadî, Târîhu Medineti’s-Selâm-Târîhu Bağdât, 5/160. 
81 Saymerî, Aḫbâru Ebî Ḥanîfe ve aṣḥâbih, 166; Kureşî, el-Cevâhiru’l-mudıyye, 2/493; Leknevî, el-Fevâidu’l-

Behiyye, 109. 
82 Kādî Abdülcebbâr, Fażlü’l-iʿtizâl ve Ṭabaḳātü’l-Muʿtezile, 322-323. 
83 Kādî Abdülcebbâr, Fażlü’l-iʿtizâl ve Ṭabaḳātü’l-Muʿtezile, 306. 
84 İbn Murtazâ, Kitâbu Tabakâti’l-Mu‘tezile, 130. 
85 Kādî Abdülcebbâr, Fażlü’l-iʿtizâl ve Ṭabaḳātü’l-Muʿtezile, 322, 332, 334. 
86 İbn Murtazâ, Kitâbu Tabakâti’l-Mu‘tezile, 130. 
87 Cüşemî, ʿUyûnü’l-mesâʾil, 103. 
88 Bağdadî, Târîhu Medineti’s-Selâm-Târîhu Bağdât, 12/76. 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 515 

bahsedilmiştir.89 Bu durumda onun Mutezilî isimlerle yakınlığından dolayı 

Mu‘tezile kelâmcısı olmamakla beraber Mu‘tezile’ye meyilli olduğu söylenebilir. 

Bundan dolayı müteahhir Mu‘tezile kelâmcıları ona yakın ilgi göstermişlerdir.90 

Mezhebin kurucu imamlarından sonra Irak Hanefîliğinde kurumsallaşma ve 

tedris faaliyetlerinin sürekliliği bağlamında ilk akla gelen ve büyük bir etki bırakan 

isim Kerhî olmakla birlikte, onun fıkıh usûlü ve kelâm’la ilgili görüşleri öğrencisi ve 

takipçisi Cessâs’ın fıkıh usûlüne dair yazdığı eserden öğrenilmektedir. Kerhî’yle aynı 

düşüncelere sahip olması, Irak Hanefî geleneğinde onu hocasından sonra önemli bir 

konuma yükseltmiştir.91 Nitekim Irak’ta ilim tahsili Kerhî’den sonra Cessâs’la 

sürdürülmüş ve bu amaçla Irak’a yolculuklar devam etmiştir.92 Hanefî fıkhında 

benzersiz sayılan Cessâs’a kadılık teklifi yapıldığı halde bundan imtina ettiği, bunun 

yanında fıkıh kitaplarından ziyade kelâm kitaplarını yazarak Allah’a yakınlaştığına 

inandığı kaydedilmiştir.93 Nitekim Ahkâmu’l-Kur’ân’ın başlangıcında ilimlerin başı 

olarak saydığı tevhîd ilmine dair bir bölüm yazdığını ifade etmiştir.94 Mu‘tezile 

tabakat kitaplarında Mu‘tezile içinde zikredilen95 Cessâs’ın kendi görüşlerinden yola 

çıkıldığında, genellikle Mu‘tezile’yi diğer mezheplerden ayıran ve mezhebi temsil 

eden görüşlerin kendisi tarafından savunulduğu görülmektedir.96 el-Fusûl’de, fürû 

fıkıhta Hanefî imamların görüşlerini temel almakla birlikte, birçok kelâmî konuda 

Mutezilî görüşlerle uyum göstermektedir.97  

Irak özelinde Mu‘tezile mezhebinin fıkhî konularda Hanefîlik ile 

ilişkilendirildiği ve bu bağın sonraki asırlarda da sürdüğü görülmektedir. Irak’ta 

kadı ve fakihler genellikle Hanefî mezhebinden olsalar da98 bunların bir kısmı usûlde 

Mu‘tezile mezhebinden kabul edilmişlerdir.99 Hanefî ulemasıyla Mu‘tezile arasında 

başta iman konuları olmak üzere itikadi konularda bir farklılık olsa da bu durum her 

ikisi arasındaki geçişliliğe engel olmamıştır. Ebû Hanîfe’nin itikadi görüşleriyle 

Mu‘tezile’nin ayrışmasına rağmen Hanefî cenahla Mu‘tezile ortak bir fıkhî zeminde 

 
89 Ebü’l-Hüseyin el-Basrî, el-Muʿtemed fî uṣûli’l-fıḳh, thk. Muhammed Hamidullah (Dımaşk: y.y. 1964), 135, 

285. 
90 Arvas, “Hicri VII. Asra Kadar Hanefî Usûlü Bağlamında” Fıkıh Usûlü Kelâm İlişkisi, 43-44. 
91 Şükrü Özen, Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’nin Fıkıh Usûlünün Yeniden İnşası, 109-110. 
92 Saymerî, Aḫbâru Ebî Ḥanîfe ve aṣḥâbih, 171. 
93 İbn Murtazâ, Kitâbu Tabakâti’l-Mu‘tezile, 130. 
94 Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî, Ahkâmu’l-Kur’ân, thk. Muhammed Sâdık Kamhâvî (Beyrut: Dâru İhyâi’t-

Türâsi’l-Arabî, 1992), 1/5. 
95 İbn Murtazâ, Kitâbu Tabakâti’l-Mu‘tezile, 118; Cüşemî, ʿUyûnü’l-mesâʾil, 103. 
96 Şükrü Özen, Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’nin Fıkıh Usûlünün Yeniden İnşası, 158; Sâid Bekdâş, 

“Mukaddimetü’l-Muhakkik”, Şerhu Muhtasari’t-Tahâvi, thk. Sâid Bekdâş (Beyrut: Dâru’s-Sirâc, 2010), 99-

112. 
97 Cessâs, Uṣûlü’l-fıḳh, 1/148, 150, 257, 2/155, 234, 3/296, 350; 4/375-376; Karakuş, Hicri 2.-4. Asırlarda 

Mu‘tezile Fıkıh Usûlünün Hanefî Usûlüne Etkisi, 30. 
98 Muhammed b. Ahmed el-Mukaddesî, Aḥsenü’t-teḳāsîm, çev. Ahsen Batur (İstanbul: Selenge Yayınları, 

2015), 129. 
99 Ebu’l-Meâlî el-Alevi, Muhammed b. Ubeydullah el-Hüseyni, Beyânu’l-Edyân der Şerh-i Edyân ve Mezâhib-

i Câhilî ve İslâmî, çev. Doğan Kaplan, e-Makâlât Mezhep Araştırmaları 6/1 (2013), 71. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 516 

buluşabilmiştir.100 Bununla beraber Irak Hanefîlerinin Mu‘tezile ile irtibatlandırılma 

noktası halku’l-Kur’ân fikri olup, genel olarak tümüyle i‘tizâl fikrini 

kapsamamaktadır. Halku’l-Kur’ân fikrinin siyasi yönünün ağır basması söz konusu 

isimlerle ilgili Mu‘tezile nitelemesine de ihtiyatla yaklaşılmasını zaruri kılmıştır.101 

Irak Hanefîleri mezhep imamlarının fürû fıkha dair görüşlerini temel alarak bir usûl 

geliştirmiş olmakla birlikte, usûllerindeki bazı i‘tizâlî görüşlere temayül gösterdikleri 

anlaşılmaktadır. Ancak söz konusu i‘tizâlî etki fıkıh usûlünün inşası ve 

temellendirilmesi noktasında olmayıp, aklî ve kelâmî açıdan izahı hususuyla 

sınırlıdır. Bu durum onları doğrudan bir Mu‘tezile kelâmcısı ve savunucusu olarak 

nitelendirmeyi gerektirmediği gibi fıkıh usûlü anlayışlarıyla i‘tizâl düşüncesinin bazı 

noktalarda kesiştiği ve bu noktada bir etki ve temayülün gerçekleştiği gibi bir sonuç 

doğurmuştur.102 

 

            3.2. Buhara Hanefî Okulu 

Abbasilerin hilafet merkezi olan Irak coğrafyasında, Mu‘tezile kelâmı ve 

kelâmcılarına olan desteğin azalması ve Mu‘tezile aleyhine bir sürecin başlamasına 

paralel bir şekilde Hanefîlerin Irak kolunda da bir düşüşün gerçekleştiği ve Hanefî 

düşüncenin doğu bölgelere kaydığı görülmektedir. Mihne, mezhepsel ayrılıkların 

yanında merkezi otoriteyi de zayıflatınca, İslam coğrafyasında özerk yapılar ortaya 

çıkmış ve zayıf merkez-güçlü çevre durumu belirmiştir. Bu ortamda merkezde 

destek görmeyen ya da takibe uğrayan farklı itikadi yapılanmalara bağlı ilim ehli, 

çevre bölgelere taşınmışlardır.103 Bunun sonucu olarak beşinci asırdan itibaren 

Hanefî düşüncenin gelişim merkezi olması bakımından Mâverâünnehir bölgesi 

Irak’ın önüne geçmiş ve burada üç asır boyunca önemli eserler telif edilmiştir. 

Mu‘tezile, önceleri Buhara’da kendisine bir etki alanı oluşturmuş ve siyasi çevrelerde 

de bunun karşılığı olmuşsa da bu durum daha sonra Hanefîlik bağlamında Ehl-i 

sünnet lehine evrilmiştir.104 Bu itibarla Ebû Hanîfe mezhebinden olan Horasan-

Mâverâünnehir fukahası, itikatta sünni anlayış içinde değerlendirilmekle birlikte 

bazı Irak fakihleri fürûda Ebû Hanîfe mezhebinden olsalar da itikatta Mu‘tezile 

mezhebindendirler.105 Nesefî’nin kaydettiğine göre Ebû Hanîfe’nin Horasan-

Mâverâünnehir, Merv ve Belh’teki ashabı daha önce i‘tizâlî fikirlere sahip olmakla 

birlikte Mu‘tezile’den yüz çevirmek suretiyle fürûda Hanefî mezhebine bağlı 

 
100 Alibekiroğlu, Tarihsel Süreçte Hanefîlik-Mu‘tezile İlişkisi, 231. 
101 Arvas, Hicri VII. Asra Kadar Hanefî Usûlü Bağlamında Fıkıh Usûlü Kelâm İlişkisi, 33. 
102 Arvas, Hicri VII. Asra Kadar Hanefî Usûlü Bağlamında Fıkıh Usûlü Kelâm İlişkisi, 70-71, 73. 
103 Cağfer Karadaş, “Semerkand Hanefî Kelâm Okulu Mâtürîdîlik -Oluşum Zemini ve Gelişim Süreci-”, 

Usûl İslam Araştırmaları 6 (Aralık/2006), 63. 
104 Pezdevî, Usûlu’d-dîn, 197. 
105 Alevi-Hüseyni, “Beyânu’l-Edyân der Şerh-i Edyân ve Mezâhib-i Câhilî ve İslâmî”, 71. 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 517 

olmanın yanında itikadi meselelerde de Ebu Hanife’nin görüşünü 

benimsemişlerdir.106  

Mâverâünnehir bölgesinde Hanefîliğin fıkıh, itikat ve usûl açısından gelişim 

seyri Buhara ve Semerkant’ta birbirinden farklı olmuştur. Bu dönemde Semerkant 

kelâm ilmiyle belirgin hale gelirken, Buhara ise yetiştirdiği fakihler ve üretilen 

eserlerin üstünlüğü bakımından daha çok fıkıh odaklı bir merkez haline gelmiştir.107 

Buhara Hanefî okulunda fıkıh usûlü, Hanefîliğin kelâm düşüncesiyle paralel 

gelişmemiştir. Buhara okulu itikadi açıdan Ebû Hanife’yi eserleri üzerinden takip 

ettiklerinden dolayı kendi dönemlerinin itikadi meseleleri için kelâmî bir söylem 

geliştirme konusunda zayıf kalmıştır.  

Buhara Hanefîliğinin öncülüğünü Ebû Leys Ubeydullah el-Buhârî (ö. 258/872) 

ve Ebü’l-Kāsım es-Saffâr (ö. 336/947) yapmıştır. Buhara fakihleri Hanefîliğin fürû 

fıkıh ve menâkıb kaynaklarını temel alarak; başta kelâm ilminin meşruluğu olmak 

üzere birçok kelâmî meselede Semerkant kelâmcılarından farklı düşünmüşlerdir.108 

Pezdevî’nin kaydettiğine göre kelâm ilminin öğretimi ve kelâmî meselelerde cedel 

yasaklanarak109 kelâmdan uzak durulmuş, fıkhın üstün ve baskın olduğu bir 

düşünce geliştirilmiştir. Ayrıca Hanefî fıkıh kitaplarında kelâm ilmi ve kelâmcılar 

aleyhine fetvalar girmiştir.110 Kelâm ilmiyle ilgilenmek hor görülüp reddedildiği için 

Buhara’da kelâm az gelişmiştir.111 Buhara Hanefîlerinin söz konusu kelâm karşıtı 

söylemleri yeni bir tavır olmayıp, esas itibariyle Hanefîliğin teşekkülünden itibaren 

var olan bir anlayışın uzantısı gibi görünmektedir. Zira aynı anlayış ve söylemi 

kurucu imamlardan Ebû Yûsuf’da (ö. 182/798) da görmek mümkündür. Bu 

bağlamda o, Bişr b. Gıyâs el-Merîsî’ye (ö. 218/833) hitaben kelâmı talep etmenin 

cehalet, kelâmı bilmemenin ise ilim, kelâmda riyasetin zındıklık olduğunu ifade 

etmiştir.112 

Buhara’da fıkıh ve hadise ilgi artarken aynı oranda kelâm ilmine ilgi de 

azalmıştır. Buhara’da daha çok fıkıh içerikli bir Hanefîliği benimseyen Burhan 

ailesinin şehrin eğitim ve siyasetinde etkili olmasıyla kelâm ilmi ihmal edilmiş 

olabilir.113 Bu doğrultuda fetret ehlinin imanı, hüsün ve kubuh ve teklif konuları 

başta olmak üzere dinî alanda aklın rolü ve fonksiyonu açısından Semerkant 

 
106 Ebu’l-Muîn en-Nesefî, Tabsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn. thk. Hüseyin Atay (Ankara: DİB Yayınları, 1993), 

1/468. 
107 Murteza Bedir, Buhara Hukuk Okulu (Ankara: İsam Yayınları, 2014), 56. 
108 Abdullah Demir, “Farklı Ebû Hanîfe Tasavvurları: Fakih ve Mütekellim Hanefîler Örneği” IV. 

Uluslararası Şeyh Şa’bân-ı Velî Sempozyumu -Hanefîlik-Mâturîdîlik-, ed. Cengiz Çuhadar vd. (Kastamonu: 

Kastamonu Üniversitesi Matbaası, 2017), 1/645. 
109 Pezdevî, Usûlu’d-dîn, 15. 
110 Abdullah Demir, “Mâtürîdî Âlimi Ebû İshâk Zâhid es-Saffâr’ın Kelâm Müdâfaası”, Cumhuriyet İlahiyat 

Dergisi 20 (Haziran 2016), 458. 
111 Pezdevî, Usûlu’d-dîn, 264. 
112 Hatip el-Bağdadî, Târîhu Medineti’s-Selâm-Târîhu Bağdât, 7/568. 
113 Demir, “Farklı Ebû Hanîfe Tasavvurları: Fakih ve Mütekellim Hanefîler Örneği”, 649-650. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 518 

Hanefîlerinden farklı düşünülmüş ve akla karşı nakil ön planda tutulmuştur.114 Bu 

bakımdan Buhara fakihleri, Ebû Hanîfe’nin itikadi çizgisini takip etmekle birlikte 

Semerkant’takine benzer bir kelâmî formasyondan uzak durmuşlardır. Hanefîliğin 

fürû fıkhı ile hadis eksenli bir metodoloji benimseyen Buhara fakihleri, Semerkant 

kelâmından uzak durarak kısmen Küllâbîye’ye dayanan Eş’arî çizgiye de 

meyletmişlerdir. Pezdevî’nin kaydettiğine göre kendi döneminde Hanefî 

ashabından birçok kimse Eş’arî’nin kitaplarını incelemiştir.115 Bu bağlamda 

Buhara’nın da içinde olduğu bazı şehirlerde Hanefîlerin yanında Şâfiîlerin de hatırı 

sayılır bir çoğunluğa ulaştıkları kaydedilmiştir. Bundan dolayı bazılarında Şâfiî 

mezhebine göre amel edildiği gibi şehirlerde her iki mezhep için ayrı ayrı kadılar 

atanmıştır.116  

Buhara’da Şâfiî ehlinden kadıların bulunduğu kaydedilmiştir.117 Nitekim 

Horasan-Mâveraünnehir bölgesinde Şâfiî âlimlerin ekseriyeti Eş’arî olup, bu 

dönemde Semerkant ekolü kelâmcıları Mu‘tezile’ye olduğu kadar Eşariliğe de 

muhalif olmalarına rağmen Eşariliği Ehl-i sünnet olarak görmüşlerdir.118 Şâfiîliğin 

hadis taraftarı söylemi hicrî 3. yüzyıldan itibaren Horasan-Mâverâünnehir 

bölgesinde bu yöndeki grupların kendisine yönelimini sağlamasıyla Hanefîlerle 

mücadele sürecine girdikleri görülmektedir. Bu mücadelenin arka planında rey ve 

hadis taraftarlarının çekişmesi söz konusu olup, Hanefîler Şâfiîleri Haşviyye ile; 

Şâfiîler de Hanefîleri Mürcie ve Mu‘tezile ile ilişkilendirmek suretiyle 

eleştirmişlerdir. Hicrî 4. yüzyılda iki grup arasında mezhebi temsil konusunda siyasi, 

ekonomik ve sosyal rekabet ortaya çıkmış, bu rekabet hicrî 5. yüzyılın başlarından 

itibaren fiili çatışmalara dönüşmüştür.119 Eş’arî düşüncenin bu bölgede kısmen bir 

etki alanı oluşturması Selçuklu dini politiğinde desteklenmesiyle de ilgilidir. 

Bununla beraber Buhara okulunun kelâma karşı mesafeli duruşu ilerleyen süreçte 

Semerkant merkezli Mâtürîdî kelâmını alternatifsiz bırakmıştır.120 

Buhara merkezli usûlde fıkıhçı yöntem, fıkıh usûlü ile kelâm arasında 

doğrudan bir irtibatın olmadığını savunarak fürû fıkıh meselelerini temele alıp 

kelâmî yönlerine değinmemiştir. Çünkü fıkıh bir taraftan sosyal ihtiyaçları 

karşılamak gibi pratik faaliyeti icra ederken, diğer yandan da fürû fıkhın daha önce 

ürettiği söylemleri, usûle dair bir çerçeveye yerleştirmek gibi bir çaba içine girmiştir. 

 
114 Demir, “Farklı Ebû Hanîfe Tasavvurları: Fakih ve Mütekellim Hanefîler Örneği” 652; Demir, “Mâtürîdî 

Âlimi Ebû İshâk Zâhid es-Saffâr’ın Kelâm Müdâfaası”, 459. 
115 Ebu’l-Yüsr Muhammed el-Pezdevî, Usûlu’d-dîn, thk. Hans Peter Linss (Kahire: el-Mektebetü’l-

Ezheriyyetü li’t-Türâs, 2003), 14. 
116 Makdisî, Aḥsenü’t-teḳāsîm, 333. 
117 Ebû Bekr Muhammed b. Ca‘fer en-Narşahî, Târîh-i Buhârâ, çev. Erkan Göksu (Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 2013), 7. 
118 Wilferd Madelung, “Mâtürîdîliğin Yayılışı ve Türkler”, çev. Muzaffer Tan, İmam Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik, 

ed. Sönmez Kutlu (Ankara: Kitabiyat, 2003), 320. 
119 Kalaycı, Tarihsel Süreçte Eşarilik-Mâtürîdîlik İlişkisi, 135-136. 
120 Bahaddin Karakuş, “Buhara Hanefî Usûlcülerinin Mâtürîdî Mezhebine Muhalefeti: Pezdevî-Serahsî 

Örneği”, Rize İlahiyat Dergisi 27 (Ekim 2024), 207. 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 519 

Bu bağlamda Hanefî doktrinin sünni çerçeveyle uyuşmayan ve Mutezilî eğilimi 

andıran unsurlarını revize edip genel kabule uygun hale getirmek için kelâmî 

temellerden arındırılıp fürû fıkha yönelik bir yöntem benimsenmiştir. Buna göre 

genel sünni çerçeve, Hanefî doktrinin özgün yapısı korunarak yorumlanmıştır. 

Bunun için elverişli olan Mâtürîdî yöntem fıkıh usûlündeki eksikliğinden dolayı 

tercih edilmemiş, Irak’ta Kerhî ve Cessâs’la ortaya çıkıp Debûsî ile Mâverâünnehire 

intikal eden ve Pezdevî ve Serahsî ile geliştirilen bu yöntem uzun bir süre başarılı 

olmuştur.121 Bu yaklaşım, hicrî 5. yüzyıldan itibaren Hanefî çevrelerinde 

yaygınlaşmış ve Debûsî, bu çizgide önemli bir rol oynamıştır. Onun öncülüğünde 

gelişen bu ekol, Semerkandî dönemine kadar güçlenerek Hanefîler arasında genel 

kabul görmüştür. Bununla beraber Debûsî’nin Orta Asya’da yeniden canlandırdığı 

bu Hanefî usûl anlayışı, Kerhî ve Cessâs gibi Irak Hanefîleri tarafından 

sistemleştirilen fıkıh usûlünün devamı mahiyetinde olduğundan Irak kökenlidir. Bir 

farkla ki Debûsî’nin yeniden sistematize ettiği usûl anlayışı, kelâmî temellere 

dayanmak yerine fıkıh merkezli bir yaklaşım izlemiştir. Onun usûlünü tesis ederken, 

sünnî düşünceye aykırı bazı görüşleri korumakla birlikte fikrî konumunu 

Mu‘tezile’den ayrıştırmak için kelâmî meselelere bilinçli olarak girmediği ve fıkıh 

usûlünü kelâmî temellere göre inşa etmediği anlaşılmaktadır.122 

Cessâs geleneğinin takipçisi olan Debûsî, daha önce Mâtürîdî ile başlayan 

Mâverâünnehir geleneğini sürdürmüştür.123 Bu yönüyle Debûsî, Irak Hanefî 

düşünceden Buhara Hanefîliğine geçişin köprüsü konumundadır.124 Onunla 

Mâverâünnehire taşınan Irak usûl anlayışı, Pezdevî ve Serahsî’nin çabalarıyla içinde 

i‘tizâli çağrıştıran unsurlardan arındırılarak yer yer eleştirilmek suretiyle sünni 

çerçeveye uygun hale getirilmiştir. Bundan dolayı onun yaklaşımı salt fıkhî haliyle 

Pezdevî-Serahsî çizgisindeki kelâmî unsurlardan arındırılmış olan çizginin devamı 

niteliğindedir. Bu bağlamda Hanefî usûl geleneği Bağdat kökenli ve Mutezilî 

unsurlar içermekle birlikte Mâverâünnehire intikali sürecinde yaygın Mu‘tezile 

karşıtlığının da etkisiyle temeldeki kelâmî öncül ve unsurlardan arındırılarak salt 

fıkıh alanına hasredici bir yorumlama faaliyetine tabi tutulmuştur.125  

Ezcümle Buhara Hanefîleri ne kelâm ne de fıkıh usûlü alanında Mâtüridî’yi 

referans noktası olarak benimsememişlerdir. Fıkıh usûlü konularında Buhara 

Hanefîleri, Mâtüridî ve Semerkant usûl geleneğine karşı duruş sergileyerek, iki usûl 

çizgisinin neredeyse ayrı mezhepler olarak konumlandırılabileceği ihtilaflara yol 

açmışlardır. Bundaki en önemli unsur iki okulun kelâm-fıkıh usûlü ilişkisindeki 

farklı yaklaşımları olmalıdır. Mâtüridî, fıkıh usûlü meselelerini kelâm ilmiyle 

bağlantılı değerlendirip, kelâm-fıkıh usûlü bütünlüğünü korumaya çalışırken, 

 
121 Murteza Bedir, Fıkıh Mezhep Sünnet Hanefî Fıkıh Teorisinde Peygamber’in Otoritesi (İstanbul: Dem 

Yayınları, 2017), 42-44. 
122 Bedir, Fıkıh Mezhep Sünnet Hanefî Fıkıh Teorisinde Peygamber’in Otoritesi, 39-40. 
123 Muhammed Hamidullah, “Usûl al-fıqh’ın tarihi”, İslam Tetkikleri Enstitüsü Dergisi (1957) 2/1, 9. 
124 Karakuş, Hicri 2-4. Asırlarda Mu‘tezile Fıkıh Usûlünün Hanefî Usûlüne Etkisi, 91-92. 
125 Bedir, Fıkıh Mezhep Sünnet Hanefî Fıkıh Teorisinde Peygamber’in Otoritesi, 40-41. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 520 

özellikle Iraklı Hanefî/Mu‘tezile âlimlerinin usûl tercihlerine bilinçli olarak 

muhalefet etmiştir. Buna karşın, Pezdevî gibi bazı düşünürler, ilimleri temel olarak 

tevhid-sıfat ilmi ve şeriat/fıkıh ilmi olarak ikiye ayırıp, fıkıh usûlünü kelâmın bir alt 

dalı olarak görmemiştir. Nitekim Semerkandî de eserinde Mâverâünnehir’deki usûl 

çalışmalarını Mâtürîdî’yi merkeze aldığı kelâm temelli usûl ile fürû temelli usûl 

olmak üzere ikiye ayırır.126 Debûsî, Buharalı usûlcüleri arasında öncü kabul edilirken, 

usûl alanında Mâtürîdî yerine Irak meşâyihinin görüşlerini benimsemiş; bu da Iraklı 

görüşlerin Mâaveraünnehir’de yaygınlaşmasına yol açmıştır. Buna karşın Pezdevî-

Serahsî çizgisi, temelde Mu‘tezile kelâmına dayalı bazı usûl görüşlerini eleştirirken, 

isim vermeden Irak meşâyihinin i‘tizal ilişkilerine dikkat çekmiştir. Bu yaklaşım, 

Mâtürîdî’ye aslında muvafakat edilse de ismen atıfta bulunmaktan kaçınıldığını 

göstermektedir.127 

 

            3.3. Semerkant Hanefî Okulu 

Horasan-Mâverâünnehir bölgesinde Buhara’nın yanında ilim faaliyetlerinin 

yoğunlaştığı bir başka şehir de Semerkant olmuştur. Fıkıhta çoğunlukla Hanefî, 

kısmen de Şâfiî mezheplerinin etkili olduğu Semerkant; ilim, kültür ve ticaretin 

merkezi konumunda olup, halkı Ehl-i sünnet inancını benimsemiştir. Bununla 

beraber Kerrâmiye ve aykırı akımların da faaliyet icra ettikleri görülmektedir.128 

Şehrin bu kozmopolit yapısıyla Buhara’dan ayrıştığı ve kelâmî hareketliliğe zemin 

oluşturduğu söylenebilir. Sâmânîler döneminde Semerkant ve Nişabur gibi 

şehirlerde dinî faktörlerin de etkili olduğu bir iç çatışma ortamı varken, Buhara’daki 

merkezi otoritenin varlığı böyle bir çekişme ve çatışma ortamına imkân 

tanımamıştır.129 Semerkantlılar akılcı ve dolayısıyla Mu‘tezile’ye yakın dururken, 

Buharalıların gelenekçi ve dolayısıyla Eş'arilik veya Hanbeliliğe yakın olduğu 

söylenebilir. Zira Buharalılar için kullanılan hadis ehli ifadesiyle kelâm ve fıkıh usûlü 

alanlarında Eş’arîlik kastedilmiştir. 130  

Genel olarak Semerkant kelâm anlayışı Buhara da dahil olmak üzere 

Mâverâünnehir’de kabul görse de mezhep içi anlaşmazlıklar buna engel teşkil 

etmiştir. Bunda Buhara ekolünün akılcılığa karşı hadisçi bir anlayış içine girip 

marifetullah, fetret ehlinin imanı, teklifin akli boyutu ve imanın yaratılıp 

yaratılmadığı gibi bazı kelâmî meselelerde Mâtürîdîlikten çok Eş’ariliğe daha yakın 

durmaları etkili olmuştur.131 Bu hususa dikkat çeken Ebû Şekûr es-Sâlimî’nin  (ö. 

 
126 Semerkandî, Mîzânü’l-usûl, 3. 
127 Karakuş, “Buhara Hanefî Usûlcülerinin Mâtürîdî Mezhebine Muhalefeti: Pezdevî-Serahsî Örneği”, 208. 
128 Mukaddesî, Ahsenü’t-Tekâsîm, 283, 333, 347. 
129 Richard N. Frye, Bukhara The Medievd Achievement (Norman: University of Oklahoma Press, 1965), 130. 
130 Murteza Bedir, The Early Development of Hanafî Usûl Al-Fıqh (Manchester: University of Manchester, 

Faculty of Arts, Degree of PhD, 1999), 28-29; Murteza Bedir, “Mâtürîdî Fıkıh Usulü: Gerçek mi? Kurgu 

mu?”, Büyük Türk Bilgini İmam Matüridi ve Matüridilik (İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 

2012), 414. 
131 Madelung, “Mâtürîdîliğin Yayılışı ve Türkler”, 313-314. 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 521 

460/1068’den sonra) kaydettiğine göre Eş’arî ile Buhara meşayihinin öncüleri, haberî 

sıfatların tevil edilmemesi anlamına gelen bila keyf düşüncesinde aynı görüşe 

sahiptirler.132 Buna göre Buhara Hanefîleri hadis taraftarı ve zühd içerikli bir yöntem 

benimsemişken, Semerkant Hanefîleri akılcı olup, mistik akımlara mesafeli bir tavır 

içine girmiştir.133 

Semerkant usûl ve fürû konularında Mu‘tezile’den ayrışıp, Hanefî mezhebine 

mensuptur. Semerkant uleması da usûl ve fürû konularını birleştirmiş olup bölgede 

yaygın olan bidat ehliyle mücadele etmek açısından kelâm ilminde 

derinleşmişlerdir.134 Her iki şehir de itikadi meselelerde Mu‘tezile karşıtlığı 

üzerinden Hanefîliğin sünni versiyonunu temsil etmekle birlikte Buhara 

Hanefîlerinin usûl konularındaki kelâmî arka planı görmezden gelmelerine karşın 

Semerkant Hanefîleri fıkıh usûlünü kelâmî temeller üzerine inşa etmeye çalışmıştır. 

Bu münasebetle Semerkant fakihleri fıkıhta olduğu gibi kelâmda da 

derinleşmişlerdir. Hanefîliğin Irak ekolü fıkıh usûlünü Mu‘tezile kelâmı ile 

ilişkilendirirken, Buhara okulu Irak’tan tevarüs ettiği fıkıh usûlünü i‘tizâli andıran 

unsurlardan arındırıp fürû fıkıhla temellendirmiş ve kelâmı yok saymıştır. Buna 

karşın Semerkant ekolü ise fıkıh usûlünü kelâmî ilkelerle temellendirirken bunu 

Mu‘tezile karşıtlığı üzerinden yürütmüş ve Hanefîliği Ehl-i sünnet kelâm ve fıkıh 

versiyonunu sistemleştirmiştir.  

Hanefî usûlündeki kelâmî tavır bakımından Irak ve Buhara ekollerinde Hanefî 

üst kimlik varlığını muhafaza etmiş olmakla birlikte kelâmî düşüncenin değişik 

oranlarda etkisi söz konusu olmuştur. Mu‘tezile’nin dışlandığı politik süreçten 

Hanefîlik de kısmen etkilenip, sünni anlayışın dışına itilme tehlikesiyle karşı karşıya 

kalınca kendisini Mu‘tezile’den ayrı konumlandıran bir kelâmî söylem içine 

girmiştir. Bu amaçla Buhara ekolü mevcut fürû fıkh müktesebatından i‘tizâlî 

unsurları andırıp hadis eksenli gelenekçi bir yaklaşımla kelâmı fıkıhta işlevsiz hale 

getirmiştir. Buna karşın Semerkant ekolü Mâtürîdî’yle birlikte Hanefî düşünceyi 

hem kelâmî temeller üzerinde yeniden tesis etmiş hem de tenkitçi bir yaklaşımla 

Mu‘tezile algısını yok etmiştir. Bu amaçla tümüyle Mu‘tezile kelâmından ziyade 

Ebü’l-Kāsım el-Belhî el-Kâ‘bî ve Ebû Hâşim el-Cübbâî (ö. 321/933) gibi Irak ekolüne 

mensup Hanefî âlimler eleştirilerin hedefi olmuştur. Bu bağlamda Ebu Nasr Ahmed 

el-İyazî’nin yazmış olduğu el-Mesâʾilü’l-ʿaşr el-ʿİyâżiyye135 ve Hakîm es-

Semerkandî’nin (ö. 342/953) yazmış olduğu “es-sevâdü’l-a‘zam”136 isimli kısa risaleler 

bölgede etkili olan başta Mu‘tezile olmak üzere Ehl-i sünnet dışı fırkalarla mücadele 

amaçlı yazılmıştır. Mu‘tezile’ye yönelik bu eleştirel yaklaşım sonraki süreçte Hanefî-

 
132 Ebû Şekûr es-Sâlimî, et-Temhîd fî Beyâni’t-Tevhîd, nşr. Angelika Brodersen (USA: Gorgias Press, 2018), 

135. 
133 Kalaycı, Tarihsel Süreçte Eşarilik-Mâtürîdîlik İlişkisi, 20, 220. 
134 Nesefî, Tabsıratü’l-edille, 1/468. 
135 Şükrü Özen, “IV. (X.) Yüzyılda Mâverâünnehir’de Ehl-i Sünnet-Mu‘tezile Mücadelesi ve Bir Ehl-i 

Sünnet Beyannamesi”, İslâm Araştırmaları Dergisi (2003) 9, 50. 
136 Hakîm es-Semerkandî, es-Sevâdü’l A‘zam, çev. Taha Alp (İstanbul: Yasin Yayınevi, 2007)  



 İlahiyat Akademi Dergisi 522 

Mâtürîdî geleneğin önemli teorisyenleri tarafından da sürdürülmüştür. Bununla 

beraber Irak Hanefî ekolüne mensup fakihler mezhebe yaptıkları katkılardan dolayı 

hiçbir zaman mezhep içindeki ağırlıklarını ve saygınlıklarını kaybetmemişlerdir. 

Zira Hanefî doktrinde, i‘tizâlî unsurları belirleyip ayıklamak kısmen başarılı 

olmuştur.137 Bu aşamada Mâturîdîlik, Hanefî mezhebi içinde belirgin bir kelâmî ekol 

olarak öne çıkmış ve mezhebin itikadî duruşunu sistematik bir şekilde belirleyerek 

Hanefîleri tek bir çatı altında toplamıştır. Böylece Hanefîler, hem Mu‘tezile’den hem 

de ehl-i hadîs ekolünden bağımsız, kendilerine özgü bir kelâm anlayışı 

geliştirmiştir.138 Bu itibarla Semerkant Hanefî geleneğini yalnızca Hanefîliğin fıkhî 

versiyonu olarak düşünmeyip, aynı zamanda kelâmî bir tarz ve yöntem olarak 

düşünmek gerekmektedir. Zira Hanefî âlimlerin yazdıkları eserlerde genellikle fıkıh 

ve kelâmın birbirinden ayrıştırılması mümkün olmayacak derecede iç içe girdiği 

görülmektedir.139 Mâtürîdî’nin kendi dönemindeki kelâm ve fıkıh açısından ortaya 

koyduğu çaba sonraki süreçte Ebü’l-Yüsr Pezdevî, (ö. 493/1100) Ebü’l-Muîn en-

Nesefî (ö. 508/1115) ve Alâeddin es-Semerkandî (ö. 539/1144) gibi âlimler tarafından 

Hanefî-Mâtürîdî kelâm düşüncesinin inşası bağlamında takdir edilmiş ve Mâtürîdî 

mezhep imamı olarak tanımlanmıştır. Bu bağlamda bölgede kelâma yeniden ilgi 

duyulması Pezdevî kardeşler ve Nesefî ile mümkün olmuştur.140 

İslam coğrafyasında geniş bir alana yayılan Hanefîlerin kelâm-fıkıh usûlü 

bağlamında fikrî farklılıklarına dikkat çeken isim Alâeddîn es-Semerkandî (ö. 

539/1144) olmuştur. Usûl ve fürû açısından fıkıh ilminin, kelâm ilminin bir dalı 

olduğunu ileri süren Semerkandî’ye göre fıkıh usûlünün kaideleri müelliflerin 

inancına göre şekillenmiştir. Kendi dönemine kadar yazılan usûl eserlerini Mu‘tezile 

ve Hadis ehli olmak üzere iki zümre tarafından yazıldığını kaydeden Semerkandî, 

usûl ve fürûda akıl ve nakil dengesini gözeten Mâtürîdî’nin sistematiğini bunlara 

alternatif olarak sunmak suretiyle onu Ehl-i sünnetin imamı olarak tanıtır. Bu 

bağlamda Semerkandî’nin Mâtürîdî’ye dayandırdığı fıkıh usûlü Hanefîliğin Ehl-i 

sünnet kelâmıyla temellendirilmiştir.141 Semerkandî’nin bu eseri Horasan-

Mâverâünnehir’de Hanefî fıkıh usûlünün kelâmî bakış açısıyla en fazla işlendiği eser 

olarak öne çıkmaktadır. O, bu amaçla Mâtürîdî’nin Meâhizü’ş-Şera’i ve Kitâbü’l-Cedel 

eserlerine atıf yaparak kelâm temelli fıkıh usûlü anlayışını diri tutmaya çalışmıştır.142 

Alâeddin es-Semerkandî ve Mâtürîdî gibi usûlcülerin fıkıh usûlünü kelâmın bir dalı 

olarak görmedeki ısrarları, Hanefî usûlünü yalnızca fukaha yöntemiyle sınırlamanın 

 
137 Aron Zysow, “Hanefî Hukuku Kuramında Mu’tezilîlik ve Matüridîlik”, çev. Süleyman Aydın, Hikmet 

Yurdu 2/4 (2009), 176-177. 
138 Murteza Bedir, “Klasik Hanefî Fıkıh Teorisinin Hikâyesi”, İslam ve Klasik, ed. Sami Erdem (İstanbul: 

Klasik Yayınları, 2008), 84. 
139 Mehmet Kalaycı, Tarihsel Süreçte Eşarilik-Mâtürîdîlik İlişkisi, 127. 
140 Zysow, “Hanefî Hukuku Kuramında Mu’tezilîlik ve Matüridîlik”, 149. 
141 Semerkandî, Mîzânü’l-uṣûl, 1-3. 
142 Zysow, “Hanefî Hukuku Kuramında Mu’tezilîlik ve Matüridîlik”, 150. 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 523 

doğru olmadığını açıkça ortaya koymaktadır. Bu bağlamda Semerkant ekolünün 

fıkıh usûlü anlayışını mütekellim metot olarak tanımlamak da mümkündür.143 

Mâtürîdî önceleri Hanefî fakihi olmakla birlikte ne Irak Hanefî ekolündeki 

Cessâs, Saymerî Debûsî ne de Buhara ekolündeki Pezdevî ve Serahsî Hanefî usûlüne 

dair yazdıkları eserlerinde ona herhangi bir atıf ve onunla ilgili bir tanımlama 

yapmamışlardır. Onu bir imam ve kelâm mezhebi kurucusu olarak görme eğilimi ise 

hicrî 5. yüzyılın sonu ve 6. yüzyılın başlarında belirgin hale gelmiştir. Bu dönemde, 

özellikle Alâüddin es-Semerkandî’nin Mîzânü’l-Usûl’ü onu net bir şekilde 

tanımlarken Lâmişî de (ö. VI./XII. yüzyılın ilk yarısı) Kitâb fî Uṣûli’l-fıḳh adlı eserinde 

bu tanımlamayı sürdürmüştür.144 Semerkant’ın tarihini yazdığı eserinde Ebu Hafs 

en-Nesefî de Mâtürîdî’yi “kudvetu’l-ferîkayn” (usûl ve fürû ilimlerinin lideri) 

sıfatlarıyla nitelemiştir.145 Buna göre Semerkantlı âlimler, Hanefî mezhebini Ehl-i 

sünnet içinde daha güçlü bir konuma getirmek ve Mu‘tezile etkisini bertaraf etmek 

için yeni bir söylem geliştirmiştir. Semerkant meşayihi, Irak Hanefîlerinin mezhebe 

verdiği zararı gidermek amacıyla, fıkıh usûlünü kelâmî bir temele oturtarak 

Mâtürîdîlik ile mezhep kimliğini pekiştirmeye çalışmıştır. Bu süreçte, Semerkant 

ekolü Hanefîliğin asıl temsilcisi olduğunu vurgularken, Irak Hanefîliği ise yalnızca 

mezhep içindeki bir kol olarak görülmeye başlanmıştır.146 

Mâtürîdî’nin erken dönemde hem usûl hem de fürû noktasında Hanefî fıkhını 

bu şekilde kelâmî temeller üzerine inşa etmesinin yanında, Hanefîlikle ilgili olumsuz 

Mu‘tezile algısını da ortadan kaldıracak bir yetkinliğe sahip olup bu yönde eserler 

telif etmesine rağmen uzun bir süre ihmal edilmesi ise Irak, Buhara ve Semerkant 

üçgenindeki güç dengeleriyle irtibatlı olmalıdır. Mu‘tezile’nin Abbasi yöneticileri 

tarafından desteklendiği süreçte Irak Hanefî ekolünün i‘tizâle meyilli bir düşünce 

içine girmiş olması ve kelâmda Mu‘tezile, fıkıhta ise Hanefîliğin desteklenmesi 

sebeplerden birisi olarak gözükmektedir. Bu süreçte Hanefîlik’te i‘tizâl düşüncesinin 

etkili olduğu anlaşılmaktadır. Değişen süreçte Mu‘tezile’ye olan desteğin azalıp 

zamanla tamamen çekilmesi, Irak Hanefîliğini gözden düşürünce bu sefer 

Hanefîliğin Mâverâünnehir’de kendisine bir alan açtığı görülmektedir. Buhara’nın 

ilmi konumu açısından daha baskın olması ve Irak Hanefîliğindeki olumsuz izlerin 

silinme gayreti Semerkant’taki kelâmî faaliyeti gölgede bırakmıştır. Zira Buhara 

ekolü kelâmı görmezden gelip hadis ve fürû fıkıh ağırlıklı bir model geliştirmiştir. 

Bundan dolayı Mâtürîdî’nin çabaları göz ardı edilmiştir. Buhara meşâyihi tarafından 

geliştirilen fıkıh merkezli yazım metodu, yoğun kelâmî dili nedeniyle Mâtürîdî’nin 

görüşlerini nispeten dışlamıştır.147 Semerkant’ta ise Sâmânî yönetimi hadis taraftarı 

 
143 Karakuş, Hicri 2.-4. Asırlarda Mu‘tezile Fıkıh Usûlünün Hanefî Usûlüne Etkisi, 235. 
144 Semerkandî, Mîzânü’l-uṣûl, 1-3; Ebü’s-Senâ Mahmûd b. Zeyd el-Lâmişî, Kitâb fî uṣûli’l-fıḳh, thk. 

Abdülmecîd Türkî (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1995), 91, 103, 124, 134, 160, 175, 189. 
145 Ebû Hafs Necmeddin Ömer b. Muhammed Nesefî, el-Kand fî zikri ulemâi semerkand, thk. Nazr M. Faryabi 

(Suûdî Arabistan: Mektebetü’l-Kevser, 1991), 143. 
146 Şükrü Özen, Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’nin Fıkıh Usûlünün Yeniden İnşası, 212-213. 
147 Karakuş, Hicri 2.-4. Asırlarda Mu‘tezile Fıkıh Usûlünün Hanefî Usûlüne Etkisi, 236. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 524 

Hanefîleri destekleyip, bunun dışındaki anlayışları engelledikleri için Mâtürîdî de 

bu yöndeki görüşlerinden dolayı ihmal edilmiştir. Rey ehlinin itibar kaybetmesi Şâfiî 

âlimlere yönelimi sağlamıştır. Bu bağlamda Hakim es-Semerkandî’nin hazırlamış 

olduğu es-Sevâdü’l-A‘zam adlı risale ile Şâfiî İbn Hibbân’ın Semerkant’a kadı olarak 

tayin edilmesi de hadis ehlinin anlayışına doğru bir kaymayı yansıtmaktadır. Bu 

münasebetle Hanefîliğin sıkı bir destekçisi olan Sâmânî yönetiminde başlangıçta rey 

ehli Hanefîler desteklenirken, İslam dünyasında Mu‘tezile’ye yönelik tepkilerin de 

etkisiyle hadis taraftarı Hanefîliğe doğru bir değişim ve dönüşüm gerçekleşmiş, 

bunun sonucu olarak da rey ehli Hanefî düşünceye yakın olan Mâtürîdî ihmal 

edilmiştir.148 

Mâverâünnehir Hanefîleri ilk dönemlerde kendilerini bir yönde hareket 

etmeye sevk edici karşıt bir unsur olmadığı için bir araya gelme ve bir otoritenin 

etrafında birleşme ihtiyacı hissetmemişlerdir. Selçuklular döneminde Şâfiîlere karşı 

Hanefî birlikteliği, Mâtürîdî ve Mu‘tezile kelâmcılarının Eş’ariliği akılcı olmayan 

söylemlerinden dolayı karşıt görüş geliştirme şeklinde tezahür etmiştir. Hicrî 5. 

asırdan itibaren bölgede Mu‘tezilî alt yapıya sahip Eş’arîliğin kendisine bir faaliyet 

alanı bulup rekabet oluşturması bölge Hanefîlerini kelâm cihetinden Mâtürîdî 

etrafında birleşmeye sevk etmiş olmalıdır.149 Şâfiîlikle uzun süredir mücadele eden 

Hanefîlik, Eş‘arîliğin merkez ve çevre İslam topraklarında yayılmaya başlamasıyla 

alternatif bir arayışa yönelmiştir. Mâtürîdî’nin Ehl-i sünnet kelâm önderi ve mezhep 

kurucusu olarak öne çıkması, bu sürecin bir sonucudur. Onun etkisini artıran en 

önemli faktörlerden biri, kapsamlı ve sistematik bir teori ortaya koymasının yanı sıra, 

eserlerinde Mu‘tezile’ye yönelik eleştirilere geniş yer vermesidir.150 Hanefî-Mâtürîdî 

kelâmının önemli teorisyenlerinden birisi olan Pezdevî, Mâtürîdî’yi Ehl-i sünnet’in 

imamlarından olarak tanımlamış ve onun kelâma dair eserlerinden bahsetmiştir. 

Bununla beraber Mâtürîdî’nin eserlerindeki yazım ve tertip zorluklarıyla anlatımın 

kapalı olması onun eserlerine ilgiyi azaltmıştır.151 

Semerkant merkezli Hanefî-Mâturîdî oluşumunun uzun süre yerel bir hareket 

olarak devam etmesi, Türk-İslam devletlerinin özellikle Gazneli, Karahanlı ve 

Selçuklu yönetimlerinin sünniliği destekleyen politikalar izlemeleriyle birlikte daha 

etkili bir hale gelmiştir. Hanefîliği resmi mezhep olarak kabul etmiş olan Türk 

devletlerinin İslam coğrafyasının merkez bölgelerine kadar yayılmış olmaları Hanefî 

düşüncede Mâverâünnehir versiyonunun hakimiyet kurmasını sağlamıştır.   

Selçukluların Batıya doğru yayılmaları ve beraberlerinde Mâverâünnehir 

Hanefîlerini getirip onları önemli görevlere atamaları, bu bölgelerdeki yerel Hanefî 

versiyondan ziyade Doğu Hanefîliğinin kabulünü sağlamıştır.152 Bu bağlamda 

 
148 Ahmet Ak, Büyük Türk Alimi İmam Mâtürîdî ve Mâtürîdîye (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2017), 43-45. 
149 Ulrich Rudolph, “Mâtürîdîliğin Ortaya Çıkışı”, çev. Ali Dere, İmam Mâturîdî ve Mâturidilik, haz. Sönmez 

Kutlu (Ankara: Kitâbiyât Yayınları, 2003), 298-303, 329-330. 
150 Bedir, “Mâtürîdî Fıkıh Usulü: Gerçek mi? Kurgu mu?”, 418. 
151 Pezdevî, Usûlu’d-dîn, 14. 
152 Madelung, “Mâtürîdîliğin Yayılışı ve Türkler”, 334-335. 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 525 

Hanefî mezhebine destek ve aidiyet Büyük Selçuklularda Tuğrul Bey’le başlayarak 

sonraki dönemlerde de devam etmiştir. Selçukluların Hanefîlik destek ve aidiyeti 

başlangıçta Hanefîlik-Mu‘tezile çizgisindeyken zamanla Hanefî-Mâtürîdî çizgisine 

kaymış ve dönüşmüştür.153 Özellikle hicrî 4. yüzyılın ortalarına doğru, Eş‘arî 

ekolünün Horasan ve Nişâbur'da güçlenmesi, Hanefîleri Mu‘tezile’den tamamen 

kopmaya yönelten bir süreci başlatmıştır. Şâfiî çevreler tarafından benimsenen 

Eş‘arîlik, Hanefîlerin entelektüel ve siyasi rakibi hâline gelmiş, bu da Hanefîlerin 

kendi kimliklerini netleştirme ihtiyacını doğurmuştur. Selçuklular döneminde bu 

çekişmeler daha da belirginleşmiş ve Bağdat gibi merkezî İslam topraklarına 

taşınmıştır. Tuğrul Bey ve veziri Kundurî’nin Eş‘arîliği yasaklaması, bu rekabetin 

zirve noktalarından biri olmuştur. Ancak Alparslan ve veziri Nizâmülmülk 

döneminde, Şâfiî-Eş‘arî ekolüne yönelim olmasına rağmen daha dengeli bir politika 

izlenmiş, böylece çekişmeler bir nebze yatışmıştır. Bu durum, Hanefî-Mâturîdî 

geleneğinin özellikle Türk-İslam coğrafyasında kurumsallaşmasını ve Sünnî kimlik 

içinde güçlü bir yer edinmesini sağlamıştır. 154 

 

            Sonuç 

Bu çalışmada sonuç yerine iki hususun altını çizmekte fayda vardır. Birincisi 

Hanefî-Mâtürîdîlik yalnızca kelâm ve yalnızca fıkıh eksenli bir oluşumdan ibaret 

olmayıp, daha derinlikli ve bütüncül bir manayı muhtevidir. Ancak bu bütünlükte 

baskın kimlik fıkıh olup, fıkıh da yalnızca muamelata dönük dinî hükümleri 

içermeyen, dinin derinlemesine anlaşılması ve kavranmasına mütealliktir. Bu akılcı 

din anlayışı özellikle mevâlî kesimde hayat bulmuş ve dinin şekilsel olarak Arap-

etnik yorumunun derin mana ve şifrelerini kavrayıp onu tüm zaman ve mekanlara 

teşmil etmek suretiyle evrensel yorumuna ulaşmayı amaçlamıştır. Bu bağlamda tek 

başına Mâtürîdîlik, Ebû Hanife ile irtibatlandırılsa da Hanefî fıkhından bağımsız 

okunmamalıdır. Yani Mâtürîdîliği temellendirirken onun Ebu Hanîfe’ye dayanan 

ilim silsilesiyle bir şekilde Hanefîlik’le temellendirilmesi yeterli bir bakış açısı 

sunmamaktadır. Zira Ebû Hanîfe’nin görüşleri öğrencileri aracılığıyla birçok bölgeye 

yayılmış ve oralarda kabul görmüştür. Semerkant ve Mâtürîdîlik de bu noktalardan 

birisi olup, süreç genellikle fakih kimliğiyle ilerlemiş ve buna mütekellim kimliği 

sonradan eklemlenmiştir. Ancak süreç bu şekilde şahıslara bağlı olarak hoca-talebe 

ilişkisi içinde değerlendirilmeyip, usûl ve metedoloji açısından ele alındığında, 

Mâtürîdîliğin Hanefîliğin çıkış söyleminin devamı olduğu anlaşılmaktadır. 

İkinci olarak, fıkıhta rey kelâmda akılcılığı temsil eden Hanefîlikle 

Mu‘tezile’nin yollarının kesişmesi yalnızca mihneye bağlı siyasi konjonktürle 

açıklanamayacak şekilde derin metodolojik unsurları içinde barındırmaktadır. Tarih, 

icracı disiplinlerin akılcı yönünü temsil eden bu iki mezhebe daha müsamahakâr 

davransaydı sonuçların daha farklı olması muhtemel olurdu. Ancak Ehl-i sünnet 

 
153 Aydınlı, Doğuşundan Büyük Selçuklulara Mu‘tezile Ekolü Tarihi ve Öğretisi, 197. 
154 Bedir, Fıkıh Mezhep Sünnet Hanefî Fıkıh Teorisinde Peygamber’in Otoritesi, 33. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 526 

düşünce geleneğinde rey ekolüne karşı hadis taraftarı anlayışın etkin ve baskın 

olması bu durumu kısıtlamış gibi görünmektedir. Bu süreçlerin gelişiminde her 

zaman olduğu gibi olgu, olayları takip edip ona göre şekillenmek yerine olaylar 

meşruiyetini sağlamak için olguya bağlı kalmıştır. Yani ne akılcı fikriyatın nakilci 

anlayışa baskın gelmesi ne de tam tersi durum esas itibariyle Abbasi siyasetinin 

desteğiyle şekillenmiş değildir. Mesele daha derinlerde etkin olan tarihsel, sosyal, 

etnik ve kültürel yön vericilerin baskısı altında siyasal alana yön vermiş, bu durum 

mezhep platformlarında tezahür etmiştir. Bu noktada usûl ve yöntem açısından 

gelenekçi yapıya karşı akılcı anlayış, varlığını tarihsel ve toplumsal yön vericilerin 

etkisiyle revize ederek sürdürmüştür. Kelâm ve fıkıh usûlü alanlarında mezhep 

eksenli olumlu ve olumsuz etkileşimlerin tümü bu revizyonun gerçekleşmesini 

sağlamıştır. Bu bağlamda mesele bir mezhebin başka bir mezhepten şu veya bu 

şekilde etkilenip, düşüncelerine temel oluşturmasından ziyade erken dönemden 

itibaren ortaya çıkan akılcı veya gelenekçi metodolojinin dinin anlaşılması ve 

yorumlanmasındaki geldiği noktadır. Meseleye ilki açısından bakınca çalışmamızda 

görüldü ki, Irak’ta ortaya çıkan Hanefî-Mu‘tezilî kelâm-fıkıh usûlü bütünlüğü 

varlığını Semerkant Hanefî-Mâtürîdî gelenekte revize ederek sürdürmüştür. Bu 

bağlamda Hanefî-Mâtürîdî anlayışla Mu‘tezile arasında kelâmî açıdan karşıtlık 

ilişkisi olsa da akılcı usûl ve yöntem açısından da bir yakınlık olmuştur. Buna bağlı 

olarak Irak’ta ortaya çıkan ancak varlığını koruyamayan kelâm-fıkıh usulü 

bütünlüğünün akılcı versiyonu Hanefî-Mâtürîdîlikle yoluna devam etmiştir. 

  



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 527 

Kaynakça/References 

Ak, Ahmet. Büyük Türk Âlimi İmam Mâtürîdî ve Mâtürîdîye. İstanbul: Ensar Neşriyat, 

2017. 

Akoğlu, Muharrem. Mihne Hadiseleri ve Mu‘tezile’nin Tarihi Seyrine Etkisi. Kayseri: 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2001. 

Alevi-Hüseyni, Ebu’l-Meâlî-Muhammed b. Ubeydullah. Beyânu’l-Edyân der Şerh-i 

Edyân ve Mezâhib-i Câhilî ve İslâmî. çev. Doğan Kaplan. e-Makâlât Mezhep 

Araştırmaları 6/1 (2013), 45-91. 

Alibekiroğlu, Fatmanur. Tarihsel Süreçte Hanefîlik-Mu‘tezile İlişkisi. Adana: Çukurova 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018.   

Arvas, Mehmet Sait. “Hicri VII. Asra Kadar Hanefî Usûlü Bağlamında” Fıkıh Usûlü Kelâm 

İlişkisi. Rize: Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2018. 

İbn Hacer el-Askalânî. Lisânü’l-Mîzân. thk. Abdülfettâh Ebu’l-Ğudde. Beyrut: Dâru’l-

Beşâiri’l-İslâmiyye, 2002. 

Aslan, İbrahim. “Mu'tezilî ve Hanefî Söylemlerin Etkileşimi Üzerine”. Journal of 

Islamic Research 27/1 (2016), 78-89. 

Aydınlı, Osman. Doğuşundan Büyük Selçuklulara Mu‘tezile Ekolü Tarihi ve Öğretisi. 

İstanbul: Endülüs Yayınları, 2023. 

Atalay, Hakan. “Halku’l-Kur’ân Fikrinin Ebû Hanîfe’yle İrtibatlandırılması Sorunu”. 

Eskiyeni 54 (Eylül 2024), 1121-1149. https://doi.org/10.37697/eskiyeni.1463108. 

Bağdâdî, Abdulkâhir. Usûlü’d-dîn. thk. Ahmed Şemsüddin. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2002. 

Bağdadî, Hatip. Târîhu Medineti’s-Selâm-Târîhu Bağdât. thk. Beşşar Avvar Maruf. 17 

Cilt. Beyrut: Daru’l-Ğarbi’l-İslamî, 2001. 

Bağdâdî, Abdulkâhir. Kitâbu’l-Milel ve’n-nihal. thk. Albert N. Nadir. Beyrut: Dâru’l-

Maşrık, 1970.  

Bahçıvan, Seyyid. “İrca Fikri ve Ebü Hanife'nin İrca ile İthamına Bir Bakış”. Selçuk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8 (1999), 141-176. 

Basrî, Ebü’l-Hüseyin. Şerhu’l-Umed. thk. Abdulhamid b. Ali Ebû Züneyd. Kahire: 

Dâru’l-Matbaati’s-Selefiyye, 1989/1410. 

Basrî, Ebü’l-Hüseyin. el-Muʿtemed fî uṣûli’l-fıḳh. thk. Muhammed Hamidullah. 

Dımaşk: y.y., 1964. 

Bedir, Murteza. Fıkıh Mezhep Sünnet Hanefî Fıkıh Teorisinde Peygamber’in Otoritesi. 

İstanbul: Dem Yayınları, 2017. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 528 

Bedir, Murteza. “Klasik Hanefî Fıkıh Teorisinin Hikâyesi”. İslam ve Klasik. İstanbul: 

Klasik Yayınları, 2008. 

Bedır, Murteza. The Early Development of Hanafî Usûl Al-Fıqh. Manchester: University 

of Manchester, Faculty of Arts, Degree of PhD, 1999.  

Bedir, Murteza. “Mâtürîdî Fıkıh Usûlü: Gerçek mi? Kurgu mu?”. Büyük Türk Bilgini 

İmam Matüridi ve Matüridilik. İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 

2012. 

Bedir, Murteza. Buhara Hukuk Okulu. Ankara: İsam Yayınları, 2014. 

Bekdâş, Sâid. Mukaddimetü’l-Muhakkik. Şerhu Muhtasari’t-Tahâvi. thk. Sâid Bekdâş. 

Beyrut: Dâru’s-Sirâc, 2010. 

Belhî, Ebû’l-Kāsım el-Ka‘bî. Kitâbu’l-Makālât ve meahû Uyûnu’l-Mesâil ve’l-Cevâbât. 

thk. Hüseyin Hansu vd. İstanbul-Amman: Kuramer ve Dârû’l-Feth, 2018. 

Bezzâzî, Hâfızüddîn Muhammed b. Şihâb el-Kerderî. Menâḳıbü’l-İmâmi’l-Aʿẓam Ebî 

Ḥanîfe. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-Arabî, 1981. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî. Ahkâmu’l-Kur’ân. thk. Muhammed Sâdık 

Kamhâvî. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1992. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî. Uṣûlü’l-fıḳh. Uceyl Câsim en-Neşemî. Kuveyt: 

Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmî, 1994. 

Cüşemî, Ebû Sa‘d el-Muhassin b. Muhammed el-Hâkim. ʿUyûnü’l-mesâʾil. thk. 

Ramazan Yıldırım. Kahire: Dâru’l-İhsân, 2018. 

Cürcânî, Seyyid Şerif. Şerhu’l-Mevâkıf. çev. Ömer Türker. 3 Cilt. İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2021. 

Demir, Abdullah. “Farklı Ebû Hanîfe Tasavvurları: Fakih ve Mütekellim Hanefîler 

Örneği”. IV. Uluslararası Şeyh Şa’bân-ı Velî Sempozyumu -Hanefîlik-Mâturîdîlik-. 

ed. Cengiz Çuhadar vd. Kastamonu: Kastamonu Üniversitesi Matbaası, 2017. 

Demir, Abdullah. “Mâtürîdî Âlimi Ebû İshâk Zâhid es-Saffâr’ın Kelâm Müdâfaası”. 

Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 20/1 (Haziran 2016), 445-502. 

Ebû Hanîfe, Nu‘mân b. Sâbit. İmam-ı A’zam’ın Beş Eseri. çev. Mustafa Öz. İstanbul: 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2017.  

Eş’arî, Ebü’l-Hasen. Makâlâtu’l-islâmiyyîn ve ihtilâfu’l-musallîn. thk. Helmut Ritter. 

Wiesbaden: Daru Fıranz Şitayz, 1980. 

Frye, Richard N. Bukhara The Medievd Achievement. Norman: University of Oklahoma 

Press, 1965. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed. el-Müstaṣfâ min ʿilmi’l-uṣûl. çev. Yunus Apaydın. 2 

Cilt. Kayseri: Rey Yayıncılık, 1994. 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 529 

Hamidullah, Muhammed. “Usûl al-fıqh’ın tarihi”. İslam Tetkikleri Enstitüsü Dergisi 

2/1 (1957), 1-18. 

Hallaq, Wael B. A History of Islamic Legal Theories. United Kingdom: Cambridge 

University Press, 1997. 

İbn Kutluboğa, Ebü’l-Adl Zeynüddîn Kāsım. Tâcü’t-terâcim. Muhammed Ramazan 

Yusuf. Beyrut: Dâru’l-Kalem, 1992. 

İbnü’l-Murtazâ, Ahmed b. Yahyâ. Kitâbu Tabakâti’l-Mu‘tezile. nşr. Susanna Diwald-

Wilzer. Beyrut: y.y., 1961. 

İbnü’n-Nedîm. el-Fihrist. çev. Ramazan Şeşen. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2019. 

İbn Teymiye. Minhâcü’s-sünneti’n-nebeviyye. thk. Muhammed Reşâd Sâlim. 9 Cilt. 

Riyad: Câmiatü İmâm Muhammed b. Suûdi’l-İslâmî, 1986. 

Kādî Abdülcebbâr. Fażlü’l-iʿtizâl ve Ṭabaḳātü’l-Muʿtezile. nşr. Fuad Seyyid. Beyrut: 

Dâru’l-Fârâbî, 2017. 

Kalaycı, Mehmet. Tarihsel Süreçte Eşarilik-Mâtürîdîlik İlişkisi. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları 2017. 

Karadaş, Cağfer. “Semerkand Hanefî Kelâm Okulu Mâtürîdîlik -Oluşum Zemini ve 

Gelişim Süreci-”. Usûl İslam Araştırmaları 6 (Aralık/2006), 57-100. 

Karadaş, Cağfer. “Eş’arî Kaynaklarda Ebû Hanîfe’nin Mürciîliği Meselesi”. Devirleri 

Aydınlatan Meş’ale: İmâm-ı A’zam Uluslararası Sempozyum Tebliğler Kitabı. 

Eskişehir: y.y., 2015. 

Karâfî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn. Nefâʾisü’l-usûl fî şerhi’l-Mahsûl. thk. Âdil Ahmed 

Abdülmevcûd-Ali Muhammed Muavvaz. Mekke: Mektebetü nizar, 1995. 

Karakuş, Bahaddin. Hicri II-IV. Asırlarda Mu‘tezile Fıkıh Usûlünün Hanefî Usûlüne 

Etkisi. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2023. 

Karakuş, Bahaddin. “Buhara Hanefî Usûlcülerinin Mâtürîdî Mezhebine Muhalefeti: 

Pezdevî-Serahsî Örneği”. Rize İlahiyat Dergisi 27 (Ekim 2024), 206-216. 

Kazvinî, Abdulcelil. en-Nakz. thk. Muhaddis Celalledin. Tahran: Encümen-i Asârı 

Millî, 1979/1358. 

Kerderî, Hafızuddîn Muhammed. İmam-ı A’zam Ebû Hanîfe Menkıbeleri. çev. 

Muhammed b. Ömer Halebî-Mustafa S. Kaçalin. İstanbul: Misvak Neşriyat, 

2010. 

Köksal, A. Cüneyd. Usûlü’l-Fıkh’ın Mahiyeti ve Gayesi. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2007. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 530 

Kureşî, Ebû Muhammed. el-Cevâhiru’l-mudıyye fi tabakâti’l-Hanefîyye. thk. 

Abdulfettah Muhammed el-Hulv. 5 Cilt. Kahire: Hicr li’t-Tabâa ve’n-Neşr, 

1993. 

Lâmişî, Ebü’s-Senâ Mahmûd b. Zeyd. Kitâb fî Uṣûli’l-fıḳh. thk. Abdülmecîd Türkî. 

Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1995. 

Leknevî, Abdülhay. er-Refʿ ve’t-tekmîl fi’l-cerḥ ve’t-taʿdîl. thk. Abdülfettâh Ebû Gudde. 

Beyrut: Dâru’s-Selâm, 2000. 

Leknevî, Muhammed Abdulhay. el-Fevâidu’l-Behiyye fî terâcimi’l-Hanefîyye. thk. 

Muhammed Bedruddin Ebu Firas. Kahire: Dâru’l-Kütübi’l-İslâmî, 1906/1324.  

Macit, Yüksel. “Mu‘tezile’nin Fıkıh Usûlündeki Yeri ve Etkisi”. Marife: Dini 

Araştırmalar Dergisi [Bilimsel Birikim] 3/3 (2003) 73-82. 

Madelung, Wilferd. Mâtürîdîliğin Yayılışı ve Türkler. çev. Muzaffer Tan. İmam 

Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik. ed. Sönmez Kutlu. Ankara: Kitabiyat, 2003. 

Makdisî, Muhammed b. Ahmed. Aḥsenü’t-teḳāsîm. çev. Ahsen Batur. İstanbul: 

Selenge Yayınları, 2015. 

Makdisî, Mutahhar b. Tâhir. el-Bed ve’t-Târîh. 6 Cilt. b.y.: Mektebetü’s-Sakâfe ve’d-

Dîniyye. ts. 

Mâtürîdî, Ebu Mansur.  Te’vîlâtü’l-Kur’ân. nşr. Bekir Topaloğlu. 18 Cilt. İstanbul: 

Mizan Yayınevi, 2005-2007. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr. Kitâbu’t-tevhîd. çev. Bekir Topaloğlu. İstanbul: İsam Yayınları, 

2015.  

Narşahî, Ebû Bekr Muhammed b. Ca‘fer. Târîh-i Buhârâ. çev. Erkan Göksu. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2013. 

Nesefî, Ebu’l-Muîn. Tabsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn. thk. Hüseyin Atay. 2 Cilt. Ankara: 

DİB Yayınları, 1993. 

Nesefî, Ebû Hafs Necmeddin Ömer. el-Kand fî zikri ulemâi Semerkand. thk. Nazr M. 

Faryabi. Suûdî Arabistan: Mektebetü’l-Kevser, 1991. 

Özen, Şükrü. “IV. (X.) Yüzyılda Mâverâünnehir’de Ehl-i Sünnet-Mu‘tezile 

Mücadelesi ve Bir Ehl-i Sünnet Beyannamesi”. İslâm Araştırmaları Dergisi 9 

(2003) 49-85. 

Özen, Şükrü. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’nin Fıkıh Usûlünün Yeniden İnşası. İstanbul: 2001. 

Özen, Şükrü. “Îsâ b. Ebân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 22/480481. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Pezdevî, Ebü’l-Usr. Uṣûlü’l-Pezdevî. thk. Sâid Bekdâş. Beyrut: Dâru’s-Sirâc, 2016. 



 Kelâm-Usûl-i Fıkıh Bağlamında Hanefî-Mâtürîdîlik 531 

Pezdevî, Ebu’l-Yüsr Muhammed. Usûlu’d-dîn. thk. Hans Peter Linss. Kahire: el-

Mektebetü’l-Ezheriyyetü li’t-Türâs, 2003. 

Râzî, Seyyid Murteza İbn Dâî Hazan. Tebsıratü’l-Avâm fî Mârifeti Makâlâti’l-En’am. 

tash. Abbas İkbal. Tahran: Matbat-ü Meclis, 1896/1313. 

Rudolph, Ulrich. Mâtürîdîliğn Ortaya Çıkışı. çev. Ali Dere. İmam Mâtürîdî ve 

Mâtürîdîlik. haz. Sönmez Kutlu. Ankara: Kitabiyat, 2003. 

Sâlimî, Ebû Şekûr. et-Temhîd fî Beyâni’t-Tevhîd. nşr. Angelika Brodersen. USA: 

Gorgias Press, 2018. 

Saymerî, Hüseyin b. Ali. Aḫbâru Ebî Ḥanîfe ve aṣḥâbih. Beyrut: Alemu’l-Kütüb, 1985. 

Sem‘ânî, Abdülkerîm b. Muhammed. Ensâb. thk. Abdullah Ömer el-Bârûdî. 13 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Cinân, 1988. 

Semerkandî, Ebû Bekr Alâüddîn. Mîzânü’l-usûl fî netâici’l-ʿukûl. thk. Muhammed Zeki 

Abdilber. Katar: Matâbiu’d-Dûha, 1984. 

Semerkandî, Hakîm. es-Sevâdü’l A‘zam. çev. Taha Alp. İstanbul: Yasin Yayınevi, 2007. 

Serahsî, Şemsü’l-eimme Muhammed. Mebsût. çev. Mustafa Cevat Akşit vd. 30 Cilt. 

İstanbul: Gümüşev, 2008. 

Şevâşî, Süleyman. Vâṣıl b. ʿAṭâʾ ve ârâʾühü’l-kelâmiyye. Dâru’l-Arabiyyeti’l-Kitâb, 1993. 

Seyyid Bey, Mehmed. Usûl-i Fıkıh Medhal. nşr. Selçuk Camcı. İstanbul: Akademi 

Yayınları, 2011. 

Şehristânî, Abdilkerîm. el-Milel ve’n-nihal. thk. Ahmed Fehmi Muhammed. Beyrut: 

Dâru’l Kütübi’İlmiyye, 1992/1413. 

Temîmî, Takiyyüddin b. Abdülkâdir. Tabakâtu’s-Seniyye fî Terâcimi’l-Hanefîyye. thk. 

Abdülfettah Muhammed Hulv. Riyad: Dâru’r-Rifâî, 1983. 

Tsafrir, Nurit. The History of an Islamic School of Law The Early Spread of Hanafism. USA: 

Harvard University Press, 2004. 

Ümit, Mehmet. “Mihne Sürecinde Hanefîler”. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi. 9/17 (Haziran 2010) 101-130. 

Vezîr, Muhammed b. İbrahim. er-Ravzü’l-Basîm fi’-Zibbi an Sünneti Ebi’l-Kâsım. thk. 

Bekir b. Abdullah Ebû Zeyd. Mekke: Dâru Âlemi’l-Fevâid,1998/1419. 

Zysow, Aron. The Economy of Certainty an İntroduction to the Typology of İslamic Legal 

Theory. Atlanta: Lockwood Press, 2013. 

Zysow, Aron. Hanefî Hukuku Kuramında Mu’tezilîlik ve Matüridîlik. çev. Süleyman 

Aydın. Hikmet Yurdu 2/4 (2009), 147-178. 

  




