
 

 

 

 

 

ISSN: 2149-3979 

 

Sayı: 22, 2025, 387-411.                          Issue: 22, 2025, 387-411.    

ilahiyat akademi 
 

Makale Bilgisi Article Information 

Makale Türü Article Type 

Araştırma Makalesi Research Article 

Geliş Tarihi Date Received 

18 Temmuz 2025 18 July 2025 

Kabul Tarihi Date Accepted 

11 Aralık  2025 11 December 2025 

Yayın Tarihi Date Published 

31 Aralık 2025 31 December 2025 

İntihal Plagiarism 

Bu makale, Turnitin yazılımı ile taranmıştır. 

İntihal tespit edilmemiştir. 

This article has been scanned with Turnitin 

software. No plagiarism detected. 

Etik Beyan Ethical Statement 

Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve 

etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm 

çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur 

(Murat Nergis). 

It is declared that scientific and ethical principles 

have been followed while carrying out and writing 

this study and that all the sources used have been 

properly cited (Murat Nergis). 

CC BY-NC 4.0 lisansı ile lisanslanmıştır. Licensed under CC BY-NC 4.0 license. 

 

Atıf/ Cite as 

Nergis, Murat. “Nevevî’nin el-Minhâc’ında ‘Sahih’ Olarak Nitelediği Bazı Görüşlerin 

Müteahhir Fukahâca ‘Zayıf’ Olarak Değerlendirilmesi”. İlahiyat Akademi 22 (Aralık 2025), 387-

411. DOI: 10.52886/ilak.1745893 

Nergis, Murat. “Some Opinions Described as ‘Ṣaḥīḥ’ in Nawawī's al-Minhāj Being Evaluated 

as ‘Weak’ by Later Jurists”. Theological Academia 22 (December 2025), 387-411. DOI: 

10.52886/ilak.1745893 

e-ISSN: 2651-2718 

Nevevî’nin el-Minhâc’ında ‘Sahih’ Olarak Nitelediği Bazı Görüşlerin Müteahhir 

Fukahâca ‘Zayıf’ Olarak Değerlendirilmesi 

Some Opinions Described as ‘Ṣaḥīḥ’ in Nawawī's al-Minhāj Being Evaluated as ‘Weak’ by 

Later Jurists 

 

Murat Nergis 

Siirt İl Müftülüğü/ Siirt Provincial Office of Mufti  

Siirt/Türkiye 

murat_nergis@hotmail.com  | ORCID: 0000-0002-7822-5520 | ROR ID: 007x4cq57  

 

https://doi.org/10.52886/ilak.1745893
https://doi.org/10.52886/ilak.1745893
mailto:murat_nergis@hotmail.com
https://ror.org/007x4cq57


 İlahiyat Akademi Dergisi 388 

Öz 

Şâfiî mezhebi, kuruluş dönemi (H. 195-270) ile beraber mezhep içi görüşler yönünden 

epey zenginleşti. Mezhep kaynaklarının çoğalmasıyla beraber mezhep görüşleri fazlalaştı ve 

dağınık bir hal aldı. Bu durum onların sistematik bir yapı altında toplanması gereğini 

doğurdu. Bu gereksinim mezhebin olgunlaşma döneminde (H. 505-1004) gerçekleşti. Bu 

dönemde mezhep görüşleri tahkik edildi. Mezhep içi tarikleri bir araya getirerek fıkıh 

usûlüne uygun olarak ayıklamayı Şâfiî mezhebinde “şeyhayn” lakabı ile anılan İmam Râfiî 

(öl. 623/1236) ve İmam Nevevî (öl. 676/1277) yaptı. İmam Râfiî’nin belli bir noktaya kadar 

taşıdığı tenkih çalışmalarını Nevevi’nin daha da ileriye götürdüğü bu ayıklama faaliyeti 

literatürde “birinci tenkîh/ayıklama dönemi” (H. 505-676) olarak anıldı. Şâfiî mezhebi bu 

birinci ayıklama döneminden sonra İbn Hacer el-Heytemî (öl. 974/1567) ile Şemseddin er-

Remlî (öl. 1004/1596) tarafından ikinci defa gözden geçirildi ve böylece “ikinci 

tenkîh/ayıklama dönemi”ni (H. 676-1004) yaşadı. İmam Nevevî, Şâfiî mezhebinin birinci 

tenkih döneminin önemli şahsiyetlerinden biri olup, mezhebin “sahih” ve “zayıf” görüşlerini 

ayıklayarak müdevven hale gelmesine büyük katkı sağlamıştır. Bu çalışmalarını Minhâcü’t-

tâlibîn adlı eseriyle taçlandırmıştır. Müteahhir Şâfiî fukahâsı kendi eserlerini bu kitap üzerine 

bina ederek fetvalarını büyük ölçüde ona dayandırmışlardır. Ancak Minhâc adlı eser de 

insanın yaratılışı itibariyle unutma veya yanılabilmeye müsait bir varlık olmasından nasibini 

almıştır. Nevevî kendisinden önce yazılmış eserleri nasıl bir tashihe tâbi tutmuşsa 

kendisinden sonra gelen Şâfiî âlimleri de onun eserlerini tashih etmişlerdir. Minhâc’da İmam 

Muhammed b. İdris eş-Şâfiî'nin (öl. 204/820) güçlü ve zayıf görüşleri belirli terimlerle ifade 

edilmiştir. İmâm Şâfiî’nin kavillerini temsilen azhar, meşhûr, kadîm, cedîd, fî kavlin, fî kavlin 

kadîm, fî kavlin kezâ, ve’l-kavlân, ve’l-akvâl ıstılahları ashâbının vecihlerini temsilen ise el-esahh, 

es-sahîh, kîle, fî vechin, ve’l-vechân, ve’l-evcuh terimleri kullanılmıştır. Minhâc’da azhar, meşhur, 

esah, sahîh, mezheb ıstılahları ile ifade edilen görüşlerin mezhebin mutemet görüşleri olduğu 

genel kabul görmüştür. Buna karşılık fî kavlin, kezâ kîle ve kîle ve fî kavlin ıstılahlarıyla ifade 

edilen görüşlerin ise zayıf kabul edildiği belirtilmiştir. Bununla birlikte müteahhir Şâfiî 

fukahâsı, Minhâc’da mezhebin zayıf görüşleri arasında yer alıp kîle ve fî kavlin ıstılahlarıyla 

nitelenmeyen bazı zayıf görüşlerin de bulunduğunu tespit etmişlerdir. İmam Nevevî’nin 

Minhâc’ında kîle ve fî kavlin ıstılahları ile nitelendirmediği halde, müteahhir Şâfiî fukahâsı 

tarafından zayıf görüş olarak değerlendirilen on altı mesele bulunmaktadır.  Ayrıca söz 

konusu bu görüşlerin zayıf olduğu hususunda mezhep fakihleri arasında tam bir ittifak 

mevcut değildir. İbn Hacer el-Heytemî ve Şemseddin er-Remlî gibi müteahhir fakihler 

arasında bu meseleler hususunda farklı değerlendirmeler görülmektedir. Araştırmanın 

amacı, Şâfiî mezhebinde fetvaya kaynaklık eden temel eserler arasında bulunan Tuhfetu’l-

muhtâc, Nihâyetu’l-muhtâc, Fethu’l-Vehhâb ve Muğni’l-muhtâc gibi eserlerin metnini teşkil eden 

Minhâcü’t-tâlibîn’de zayıf olarak nitelendirilmemiş bazı meseleleri ortaya çıkarmaktır. 

Araştırma yöntemi olarak, Şafiî mezhebine dair klasik eserler temel alınmış literatür taraması 

yöntemiyle mevcut veriler değerlendirilmiştir. Bu çalışma, Şâfiî mezhebiyle ilgili görüşlerin 

tespitinde daha titiz davranılmasının gerekliliğini göstermiş, ayrıca şerh ve haşiye 

literatürüne başvurmanın önemini ortaya koymuştur. Çalışmada belirtilen on altı mesele, 

doküman analizi yöntemiyle incelenmiştir. 

Anahtar Kelimeler: İslam Hukuku, Şâfiî Mezhebi, Nevevî, Minhâcü’t-tâlibîn, Sahih, 

Zayıf. 

 

 



Nevevî’nin el-Minhâc’ında ‘Sahih’ Olarak Nitelediği Bazı Görüşlerin Müteahhir 

Fukahâca ‘Zayıf’ Olarak Değerlendirilmesi 389 

Abstract  

The Shāfi‘ī school of jurisprudence became quite rich in terms of internal opinions 

during its founding period. With the proliferation of school sources, the number of school 

opinions increased and became scattered. This necessitated their systematization. This 

requirement was fulfilled during the school's period of maturation. During this period, the 

school's opinions were examined. The task of bringing together the various schools within 

the school and sifting through them in accordance with the principles of fiqh was undertaken 

by Imam Rāfi‘ī (d. 623/1236) and Imam Nawawī (d. 676/1277), known in the Shāfi‘ī school as 

“the two sheikhs.” This sifting activity, in which Imam Rāfi‘i carried the tankīh studies to a 

certain point, and Nawawī took them further, was referred to in the literature as the “first 

period of refinement/selection” (H. 505-676). After this first period of refinement, the Shāfi‘ī 

school underwent a second review by Ibn Hajar al-Haytamī (d. 974/1567) and Shamsuddīn 

al-Ramlī (d. 1004/1596) and thus experienced its “second period of refinement/selection (H. 

676-1004). Imam Nawawī was one of the important figures of the Shāfi‘ī school's first period 

of refinement, and he made a significant contribution to the codification of the school by 

refining its ‘valid’ and ‘weak’ opinions. He crowned these efforts with his work Minhāj al- 
ṭālibīn. Later Shāfi‘ī jurists based their own works on this book and largely relied on it for 

their fatwas. However, the work titled Minhāj has also been affected by the fact that humans 

are creatures prone to forgetfulness and error by nature. Just as Nawawī subjected the works 

written before him to correction, the Shāfi‘ī scholars who came after him also corrected his 

works. In Minhāj, the strong and weak opinions of Imam Muhammad ibn Idris al-Shāfi‘ī (d. 

204/820) are expressed in specific terms. The terms al-azhar, al-mashhūr, al-qadīm, al-jadīd, fī 

qawlin, fī qawlin qadīm, fī qawlin ka‑dhā, wa’l‑qawlān, and wa’l‑aqwāl represent Imam 

Shāfiʿī's opinions, while the terms al‑aṣaḥḥ, al-ṣaḥīḥ, qīla, fī wajhin, wa’l-wajhān, and wa’l-

awjuh are used to represent the views of his companions. In Minhāj, it is generally accepted 

that the views expressed by the terms el-azhar, al-mashhūr, al‑aṣaḥḥ, al-ṣaḥīḥ, and al-

madhhab are the authoritative views of the school of thought. In contrast, it has been stated 

that the views expressed by the terms “fī qawlin,” “kedhā qīla,” “qīla,” and “fī qawlin” are 

considered weak. However, later Shāfi‘ī jurists in Minhāj identified the existence of weak 

opinions that were not described as weak opinions of the school and were not characterized 

by the terms qīla and fī qawlin. Sixteen issues in Imam Nawawī's Minhāj are not 

characterized by the terms kīle and fī kavlin, but are considered weak opinions by later 

Shāfi‘ī jurists.  However, there is no complete consensus among the jurists of the school 

regarding the weakness of these opinions that are not characterized by the terms qīla and fī 

qawlin in Minhāj. Later jurists such as Ibn Hajar al-Haytamī and Shamsuddin al-Ramlī have 

differing opinions on these issues. This study aims to examine the texts of Tuhfat al-muḥtāj, 

Nihāyat al-muḥtāj, Fatḥ al-Wahhāb, and Mughnī al-muḥtāj, which are among the fundamental 

works that serve as sources for fatwas in the Shāfi‘ī school of jurisprudence. As a research 

method, existing data was evaluated using a literature review method based on classical 

works on the Shāfi‘ī school of thought. This study demonstrated the need for greater rigor in 

identifying views related to the Shāfi‘ī school of thought and highlighted the importance of 

referring to the literature of commentaries and marginal notes. The sixteen issues mentioned 

in the study were examined using the document analysis method. 

Keywords: Islamic Law, Shāfi‘ī Madhhab, Nawawī, Minhāj al-ṭālibīn, Ṣaḥīḥ, Weak. 

 



 İlahiyat Akademi Dergisi 390 

Giriş 

Şâfiî mezhebinin istikrar (olgunlaşma) dönemi (H. 505-1004), birinci 

tenkîh/ayıklama dönemi (H. 505-676) ve ikinci tenkîh/ayıklama dönemi (H. 676-

1004) faaliyetlerini kapsamaktadır.1 Şâfiî mezhebinin geçirdiği bu süreçte Ebû 

Zekeriyâ Muhyiddin Yahya b. Şeref en-Nevevî’nin eşsiz bir yeri bulunmaktadır. 

Nevevî, kendisinden önce İmam Râfiî’nin başlattığı mezhebin ilk tenkih döneminin 

en önemli fakihlerindendir. Mezhebin sahih ve zayıf görüşlerini titizlikle ayıklamış, 

derinlemesine incelemiştir.  

İmam Nevevî, bu tenkih çalışmasını Minhâcü’t-tâlibîn ve ‘umdetü’l-müftîn adlı 

eseriyle taçlandırmıştır. Nevevî, Minhâcü’t-tâlibîn adlı eserinin mukaddimesinde 

Râfiî’nin el-Muharrer’in mezhep içindeki en güvenilir muhtasar olduğunu 

belirtmiştir. Nevevî, Minhâc’ın Muharrer’den ihtisarla hazırlanmış bir metin olmakla 

birlikte, onun bir tür şerhi sayılabileceğini de belirtmiştir. Nevevî, Muharrer’de yer 

alan hüküm veya görüş ayrılıklarından hiçbirini zayıf olsa bile dışarıda 

bırakmamış, bilakis çok değerli bilgi ve tashihleri eklemiştir. Muhtasar ve şerh 

üslup ve muhtevasına sahip olan bu kitap, Râfiî-Nevevî iş birliği ile teşekkül etmiş 

bir temel metin hüviyetindedir.2 Nevevî’ye göre çok yararlı bir çalışma sonucunda 

meydana gelen bu eser, mezhebin tahkiki konusunda temel kaynak olup gerek 

müftü gerekse ilim talebeleri için de temel referans kitabıdır.3 Sonraki Şâfiî mezhep 

âlimleri eserlerini Minhâc üzerine yazmış ve müftüler de fetvalarını bu eserin 

şerhlerine dayandırmışlardır.  

Şâfiî mezhebinin eğitim öğretiminde temel metin olması ve üzerine çokça 

çalışmalar yapılmasına rağmen, müçtehidin insan olma hasebiyle unutkan ve hata 

yapmaya yatkın bir varlık olması ve içtihadının değişebilmesi nedeniyle Minhâc’da 

kabul edilmeyen görüşler olabilmiştir. Zira Nevevî’nin uzun yıllara yayılan bu telif 

çalışmaları esnasında da kimi görüşlerinde değişmeler olmuş, daha önceki bazı 

tespit ve yorumlarını zamanla tashihe tâbi tuttuğu olmuştur.14 

Minhâcü’t-tâlibîn’de İmâm Şâfiî’nin kavilleri ile ashabının vecihleri arasında 

yer alan güçlü görüşler azhar, meşhur, esah, sahih, mezheb ıstılahlarıyla; zayıf görüşler 

ise fî kavlin, fî kavli kezâ, , kezâ kîle vekîle gibi tabirlerle ifade edilmiştir.5 

 
1 İbrahim Sizgen, “Şâfi’î Mezhebinin Teşekkül Evreleri”, Siirt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/2 

(2018), 148; Murat Nergis, Şâfiî Mezhebinde Fetvâ Usûlü (Siirt: Siirt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2024), 109-117. 
2 Nail Okuyucu (ed.), İslam İlim Geleneğinde Nevevî (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi (İSAM) 

Yayınları, 2022), 111; Soner Duman, “Nevevî’nin Şâfiî Fürû-i Fıkıh Literatürünü Dönüştüren Eserleri”, 

İslam İlim Geleneğinde Nevevî (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi (İSAM) Yayınları, 2022), 28. 
3 Soner Duman, “Nevevî’nin Şâfiî Fürû-i Fıkıh Literatürünü Dönüştüren Eserleri”, 17. 
4 Okuyucu, İslam İlim Geleneğinde Nevevî, 144. 
5 Ebû Zekeriyâ Yahya b. Şeref en-Nevevî, Minhâcu’t-tâlibîn ve ‘umdetu’l-müftîn (Beyrut: Dâru’l-Ma‘rife, 

ts.), 2; M. Yaşar Kandemir, “Nevevî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2007), 33/45-49.  



Nevevî’nin el-Minhâc’ında ‘Sahih’ Olarak Nitelediği Bazı Görüşlerin Müteahhir 

Fukahâca ‘Zayıf’ Olarak Değerlendirilmesi 391 

Şâfiî mezhep literatüründe “mütakaddimûn fukahâ” ve “müteahhirûn 

fukahâ” terimleri sıkça kullanılmıştır. İbn Hacer el-Heytemî bu iki terimle alakalı 

olarak el-Fetâva’l-kubra’l-fıkhiyye adlı eserinde, genellikle “mütakaddimûn” 

fukahâdan maksadın “ashâbu’l-vücûh” uleması olduğunu ifade etmiştir. 

“Mütekaddîmûn” fukahânın yaşadığı dönem, hicrî 4. asırdan öncesiyle 

sınırlanmıştır. Hicrî 4. asırdan sonra gelen ulema ise “müteahhirûn” olarak 

adlandırılmıştır.6 

Minhâc’da sahih ve zayıf görüşlerin belirli terimlerle ifade edildiği yaygın bir 

kanaat olmasına rağmen, sonraki Şâfiî âlimleri, söz konusu eserde bu terimlerle 

belirtilmeyen başka zayıf görüşlerin de bulunduğunu tespit etmişlerdir.  

Nevevî kendisinden önce yazılmış eserleri bir tashihe tâbi tuttuğu gibi 

kendisinden sonra gelen Şâfiî âlimleri de onun eserlerini tashih etmişlerdir. 

Nitekim Nevevî Şâfiî mezhebinde en muteber fürû metinler arasında sayılan, 

kendisinin de önemli ve değerli bir eser olduğunu belirttiği Şîrâzî’nin et-Tenbîh eseri 

üzerine eleştirel bir şerh olarak Tashîhu’t-Tenbîh eserini yazmıştır. Nevevî, et-

Tenbîh’in tashihe muhtaç bir eser olduğunu ifade etmiş, mezhep görüşlerini 

yansıtma hususunda eserde problemli yerlerin bulunduğunu ve mevcut haliyle 

metnin fetvada esas alınamayacağını belirtmiştir. Bu metni muhtelif açılardan 

tashih etmiş, ihtilaflı konularda “müftâ bih” olan kavil ve vecihleri dile getirmiştir.7 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla Minhâc eserinde İmam Nevevî’nin kîle ve fî 

kavlin ıstılahları ile nitelendirmeyip, müteahhir Şâfiî fukahâsınca zayıf görüş olarak 

nitelenen on altı mesele vardır. Fakat bu on altı meselenin tümünün zayıf görüş 

olduğu hususunda mezhep fukahâsının tümünün ittifakı olmamıştır. Örneğin 

müteahhir Şâfiî fukahâsından olan İbn Hacer el-Heytemî ve Şemseddin er-

Remlî’den birisi bu on altı meseledeki görüşlerin bazılarını zayıf görmüşken, diğeri 

zayıf görmemiştir. Ama sonuçta Minhâc eserinde kîle ve vefî kavlin ıstılahları ile 

nitelendirilmemiş, sonraki Şâfiî mezhep fukahâsı tarafından zayıf görüşler diye 

değerlendirilmiş görüşlerin varlığı inkâr edilemez.8 

Şâfiî mezhebinde sahih ve zayıf görüşler, furû fıkıh eserlerinde bazı 

ıstılahlarla ifade edilmiştir. Konunun anlaşılması açısından bu ıstılahları konu 

edinen eserleri zikretmekte fayda görüyoruz.  

 
6 Ahmed b. Muhammed İbn Hacer el-Heytemî, Fetâva’l-kübra’l-fıkhiyye (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 4/63; Ebû 

Zekeriyâ Muhyiddin Yahya b. Şeref en-Nevevî, el-Mecmu‘ şerhu’l-Mühezzeb, thk. Muhammed Necib el-

Mutî' (Cidde: Mektebetu’l-İrşad, ts.) 1/44; Muhammed Ebû Zehra, eş-Şâfiî hayâtuhû ve ‘asruhû ve ârâuhû ve 

fıkhuhû (Mısır: Dâru’l-Fikr, 1978), 389.  
7 Okuyucu, İslam İlim Geleneğinde Nevevî, 109. 
8 Meykarî, Süllemü’l-müt‘allimi’l-muhtâc ilâ ma‘rifeti rumûzi’l-Minhâc (Minhâcü’t-tâlibîn ile birlikte). thk. 

İsmail Osman Zeyn (Beyrut: Dâru’l-Minhâc, ts.), 85. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 392 

Istılah, bir topluluk tarafından belirli bir kelime veya ifadenin özel bir 

anlamda kullanılmasında anlaşmaya varılması durumudur.9 Başka bir deyişle, bir 

toplumda kullanılan bir kelimenin toplumun tüm kesimi tarafından aynı şekilde 

anlaşılmasıdır.10 Istılahlar, dört mezhep fıkıh eserlerinde yer bulmuştur. Kitaplarda 

uzun ifadelerin kısa rumuz ve ıstılahlarla ifade edilmesi, gerek tasnif gerek tedrisat 

faaliyetlerinde fukahânın işini kolaylaştırmıştır. 

Şâfiî mezhebi fukahâsı, diğer mezhep fukahâsı gibi tasniflerinde kendilerine 

has ıstılahlar kullanmışlardır. Şâfiî fıkıh kitaplarında bazı ıstılahlar, özel anlamlar 

taşımış, müellif ve kitapları temsil eden özel rumuz ve ıstılahlar kullanılmıştır. 

Mezhep imamının veya mezhep fakihlerinin görüşleri nakledilirken hangisinin 

râcih, hangisinin mercûh görüş11 olduğunu anlayabilmek için bu özel rumuz ve 

ıstılahların bilinmesi gerekmektedir.  

Şâfiî fukahâsının tasniflerinde kullandıkları ıstılahları bilmek Şâfiî 

mezhebiyle ilgilenen ve tedrisatla meşgul olanlar için büyük önemi haizdir.  Şâfiî 

fukahâsının eserleri okunurken onların içtihat ve delillerindeki nihai kararı bu 

ıstılahlar ifade etmektedir. Bu ıstılahları bilmeyen ilgili ıstılahlarla kastedilen 

manalar arasında ayırım yapamaz. “Râcih”, “mercûh”, “mutemed”, “müftâ bih” ve 

“metruk” görüşleri bilemez. Zayıf görüşler ile amel etme, fetva verirken yanılma 

ihtimali yüksek olur. 

Bazı Şâfiî fukahâsı, fukahânın bu yanılma ihtimalini asgariye indirmek ve 

fıkhî meselelere ulaşmasında zaman kaybına mahal vermemek için, mezhep 

ıstılahlarını konu edinen eser yazmışlardır. Bu hususta yazılmış en önemli 

eserlerden bazıları şunlardır:12Ahmed b. Fâris b. Zekeriyâ el-Kazvînî er-Râzî (öl. 

395/1004), Hilyetü’l-fukahâ; Ebû İshâk İbrâhîm b. Ali eş-Şîrâzî (öl. 476/1084), Kitâbu’l-

Hudûd; el-Kâdî Şeyh Zekeriyâ b. Muhammed el-Ensârî (öl. 925/1519), el-Hudûdu’l-

enîka ve’t-ta‘rîfâtu’d-dakîka; İmam Nevevî, Tehzîbu’l-esmâi ve’l-lüğât; ‘İmâduddîn 

İsmaîl b. Ebi’l-Berakât (İbn Bâtayş) el-Mûsılî (öl. 655/1257), el-Muğnî fi’l-enbâi ‘an 

garîbi’l-mühezzebi ve’l-esmâ’; Ebu’l-‘Abbas Ahmed b. Muhammed b. Ali el-Feyûmi 

el-Hamevî  (öl. 770/1368-69), Kitâbu’l-misbâhi’l-münîr fî garîbi’ş-Şerhi’l-kebîr li’r-Râfi‘î; 

`Alevî b. Ahmed b. Abdirrahman es-Sekkâf el-Mekkî (öl. 1335/1916-17), el-Fevâidu’l-

Mekkiyye fîmâ yehtâcuhu talabetu’ş-Şafi‘îyye. 

 
9 Levis Ma‘luf, el-Müncid (Beyrut: el-Kêsulikiyye, 1952), 446; İbrahim Mustafa vd., el-Mu‘cemu’l-vasît 

(İstanbul: Çağrı Yayınları, 1989), 520. 
10 Ali b. Seyyid eş-Şerif el-Cürcanî, Mu‘cemu’t-Ta‘rifât, thk. Muhammed Sıddık el-Minşâvî (Kahire: 

Dâru’l-Fazîle, ts.), 30; Süleyman b. Muhammed b. Ömer, Tuhfetu’l-habîb ‘ale şerhi’l-Hatîb el-Büceyrimî 

(Büceyrimî ‘ale’l-Hatîb) (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1417/1996), 1/92; Fehd Abdullah Hubeyşî, el-

medhal ilâ mezhebi’ş-Şâfiiyyeti (Ebu Dabî: Mektebetu ‘Ayni’l-Câmi‘a, 2005), 118; Ali Cuma, el-Medhal ilâ 

diraseti’l-mezâhibi’l-fıkhiyye (Kahire: Dâru’s-Selâm, 1433/2012), 70; Sakkâf, el-Fevâidu’l-Mekkiyye fîmâ 

yehtecuhu talabetu’ş-Şafi‘îyye (Yemen: Merkezu’n-Nûr li’d-Dirâseti ve’l-Ebhâs, ts.), 121. 
11 Tercih edilen delil veya ispat vasıtasına râcih, terkedilene mercûh, delillerden birine güç veren ilâve 

özelliğe rüchân (müreccih) denilir. Şükrü Özen, “Tercih”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/484. 
12 Kavâsimî, el-Medhal ilâ mezhebi’l-İmâmi’ş-Şâfiî (Ürdün: Daru’n-Nefais, 1423/2003), 503. 



Nevevî’nin el-Minhâc’ında ‘Sahih’ Olarak Nitelediği Bazı Görüşlerin Müteahhir 

Fukahâca ‘Zayıf’ Olarak Değerlendirilmesi 393 

1. Nevevî’nin Minhâc’ında Mezhep Görüşleri İçin Kullandığı Istılahlar 

İmam Şâfiî, er-Risâle, el-Ümm ve Cimâ‘u’l-‘ilm eserlerinde az da olsa fıkhî 

ıstılahlar kullanmıştır.13 Şâfiî’den sonra mezhep fukahâsı da mezhep görüşlerini ve 

bunlar arasındaki tercihlerini ortaya koyan çeşitli ıstılahlar kullanmışlardır. Ancak 

Şâfiî fukahâsı, kullandıkları kavil, vecih veya tarik ıstılahlarından hangisinin tercih 

edilmesi hususunda ihtilaf etmiş, bazı meselelerde râcîh görüşü bile belirtmedikleri 

olmuştur. Nitekim Nevevî, Şîrâzî’nin el-Mühezzeb adlı eserine yazdığı el-Mecmû‘ 

adlı şerhinde bu hususa dikkat çekmiştir.14  

Şafiî mezhebinde söz konusu ıstılahların kullanımı; Fûrânî (öl. 462/1069), 

Cüveynî (öl. 478/1085), Gazâlî (öl. 505/1111), Râfiî ve Nevevî ile gelişme 

kaydetmiştir. Râfiî’nin kullandığı ıstılahlar, bu alanda Nevevî’ye önemli derecede 

öncülük etmiştir.15 Nitekim Râfiî, Nevevî’nin kullandığı birçok ıstılahı önceden 

kullanmış, lâkin bu ıstılahlar arasında Nevevî gibi net bir ayrıma gitmemiştir.16 

Tercih ettiği kavil, vecih veya tarik için aynı ıstılahı kullanabilmiştir. Bazen tercih 

ifadelerinden kaviller, vecihler veya tarikler arasında hangisini tercih ettiği belli 

olmamıştır. 

Nevevî, eserlerinde Râfiî’nin kullandığı bütün ıstılahlara yer verdiği gibi, 

başka ıstılahlar da kullanmıştır. Râfiî ve önceki fukahânın kullanımlarındaki 

karışıklığa düşmemiştir. Yazdığı eserlerin mukaddimelerinde hangi ıstılahtan neyi 

kastettiğini izah etmiştir.17 

İmam Nevevî, Şâfiî mezhebinin görüşlerini tenkîh etmekle beraber mezhebin 

fıkhî ıstılahlarına da zenginlik getirmiştir. Minhâc, Mecmû‘, Ravda ve Tahkîk adlı 

eserlerinin mukaddimelerinde, kendisine ait fıkhî ıstılahlara değinmiştir. Minhâc 

eserinin mukaddimesinde zikrettiği fıkhî ıstılahlar, Nevevî’nin ıstılahları arasında 

en meşhur olanıdır. Bu eser muteber kaynakların başında gelmektedir. Yazıldığı 

dönemden sonra bu eserin üzerinde çok sayıda çalışma yapılmıştır.18  

Minhâc, Şâfiî mezhebi müteahhir dönem fukahâsı için âdeta referans bir 

metni haline gelmiş, Nevevî’den sonra en çok okunan, okutulan ve üzerine 

muhtelif tür ve hacimlerde telifat yapılan eser haline gelmiştir. Zira bu eser hem 

 
13 Muhammed İdris eş-Şâfiî, el-Ümm, thk. Rıfat Fevzî Abdulmuttalib (Mısır: Dâru’l-Vefâ, 1422/2001), 9/76. 

Muhammed İbrahim Hafnâvî, el-Fethu’l-mubîn fî ta‘rîfi müstalâhâti’l-Fükahâ’ ve’l-Usûliyyîn (Kahire: 

Dâru’s-Selâm, 1430/2009), 1/3; Muhammed İdris eş-Şâfiî, Cimâ‘u’l-ilm, thk. Ahmed Muhammed Şâkir 

(Kâhire: Mektebetu İbn Teymiyye, ts.), 93; Muhammed İdris eş-Şâfiî, er-Risale, thk. Ahmed Muhammed 

Şâkir (Mısır: Matba‘a Mustafa el-Babî el-Halebî, 1357/1938), 116. 
14 Nevevî, el-Mecmu‘, 1/18. 
15 Taha Nas, “Şafiî Mezhebinin Temel Kavramlarından “Kavl” ve İlgili Istılahların Kullanımı ve İşlevi”, 

Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/1 (2021), 72. 
16 Nas, “Şafiî Mezhebinin Temel Kavramlarından “Kavl” ve İlgili Istılahların Kullanımı ve İşlevi”, 72. 
17 Nas, “Şafiî Mezhebinin Temel Kavramlarından “Kavl” ve İlgili Istılahların Kullanımı ve İşlevi”, 72; 

Taha Nas, “Şâfiî Mezhebinde “Tarîk” Kavramının Kullanımı ve İşlevi”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 9/1 ( 2022), 69. 
18 Meykarî, Süllemü’l-müt‘allim, 54; Ali Cuma, el-Medhal, 82; Hubeyşî, el-Medhal, 87.  



 İlahiyat Akademi Dergisi 394 

ihtisar hem de şerh olarak görülebilecek bir üslup ve muhtevaya sahiptir.  Nevevî 

geliştirdiği terminolojiyi Minhâc’ın mukaddimesinde zikretmiş, teklifinin sonraki 

müelliflerce de kabul görülmesiyle Şâfiî fürû yazımı standart hale gelmiştir.19 
Minhâc’da her bir görüş için onu ifade eden bir ıstılah kullanılmıştır.  Tercih 

ettiği ıstılahların her birisinin bir hilafı, mukabili vardır. Bu hilaf; ya İmam Şâfiî’nin 

kavilleri arasında ya da Şâfiî mezhebi ashabının vecihleri arasında ya da kavil ve 

vecihlerden mürekkep olan iki görüş arasında olmaktadır.  

Nevevî, Minhâc eserinde toplamda on yedi ıstılah kullanmıştır. Bunların 

dışında kalan ıstılahları ise Minhâc’dan sonra ona yazılan şerh ve haşiyelerin 

musannifleri eklemiştir.20 Minhâc’da şu ıstılahlara yer verilmiştir: 

 

1.1. Azhar  

İmam Şâfiî’nin kavilleri arasında tercih edilen kavli belirtmektedir.21 Azhar 

görüşün mukabili olan görüşle fetva verilmez; kişi sadece kendi şahsı (‘amelu’n-

nefs) için mukabil görüşü taklid edip amel edebilir.22 

 

1.2. Meşhûr  

İmam Şâfiî’nin kavilleri arasında tercih edilen kavli ifade eder.23 Fakat azhar 

ıstılahında mukabil görüşün delili güçlü iken meşhûr ıstılahında ise mukabil 

görüşün delili zayıftır.24 

 

1.3. Esah 

İmam Şâfiî’nin ashabının, bir mesele hakkındaki iki veya daha fazla vecihleri 

arasında yapılan tercihi ifade eder.25 Fetva esah görüşe göre verilir, mukabiline 

 
19 Okuyucu, İslam İlim Geleneğinde Nevevî, 111. 
20 Endûnisî, el-Hazâinü’s-seniyye min meşâhîri’l-kütübi’l-fıkhiyetti li eimetine’l-fukahâi’ş-Şâfîîyye (Beyrut: 

Müessetü’r-Risâle Nâşirûn, 1424/2004), 179; Meykarî, Süllemü’l-müt‘allim, 54; Ali Cuma, el-Medhal, 82; 

Hubeyşî, el-Medhal, 87-88.  
21 Zâfîrî, Müstalahâtü’l-mezâhibi’l-fıkhiyye (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1422/2002), 269; Sakkâf, el-Fevâidu’l-

Mekkiyye, 147-148; ‘Ayderus, eş-Şâfi‘iyyetu fî beyâni ıstılahâti’ş-Şâfi‘iyye (Endonezya (Malanc): Matba‘atu’l-

Hacûn, 1414), 52; Ali Cuma, el-Medhal, 82; Hafnâvî, el-Fethu’l-mubîn, 171-172. 
22 Kürdî, el-Fevâidü’l-Medeniye, 65-66. 
23 Zâfîrî, Müstalahâtü’l-mezâhibi’l-fıkhiyye, 270; Sakkâf, el-Fevâidu’l-Mekkiyye, 147; Meykarî, Süllemü’l-

müt‘allim, 55;  ‘Ayderus, eş-Şâfi‘iyyetu fî beyâni ıstılahâti’ş-Şâfi‘iyye, 56; Ali Cuma, el-Medhal, 82; Hafnâvî, el-

Fethu’l-mubîn, 172. 
24 Meykarî, Süllemü’l-müt‘allim, 55. 
25 Sakkâf, el-Fevâidu’l-Mekkiyye, 147; Zâfîrî, Müstalahâtü’l-mezâhibi’l-fıkhiyye, 271; Endûnisî, el-Hazâinü’s-

seniyye, 181; Meykarî, Süllemü’l-müt‘allim, 55; ‘Ayderus, eş-Şâfi‘iyyetu fî beyâni ıstılahâti’ş-Şâfi‘iyye, 56; Ali 

Cuma, el-Medhal, 82; Hafnâvî, el-Fethu’l-mubîn, 172. 



Nevevî’nin el-Minhâc’ında ‘Sahih’ Olarak Nitelediği Bazı Görüşlerin Müteahhir 

Fukahâca ‘Zayıf’ Olarak Değerlendirilmesi 395 

ıstılahî olarak sahîh denilmişse bile zayıf görüşlerden sayılmış,26 fetva yönünden 

sahîh görülmemiştir.27 Yani Terim olarak sahih kullanılmışsa da görüş olarak bu 

görüş sahih görülmemiştir. 

 

1.4. Sahîh  

 İmam Şâfiî’nin ashabının bir mesele hakkındaki vecihleri arasında yapılan 

tercihi ifade eder. Mukabili, fâsid olan zayıf görüştür. Bu mukabil görüş ile fetva 

verilmez.28 

 

1.5. Mezheb 

İmam Şâfiî’nin kavilleri arasındaki tercihi veya ashabının vecihleri arasındaki 

tercihi ifade eder.  Şâfiî’nin ashabından bazısı bir mesele hakkında, “Bu meselede 

iki kavil var.” derken, bir diğeri de “Bu meselede iki vecîh var.” diyebilmiştir. “Bu 

meselede iki kavil var.” derken, bir diğeri de “Bu meselede iki vecih var.” 

diyebilmiştir.29 Mezheb ıstılahı, fetvada râcih olan görüştür. Mukabili olan görüş ile 

fetva verilmez.30  

 

فى رواىة   –فى نص    -فى قول    –فى قول كذا   .1.6   Fî kavli kezâ - Fî kavlin - Fî nassin  - Fî 

rivâyetin   

Bu ıstılahlar Şâfiî’nin kavillerinden mercûh olan zayıf görüşleri ifade eder. Bu 

ıstılahların mukabilleri râcih olan görüşlerdir.31 

 

 
26 Endûnisî, el-Hazâinü’s-seniyye, 186,  

بهِِ  27 الْعَمَلُ  يََُوزُ  لَِ  بِِلْْقَِيقَةِ  ضَعِيفًا  وَإِنْ كَانَ  الْمَذْكُورِ،  بِِلِِعْتبَِارِ  صَحِيحًا  ذَلِكَ  -Şirvânî - ‘Abbâdî, Havaşî ale Tuhfetu’l . فَكَانَ 

Muhtâc (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 1/50; Ebû Bekr es-Seyyid Muhammed Şeta ed-Dimyâtî, İânetu’t-tâlibin 

(Beyrut: Dârü’l-Fikr, 2002), 1/19; والقول الضعيف شامل لخلاف الأصح وخلاف المعتمد وخلاف الأوجه وخلاف المتجه. Kürdî, el-

Fevâidü’l-Medeniyye fî beyâni men yüftâ bi kavlihî mine’s-sâdeti’ş-Şâfîiyye, thk. Bessâm Abdülvehhab el-Câbî 

(Lübnan: Dâru’l-Cefan ve’l-Câbî, 2011), 67. 
28 Sakkâf, el-Fevâidu’l-Mekkiyye, 147; Endûnisî, el-Hazâinü’s-seniyye, 181; Meykarî, Süllemü’l-müt‘allim, 59;  

‘Ayderus, eş-Şâfi‘iyyetu fî beyâni ıstılahâti’ş-Şâfi‘iyye, 53; Ali Cuma, el-Medhal, 82; Hafnâvî, el-Fethu’l-mubîn, 

172. 
29 Nevevî, el-Mecmu‘ şerhu’l-Mühezzeb, 1/107-108; Sakkâf, el-Fevâidu’l-Mekkiyye, 148; Meykarî, Süllemü’l-

müt‘allim, 79;  ‘Ayderus, eş-Şâfi‘iyyetu fî beyâni ıstılahâti’ş-Şâfi‘iyye, 54-56; Ali Cuma, el-Medhal, 82; Hafnâvî, 

el-Fethu’l-mubîn, 171. 
30 Sakkâf, el-Fevâidu’l-Mekkiyye, 148; Endûnisî, el-Hazâinü’s-seniyye, 182; Meykarî, Süllemü’l-müt‘allim, 54;  

‘Ayderus, eş-Şâfi‘iyyetu fî beyâni ıstılahâti’ş-Şâfi‘iyye, 33; Ali Cuma, el-Medhal, 83; Hafnâvî, el-Fethu’l-mubîn, 

172. 
31 Sakkâf, el-Fevâidu’l-Mekkiyye,152; Zâfîrî, Müstalahâtü’l-mezâhibi’l-fıkhiyye, 278-279; ‘Ayderus, eş-

Şâfi‘iyyetu fî beyâni ıstılahâti’ş-Şâfi‘iyye, 19; Endûnisî, el-Hazâinü’s-seniyye, 181; Hafnâvî, el-Fethu’l-mubîn, 

173. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 396 

1.7. حكي  -ويقال  –وقيل كذا –   Kîle - Ve kîle kezâ – Ve yukâlu Hukiye  قيل 

Şâfiî’nin ashabının görüşlerinden zayıf olan vechi ifade ederler. Mukabilleri 

kuvvetli olan vecihtir.32 

 Yukarıda zikredilen ıstılahlardan, Minhâc’da İmam Şâfiî’nin güçlü 

kavillerini ifade etmek için azhar, meşhur, mezhep ıstılahları kullanılmışken zayıf 

kavillerini ifade etmek için fî kavlin, kîle kezâ, kîle ve fî kavlin ıstılahları 

kullanılmıştır.33 Benzer şekilde mezhep ashabının ashabının güçlü vecihleri için 

esah, sahîh, zayıf vecihleri için ise kîle, fî vechin ıstılahları kullanılmıştır.34 

 

2. “Kîle” ve “fî kavlin” Istılahları ile Nitelendirmeyen Zayıf Görüşler  

Nevevî, Minhac’da hem İmam Şâfiî’nin kavilleri hem de ashabının vecihleri 

arasındaki sahih ve zayıf görüşleri tasnif etmiştir.35 Nevevî’nin bu titiz yaklaşımına 

rağmen, haklarında kîle ve fî kavlin ıstılahlarını kullanmadığı on altı mesele 

hakkında, müteahhir Şâfiî fukahâsı zayıf görüş olduklarını beyan etmişlerdir. 

Minhâc’da sahih görüş olarak belirtilen bu on altı meselenin aslında zayıf görüş 

olarak nitelendirilmesi gerektiği ifade edilmiştir. Bu başlık altında Minhâc’da zayıf 

görüşler için kullanılan kîle ve fî kavlin ıstılahlarıyla nitelendirilmeyen, fakat 

sonradan müteahhir Şâfiî fukahâsı tarafından zayıf kabul edilen meseleler ele 

alınacaktır. 

 

2.1. Birinci Mesele 

Kitâbu’t-Tahâre bölümünün teyemmüm konusunda geçmektedir. 

Teyemmümün rükünleri zikredilirken, sahih görüşe göre niyetin, toprağın yüze 

nakledilmesiyle birlikte yapılması ve yüzün bir kısmının mesh edilmesine kadar bu 

niyetin devam ettirilmesinin vacîp olduğu ifade edilmektedir.36 

Zekeriyâ el-Ensârî ve İbn Hacer el-Heytemî bu konuda aynı görüştedir.37 

Ancak Ensârî ve Heytemî’nin dışında kalan müteahhir Şâfiî fukahâsından 

Muhammed b. Ahmed el-Hatîb eş-Şirbînî (öl. 977/1570) ve Şemseddin Muhammed 

b. Ahmed b. Hamza er-Remlî bu kanaate katılmamışlardır. Onlara göre teyemmüm 

 
32 Sakkâf, el-Fevâidu’l-Mekkiyye, 152; Zâfîrî, Müstalahâtü’l-mezâhibi’l-fıkhiyye, 279;  ‘Ayderus, eş-Şâfi‘iyyetu fî 

beyâni ıstılahâti’ş-Şâfi‘iyye, 19-29; Endûnisî, el-Hazâinü’s-seniyye, 182; Hafnâvî, el-Fethu’l-mubîn, 173. 
33 M. Yaşar Kandemir, “Nevevî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 

33/45-49.  
34 Meykarî, Süllemü’l-müt‘allim, 54; Hubeyşî, el-Medhal, 88.  
35 Meykarî, Süllemü’l-müt‘allim, 54; Hubeyşî, el-Medhal, 88.  

بُ قَ رْنُُاَ بِِلن َّقْلِ، وكََذَا اسْتِدَامَتُ هَا إلََ مَسْحِ شَيْءٍ مِنْ الْوَجْهِ عَلَى الصَّحِيحِ، 36  .Nevevî, Minhâc, 7 .وَيََِ

37 Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 1/360; Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 1/45; Ebû Yahya 

Zekariyâ b. Muhammed el-Ensârî, thk. Muhammed Abdulkadir Atâ, el-Ğuraru’l-behiyye fî şerhi’l-Behceti’l-

Verdiyye (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1418/1997), 2/267.       



Nevevî’nin el-Minhâc’ında ‘Sahih’ Olarak Nitelediği Bazı Görüşlerin Müteahhir 

Fukahâca ‘Zayıf’ Olarak Değerlendirilmesi 397 

ederken niyetin toprağın yüze nakledilmesiyle birlikte yapılması ve yüzün bir 

kısmının toprakla mesh edilmesine kadar bu niyetin devam ettirilmesi vacîp 

değildir. Remlî ve Şirbînî, toprağın yüze nakledilmesi ve yüzün toprakla mesh 

edilmesi esnasındaki niyetin varlığını yeterli görmüşlerdir. Bu iki işlem arasında 

niyetin devam etmemesi durumunda, niyetin bozulmayacağı kanaatindedirler.38 

Bu meselede toprağın yüze nakledilmesiyle birlikte yapılan niyetin, yüzün 

bir kısmının mesh edilmesine kadar devam etmesini vacîp gören görüş; yüzün bir 

kısmının mesh edilmesinden önce niyetin kesilmesini uygun görmemişlerdir. Zira 

toprağı yüze nakletmenin teyemmümün rüknü olsa bile, haddi zatında 

teyemmümde maksud değildir.  Teyemmümde niyetten maksud olan yüzün bir 

kısmının mesh edilmesidir. Dolayısıyla yüzün bir kısmı mesh edilinceye kadar 

niyetin nakil esnasında da devam ettirilmesini vacîp görmüşlerdir.  

 Toprağın yüze nakledilmesiyle birlikte yapılan niyetin, yüzün bir kısmının 

mesh edilmesine kadar devam etmesini vacîp görmeyen görüş ise bu durumu, su 

ile abdest alırken yüzün yıkanırken başta getirilen niyetin yüzün yıkanması 

bitmeden kesilmesi durumunda niyetin kâfi geldiğine kıyas yapmışlardır.39 

 

2.2. İkinci Mesele 

Kitâbu’s-Salât bahsinin nafile namaz konusunda geçmektedir. Minhâc’da 

cemaatle kılınması sünnet olmayan nafile namazlar bahsinde duhâ (kuşluk) 

namazının en az iki, en çok on iki rekât olduğu zikredilmektedir.40 Remlî ve Şirbînî, 

hocaları Şihabüddin Ahmed b. Hamza er-Remlî’ye (öl. 957/1550) muvafakat ederek 

duhâ namazının en çok sekiz rekât olduğunu mutemet görüş olarak 

benimsemişlerdir. Hatta onlar, tek bir niyetle sekiz rekâttan fazla duhâ namazı 

kılmayı caiz görmemişlerdir.41  

Ensârî ve Heytemî ise duhâ namazının en çok on iki rekât olduğunu en 

faziletli olanın ise sekiz rekât olduğu görüşündedirler. Heytemî, duhâ namazının 

en çok on iki rekât olduğuna dair hadisin zayıf olmakla beraber fezâilu’l-a‘mâl 

(terğîb ve terhîb edici hadisler) babında onunla amel edilebileceğini, bundan dolayı 

da sekiz rekâttan daha fazla duhâ namazına niyet edilebileceğini ifade etmiştir.42 

Ensârî, duhâ namazının en çok on iki rekât olduğunu, delil yönünden ise en 

faziletlisinin sekiz rekât olduğunu belirtmiştir.43 

Duhâ namazının en çok rekât olduğu konusunda olan ihtilaf bu konuda 

rivayet edilen hadislerden kaynaklanmaktadır. Zira Duhâ namazının en çok sekiz 

 
38 Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 1/298; Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 1/98.  
39 Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 1/98. 

 .Nevevî, Minhâc, 16 .وَمِنْهُ الضُّحَى، وَأقََ لُّهَا ركَْعَتَانِ، وَأَكْثَ رهَُا اثْ نَ تَا عَشْرةََ  40

41  Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 2/117; Ensârî, el-Ğuraru’l-behiyye, 4/150; Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 1/223.  
42  Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 2/232. 
43 Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 1/102; Ensârî, el-Ğuraru’l-behiyye, 4/150. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 398 

rekât olduğu görüşü sahîh hadise dayanmaktayken en çok on iki rekât olduğu 

görüşü zayıf hadise dayanmaktadır. Nevevi de Mecmû‘ ve Tahkîk eserlerinde, 

Minhac’taki bu görüşüne muhalif olarak Duhâ namazının en çok sekiz rekât 

olduğunu ifade etmiştir.44 

 

2.3. Üçüncü Mesele 

Kitâbu salâti’l-cemâat bahsinde korku namazı konusunda geçmektedir. 

Minhâc’da, savaş esnasında çarpışma şiddetlendiğinde kişinin silahı ma‘fuvvât 

kapsamında değerlendirilmeyen bir kanla kirlendiğinde silahını bırakması 

gerektiği; ancak zaruret sebebiyle silahı bırakması mümkün değilse onu elinde 

tutabileceği, bu halde namazını kılacağı ve söz konusu namazı kaza etmeyeceği 

ifade edilmektedir.45 

 Heytemî, Remlî ve Şirbînî, bu durumda silahı elinden bırakması mümkün 

olmazsa silahı elinde tutacağı, namazını kılacağı ve bu namazı kaza etmeyeceği 

şeklindeki Minhâc’da azhar olan görüşe katılmamışlardır. Zira onlara göre bu nadir 

ve az karşılaşılan bir durum olduğundan, bu namazın kaza edilmesi gerekir.46  

 Ensârî ise Minhâc’da geçen ifadeye aynen katılmış, bu durumda silahın elde 

tutularak namazın kılınacağını ve namazın kaza edilmeyeceği görüşünde 

olmuştur.47 

 Savaşta olan bu durumda kılınan namazın kaza edilip edilmeyeceği 

hususunda olan ihtilaf, bu durumun genel özürlerden kabul edilip edilmeyeceği 

yorumuna bağlı kılınmıştır. Genel özürlerdendir yorumunu yapan fukahâ onu 

müstehâda olan kadın durumuna benzeterek ma’zur görmüş, namazını kaza 

etmez, görüşünde olmuştur.  Bu durumu genel özür görmeyen, nâdir durumlardan 

gören fukahâ ise namazını kaza eder, görüşünde olmuştur.48   

 

2.4. Dördüncü Mesele 

Kitâbu’l-Cenâiz bahsinde, mezarın en az derinliği faslında geçmektedir. 

Minhâc’da, “Usfurla (aspir) boyanmış mu‘asfar (kırmızımsı-turuncu renge boyalı) 

 
 ,Nevevî, el-Mecmu‘ şerhu’l-Mühezzeb .اما حكم المسألة فقال اصحابنا صلاة الضحى سنة مؤكدة واقلها ركعتان واكثرها ثمان ركعات 44

7/218; Ebû Zekeriyâ Yahya b. Şeref en-Nevevî, Kitâbu’t-Tahkîk, thk. Âdil Abdu’l-Mevcûd – Ali Muavvad 

(Beyrut: Dâru’l-Ceyl, 1992), 228; Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 2/232. 

 .Nevevî, Minhâc, 23 . قَضَاءَ فِ الْأَظْهَرِ،.228 وَ يُ لْقِي السِ لَاحَ إذَا دُمِيَ فإَِنْ عَجَزَ أمَْسَكَهُ، وَلَ  45

46  Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 3/14; Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 2/370; Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 1/223.  
47  Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 1/143; Ensârî, el-Ğuraru’l-behiyye, 5/198. 

)وَلَِ   ;Ensârî, el-Ğuraru’l-behiyye, 5/198 .)وَ ( عُذِرَ ) مُُْسِكُ السِ لَاحِ ، أوَْ مَا أَشْبَ هَهُ ( كَالث َّوْبِ ) مُلَطَّخًا ( بِدَمٍ ) عِنْدَ احْتيَِاجِهِ  (  48
وَالرَّوْضَةِ    قَضَاءَ فِ الْأَظْهَرِ (  الشَّرْحَيِْْ  الِِسْتِحَاضَةَ وَالْمُعْتَمَدُ فِ  الْمُقَاتِلِ فأََشْبَهَ  يَ عُمُّ فِ حَقِ   عُذْرٌ  لِأنََّهُ  الْأَصْحَابِ وُجُوبهُُ وَاعْتَمَدَهُ  ؛  وَالْمَجْمُوعِ عَنْ 

سْنَوِيُّ وَغَيْْهُُ وَمَنَ عُوا الت َّعْليِلَ الْمَذْكُورَ وَقاَلوُا  بَلْ ذَلِكَ نََدِرٌ الِْْ . Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 3/14. 



Nevevî’nin el-Minhâc’ında ‘Sahih’ Olarak Nitelediği Bazı Görüşlerin Müteahhir 

Fukahâca ‘Zayıf’ Olarak Değerlendirilmesi 399 

bezle cenazeyi kefenlemek mekruhtur.” ifadesi geçmektedir.49 Bu ifadede erkek ve 

kadın için bir ayrım yapılmamış, ifade mutlak olarak kullanılmıştır. Müteahhir Şâfiî 

fukahâsı, mu‘asfar kefenin kullanılmasının mekruh mu, haram mı olduğu 

hususunda ihtilafa düşmüşlerdir. 

Heytemî, libâs babında İmam Şâfiî’nin usfurlu elbisenin giyimini helal kılan 

kavli olmasına rağmen onun “Hadis sahihse o mezhebimdir” ifadesine binaen 

sahih hadislere dayanarak erkeğin mu‘asfar elbise giymesinin haram olduğunu 

ifade etmiştir.50 Heytemî, ölüyü kefenleme faslında da cenazenin hayatta iken ona 

giyinmesi caiz olan elbise ile kefenlemesini caiz görmüştür. Erkeğin hayatta iken 

ipek, müza‘far (safran ile boyanmış) ve mu‘asfar (usfur ile boyanmış) elbiseleri 

giymesi nasıl haram ise başka elbiseler varken ölüsünü de bu elbiselerle kefenlemek 

haramdır demiştir.51 Bunun neticesinde Heytemî, ister ipleri örülmeden önce 

usfurla boyanmış olsun ister örüldükten sonra usfurla boyanmış olsun, mu‘asfar 

kefenin erkek olan cenazede kullanılmasını haram görmüştür.52  

Ensârî de, kadının ipek, muza‘far ve mu‘asfar bezle kefenlemesini kerâhetle 

caiz görürken, erkeğin bununla kefenlenmesini haram görmüştür.53 

Remlî ve Şirbînî ise Minhâc’da geçen; “Usfurla boyanmış bezle cenazeyi 

kefenlemek mekruhtur.” ifadesine muza‘farı da katarak bu durumu kadına tahsis 

etmişlerdir. Erkek için ise muza‘far (zaferanla boyanmış) kefenin haram olduğunu 

beyan etmişlerdir. Mu‘asfar kefenin kullanılmasının hükmünü de libâs bahsindeki 

hüküm ile bir saymışlardır.54  

Remlî ve Şirbînî, libâs bahsinde erkek ve hünsânın muza‘far ile boyanmış 

elbiseyi giyinmesini haram görmüştür. Mu‘asfar elbise giyinmeyi ise “İmam 

Şâfiî’nin de görüşü budur.” diyerek haram olmadığını belirtmişlerdir. Bu görüşe 

muhalefet eden Beyhakî, Amr b. Âs’ın erkeklerin mu‘aṣfar (uṣfurla boyanmış) 

elbise giymelerini yasaklayan hadisinin umum ifade ettiğini; dolayısıyla bu yasağın 

yalnızca Hz. Ali’ye özgü olmadığını belirtir. Beyhakî’ye göre doğru olan görüş, 

mu‘aṣfar elbise giymenin haram olduğu yönündedir.55 ifadesinden maksadın 

örülmeden önce ipleri usfurlanmış elbise olmadığını, örüldükten sonra ipleri 

usfurla boyanarak mu‘asfarlaşmış elbise olduğunu, ifade etmişlerdir.56 

 

 

 
 .Nevevî, Minhâc, 28 .وَيُكْرهَُ الْكَفَنُ الْمُعَصْفَرُ  49

50 Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 3/27- 185- 313. 
51  Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 3/27. 
52  Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 3/185; Şirvânî - ‘Abbâdî, Havaşî ale Tuhfetu’l-muhtâc, 3/185. 
53 Ensârî, el-Ğuraru’l-behiyye, 5/484; Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 1/162. 
54  Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 3/21; Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 1/358. 
55 Ebû Bekir el-Beyhakî, Süneni’l-Beyhakî el-kübrâ, thk. Muhammed Abdulkadir  ‘Atâ, 5/61. 
56 Ebû Bekir el-Beyhakî, Şu‘abu’l-Îmân, thk. Abdu’l-Ali - Abdulhamid Hâmid (Riyad: Mektebetu’r-Rüşd, 

1423/2003), 7/53.Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 5/191; Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 1/308.  



 İlahiyat Akademi Dergisi 400 

2.5. Beşinci Mesele 

Kitâbu’s-siyâm bahsinde, oruç için niyet şarttır faslında geçmektedir. Bu 

fasılda Ramazan orucu niyeti için, farz namaza niyet getirirken edâ, farz ve lillâhi 

lafızları hakkında ifade edilen hususların geçerli olduğu ifade edilmiştir.57 Farz 

namaza niyette, farz kelimesini kullanmanın şart olduğunu görmekteyiz.58 

Dolayısıyla imam Nevevî’nin oruç için niyet getirilirken farz kelimesini kullanmayı 

şart koştuğu anlaşılmaktadır.   

Heytemî, Remlî, Ensârî ve Şirbînî gibi müteahhir Şâfiî fukahâsı ise namaz ve 

oruç ibadetlerinde niyetin içeriği hususunda ayrıma gitmişlerdir. Kılınacak 

namazın farz, nafile vb. namaz çeşitlerinden biri olabilme hasebiyle farz namaza 

niyet ederken niyette farz kelimesini şart koşmuşlardır. Ramazan ayında oruç 

tutacak bâliğ Müslümanın bu oruçtan başka nafile, adak vb. oruç çeşitlerini 

tutamayacağı, sadece farz orucunu tutabileceğinden, Ramazan orucuna niyet 

getirilirken farz kelimesini kullanmasını şart koşmamışlardır.59 

Minhac’da oruç için niyet getirilirken farz kelimesini kullanmayı şart koşan 

Nevevî, Mecmû‘ eserinde tutulması vacîp olan oruçta niyette farz kelimesini 

kullanmayı şart koşmamıştır. Bu konuda Nevevî’nin Minhac’dan sonra yazdığı 

Mecmû‘ eserinde eski görüşünden vazgeçtiği görülmektedir.60  

 

2.6. Altıncı Mesele 

Kitâbu’l-Hac bahsinde, ihram babında geçmektedir. Hac için niyet getirecek 

kişinin, “Bedenine koku sürmesi sünnettir. Keza elbisesine de koku sürmesi 

sünnettir.”61  ifadesi geçmektedir.  

Bu konuda şu hususa dikkat çekmekte fayda olacağı kanaatindeyiz. Bu 

bahiste zikredilen ihramdan maksat, hac ibadetine niyettir. Zira şerhlere 

bakıldığında koku sürecek kişinin ister erkek ister kadın olsun ibaresine rastlanılır. 

Maksat mutlak anlamda ihramı giymek olsaydı bu ibarelerde ihram giymeyen 

kadın lafzı kullanılmayacaktı62 

 
ضَافةَِ إلََ اللََِّّ ت َ عَالََ الخِْلَافُ الْمَذْكُورِ فِ الصَّلَاةِ .57  .Nevevî, Minhâc, 105 . وَفِ الْأدََاءِ وَالْفَرْضِيَّةِ وَالِْْ

ضَافَةِ إلََ اللََِّّ تَ عَالََ  58  .Nevevî, Minhâc, 26 .وَالْأَصَحُّ وُجُوبُ نيَِّةِ الْفَرْضِيَّةِ   دُونَ الِْْ

59 Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 3/391;  Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 3/161; Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 1/240;  Ensârî, 

Fethu’l-Vehhâb, 1/240; Ensârî, el-Ğuraru’l-behiyye, 7/31; Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 5/186. 

 .Nevevî, el-Mecmu‘ şerhu’l-Mühezzeb, 7/218 .وفى اشتراط نية الفريضة وجهان )أصحهما( لِ يشترط 60

                                     .Nevevî, Minhâc, 121 .وَيُسَنُّ الْغُسْلُ لِلِْْحْراَمِ، فإَِنْ عَجَزَ تَ يَمَّمَ، وَلِدُخُولِ مَكَّةَ........ وَأَنْ يطُيَِ بَ بدََنهَُ لِلِْْحْراَمِ، وكََذَا ثَ وْبهُُ فِ الْأَصَ حِ ، 61

ثَى أوَْ امْرأَةًَ شَابَّةً أوَْ عَجُوزاً  62 حْراَمِ )  بَدَنهَُ لِلِْْحْراَمِ ( رَجُلًا كَانَ أَوْ خُن ْ  ;Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 1/479 .(وَ ( يُسَنُّ ) أَنْ يطُيَِ بَ ( مُريِدُ الِْْ

Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 3/270; Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 4/58. 



Nevevî’nin el-Minhâc’ında ‘Sahih’ Olarak Nitelediği Bazı Görüşlerin Müteahhir 

Fukahâca ‘Zayıf’ Olarak Değerlendirilmesi 401 

Heytemî, ihrama niyet edecek kişinin elbisesine koku sürmesinin sünnet 

olmadığını, mekruh olduğunu ifade etmiştir.63 Nevevî’nin Mecmû‘ adlı eserindeki, 

“bedene koku sürmek müstehap, elbiseye koku sürmek ise müstehap değildir.” 

görüşünün muteber olduğunu ifade etmiştir.64 

Remlî, Ensârî ve Şirbînî, ihrama niyet edecek kişinin elbisesine koku 

sürmesinin Minhâc eserinde geçtiği gibi sünnet olmadığını bilakis caiz olduğunu 

ifade etmişlerdir.65 

İhrama niyet edecek kişinin bedenine koku sürmesinin sünnet olması 

hususunda ihtilaf etmeyen fukahâ, ihram diye tarif edilen elbiseye ise koku 

sürmenin sünnet, câiz veya mekruh olduğu hususunda ihtilaf ettiklerine şahit 

olunmaktadır. 

 

2.7. Yedinci Mesele 

Kitâbu’l-Hac bahsinde, ihram yasakları babında geçmektedir. “Mikât 

sınırından ihrama niyet etmek gibi emir olunan hac nüsüklerinden birinin terk 

edilmesi durumunda esah görüşe göre tertip kanı gerekir” ifadesi geçmektedir.66 

Tertip kanı; terkedilmesinde hac ve umrenin fâit olmadığı67 fidye şeklidir. Bu fidye 

türünde emir olunan hac veya umre ibadetinden birini terk etmede kişi kurban 

keser, kurban bulamazsa kurban değerinde buğday alır ve Harem’deki fakir ve 

miskinlere dağıtır. Buna da gücü yetmez ise her bir müd (yaklaşık 560 gr) buğday 

karşılığında bir gün oruç tutar.  

Müteahhir Şâfiî fukahâsından Ensârî, Heytemî, Şirbînî ve Remlî, Minhâc‘da 

geçen yukarıdaki görüşün Gazâlî’nin sahih bulduğu görüş olduğunu, ondan daha 

sahih olan esah görüşün ise Ravdatü’t-tâlibîn’de geçen görüş olduğunu ifade 

etmişlerdir. Bu görüşe göre kurban kesmeye gücü yetmeyen kişinin, kurban 

değerinde buğday dağıtmaya gücü olsa bile68 temettü‘ haccında olduğu gibi üç 

günü Hac’ta yedi günü vatanına döndüğünde olmak üzere on gün oruç tutabileceği 

şeklindedir.69 

İmam Nevevî bu meselede Minhâc‘da geçen bu görüşü aynı zamanda 

Ravdatü’t-tâlibîn ve Mecmû eserlerindeki görüşüne de muhalefet etmektedir. Zira bu 

 
63 Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 4/58. 

 .اتفق أصحابنا على أنه لِ  يستحب تطيب ثوب المحرم عند إرادة الِحرام وفى جواز تطيبه طريقان )أصحهما( وبه قطع المصنف والعراقيون جوازه 64
Nevevî, el-Mecmu‘ şerhu’l-Mühezzeb, 7/218. 
65 Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 3/270; Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 1/240; Ensârî, el-Ğuraru’l-behiyye, 7/493;  Şirbînî, 

Muğni’l-muhtâc, 1/479. 
66 Nevevî, Minhâc, 44. 
67 Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 1/530. 
68 Ensârî, el-Ğuraru’l-behiyye, 7/401. 
69   Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 4/197; Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 3/358;  Ensârî, el-Ğuraru’l-behiyye, 1/267; 

Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 1/530; Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 1/530.  



 İlahiyat Akademi Dergisi 402 

eserlerinde bu mesele hakkındaki görüş; bu durumda olan kişinin, üç günü Hac’ta 

yedi günü vatanına döndüğünde olmak üzere on gün oruç tutacağı şeklindedir.70 

Görüldüğü üzere İmam Nevevî, kendi yazdığı eserlerinde bile farklı 

tercihlerde bulunmuştur. Bu meselede İmam Nevevî’nin Mecmû ve Ravdatü’t-tâlibîn 

eserlerindeki görüşüne itibar edilir. Zira Nevevî, kendi eserlerinde bir konuda 

farklı tercihlerde bulunmuşsa, bu durumda Mecmû‘ ve Ravzatü’t-tâlibîn’de geçen 

görüşleri Minhâc eserindeki görüşlerine tercih edilir.71  

 

2.8. Sekizinci Mesele 

Kitâbu’l-bey‘ başlığında, muhayyerlik babında geçmektedir. “Sevapsız 

hibede (karşılık beklenerek yapılan hibe72) muhayyerlik yoktur.” ifadesinden sonra 

“Sevabı olan hibede (karşılık beklenmeden yapılan hibe) de muhayyerlik olmadığı” 

belirtilmektedir.73  

Heytemî, Remlî, Ensârî ve Şirbînî, Minhâc’da geçen bu görüşün zayıf 

olduğunu mutemet görüşün ise “Sevabı olan hibede muhayyerliğin olduğunu” 

ifade etmişlerdir. Zira onlar, sevabı olan hibeyi gerçek bir bey‘ olarak 

görmüşlerdir.74 

Bu meselede zikredilen “Sevapsız hibe”’den maksat, hayatta iken ücret v.b 

karşılık alınmadan hediye etmek gibi karşı tarafa yapılan temliktir.75 Bunun içine; 

muhtaç olana verilen veya ölümden sonra ahirette sevap beklemek kastıyla verilen 

sadaka ve karşı tarafa ikram için verilen hediye de girmektedir.76  

Sevabı olan hibe, bir şey karşılığında karşı tarafa yapılan temliktir. Bu çeşit 

hibede nasıl ki alışverişi temsil eden bey‘ akdinde “meclis muhayyerliği” varsa bu 

hibe çeşidinde de “meclis muhayyerliği” vardır. Zira lafızda hibe olarak ifade 

edilmişse bile, gerçekte taşıdığı mana itibariyle bir bey‘dir.77  

 

 

 

 
70 Nevevî, Ravdatü’t-tâlibîn, 3/185; Nevevî, el-Mecmu‘ şerhu’l-Mühezzeb, 7/507. 
71 Okuyucu, İslam İlim Geleneğinde Nevevî, 47.  

وهو تمليك تطوع فِ حياة لِ لْكرام ولِ لأجل   ;Nevevî, Minhâc, 253 ,التَّمْلِيكُ بِلَا عِوَضٍ هِبَةٌ   ,فإَِنْ مَلَّكَ مُُْتَاجًا لثَِ وَابِ الْْخِرةَِ فَصَدَقةٌَ،  72
 .Dimyâtî, İânetu’t-tâlibin, 3/168 ,ثواب

بْ راَءِ وَالنِ كَاحِ وَالْْبَِةِ بِلَا ثَ وَابٍ. وكََذَا ذَاتُ الث َّوَابِ  73  .Nevevî, Minhâc, 47 .وَلَِ خِيَارَ فِ الِْْ

74 Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 4/336; Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 4/7; Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 1/289; Şirbînî, 

Muğni’l-muhtâc, 2/44.  
75 Nevevî, el-Mecmu‘ şerhu’l-şühezzeb, 15/375. 
76 Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 2/396. 
77 Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 5/419. 



Nevevî’nin el-Minhâc’ında ‘Sahih’ Olarak Nitelediği Bazı Görüşlerin Müteahhir 

Fukahâca ‘Zayıf’ Olarak Değerlendirilmesi 403 

2.9. Dokuzuncu Mesele 

Kitâbu’l-Bey bölümünde, “Satılan mal teslim alınmadan önce satıcının 

sorumluluğundadır.” babında geçmektedir. Azhar görüşe göre “alacaklının 

borçlusunda olan alacağını başkasına satması (Borçlu olan Amr’da bulunan alacağı 

karşılığında Zeyd’in kölesini satın almak gibi) bâtıldır.” ifadesi geçmektedir.78 

Ensârî, Heytemî, Şirbînî ve Remlî, Minhâc’da bu görüşün zayıf görüş 

olduğunu, mutemet görüşün borçlu kişiden olan alacağın başkasına satılmasının 

(kişinin, Amr'da olan alacağı karşılığında Zeyd'in kölesini satın almasını) geçerli 

olduğunu ifade etmişlerdir.79 

Selem akdi dışında kalan alacakta, alacaklının borçlusunda olan alacağını bir 

şey karşılığında üçüncü bir şahsa satmasını Şâfiî fukahâsı uygun görmüştür. Ancak 

bazıları bu şekilde olan satışta iki tarafın da alacağını almasını şart koşmuşlardır.80  

 

2.10. Onuncu Mesele 

Kitâbu’l-hibe bahsinde geçmektedir. Esah görüşe göre “Kişinin alacağını 

borçlusuna hibe etmesi borçluyu borcundan muaf tutmaktır; kişinin alacağını 

borçludan başkasına hibe etmesi ise bâtıldır.” ifadesi geçmektedir.81 

Ensârî ve Heytemî, “borçluda olan alacağı, borçludan başkasına hibe etmek 

bâtıldır.” şeklindeki görüşüne katılmamışlardır. Bunun mukabilinde olan alacağın 

borçludan başkasına hibe edilebileceği görüşünü “esah görüş” olarak kabul 

etmişlerdir.82  

Şirbînî ve Remlî ise Minhâc’da geçen “alacağı borçludan başkasına hibe etmek 

bâtıldır.” şeklindeki görüşe katılmışlardır.83  

Kişinin alacağını borçludan başkasına hibe etme, Şâfiî fukahâsı arasında 

ihtilaflı olan meselelerdendir. Bazı fukahâ, hibede akit olunan şeyi kabz etmenin 

şart koşulduğunu, bu meselede ise alacaklının malını hibe edeceği kişiye teslim 

etmeye muktedir olmadığından dolayı bu hibeyi caiz görmemişlerdir. Diğer fukahâ 

ise borçluda olan alacağın başkasına satılmasını caiz gördükleri gibi tarik-i evlâ ile 

bu şekilde olan hibeyi de caiz görmüşlerdir. 

 

 
 

يْنِ لغَِيِْْ مَنْ عَلَيْهِ بَِطِلٌ فِ الْأَظْهَرِ  78  .Nevevî, Minhâc, 49 .وَبَ يْعُ الدَّ

79 Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 4/409; Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 4/92; Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 1/302; Şirbînî, 

Muğni’l-muhtâc, 2/71.  
80 Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 2/71.  

يْنِ للِْمَدِينِ إبْ راَءٌ وَلغَِيْْهِِ بَِطِلَةٌ فِ الْأَصَح ِ  81  .Nevevî, Minhâc, 82 .وَهِبَةُ الدَّ

82   Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 6/305; Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 1/446. 
83  Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 5/413; Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 2/400.  



 İlahiyat Akademi Dergisi 404 

2.11. On Birinci Mesele 

Kitâbu’l-vesâyê bölümünde, kişi bir koyun (şât) vasiyet ettiğinde bu vasiyet; 

ufak-büyük, sağlam-ayıplı, koyun-keçiyi kapsar başlıklı fasılda “Kişi akrabalara 

vasiyet ettiğinde esah görüşe göre: Arapların vasiyetine muvafık olarak annenin 

akrabaları bu vasiyetin içerisine girmez.” ifadesi geçmektedir.84 

Heytemî, Remlî, Zekeriyya Ensârî ve Şirbînî, Minhâc’da “esah görüş” şeklinde 

nitelenen bu görüşün zayıf görüş olduğunu, kişinin akrabalarına vasiyet ettiğinde 

mutemet görüşe göre Arapların vasiyetine muvafık olarak annenin akrabalarının 

da bu vasiyete girdiğini ifade etmişlerdir. Buna delil olarak da Arapların annenin 

akrabalarıyla iftihar ettiklerini hatta Resulullah’ın (s.a.v.) da Zühre kabilesinden 

annesinin soyundan olan Sa‘d b. Vakkâs ile iftihar ettiğini belirtmişlerdir.85  

İslam dini, anne tarafından akrabalığa önem vermiş, anne tarafından 

akrabaları, zevi’l-erhâm adı altında miras meselesinde göz önünde 

bulundurmuştur. Anne tarafından olan akrabalık ile övünülmüştür. “Sa’d benim 

dayımdır. Kişi bana dayısını göstersin. (yani benim gibi şeref sahibi dayıya sahip 

olan yoktur.)” hadisi fukahâ tarafından akrabalara yapılan vasiyette, annenin 

akrabalarının bu vasiyetin içine girdiğine delil olarak gösterilmiştir.86  

 

2.12. On İkinci Mesele 

Kitâbu’n-nikâh bahsinde esah ve mensûs (İmam Şâfiî’nin bir kavli ya da 

ashaptan gelen bir vecih için kullanılır) olan görüşe göre “emred” (sakal tüyü 

bitmemiş güzel çocuk) kişiye şehvetsiz de bakmak haramdır.” ifadesi 

geçmektedir.87  

Ensârî ve Heytemî de Minhâc‘da geçen bu görüşe katılmışlar; güzel olan 

emred çocuğa şehvetsiz de olsa mutlak olarak bakmayı, güzel olmayan emred 

çocuğa şehvetle bakmayı ise haram görmüşlerdir.88 

Şirbînî ve Remlî ise bu görüşe katılmamışlardır. Onlar bu görüşün mezhepte 

kabul edilen görüş olmadığını, söz konusu görüşün İmam Nevevî’nin şahsi 

tercihlerinden (ihtiyârât) biri olduğunu ifade etmişlerdir.89 

 
 .Nevevî, Minhâc, 91 .وَلَِ تَدْخُلُ قَ راَبةَُ أمٍُ  فِ وَصِيَّةِ الْعَرَبِ فِ الْأَصَحِ ، 84

85 Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 7/58; Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 6/381; Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 2/29; Şirbînî, 

Muğni’l-muhtâc, 3/63.  

ُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ هَذَا خَالِ فَ لْيُِْنِ امْرُؤٌ خَالهَُ  86  Muhammed b. Abdillah Hâkim, el-Müstedrak .فأقْ بَل سَعْدٌ بن أبي فَ قَالَ النَّبُِّ  صَلَّى اللََّّ

‘ale’s-Sahiheyn, thk. Mustafa Abdulkadir Atâ (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1990), 3/569. 

 .Nevevî, Minhâc, 95 .وَيََْرُمُ نَظرَُ أمَْرَدَ بِشَهْوَةٍ. قُ لْتُ: وكََذَا بِغَيْْهَِا فِ الْأَصَحِ  الْمَنْصُوصِ  87

88  Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc 7/199; Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 2/55. 
89 Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 6/193; Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 3/131.  



Nevevî’nin el-Minhâc’ında ‘Sahih’ Olarak Nitelediği Bazı Görüşlerin Müteahhir 

Fukahâca ‘Zayıf’ Olarak Değerlendirilmesi 405 

Bu görüşe itiraz eden Şirbînî ve Remlî, emred çocuğa bakmanın fitneye yol 

açma korkusu taşımaması ve bakışın şehvetsiz olması durumunda haram olduğuna 

dair Şâfiî’nin bir nassı olmadığından caiz görmüşlerdir. Ensârî ve Heytemî ise 

şehvetsiz olsa bile emrede bakmanın fitneye yol açma korkusu ve kaygısından 

dolayı caiz görmemişlerdir.  

Emred çocuğa şehvetsiz olsa da bakmayı haram görüşü benimseyen Ensârî 

ve Heytemî meselenin sosyal boyutunu da kattıkları da söylenebilir. Bu konuyu 

“Sedd-i Zerâ-i” babında düşünen Ensârî ve Heytemî toplumda sosyal hayatı 

tehlikeye sokabilecek bir durumla karşılaşmamak için emrede şehvetsiz bakmayı 

caiz görmedikleri söylenebilir. Zira herhangi bir cinsel ilişki ile yine emred çocuğun 

kişiye haram olduğunu beyan etmişlerdir. Bu bakışı, kadına bakmaktan daha 

tehlikeli görmüşlerdir. Zira kadının bir şekilde haram ilişkide bulunan erkeğe helal 

olabilme ihtimali vardır.90   

 

2.13. On Üçüncü Mesele 

“Kitâbu’s-siyâl ve damâni’l-vulâti lehû” (saldırmak ve saldıranın 

velisinin/sahibinin zararını tazmin etmek) bahsinde “Kâfirlerin eşleri ve çocukları 

esir alındıklarında köle olurlar” başlıklı fasılda “Müslümanın harbî (savaşçı) olan 

eşinin savaşta köle olarak alınması caiz değildir.” ifadesi geçmektedir.91  

Ensârî ve Heytemî, Minhâc’da geçen ve “mezhep görüşü” olarak zikredilen 

bu görüşte olmamışlardır. Onlara göre mutemet görüş, harbî (savaşılan kâfir) olan 

Müslüman eşinin savaşta köle olarak alınmasının caiz olduğu yönündedir.92 

Buna mukabil Remlî ve Şirbînî ise Müslümanın harbî olan eşinin savaşta köle 

olarak alınmasının caiz olmadığı şeklindeki Minhâc’taki görüşe katılmışlardır.93 

Nevevî, Müslümanların zaferinden önce Müslüman olan kâfirin eşinin 

savaşta esir düşmesi durumunda köle edilmesine cevaz vermişken savaştan önce 

Müslümanın eşi olan bir kadının esir alındığında köle edilmesine cevaz 

vermemiştir. Çünkü önceden olan İslam, sonradan olan İslam’dan daha güçlüdür.94  

Ancak, Ravda, Müslim ve Mecmû‘ta bu iki durum arasında bir ayırıma gitmemiş, bu 

esirlerin köle edilmesine cevaz vermiştir.95 

 

 

 
هَا ؛ لِأنََّهُ لَِ يََِلُّ بَِِالٍ  90 نَةِ   كَالْمَرْأةَِ بَلْ قاَلَ فِ الْكَافِ هُوَ أَعْظمَُ إثْماً مِن ْ  .Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 7/198 .لِأنََّهُ مَظِنَّةُ الْفِت ْ

، وكََذَا عَتِيقُهُ فِ الْأَصَحِ  لَِ عَتيِقُ مُسْلِم وَزَوْجَتُهُ الْْرَْبيَِّةُ  عَلَى الْمَذْهَبِ  91  .Nevevî, Minhâc, 137 .وَيََُوزُ إرْقاَقُ زَوْجَةِ ذِمِ يٍ 

92 Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 9/251; Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 2/302; Ensârî, el-Ğuraru’l-behiyye, 18/372. 
93 Remlî, Nihayetu’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 8/70; Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 4/229. 

 .Şirbînî, Muğni’l-muhtâc, 4/229 .لأن الْسلام الأصلي أقوى من الْسلام الطارىء  94

 .Nevevî, Minhâc, 137 .وَإِسْلَامُ كَافِرٍ قَ بْلَ ظَفَرٍ بِهِ، يَ عْصِمُ دَمَهُ وَمَالهَُ وَصِغَارَ وَلَدِهِ  لَِ زَوْجَتَهُ عَلَى الْمَذْهَبِ،95



 İlahiyat Akademi Dergisi 406 

2.14. On Dördüncü Mesele 

Kitâbu’ş-şehâdat bahsinde, şahit olmak farz-ı kifâyedir faslında, şehadetin 

vacîp olmasının şartlarından bahsedilirken şâhidin; kişiyi fasık yaptığı hakkında 

fukahânın icma‘ı olduğu içki içen biri olması durumunda veya kişiyi fasık yaptığı 

hakkında fukahânın ihtilafı olduğu sarhoş etmeyecek şekilde nebiz içen biri olması 

durumunda, o kişinin şehadette bulunmasının kendisine vacîp olmadığı ifade 

edilmektedir.96 

Ensârî, Heytemî, Şirbînî ve Şemseddin er-Remlî, Minhâc’da geçen bu görüşe 

katılmamış, şâhidin fasık olduğu hakkında fukahânın ihtilafı olması durumunda o 

kişinin şehadette bulunmasının vacîp olduğunu belirtmişlerdir.97  

Fukahânın, fasıklığında ihtilaf ettiği kişinin, şehadette bulunmasını vacîp 

gören görüşe göre o kişi yaptığı davranışın kişiyi fasık kıldığına inansa bile; 

şahitlikte bulunması vaciptir.  Zira, hâkim o görüşte olmayıp, o davranışı caiz 

görebilir.98 

 

2.15. On Beşinci Mesele 

Kitâbu’l-ıtk (köleyi âzat etme) bahsinde şu ifade geçmektedir:99 Efendi, 

kölesinin akrabası olan kölenin bir kısmını kölesine hibe ettiğinde kölesinin bu 

hibeyi kabul etmesi durumunda; “köle hibeyi tek başına (efendisinin izni olmadan) 

kabul edebilir” görüşüne göre kölenin akrabası âzat olur. Bu durumda kölenin 

tümünden kalan diğer kısmının âzat edilmesinin sorumluluğu hibede bulunan 

efendiye geçer. Hibe edilen kölenin tümünün âzat olması için kalan kısmının 

ücretini efendi öder.100 

Ensârî, Heytemî, Şirbînî ve Şemseddin er-Remlî, Minhâc eserinde geçen; 

“kölenin tümünün âzat olması efendiye geçer” şeklindeki görüşü 

benimsememişlerdir.101 Bu fakihler, Ravda’da geçen “kölenin kalan kısmının ücreti 

efendi üzerine kalmadığı” görüşünde olmuşlardır. Bunlar, kölenin hür edilen 

kısmının dışında kalan kölelik kısmının –kölenin hür edildiği miras meselesi gibi- 

efendinin mülkiyetine kendi isteğiyle girmediğini ifade etmişlerdir.102  

 
بْ ،  96  .Nevevî, Minhâc, 154 .فإَِنْ دُعِيَ ذُو فِسْقٍ مُُْمَعٍ عَلَيْهِ، قيِلَ أَوْ  مُُْتَ لَفٍ فيِهِ لََْ يََِ

97 Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 10/272; Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 8/384; Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 2/393; Şirbînî, 

Muğni’l-muhtâc, 4/451.  

 .Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 10/271 .وَالْأَصَحُّ أنََّهُ  يَ لْزَمُهُ وَإِنْ اعْتَ قَدَ هُوَ أنََّهُ مُفَسَّقٌ ؛ لِأَنَّ الْْاَكِمَ قَدْ يَ قْبَ لُهُ وَهُوَ ظاَهِرٌ فِ مُُْتَهِدٍ  98

 .Nevevî, Minhâc, 158 .وَلَوْ وَهَبَ لعَِبْدٍ بَ عْضَ قرَيِبٍ سَيِ دُهُ فَ قَبِلَ وَقُ لْنَا يَسْتَقِلُّ بهِِ عَتَقَ وَسَرَى، وَعَلَى سَيِ دِهِ قيِمَةُ   بَِقِيهِ  99

100 Nevevî, Minhâc, 158. 
101 Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc,  10/369; Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 8/390; Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 2/4;  Şirbînî, 

Muğni’l-muhtâc, 4/502.    
102 Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc,  10/369; Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 8/390; Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 2/4;  Şirbînî, 

Muğni’l-muhtâc, 4/502.    



Nevevî’nin el-Minhâc’ında ‘Sahih’ Olarak Nitelediği Bazı Görüşlerin Müteahhir 

Fukahâca ‘Zayıf’ Olarak Değerlendirilmesi 407 

İmam Nevevî bu mesele hakkında Minhâc’daki görüşüne karşın Ravda 

eserinde, müteahhir Şâfiî fukahâsının sahip olduğu görüşü benimsemiştir.103 

 

16. On Altıncı Mesele 

Kitâbu’s-sadâk bahsinde; “Kocanın, zifaftan önce acele edip zevcesine mehri 

teslim etmesi durumunda zevce, kocasının kendisiyle zifafa girmesine müsaade 

etmelidir. Zevce, bir mazereti olmadan kocasının kendisiyle zifafa girmesini 

engellerse, “koca, zifaftan önce zevcesine mehri teslim etmek mecburiyetindedir” 

görüşüne göre hareket edilirse “koca zifaftan önce eşine verdiği mehri geri 

isteyebilir” ifadesi geçmektedir.104  

Ensârî, Heytemî, Şirbînî ve Şemseddin er-Remlî, Minhâc’daki bu görüşe 

katılmamış; “esah” görüşün, kocanın mehri geri isteyemeyeceğini, mehri teslim 

etmekle teberruda (bağışta bulunmak) bulunduğunu beyan etmişlerdir.105 Zira 

onlara göre, kocanın zevcesine zifaftan önce mehri teslim etme mecburiyeti yoktu.  

 Dinimizce de teberruda bulunarak hibe edilen bir şeyi, sahibinin onu geri 

istemesi caiz görülmemiştir. Ensârî, Heytemî, Şirbînî ve Remlî’nin bu görüşü şu 

hadise dayandığı görülmektedir: “Bir şeyi bağışlayan veya hibe eden kişinin 

bundan dönmesi caiz değildir.”106 

 

Sonuç 

Şâfiî mezhebinin I. tenkîh dönemini İmam Râfiî’den sonra devam ettiren 

İmam Nevevî’nin Şâfiî mezhebinin sistematik bir yapıya kavuşmasında çok büyük 

hizmeti olmuştur. İmam Râfiî ve İmam Nevevî’nin vasıtasıyla mercûh ve şâz 

görüşler mezhep kitaplarından ayıklanmıştır. 

Şâfiî mezhebi İmâm Nevevî’nin Minhâc eseriyle daha da sistematik bir hale 

gelmiştir. Nitekim müteahhir Şâfiî uleması furû fıkıh çalışmalarını genellikle onun 

Minhâcu’t-tâlibîn adlı eseri üzerinde çalışmalar yaparak sürdürmüşlerdir. Minhâcu’t-

tâlibîn, Şâfiî mezhebinde yazılmış diğer eserlerden daha fazla rağbet görmüş, ders 

halkaları ve fetvalarda temel eser olmuş, diğer eserlere nazaran üzerinde daha fazla 

şerh ve hâşiye yazılmıştır. 

 
 .Nevevî, Ravdatü’t-tâlibîn, 12/135 .قلت هذا مشكل وينبغي أن لِ يسري لأنه دخل فِ ملكه قهرا كالْرث والله أعلم 103

نْ، فإَِنْ امْتَ نَ عَتْ بِلَا عُذْرٍ اسْتَردََّ إنْ ق ُ لْنَا إنَّهُ يَُْبَُ  104  .Nevevî, Minhâc, 101 .وَلَوْ بَِدَرَ فَسَلَّمَ فَ لْتُمَكِ 

105  Heytemî, Tuhfetu’l-muhtâc, 7/382; Remlî, Nihayetu’l-muhtâc, 6/339; Ensârî, Fethu’l-Vehhâb, 2/92; Şirbînî, 

Muğni’l-muhtâc, 3/223.     

هِبَةً  فَيَْجِْعَ فِيهَا 106 أَنْ يُ عْطِىَ عَطِيَّةً أوَْ يَ هَبَ  لرَِجُلٍ   :Ebû Dâvud Süleyman b. el-Eş‘as, Sünen-i Ebi Dâvud (Beyrut .لَِ  يََِلُّ 

Dâru’l-Kutubi’l-Arabî, ts.), 3/518 (no.3539). 



 İlahiyat Akademi Dergisi 408 

Şâfiî mezhebinin temel başvuru kaynağı olan Tuhfetu’l-muhtâc, Nihâyetu’l-

muhtâc, Fethu’l-Vehhâb ve Muğni’l-muhtâc adlı eserlerine temel teşkil eden 

Nevevî’nin bahsedilen el-Minhâc eseridir.   

İmam Nevevî, Minhâc eserinde sahih ve zayıf görüşleri ayrı ıstılahlarla ifade 

etmiştir. İmâm Şâfiî’nin “kavl – akvâl” diye bilinen görüşlerini, delilin kuvvetine 

göre azhar veya meşhur ıstılahları ile ifade etmiştir. Zayıf olan kavilleri de fî kavli 

kezâ ve fî kavlin ıstılahları ile ifade etmiştir. Şâfiî ashabının imam Şâfiî’nin usûl 

kaidelerini esas alarak yaptıkları içtihatlar ile ortaya çıkan “vech – evcüh” şeklinde 

bilinen görüşleri de delilin kuvvetine bağlı olarak esah veya sahih ıstılahları ile ifade 

etmiştir. Zayıf vecihler için kîle, kîle kezâ, yukâlu ve hukiye ıstılahlarını kullanmıştır.  

Nevevî kendisinden önce yazılmış eserleri nasıl bir tashihe tâbi tutmuşsa, 

kendisinden sonra gelen Şâfiî âlimleri de onun eserlerini tashih etmişlerdir. Nevevî 

kendisinden önce yazılan bazı eserlerde, mezhep görüşleri açısından problemli 

yerler bulduğunda, mevcut haliyle metnin fetvada esas alınamayacağını 

belirtmiştir. Böyle durumlarda metinleri tashih etmiş, ihtilaflı konularda “müftâ 

bih” olan kavil ve vecihleri ortaya koymuştur.  

Nevevî, kaviller ve vecihler arasındaki tercihlerinde çok hassas 

davranmasına rağmen, Şâfiî mezhebinin eğitim öğretiminde temel metin olan ve 

üzerine çokça çalışmalar yapılan, Şâfiî mezhebi fürû fıkhının temel kaynağı olan 

Minhâc eseri unutma, yanılma ve özellikle içtihadın değişebilme hususlarından 

nasibini almıştır. Nitekim Nevevî’nin uzun yıllara yayılan bu telif çalışmaları 

esnasında da kimi görüşlerinde değişmeler olmuş, daha önceki bazı tespit ve 

yorumlarını zamanla tashihe tâbi tuttuğu olmuştu. 

Minhâc eserinde mutemet görüşler ve zayıf görüşler için belirlediği ıstılahları 

kullanmasına rağmen müteahhir Şâfiî mezhep fukahâsı Minhâc’da mezhebin zayıf 

görüşleri belirtilen kîle ve ve fî kavlin ıstılahları ile nitelendirilmeyen zayıf görüşler 

olduğunu tespit etmiştir. Müteahhir Şâfiî fukahâsı, zayıf görüş olarak nitelenmemiş 

on altı meseleyi ortaya çıkarmıştır.  

Yapılan çalışma sonunda denilebilir ki; İmam Nevevî’nin Minhâc eserinde 

kîle ve ve fî kavlin ıstılahları ile nitelendirmeyip, müteahhir Şâfiî fukahâsınca zayıf 

görüş olarak nitelenen on altı mesele tespit edilmiştir. 

  



Nevevî’nin el-Minhâc’ında ‘Sahih’ Olarak Nitelediği Bazı Görüşlerin Müteahhir 

Fukahâca ‘Zayıf’ Olarak Değerlendirilmesi 409 

Kaynakça/References 

‘Ayderus, Salih b. Ahmed b. Salim. eş-Şâfi‘iyyetu fî beyâni ıstılahâti’ş-Şâfi‘iyye. 

Endonezya (Malanc): Matba‘atu’l-Hacûn, 1414. 

Ali Cuma, Muhammed. el-Medhal ila diraseti’l-mezahibi’l-fıkhiyye. Kahire: Dâru’s-

Selâm, 4. Basım, 1433/2012. 

Beyhakî, Ebû Bekir. Süneni’l-Beyhakî el-kübrâ. thk. Muhammed Abdulkadir ‘Atâ. 

Mekke: Mektebetu Dâri’l-Bâz, 1414/1994. 

Beyhakî, Ebû Bekir. Şu‘abu’l-îmân. thk. Abdu’l-Ali - Abdulhamid Hâmid. Riyad: 

Mektebetu’r-Rüşd, 1423/2003. 

Büceyrimî, Süleyman b. Muhammed b. Ömer. Tuhfetu’l-habîb ‘ale şerhi’l-Hatîb 

(Büceyrimî ‘ale’l-Hatîb). Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1417/1996. 

Cürcanî, Ali b. Seyyid eş-Şerif. Mu‘cemu’t-ta‘rifâ’t. thk. Muhammed Sıddık el-

Minşâvî. Kahire: Dâru’l-Fazîle, ts. 

Dimyâtî, Ebû Bekr es-Seyyid Muhammed Şetta. İânetu’t-tâlibin. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 

2002. 

Duman, Soner. “Nevevî’nin Şâfiî Fürû-i Fıkıh Literatürünü Dönüştüren Eserleri”. 

İslam İlim Geleneğinde Nevevî. İstanbul: İslam Araştırmaları Merkezi (İSAM), 

2022. 

Ebû Dâvud, Süleyman b. el-Eş‘as. Süneni Ebi Dâvud. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-Arabî, 

ts. 

Endûnisî, Abdükadir b. Abdülmütalib el-Mendeylî. el-Hazâinü’s-seniyye min 

meşâhîri’l-kütübi’l-fıkhiyetti li eimetine’l-fükahâi’ş-Şâfîîyye. thk. Abdülaziz b. es-

Sâyib. Beyrut: Müessetü’r-Risâle Nâşirûn, 1424/2004. 

Ensârî, Ebû Yahya Zekariyâ b. Muhammed b.  Ahmed b. Zekeriyya. Fethu’l-Vehhâb 

bi-şerhi Menheci’t-tullâb. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1998. 

Ensârî, Ebû Yahya Zekariyâ b. Muhammed b.  Ahmed b. Zekeriyya. thk. 

Muhammed Abdulkadir Atâ. el-ğuraru’l-behiyye fî şerhi’l-Behceti’l-Verdiyye. 

Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1418/1997. 

Hafnâvî, Muhammed İbrahim. el-Fethu’l-mubîn fî ta‘rîfi müstalahâti’l-Fükahâ ve’l-

Usûliyyîn. Kahire: Dâru’s-Selâm, 3. Baskı, 1430/2009. 

Hâkim, Muhammed b. Abdillah. el-Müstedrak ‘ale’s-Sahiheyn. thk. Mustafa 

Abdulkadir Atâ. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1990. 

Heytemî, Ahmed b. Muhammed İbn Hacer. el-Fetâvâ’l-Kubrâ’l-Fıkhiyye. Beyrut: 

Dâru’l-Fikr, ts. 

Heytemî, Şehâbüddîn Ahmed b. Muhammed İbn Hacer. Tuhfetu’l-muhtâc fi şerhi’l-

Minhâc. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts. 



 İlahiyat Akademi Dergisi 410 

Hubeyşî, Fehd Abdullah. el-Medhal ilâ mezhebi’ş-Şâfiiyyeti. Ebu Dabî: Mektebetu 

‘Ayni’l-Câmi‘a, 2005. 

Kandemir, M. Yaşar. “Nevevî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 33/45-49. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

Kavâsimî, Ekrem Yusuf Ömer. el-Medhal ila mezhebil-İmâmi’ş-Şâfiî. Ürdün: Dâru’n-

Nefâis, 1423/2003. 

Kürdî, Muhammed b. Süleymân el-Medenî. el-Fevâidü’l-Medeniye fî beyâni men yüftâ 

bi kavlihî mine’s-sâdeti’ş-Şâfîiyye. thk. Bessâm Abdülvehhab el-Câbî. Lübnan: 

Dâru’l-Cefan ve’l- Câbî, 2011. 

Ma‘luf, Levis. el-Müncid. Beyrut: el-Kêsulikiyye, 13.Basım, 1952. 

Mustafa, İbrahim. vd. el Mu’cemu’l-vasît. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1989. 

Nas, Taha.  “Şafiî Mezhebinin Temel Kavramlarından “Kavl” ve İlgili Istılahların 

Kullanımı ve İşlevi”. Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/1 

(2021), 53-78. 

Nas, Taha. “Şâfiî Mezhebinde “Tarîk” Kavramının Kullanımı ve İşlevi”. Kilis 7 

Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/1 (2022), 63-88. 

Nergis, Murat. Şâfiî Mezhebinde Fetvâ Usûlü. Siirt: Siirt Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024. 

Nevevî, Ebû Zekeriyâ Muhyiddin Yahya b. Şeref. Ravdatü’t-tâlibîn. Beyrut: 

Mektebu’l-İslâm, 1405. 

Nevevî, Ebû Zekeriyâ Yahya b. Şeref. Kitâbu’t-Tahkîk. thk. Âdil Abdu’l-Mevcûd – 

Ali Muavvad. Beyrut: Dâru’l-Ceyl, 1992. 

Nevevî, Ebû Zekeriyâ Yahya b. Şeref. Minhâcu’t-tâlibîn ve ‘umdetu’l-müftîn. Beyrut: 

Dâru’l-Ma‘rife, ts. 

Nevevî, Ebû Zekeriyya Muhyiddin Yahya b. Şeref. el-Mecmû‘ şerhu’l-Mühezzeb. thk. 

Muhammed Necib el-Mutî'. Cidde: Mektebetu’l-İrşad, ts. 

Okuyucu, Nail (ed.). İslam İlim Geleneğinde Nevevî. İstanbul: İslam Araştırmaları 

Merkezi (İSAM), 2022. 

Remlî, Şemseddin Muhammed b. Ebi’l-Abbas. Nihayetu’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc. 

Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1404/1984. 

Sekkaf, Alevî b. Ahmed b. Abdirrahman. el-Fevâidu’l-Mekkiyye fîmâ yehtecuhu 

talabetu’ş-Şafi‘iyye. Yemen: Merkezu’n-Nûr li’d-Dirâseti ve’l-Ebhâs, ts. 

Sizgen, İbrahim. “Şâfi’î Mezhebinin Teşekkül Evreleri”. Siirt Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 5/2 (2018), 125-154. 



Nevevî’nin el-Minhâc’ında ‘Sahih’ Olarak Nitelediği Bazı Görüşlerin Müteahhir 

Fukahâca ‘Zayıf’ Olarak Değerlendirilmesi 411 

Şâfiî, Muhammed İdris. Cimâ‘u’l-‘ilm, thk. Ahmed Muhammed Şâkir. Kâhire: 

Mektebetu İbn Teymiyye, ts. 

Şâfiî, Muhammed İdris. el-Ümm. thk. Rıfat Fevzî Abdulmuttalib. Mısır: Dâru’l-Vefâ, 

1422/2001. 

Şâfiî, Muhammed İdris. er-Risâle. thk. Ahmed Muhammed Şâkir. Mısır: Mustafa el-

Bâbî el-Halebî Matbaası, 1357/1938. 

Şirbînî, Hatib. Muğni’l-muhtâc ilâ ma‘rifeti ma‘ânî elfâzi’l-Minhâc. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 

ts. 

Şirvânî, Abdulhamid - Ahmed b. Kâsım el- ‘Abbâdî. Havaşî ale Tuhfetu’l-muhtâc fi 

şerhi’l-Minhâc li İbni Hacer el-Heytemî. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts. 

Şümeyletu’l-Ehdel, Ahmed Meykarî. Süllemü’l-müt‘allimi’l-muhtâc ilâ ma‘rifeti 

rumûzi’l-Minhâc (Minhâcü’t-tâlibîn ile birlikte). thk. İsmail Osman Zeyn. 

Beyrut: Dâru’l-Minhâc, 1426/2005. 

Zâfîrî, Meryem Muhammed Sâlih. Müstelehâtü’l-mezâhibi’l-fıkhiyye. Beyrut: Dâru İbn 

Hazm, 1422/2002. 

Zehra, Muhammed. eş-Şafiî hayatuhû ve ‘asruhû ve ârâuhû ve fıkhuhû. Mısır: Dâru’l-

Fikr, 1978. 

  




