
Copyright © Published by Din Felsefesi Derneği, Istanbul Turkey. All rights reserved. 
 

		
Religion and Philosophical Research 

E-ISSN: 2667-6583 
Haziran | June 2025 

Cilt | Volume: 8 - Sayı | Number: 1 

 
BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL 

AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA VE 
TAZAMMUNLARI  

The Religious Claims and Implications of Hans Küng’s Global 
Ethic Movement in its Formative Phase 

 
Yazar | Author 

Hümeyra ÖZTURAN 
Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi | Marmara University Faculty of Theology 

humeyrakaragozoglu@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0003-4586-629X 

 
 

Makale Türü | Type of Article: Araştırma Makalesi | Research Article 
Başvuru Tarihi | Date Received: 19.07.2025 
Kabul Tarihi | Date Accepted: 28.09.2025 

 
Atıf | Cite As 

Özturan, Hümeyra. “Başlangıç Döneminde Hans Küng’ün Küresel Ahlak Hareketinin Dinî İddia ve Tazammunları”. Din ve 
Felsefe Araştırmaları 8/1 (Haziran 2025), 5-35. 

 

İntihal | Plagiarism 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelendi ve intihal içermediği teyit edildi. 

This article has been reviewed by at least two referees and scanned via plagiarism software. 

 

Etik Beyanı | Ethical Statement 
Bu makalenin yazarı/yazarları, hakemleri ve dergi editör grubu Din ve Felsefe Araştırmaları dergisinin Etik Kurallarına 

uyduklarını kabul eder. 
The author/authors, referees, and journal editorial group acknowledge that they adhere to the Code of Ethics for the journal 

of Religion and Philosophical Research. 



DİN & FELSEFE ARAŞTIRMALARI 

BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK 
HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA VE TAZAMMUNLARI* 

ÖZ 
Bu makale, İsviçreli Teolog Hans Küng’ün (1928-2021) fikrî alt yapısını 

hazırladığı, Dünya Dinleri Parlamentosu’nun 1993 yılında kabul ettiği Küresel Ahlak 
Beyannamesi ile resmî ifadesini bulan ve günümüzde de varlığını sürdüren “küresel 
ahlak” hareketinin, başlangıç dönemindeki dinî iddia ve tazammunlarını konu 
edinmektedir. İnşa döneminde küresel ahlak teorisyenleri, bu hareketi ahlakî olduğu 
kadar dinî olarak da nitelemiş, küresel ahlak düşüncesinde mevcut olan bazı dinî 
iddiaları açıkça belirtmişlerdir. Ancak dinî içeriğin bir kısmı Hans Küng’ün, küresel 
ahlak hareketi öncesinde inşa ettiği Eleştirel Ekümenik Teoloji anlayışında saklıdır. 
İşte bu makale, söz konusu iddia ve tazammunları, Küng’ün teolojisinin alakalı 
noktalarını da dikkate almak suretiyle maddeler haline getirerek açıklamaktadır. 
Böylelikle küresel ahlak hareketinin henüz inşa döneminde hangi teolojik uzantılar 
üzerine bina edildiği gösterilmeye çalışılmıştır. Son kısımda ise küresel ahlakın dinî 
iddia ve tazammunlarının eleştirel bir değerlendirmesi sunulmuş, hareketin dinî 
yapısının, dünya dinlerinin ahlakî içeriğini yansıtabilme imkanının boyutları 
tartışmaya açılmıştır. Böylece günümüzde gittikçe popülerleşen ve dinler üstü bir 
ahlak anlatısına dönüşmeye başlayan erdem etiği anlayışının teolojik sonuçlarının ne 
olabileceğine dair bir tasavvur sunmak da hedeflenmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Küresel Ahlak, Hans Küng, Eleştirel Ekümenik Teoloji, 
Dinlerarası Diyalog, Hakikat Problemi.  

The Religious Claims and Implications of Hans Küng’s Global Ethic 
Movement in its Formative Phase 

ABSTRACT  
This article examines the religious claims and implications present in the early 

phase of the “global ethic” movement—an initiative conceptualized by the Swiss 
theologian Hans Küng (1928–2021), formally articulated in the Global Ethic 
Declaration adopted by the Parliament of the World’s Religions in 1993, and still 
active today. During its formative period, the theorists of global ethic characterized 
the movement not only as a moral undertaking but also as a religious one, explicitly 
articulating certain religious claims embedded within the idea of a global ethic. 
However, some of the religious implications become apparent only when viewed in 
light of Hans Küng’s Critical Ecumenical Theology, which he developed prior to the 

 
* Bu makale, Hümeyra Karagözoğlu tarafından 2008 yılında Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı’nda Prof. Dr. İlhan Kutluer danışmanlığında 
hazırlanmış olan “Küresel Ahlak Düşüncesi” başlıklı Yüksek Lisans tezinden üretilmiştir.  



Hümeyra ÖZTURAN 

7 

global ethic initiative. This article identifies and explicates these claims and 
implications by systematically presenting them in connection with relevant aspects 
of Küng’s theological thought. In doing so, it aims to demonstrate the conception of 
religion upon which the global ethic movement was initially constructed. In the final 
section, the article offers a critical assessment of the movement’s religious claims 
and implications, raising questions about the extent to which its religious structure 
can authentically reflect the moral content of the world’s religions. Thus, the study 
also aims to offer a conception of the possible theological implications of the virtue 
ethics approach, which has increasingly gained popularity in recent times and is 
evolving into a transreligious moral narrative. 

Keywords: Global Ethic, Hans Küng, Critical Ecumenical Theology, 
Interreligious Dialogue, The Question of Truth. 

GİRİŞ 
Günümüzde erdem etiği (virtue ethics), dindarlar tarafından dinî ahlakların 

modern çağda ifadesini bulabileceği düşüncesiyle rağbet görmektedir. Ahlakî 
kurallar yerine erdemli karakterin öne çıkarıldığı erdem etiği anlayışının, modern 
çağda ahlakın “yükümlülük” değil de “değer” üzerinden anlatılması paradigmasına 
daha uyması, dinî ahlak savunucuları tarafından dinî-ahlakî erdemlerin tekrar 
gündeme getirilmesi için bir imkân olarak görülmüştür. Ancak erdem etiği 
literatürünün gidişatı, bu hareketin bir dinî çeşitlilik yaklaşımı olma yolunda yavaş 
yavaş ilerlediğini göstermektedir.1 Dolayısıyla modern bir ahlak felsefesi teorisi olan 
erdem etiği, dinler arasındaki ortak erdemler uzlaşısı söyleminin içine çekilerek 
teolojik bir yaklaşıma da dönüşeceğinin sinyallerini vermektedir. Esasında, dinlerin 
ortak erdemlerin çatısı altında birleşebileceğine dair inanç ve çağrı yeni bir şey 
değildir. 90’lı yıllarda İsviçreli Teoloji Profesörü Hans Küng (ö. 2021) Küresel Ahlak 
(Weltethos/Global Ethic) düşüncesini ortaya koymuş, dinlerin ortak ahlakî 
erdemlerinin belirlenmesi ve söz konusu erdemler çerçevesinde dinler arası bir uzlaşı 
sağlanması çağrısında bulunmuştur. Küng’ün, “motivasyonu ahlaklı birey ve toplum” 
olan yaklaşımı, “dinlerin ortak erdemleri” söylemiyle birleşince takipçilerini teolojik 
bazı sonuçları kabul etmeye yönlendirmektedir. Modern çağda erdem etiğinin bir 
dinî çeşitlilik yaklaşımına dönüşeceğine dair öngörümüze bir dayanak ve örnek teşkil 
etmek üzere, küresel ahlak hareketinin teolojik sonuçlarının neler olduğuna dair bir 
perspektif sunmayı hedeflemekteyiz. İşte bu gayeyle elinizdeki makalede, küresel 
ahlak hareketinin kuruluş aşamasında taşıdığı dinî iddia ve tazammunlar sıralanmaya 
çalışılacaktır. Makalenin sonunda ise söz konusu iddia ve tazammunların eleştirel bir 
değerlendirmesi sunulacaktır.  

Küresel ahlak düşüncesi ve Küng’e dair pek çok yerli ve yabancı çalışma 
kaleme alınmıştır. Söz konusu yayınlarda küresel ahlak uygulanabilirliği açısından 

 
1 Bk. Hümeyra Özturan, “İslam Ahlakı Erdem Etiği midir?”, İslam Araştırmaları Dergisi 54 (2025), 35-
75. 



BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA ve TAZAMMUNLARI 

8 

incelenmiş,2 kelam disiplini açısından araştırılmış3 ve küreselleşme olgusu 
bağlamında sosyoloji, siyaset veya uluslararası ilişkiler bakımından 
değerlendirmelerin konusu olmuştur.4 Hans Küng ise genellikle dinler tarihi ve din 
felsefesi disiplinleri çerçevesindeki çalışmalarda konu edilmiş, kendisinin 
Hıristiyanlığa getirdiği yorumlar5 veya dinî çeşitlilik ile dinler arası diyalog konuları 
bakımından pozisyonu araştırılmıştır.6 Küresel ahlakı bir ahlak düşüncesi ve hareketi 
olması bakımından ele alan çalışmalar ise genellikle modern etik meydan okumalar 
karşısında küresel ahlak söyleminin ne olduğuna veya çevre sorunları gibi güncel 
meseleler bağlamında yansımalarını araştırmaya yönelmiş, pek çoğu betimleyici 
veya küresel ahlak düşüncesini olumlayıcı metinler olarak görünmektedir.7 Bu 
nedenle, küresel ahlak düşüncesinin temel önermeleriyle Küng’ün teolojik yaklaşımı 
arasındaki bağlantıyı göstermek ve bir ahlak hareketi olarak görünen oluşumun 
teolojik uzantılarına eleştirileriyle birlikte işaret etmeyi amaçlayan bu makalenin, 
literatüre bir katkı sağlayacağını düşünmekteyiz. Bunun yanında, erdem etiği 
tartışmaları bağlamında gündeme geldiğine işaret ettiğimiz üzere, ahlaka dair 
modern söylemlerin nasıl dinî hakikat meselesi veya dinî çeşitlilik argümanına 
dönüşüverdiğine dair bir arka plan sunmasının da makaleyi literatürde anlamlı 
kılacağını ümit etmekteyiz.    

Zikredilen gayelerle kaleme alınan bu makale üç temel kısımdan 
oluşmaktadır. İlk bölümde küresel ahlak hareketinin ne olduğu, temel ilke ve 
önermeleri, hareketin en başında belirleyici olan metinlerle ortaya konacaktır. İkinci 

 
2 Mustafa Eren, “Uygulanabilirlik Sorunu Açısından Söylem Etiği ile Küresel Ahlak Düşüncesinin 
Karşılaştırılması”, KADER Kelam Araştırmaları Dergisi 13/2 (Temmuz 2015), 735-750; Ulrich Hemel, 
“Building Global Value and Driving Global Change: A Global Ethic Perspective”, Handbook of Quality 
of Life and Social Change, ed. Cornelia C. Walther, International Handbooks of Quality-of-Life (Cham: 
Springer, 2024), 161-173. 
3 Ramazan Biçer, “Küreselleşme: İslam Teolojisi Bağlamında Bir Yaklaşım”, İstanbul Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 18 (Ocak 2008), 49-88. 
4 Adnan Aslan, “Küreselleşme ve Din”, Köprü Dergisi 27 (2002), 32-49; İbrahim Sezgül, 
“Küreselleşme, Neo-Liberalizm ve Etik”, TÜBAV Bilim Dergisi 2/4 (2009), 504-509; Zhenye Liu and 
Xing Cao, “Global Interests and Global Ethic”, Building an Inclusive Global Community: Global Ethics, 
Human Rights and the Politics of Peace, ed. Hans Küng and Anselm K. Min (London and New York: 
Routledge, 2018), 83–97. 
5 İsmail Taşpınar, “Roma Katolik Kilisesi’nin Mutlak Hakikat İddiası ve Bu İddianın Eleştirisi”, Köprü 
Dergisi 99 (2016), 99-109. 
6 Mehmet Şükrü Özkan, “Dini Çeşitlilik Karşısında Hıristiyan Düşünürlerin Cevapları Ve Tipoloji 
Problemi”, Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/14 (2016), 81-113; Mehmet Şükrü Özkan, 
“Paul F. Knitter’in Dinlerarası Diyalog Anlayışı”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18/34 
(2016), 51-71; Mehmet Şükrü Özkan, “İlahiyat Alanında Dini Çeşitlilik Meselesine Farklı Yaklaşımlar”, 
Uluslararası Mardin Kültür ve Medeniyet Kongresi (2017), 135-161; Liu Qingping, “How Could a Global 
Ethic Be Grounded on a Religious Foundation?”, Fudan Journal of the Humanities and Social Sciences 
15/3 (2022), 247-258.  
7 Sallie King, “A Global Ethic in the Light of Comparative Religious Ethics”, Explorations in Global 
Ethics: Comparative Religious Ethics and Interreligious Dialogue, ed. Sumner B. Twiss & Bruce Grelle 
(Boulder, CO: Westview Press, 2000), 118-140; Aleksi Kuokkanen, Constructing Ethical Patterns in 
Times of Globalization: Hans Küng’s Global Ethic Project and Beyond, University of Helsinki, Faculty 
of Theology (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 2010; David Hollenbach, “Religious Nationalism, a Global 
Ethic, and the Culture of Encounter”, Theological Studies 83/3 (2022), 361-378. 



Hümeyra ÖZTURAN 

9 

olarak küresel ahlak düşüncesinin dinî iddia ve tazammunları maddeleştirilerek 
belirlenmeye çalışılacaktır. Son bölümde ise söz konusu dinî içeriğe yöneltilen 
eleştiriler, yine hareketin başlangıç dönemiyle sınırlanmak suretiyle ortaya 
konacaktır. Böylece küresel ahlak hareketinin teolojik uzantıları hem betimsel hem 
de eleştirel biçimde ortaya çıkmış olacaktır.     

1. Küresel Ahlak (Global Ethic) Hareketi Nedir? 
Evrensel bir ahlak krizi yaşandığına dair tasavvur, güncel ahlakî sorunlara 

yönelik evrensel nitelikli çözüm tekliflerinin daha sık dile getirilmesini sağlamıştır. 
Son yarım yüzyılda küreselleşme kavramının gittikçe revaç bulması, ortak bir ahlak 
arayışının bu kavram çerçevesinde gündeme gelmesine yol açmıştır. Ortak 
değerlere dayalı bir uzlaşı ile güncel ahlakî problemlerin üstesinden gelinebileceği 
düşüncesi, literatürde genel olarak “küresel ahlak” terimiyle karşılık bulmaktadır. 
Ancak bu kavram, sabit bir tanım etrafında şekillenmiş yeknesak bir yaklaşımı değil, 
farklı yönelimleri içeren çok katmanlı bir düşünce alanını ifade etmektedir. Bu 
yönelimler arasında, kurumsal bir yapıya dönüşerek “hareket” niteliği kazanan ve 
şüphesiz en fazla dikkate değer olanı, Hans Küng’ün öncülüğünü yaptığı küresel 
ahlak düşüncesidir. 1928 İsviçre doğumlu Katolik bir papaz8 ve teolog olan Küng, 
önce dünyanın çeşitli yerlerinde verdiği konferanslarda, sonra da Bir Dünya Ahlakı 
Projesi (Projekt Weltethos, 1990) adlı kitabında “weltethos” kavramını kullanmış ve 
bu kavrama özel bir anlam yükleyerek bunu evrensel bir ahlak hareketine çevirmiştir. 
“Dünya ahlakı” anlamına gelen “weltethos” kelimesini, İngilizce metinlerde “global 
ethic” ile karşılayan Küng, böylece “ethics” teriminin teorik-felsefî çağrışımlarından 
ayrışarak, doğrudan normatif bir çerçeve sunan “ethic” ifadesini tercih etmiş ve 
böylece değiştirilemez ilkeler, bağlayıcı değerler ve belirli davranış kalıpları öneren 
bir yapı oluşturmayı hedeflemiştir.9 Küng’ün bireysel çalışmaları sonrası Dünya 
Dinleri Parlamentosu konuya ilgi duymuş ve 1993 yılındaki toplantısında Parlamento, 
Küng’ün katkılarıyla hazırlanan Bir Dünya Ahlakı Beyannamesi’ni (Erklaerung für ein 
Weltethos, 1993) kabul ederek dünyaya duyurmuştur. Bu beyannamede küresel 
ahlak şöyle tanımlanmıştır: “Küresel ahlaktan kastımız, bağlayıcı değerler, 
değiştirilemez ölçütler ve kişisel davranışlar üzerinde temel bir uzlaşmadır.”10 Küng, 
beyannameden sonra yazdığı Küresel Politika ve Küresel Ekonomi İçin Küresel Bir 
Ahlak (A Global Ethic for Global Politics and Economics, 1997) adlı eserinde ise 
küresel ahlakı şöyle tanımlamaktadır: “Dogmatik farklılıklarına rağmen bütün dinler 

 
8 Papa’nın yanılmazlığını reddetmesi sebebiyle Küng’ün otoritesi Vatikan tarafından ilga edilmiştir. 
9 Hans Küng, “The History, Significance and Method of the Declaration Toward a Global Ethic”, A 
Global Ethic and Global Responsibilities: Two Declarations, ed. Hans Küng ve Helmut Schmidt 
(London: SCM Press LTD, 1998), 57-58. Küng’ün global ethic kavramına ulaşması kolay olmamış, 
Projekt Weltethos’un Küresel Sorumluluk: Yeni Bir Dünya Ahlakı Arayışı (Global Responsibility: In 
Search of A New World Ethic, 1991) kitabının İngilizce çevirisinde “World ethic” kullanılmıştır. Küng 
daha sonra tercihini değiştirmiş ve hareketinin adını “global ethic” olarak tanıtmıştır.  
10 The Parliament of the World’s Religions, “Declaration Toward A Global Ethic”, çev. John Bowden, 
Yes to a Global Ethic, ed. Hans Küng (London: SCM Press LTD, 1996), I., 15. 



BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA ve TAZAMMUNLARI 

10 

tarafından kabul edilen ve inanmayanlarca da desteklenebilecek bağlayıcı değerler, 
değiştirilemez kriterler ve temel davranışlar üzerinde temel bir uzlaşımdır.”11  

Küresel ahlak hareketi, Küresel Ahlak Beyannamesi’ni Birleşmiş Milletler İnsan 
Hakları Beyannamesine ahlakî destek sağlayacak bir konuma getirmeyi ideal olarak 
benimsemiştir.12 Bu beyanname; bir giriş, “Bir Dünya Ahlakının Prensipleri” (The 
Principles of A Global Ethic) adlı bir bölüm ve ardından sıralanan dört ana bölümden 
oluşmaktadır. “Bir Dünya Ahlakı Olmadan Yeni Bir Dünya Düzeni Olamaz” başlıklı ilk 
ana bölüm, insan hayatının devamı için bir dünya ahlakının zorunlu olduğu fikrini 
ihtiva etmektedir. “Temel Şart: ‘Her İnsan İnsanca Muamele Görmelidir’” başlıklı 
ikinci bölüm ise, küresel ahlakın temel prensibi olan “insanlık” ölçütünden ve “altın 
kural”dan bahsetmektedir. “Dört Reddedilemez Talimat” başlıklı üçüncü bölümde, 
dört maddeden oluşan küresel ahlakın ilkeleri sıralanmaktadır. “Bilincin Değişmesi” 
başlıklı son bölümde ise bildirinin amaçları yinelenmiş ve bütün insanlara küresel 
ahlak çağrısında bulunulmuştur.13     

Küng ve daha pek çok kişinin katkılarıyla hazırlanan metin, farklı dinlerden iki 
yüz delegeye gönderilerek delegeler toplantısında tartışılmış ve kabul edilmiştir.14 
Beyannameyi imzalayanlar arasında Dalai Lama, Chicago Kardinali, Vatikan 
temsilcisi, Dünya Kiliseler Konsili (The World Council of Churches) temsilcisi, Dünya 
Dinleri Barış Konferansı (World Conference of Religions for Peace) Genel Sekreteri 
ve Uluslararası Bahaî Birliği Genel Yöneticisi gibi pek çok dinî lider vardır.15 
Deklarasyonu imzalayan isimlerden bir kısmı dinlerine ve mezheplerine göre tasnif 
edilip, metnin sonuna eklenerek duyurulmuştur. İmza atanlar arasında, dünyanın pek 
çok yerinde müntesibi bulunan yaygın dinlere mensup kişilerin yanında, yerel din 
mensupları da vardır. İslam dünyasından, Seyyid Hüseyin Nasr’ın ve Muhammed 
Hamidullah’ın da bildiride imzaları bulunmaktadır. 

Deklarasyonun ilanıyla birlikte küresel ahlak düşüncesi daha geniş kitlelerce 
tanınmaya başlamış ve uluslararası kamuoyunda belirgin bir görünürlük kazanmıştır. 
Bu süreçte çok sayıda sivil toplum kuruluşu, dernek ve inisiyatif söz konusu fikre açık 
destek sunmuş, düzenlenen pek çok toplantı ve konferansın merkezî teması olarak 
küresel ahlak belirlenmiştir.16 Bunun yanında küresel ahlak fikrini destekleyici 
mahiyette çok sayıda bildiri ve açıklama metni, muhtelif kuruluş ve 

 
11 Hans Küng, A Global Ethic for Global Politics and Economics, çev. John Bowden (London: SCM Press, 
1997), 92-93. 
12 Küng, “The History, Significance and Method of the Declaration Toward a Global Ethic”, 54. 
13 “Declaration Toward A Global Ethic”, 20-26. 
14 Küng, “The History, Significance and Method of the Declaration Toward a Global Ethic”, 51-52. 
15 Küng, “The History, Significance and Method of the Declaration Toward a Global Ethic”, 69. 
16 Leonard Swidler, “Toward Universal Declaration of A Global Ethic”, For All Life: Toward A Universal 
Declaration of A Global Ethic, ed. Leonard Swidler (Ashland, OR: White Cloud Press, 1999), 23-24; 
Gunther Gebhardt, “Towards A Global Ethic”, The Ecumenical Review 52/4 (2000), 508. 



Hümeyra ÖZTURAN 

11 

organizasyonlarca üretilmiştir.17 1993’ten sonra Dünya Dinleri Parlamentosu’nun 
1999, 2000 ve 2018’deki toplantılarında da küresel ahlak merkeze alınmış, bazı ek 
metin ve yeni deklarasyonlarla zenginleştirilmiştir.18 2021’deki vefatına kadar Küng 
küresel ahlak hareketi için gayret göstermiş, ölümünden sonra da Küresel Ahlak 
Vakfı’nın faaliyetleriyle hareketin devamı sağlanmıştır.19  

Kuruluş aşamasında belli bir odak noktası bulunan küresel ahlak, sonrasında 
iş ve çevre ahlakı gibi modern sorunlar çerçevesinde genişlemiştir. Ancak bu 
makaledeki gaye, küresel ahlak düşüncesinin ana önermeleri ve kuruluş 
mantalitesinin arkasındaki dinî iddia ve tazammunları yakalamaktır. Bu nedenle 
hareketin başlangıç dönemindeki ana metinler esas alınmıştır. Küresel ahlak 
hareketinin ilk ve esas metni Küresel Ahlak Beyannamesi’ne odaklandığımızda 
görürüz ki küresel ahlak önerisinin mahiyetini oluşturan esas ilke “insanlık” 
(humanum) prensibidir. Bu prensip Küresel Ahlak Beyannamesi’nde, “her insana 
insanca muamele edilmelidir” şeklinde ifade edilmiştir.20 Buna göre yaş, cinsiyet, 
beden ve zihin kabiliyeti, dil, din, siyasî görüş, millî veya sosyal köken ayırımı 
yapılmaksızın her insan, devredilemez ve dokunulamaz bir saygınlığa sahiptir.21 Bu 
kriter, küresel ahlakın ilk, temel ve değiştirilemez şartıdır. Dolayısıyla bu şartı 
sağlayamayan hiçbir davranış, kural veya norm küresel ahlaka dahil edilemez. 
Küresel ahlakın diğer dört kuralı da bu merkezî ilkeden çıkarılmıştır.22 Bu sebeple 
“her insana insanca muamele edilmelidir” esasını, küresel ahlakın özü olarak kabul 
etmek mümkündür.       

Küresel ahlakın hümanist temel ilkesini açıklamak üzere vurgulanan bir başka 
husus da “altın kural”dır (golden rule). Altın kural, Matta’da geçen “İnsanların size 
nasıl davranmasını istiyorsanız, siz de onlara öyle davranın. Çünkü Kutsal Yasa’nın 
ve peygamberlerin söylediği budur”23 emrine işaret etse de aslında bu kural, 
Konfüçyus tarafından dile getirilen, “sana yapıldığında hoşlanmadığın şeyi 
başkalarına yapma”24 başta olmak üzere pek çok din ve felsefede vurgulanan bir 
emirdir.25 Küresel ahlak düşüncesinde, altın kuralın insanlık tarihinin dinî ve ahlakî 

 
17 Johannes Frühbauer, “From the Declaration of the Religions to the Declaration of the Statesmen: 
Stages in the Composition of the Declaration on Human Responsibilities”, A Global Ethic and Global 
Responsibilities: Two Declarations, ed. Hans Küng, Helmut Schmidt (London: SCM Press LTD, 1998), 
84-103. 
18 Küresel ahlak hareketinin kurumsal ilerleyişinin yıl yıl takibi için bk. 
https://www.weltethos.org/en/about-the-foundation/history-of-the-foundation/  
19 Global Ethic Foundation, www.weltethos.org adresli internet sitesiyle küresel ahlak düşüncesinin 
tanıtımını halen yapmaktadır. 
20 “Declaration Toward A Global Ethic”, 16. 
21 “Declaration Toward A Global Ethic”, 16. 
22 “Declaration Toward A Global Ethic”, 17. 
23  Kutsal Kitap, 7. 12 (İstanbul: Kitab-ı Mukaddes Şirketi, 2003), 1200. 
24 Marcus G. Singer, “Golden Rule”, The Encyclopedia of Philosophy (New York: Macmillan and Free 
Press, 1972), 3/365. 
25 Singer, “Golden Rule”, 365-366; W. A. Spooner, “Golden Rule”, Encyclopedia of Religion and Ethics, 
ed. James Hastings (Edinburgh: T&T Clark, 1981), 311. 



BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA ve TAZAMMUNLARI 

12 

geleneklerinde asırlardır varlığını sürdürmüş ve muhafaza edilmiş köklü bir emir 
olduğu gerekçesiyle evrensel ve mutlak bir ölçüt olarak kabul edilmesi gerektiği dile 
getirilir. Hayatın tüm boyutlarına —aile yapısından toplumsal ilişkilere, etnik 
kimliklerden dinî aidiyetlere kadar— uygulanabilir bir norm olarak değerlendirilen bu 
kural, değiştirilemez bir kıstas olma iddiasıyla küresel ahlakın temel şartları arasında 
yerini almıştır.26        

İnsanlık prensibi ve altın kuraldan sonra Küresel Ahlak Beyannamesi’nde, 
bütün dinlerin özünde dört temel kuralın var olduğu vurgulanır ve söz konusu 
kurallar, güncel sorunlarla ilişkilendirilerek küresel ahlakın temeli olarak teklif edilir. 
Buna göre “öldürme!, hırsızlık yapma!, yalan söyleme! ve cinsel ahlaksızlık yapma! 
(zinaya yaklaşma!)” şeklindeki dört temel emir, küresel ahlakın çözüm önerilerinin 
de temel başlıkları olmaktadır. Bu dört temel kuraldan, “Şiddete karşı bir kültürü ve 
hayata saygıyı taahhüt etmek” şeklindeki birinci ilke, “öldürme!” emrinin bir 
ifadesidir. “Dayanışma kültürünü ve âdil bir ekonomik düzeni taahhüt etmek” ilkesi 
“hırsızlık yapma!” emrinden, “hoşgörü kültürü ve dürüst bir hayatı taahhüt etmek 
ilkesi “yalan söyleme!” emrinden, “eşit haklar kültürü ve kadın-erkeğin ortaklığını 
taahhüt etmek” ilkesi de “cinsel ahlaksızlık yapma!” emrinden türetilmiştir. Bu dört 
temel emir, bir anlamda küresel ahlakın pratiğe yönelik önerilerinin özetini 
göstermektedir.27 

2. Küresel Ahlak Hareketinin Dinî İddia ve Tazammunları 
Küresel ahlak, kendisini açıkça dinlerle ilişkilendiren bir düşünce ve harekettir. 

Bu nedenle de küresel ahlak teorisyenleri, küresel ahlak düşüncesinin dinî iddialarını 
temel kaynaklarında açıkça belirtmekten çekinmemişlerdir. Bu bakımdan ilk 
vurguladıkları husus, küresel ahlakın mahiyeti itibariyle dinle alâkalı olmakla beraber, 
kesinlikle yeni bir din olmadığıdır. Küresel Ahlak Beyannamesi’nde yer alan, “küresel 
ahlak ile anlatılmak istenen şey, yeni bir dünya ideolojisi değildir, mevcut dinlerin 
ötesinde yeni ve birleşik bir dünya dini de değildir, dinlerden birinin diğerine 
hükmetmesi hiç değildir.”28 cümlesi, küresel ahlakın bir din olmadığını açıkça ifade 
etmektedir. Ancak küresel ahlak düşüncesinin, bütün dinleri ortak ahlak ilkelerinde 
buluşturmayı hedeflemesi, küresel ahlak hareketi ile yeni ve diğer dinleri kapsayıcı 
bir din üretildiği şüphesini pek çok kişinin aklına getirmiştir. Bu bağlamda küresel 
ahlak düşüncesinin din ile ilişkisinin sadece beyannamedeki dinî iddialarla değil, 
küresel ahlak düşüncesinin fikir babası olan Küng’ün kişisel teolojik yaklaşımında 
ifadesini bulan ve küresel ahlak hareketine de zımnen yansıyan dinî görüşlerle 
birlikte ayrıntılı bir biçimde ortaya konması önem kazanmaktadır. Şimdi söz konusu 
aşikar dinî iddia ve tazammunları hep birlikte önermeler şeklinde tasnif ederek ele 
almaya çalışalım.  

 
26 “Declaration Toward A Global Ethic”, 17. 
27 “Declaration Toward A Global Ethic”, 1-20. 
28 “Declaration Toward A Global Ethic”, 15.  



Hümeyra ÖZTURAN 

13 

(i) Küresel Ahlak Dinî ve Dindarlarca Hazırlanmış Bir Harekettir 

Küresel ahlakın bir din olmadığı vurgulandığı gibi, Küresel Ahlak 
Beyannamesi’nin de dinî bir bildiri olmadığı belirtilmiş,29 hatta bildirgede “Tanrı” 
kelimesi veya aşkın bir varlığı ifade edebilecek herhangi bir kavram 
kullanılmamıştır.30 Bununla birlikte beyannameyi hazırlayanlar Küng’ün ifadesiyle, 
“dinî motivasyona sahip, ampirik dünyayı tek gerçeklik olarak kabul etmeyen kadın 
ve erkeklerdir”.31 Ayrıca bildirge, “bizler, dünya dinlerinin emirlerine ve ibadetlerine 
inanan kadınlar ve erkekler olarak…” ifadesiyle başlamaktadır.32 Bildirgenin hemen 
her bölümünde, küresel ahlaka yönelik çağrının dindar ve maneviyata inanan 
kişilerce yapıldığına özellikle vurgu yapılmaktadır. Bu yönüyle küresel ahlak, her ne 
kadar inanan ve inanmayan tüm insanlara hitap etmeyi amaçlasa da esasen dindar 
bireyler tarafından şekillendirilmiştir ve bu itibarla belirgin şekilde dinî bir mahiyet 
taşımaktadır. Bununla birlikte, burada dikkatle belirtilmesi gereken husus, söz 
konusu “din” anlayışının belirli bir dinle sınırlı olmaktan çok, farklı ahlakî öğretileri 
bünyesinde barındıran herhangi bir inanç sistemi olarak tasavvur edildiğidir. Bu 
sebeple, belirli bir dinin açıkça referans alındığına işaret eden herhangi bir ifadenin 
bildirgede yer almadığını söylemek mümkündür.  

Küresel ahlak düşüncesinin öncülerine göre, dindar kimlik ile bu harekete 
verilebilecek katkı arasında doğrudan bir ilişki bulunmaktadır. Onlara göre, küresel 
ölçekte insana meydan okuyan sorunlar karşısında özellikle dindar bireylerin 
üstlenmesi gereken özel bir sorumluluk mevcuttur ve küresel ahlak fikri, bu 
sorumluluğun somut bir ifadesi olarak ortaya çıkmaktadır. Bu yükümlülük, 
dindarların herhangi bir ayrıcalıklı konumda görülmelerinden değil, bilakis dinlerin 
kadim hikmet birikimiyle donanmış olmalarından ve insanlığı karşı karşıya olduğu 
krizler karşısında yönlendirme kapasitesine sahip olmalarından 
kaynaklanmaktadır.33  

Beyannamede dinî ritüellerin insanın ahlakî gelişimine katkıda bulunduğuna 
dair vurgu da dikkat çekicidir. Bildiride yer alan “ruhumuzu meditasyon, dua, pozitif 
düşünce ile disipline sokarak anlayış kabiliyetimizi geliştireceğimize söz veriyoruz”34 
ifadesinden, küresel ahlak düşüncesinde ibadetin insanın ahlakî yetkinleşme 
sürecine destek veren bir unsur olarak değerlendirildiği anlaşılmakta ve bu da 
hareketin dinî yapısını gösteren bir husus olarak öne çıkmaktadır.   

 

 
29 Küng, “The History, Significance and Method of the Declaration Toward a Global Ethic”, 55.  
30 Küng, “The History, Significance and Method of the Declaration Toward a Global Ethic”, 70. 
31 Küng, “The History, Significance and Method of the Declaration Toward a Global Ethic”, 56. 
32 “Declaration Toward A Global Ethic”, 10. 
33 “Declaration Toward A Global Ethic”, 13. 
34 “Declaration Toward A Global Ethic”, 11. 



BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA ve TAZAMMUNLARI 

14 

(ii) Küresel Dünyada Din, Mühim Bir Role Sahip Olacaktır 

Küresel ahlak düşüncesinin temelinde, dinin yalnızca ahlakî problemlere 
çözüm üretme kapasitesiyle değil, aynı zamanda küresel düzende üstleneceği asli 
ve kapsamlı rolle de ön plana çıkacağı yönünde güçlü bir kanaat yer almaktadır. 
Beyannamede, dinlerin tarihsel süreçte çeşitli suistimallere maruz kalmış olmasına 
rağmen, yine de insanlık adına idealleri, umutları ve temel değerleri yaşatma 
sorumluluğunu hâlen taşımakta oldukları özellikle vurgulanmaktadır.35 Benzer 
şekilde Küng de, modern çağın din üzerinde açtığı yaralara rağmen, dinin göz ardı 
edilemeyecek derecede belirleyici bir toplumsal ve kültürel gerçeklik olduğunu ve 
insan varoluşunun dinî boyut göz önünde bulundurulmaksızın tam anlamıyla 
kavranamayacağını ileri sürmektedir.36  

Dinin küresel ölçekte elde edeceği merkezi konuma ilişkin öngörüler 
doğrultusunda, küresel ahlak düşüncesinin savunucuları, çağdaş dünyanın karşı 
karşıya bulunduğu ahlakî krizlerin çözümünde dinlerin kayda değer bir potansiyel 
taşıdığını ileri sürmektedirler. Onlara göre, bu sorunlar salt politik müdahalelerle 
bertaraf edilemeyecek ancak dinlerin kazandırdığı ortak sorumluluk bilinciyle 
aşılabilecektir.37 Nitekim Küng de, modern çağın doğurduğu açmazlardan kurtulma 
umudunun, yalnızca dinlerin sunduğu yönelim ve değerlerde bulunabileceğini ifade 
etmektedir.38 Bu nedenle Küng, sekülarizmin dinin yerini alarak ahlakî meselelerde 
yeterli bir çözüm üretemediğini, aksine dinlerin sahip oldukları yönlendirici güç 
sayesinde bu noktada vazgeçilmez bir konumda olduklarını savunmaktadır. Onun 
katkısıyla kaleme alınan bildirge de, bu anlayışı yansıtan bir ruhla şekillendirilmiş 
görünmektedir. 

Deklarasyonda, dinlerin ekonomik, siyasî yahut toplumsal problemleri 
doğrudan çözme gücüne sahip olmadıkları kabul edilmekle birlikte, bireylerin iç 
dünyasında meydana getirecekleri dönüşüm sayesinde, hiçbir ekonomik ya da 
hukukî reformun başaramayacağı türden etkiler yaratabilecekleri ifade edilmektedir. 
Bu çerçevede insanlığın, derin bir manevî yenilenmeye ihtiyaç duyduğu ve insana 
güven telkin eden, düşünsel ufuk açıcı, nihâî ilkelere dayalı ve ruhen sığınak 
olabilecek en temel kaynağın din olduğu ileri sürülmektedir.39 Bütün bu vurgu ve 
tespitler, küresel ahlak düşüncesinin dinî bir içerik taşıdığını ve ahlakî sorunlar 
üzerinden insanları yeniden dine yöneltmeyi amaçladığını açık biçimde ortaya 
koymaktadır. 

Küng’ün hem kendi eserlerinde hem de beyanname metninde dinî unsurlara 
yaptığı vurgular, küresel ahlak hareketinin aynı zamanda bir tür “dini canlandırma” 

 
35 “Declaration Toward A Global Ethic”, 14. 
36 Hans Küng, Global Resposibility: In Search of A New World Ethic, çev. John Bowden (New York: 
Continuum, 2001), 45. 
37 “Declaration Toward A Global Ethic”, 14. 
38  Küng, A Global Ethic for Global Politics, 140-143. 
39 “Declaration Toward A Global Ethic”, II., s. 16. 



Hümeyra ÖZTURAN 

15 

girişimi olarak yorumlanmasına yol açmıştır. Nitekim Richard Falk, Küng’ün evrensel 
bir “tek din” modeli önermeyişine rağmen, farklı dinlerin ortak ilkeleri etrafında 
şekillenen bir dinî uyanışı hedeflediğini ve bu amacın küresel ahlak düşüncesinin 
temel motivasyonlarından biri olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. 40 Benzer 
biçimde, Hollandalı akademisyen Frans P. M. Jespers da, küresel ahlak 
beyannamesini dinin toplumsal etkisini yeniden tesis etmeye yönelik bir teşebbüs 
olarak değerlendirmektedir.41  

(iii) Küresel Dünyada İhtiyaç Duyulan Ahlak, Bütün Dinlerde Zaten Ortak 
Şekilde Mevcuttur  

Küresel ahlak düşüncesine göre “dinlerin öğretilerinde, bir dünya ahlakı için 
gerekli altyapıyı oluşturacak ortak değerler mevcuttur… dünyanın yeni bir ahlakî 
düzene kavuşması için gereken ilkeler dünya dinlerinin öğretileri içinden bulunup 
çıkarılabilir.”42 Bu noktada küresel ahlak düşüncesinin bir başka dinî iddiası ortaya 
çıkmaktadır. Bu da, “dinler arasında bir dünya ahlakına temel teşkil edebilecek bir 
mutabakatın var olduğu”43 kabulüdür. Beyannameye göre bu mutabakat, “bağlayıcı 
değerlerde, değişmez ölçülerde ve temel davranışlarda müşterek zemin düzeyinde 
bir uzlaşma”dır.44 Nitekim Küresel Ahlak Beyannamesi de söz konusu mutabakat 
varsayımına binaen yapılmış bir “keşif”tir, yeni bir “icat” değildir.45  

(iv) Dinlerarası Diyalog, Dünya Barışı İçin Zorunludur 

Küresel Ahlak Beyannamesi, dinlerin siyasî çıkarlar doğrultusunda ve savaş 
aracı olarak kullanılmasını kesin bir dille kınamakta, bazı dinî liderler ve onların 
destekçileri tarafından dinin saldırganlık, bağnazlık, nefret ve yabancı düşmanlığı 
gibi eğilimleri körüklemek amacıyla araçsallaştırıldığını tespit ederek bu tür bir 
kullanımı açıkça reddettiğini beyan etmektedir.46 Beyanname, dinlerin dünya 
barışına katkı sağlayabilecek yönlerinin öne çıkarılması gerektiği düşüncesini 
merkeze almaktadır.47 Benzer biçimde Küng de Fransız Devrimi sonrasında kralların 
savaşlarının yerini uluslararası savaşların aldığını, bu savaşların I. Dünya Savaşı ile 
birlikte ideolojik çatışmalara dönüştüğünü ve günümüzde ise dinlerin etkili aktörler 
hâline geldiği bir “medeniyetler savaşı”ndan söz edildiğini ifade etmektedir. Ancak 
Küng’e göre, dinler böylesi bir çatışmanın değil, bilakis barışın teminatı olabilecek bir 
potansiyele sahiptir. Bu nedenle, üçüncü binyılda dinlerin yalnızca küresel ahlak 

 
40 Richard Falk, “Hans Küng’s Crusade: Framing A Global Ethic”, International Journal of Politics, 
Culture and Society 13/ 1 (1999), 71.  
41 Frans P. M. Jespers, “Reflections on the Declaration of A Global Ethic”, Studies in Interreligious 
Dialogue 8/1 (1998), 67. 
42 “Declaration Toward A Global Ethic”, 10. 
43 “Declaration Toward A Global Ethic”, 12-13. 
44 “Declaration Toward A Global Ethic”, 13. 
45 Küng, “The History, Significance and Method of the Declaration Toward a Global Ethic”, 68. 
46 “Declaration Toward A Global Ethic”, 12. 
47 “Declaration Toward A Global Ethic”, 16. 



BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA ve TAZAMMUNLARI 

16 

anlayışının değil, aynı zamanda dünya barışının da temel taşıyıcıları arasında yer 
alacağına inanmaktadır.48 Bununla birlikte, bu hedefin gerçekleşebilmesi için Küng, 
öncelikle dinlerarası barışın tesis edilmesi gerektiğini savunmakta ve bu görüşünü 
”Dinlerarası barış olmadan medeniyetler arası barış mümkün değildir.” ifadesiyle 
formüle etmektedir. Küng, bu kanaatini çok sayıda uluslararası konferansta dile 
getirmiş ve küresel ahlak fikrinin gerçekleşme zemininin dinlerarası diyaloğa 
dayandığını özellikle vurgulamıştır.49 

Küng’e göre, dinlerarası barışın sağlanabilmesi, ancak dinler arası diyalogun 
tesis edilmesiyle mümkün olabilir. Bu nedenle onun sıklıkla dile getirdiği ikinci temel 
slogan, “Dinler arası diyalog olmadan dinler arası barış olamaz.” şeklindedir.50 Bu 
ifade, yalnızca diyaloğu teşvik etmekle kalmamakta, aynı zamanda onu insanlığın 
ortak geleceği açısından kaçınılmaz ve zorunlu bir çerçeve olarak sunmaktadır. 
Küng’e göre diyalog, hem bireyin kendi dinini daha derinlikli biçimde kavramasına 
hem de birlikte yaşadığı farklı inanç mensuplarını anlayabilmesine imkân sağlar; 
bununla birlikte küresel düzeyde barışın tesisi açısından da hayati bir öneme sahiptir. 
Nitekim dinler arası barışın sağlanamaması, Küng’e göre yalnız dinî alanı değil, tüm 
insanlığın geleceğini tehdit edecek bir güvenlik sorunu hâline gelecektir.51 

Her ne kadar Küresel Ahlak Beyannamesi’nde “diyalog” kavramı açıkça 
zikredilmese de, metinde dinlerin birbirlerinin ibadet biçimlerine, mabetlerine ve 
geleneksel uygulamalarına saygı göstermeleri gerektiği açıkça vurgulanmakta; buna 
karşılık, dinlerin üstünlük iddialarında bulunmaları ve karşılıklı suçlamalara 
birbirlerine yönelmeleri eleştiriye tâbi tutulmaktadır.52 Diyalog teriminin metin 
içerisinde doğrudan yer almamasına rağmen, Dünya Dinleri Parlamentosu’nun 
bizzat kendisinin dinlerarası diyaloğu gerçekleştiren kurumsal bir teşebbüs olduğu 
ifade edilmektedir. Bu bağlamda Carrol J. W. Fisher, 1893 ve 1993 Dünya Dinleri 
Parlamentolarını dinler arası diyalog açısından karşılaştırmalı biçimde incelediği 
çalışmasında, hakiki anlamda dinî diyaloğun ilk kez Küresel Ahlak Beyannamesi 
aracılığıyla gerçekleştirildiğini ileri sürmektedir. Fisher, bu tezi doğrultusunda, 
küresel ahlak düşüncesinin farklı inançlara mensup bireyleri ilk kez aynı masa 
etrafında bir araya getirdiğini ve böylece dinler arası gerçek diyaloğun bu zemin 
üzerinde vücut bulduğunu savunmaktadır.53   

Küresel ahlak düşüncesinin öngördüğü diyalog, yalnızca din mensupları 
arasındaki etkileşimle sınırlı değildir. Beyannamenin hem inananlara hem de 

 
48 Küng, A Global Ethic for Global Politics, 114. 
49 Küng, A Global Ethic for Global Politics, 92. 
50 Küng, A Global Ethic for Global Politics, 92. 
51 Hans Küng, “No World Peace Without Religious Peace”, çev. Peter Heinegg, Christianity and World 
Religions: Paths of Dialogue with Islam, Hinduism and Buddhism, ed. Hans Küng vd. (New York: Orbis 
Books, 1993), 441. 
52 “Declaration Toward A Global Ethic”, 14. 
53 Carrol J. W. Fisher, Interfaith Dialogue At The 1893 And 1993 Parliaments Of The World’s Religions 
(The Union Institute&University, 2000), 72-106. 



Hümeyra ÖZTURAN 

17 

inançsızlara hitap eden kapsayıcı üslubu ve her iki gruptan da destek talep etmesi, 
bu diyaloğun dinî kimlik taşıyan bireylerle herhangi bir inanca mensup olmayanlar 
arasındaki iletişimi de içerdiğini açıkça ortaya koymaktadır. Hans Küng de evrensel 
ölçekte geçerli bir ahlak anlayışının inşa edilebilmesi için deist, ateist, agnostik 
bireylerle din mensuplarının birlikte hareket etmelerini zorunlu görmektedir. Zira 
anlam, değer ve normların içinin boşaltılması tehlikesi, yalnızca dindarları değil, aynı 
zamanda inançsız bireyleri de tehdit etmektedir. Bu sebeple Küng’e göre, küresel bir 
ahlak tesis edilmeden inanan ve inanmayan tüm insanların ortak yaşamı tehdit 
altındadır.54 

(v) Dinlerarası Hakikat Probleminin Çözülmesi, Dünya Barışına Katkı 
Sağlayacaktır  

Küresel ahlak düşüncesi, dinler arası hakikat problemine yönelik doğrudan bir 
ifade ve ima taşımaz. Ancak “dinler arası hoşgörü olmadan dünya barışı olamaz.” 
ifadesi,55 konunun dinlerin hakikati problemiyle organik bir bağı olduğunu açıkça 
göstermektedir. Çünkü Küng, dinler arası diyaloğun mümkün hâle gelebilmesi için 
dinlerin öncelikle kendi mutlaklık iddialarından feragat etmeleri, karşılıklı suçlayıcı 
söylemleri terk etmeleri ve tarihsel süreçte sebebiyet verdikleri ihtilafları aşmaya 
yönelik bir irade ortaya koymaları gerektiğini açık biçimde dile getirmektedir.56 
Fakat beyanname, bu konuya daha ileri düzeyde hitap etmemektedir. Bu noktada 
dikkatimizi beyannameden ziyade, küresel ahlak hareketinin fikir babası Küng’ün 
konuya dair yaklaşımına çevirmemiz gerekmektedir. Nitekim Küng, bu meseleye 
doğrudan eğilmiş ve bu konuda yeni bir teori geliştirmiştir. Küng tarafından 
“Eleştirel Ekümenik Teoloji/Yaklaşımı” (Critical Ecumenical Theology/Strategy) 
olarak isimlendirilen bu teori, “dinlerarası barışın sağlanması için hakikat sorununun 
(the question of truth) açıklığa kavuşturulması”nı hedefler.57  

Dinî hakikat sorunu, en genel anlamıyla, hangi dinin hakikati temsil ettiği ve 
dolayısıyla hangi inanç sisteminin “hak din” olarak nitelendirilebileceği meselesidir. 
Hans Küng bu soruna yönelik üç temel yaklaşımın mevcut olduğunu ifade eder: (i) 
Yalnızca bireyin mensubu olduğu din haktır; geri kalan tüm dinler bâtıldır. Bu 
anlayışa göre dinî barış, ancak bu tek hak dinin üstünlüğünün kabul edilmesiyle 
sağlanabilir (Fortress Strategy). (ii) Esasen ortada bir hakikat problemi yoktur; 
çünkü her din kendi içinde meşrudur ve eşit ölçüde doğrudur. Dinî barış ise, bu 
farklılıkların ve çatışmaların görmezden gelinmesiyle mümkündür (The Strategy of 
Playing Down Differences). (iii) Gerçekte sadece bir din haktır; ancak tarih boyunca 
ortaya çıkan diğer tüm dinler de bu tek hak dinin hakikatinden belirli oranlarda pay 
almıştır. Dolayısıyla barış, bu dinlerin söz konusu hak din etrafında 

 
54 Küng, Global Responsibility, 39. 
55 “Declaration Toward A Global Ethic”, 16. 
56 “Declaration Toward A Global Ethic”, 16. 
57 Küng, Global Responsibility, 77-78. 



BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA ve TAZAMMUNLARI 

18 

bütünleştirilmesiyle sağlanacaktır (The Strategy of Embrace). 58 Küng’e göre, bu üç 
yaklaşımdan ilki Katolikliğin resmî öğretisini temsil eder, ancak dünya barışı 
açısından bir çözüm üretme kapasitesine sahip değildir. İkinci yaklaşım ise, 
Aydınlanma sonrası Batı düşüncesinde yaygınlık kazanmış olup, dinî farklılıkları 
önemsizleştiren bir tür yüzeysel çoğulculuk önerir ve modern rölativizmin sorunlu 
bir türevidir. Küng, bu tavrın meseleyi görmezden gelerek dinî barış adına gerçek bir 
çözüm sunmadığını ifade eder. Üçüncü yaklaşım da her ne kadar diğer dinlerin 
hakikatten pay alabileceğini teslim etse de, nihayetinde tek bir dinin mutlak doğru 
olduğunu savunmak suretiyle diğer inançların meşruiyetini temelden sarsmakta ve 
bu yönüyle barışçıl bir zemini yine mümkün kılamamaktadır.59 Dolayısıyla Küng, bu 
üç yaklaşımın da kalıcı ve adil bir dinî barış tesis edemeyeceği kanaatine varmakta 
ve kendi önerisini bu ihtiyaca cevap verecek alternatif bir çözüm olarak ortaya 
koymaktadır. 

Küng’e göre dinî barışın tesisine imkân verecek en uygun yaklaşım, temel 
ilkesini küresel ahlak anlayışının merkezine yerleştirilen “insanlık” ölçütünden alan 
Ekümenik (ecumenical) yaklaşımdır. Bu yaklaşımın “eleştirel” olarak nitelendirilmesi 
ise, her bir dinin kendi tarihine yönelik öz eleştirel bir tutum geliştirmesini zorunlu 
kılan bir kültürel bilinci öngörmesindendir. Eleştirel ekümenizm, dinlerin geçmişte 
sebebiyet verdikleri hataları inkâr etmek yerine, bu tarihsel yüklerle yüzleşmeleri 
gerektiğini savunur. Bu bağlamda, örneğin Müslümanları şiddetle eleştiren 
Hıristiyanların, tarih boyunca Yahudilere uyguladıkları ayrımcılık ve zulümleri 
hatırlamaları gerektiğini ifade eder. Küng’e göre, hiçbir din mutlak anlamda masum 
değildir; her dinin tarihsel pratiğinde, din adına işlenmiş çeşitli yanlışlıklar ve ihmaller 
mevcuttur. Bu nedenle, dinler arası barışın gerçek anlamda sağlanabilmesi, öncelikle 
her din mensubunun, kendi inanç sistemi adına gerçekleştirilmiş adaletsizlikleri ve 
şiddet eylemlerini kabul edebilmesine bağlıdır.60 

Küng’ün teolojik çerçevesinde ekümenizm iki boyutta ele alınmaktadır: Haricî 
ve dahilî ekümenizm (ecumenism ad extra ve ad intra). Tam da bu noktada, söz 
konusu yaklaşımın küresel ahlak düşüncesiyle olan ilişkisi belirginlik kazanmaktadır. 
Zira haricî ekümenizm (ecumenism ad extra), dinlerin hakikati meselesine yönelik 
olarak ikili bir perspektif sunmakta ve bu değerlendirme sistematiğinde küresel 
ahlakı merkezi bir ölçüt konumuna yerleştirmektedir. Bu çerçevede öne sürülen ilk 
bakış açısı (external perspective), kişinin kendi inanç sistemine dışarıdan 
bakabilmesini ve mensubu bulunduğu dinin hakikatle ilişkisini dışsal bir ölçütle 
değerlendirmesini gerektirir. Küng’e göre, bu dışsal değerlendirme açısından 
belirleyici olan tek kıstas, küresel ahlakın temelini oluşturan “insanlık” ilkesidir. O, bu 
ölçütü “Genel Ahlakî Kriter” (General Ethical Criterion) olarak adlandırmakta ve 

 
58 Küng, Global Responsibility, 78-81. 
59 Küng, Global Responsibility, 78-81. 
60 Küng, Global Responsibility, 81-83. 



Hümeyra ÖZTURAN 

19 

dinlerin hakikat iddialarının, insan onurunu koruyup korumadıkları bağlamında 
değerlendirilebileceğini savunmaktadır.61 

“Küresel Ahlakın Genel Kriteri”ne göre bir din, ancak insan varlığını teminat 
altına alması, onun dokunulmaz haysiyetini gözetmesi ve bireyin onurlu, anlamlı ve 
özgür bir hayat sürmesini mümkün kılması hâlinde “hak din” olarak nitelendirilebilir. 
Bu anlayış çerçevesinde ister Tanrı adına ister başka bir aşkın otorite adına 
meşrulaştırılmak istenmiş olsun, insan kurban etme, işkence gibi insanlık onurunu 
ihlal eden eylemler asla meşru kabul edilemez; dolayısıyla böyle bir dinî yaklaşım, 
ahlakî bakımdan reddedilmesi gereken bir tutum olarak değerlendirilir. Küng, bu 
yaklaşımında insanlık ölçütünü merkeze alır ve insan onurunu içeren her türlü değeri 
“ilâhî” olarak görürken; insanlık dışı, aşağılayıcı veya onuru zedeleyici olan her şeyi 
“bâtıl” olarak nitelendirir.62 Bu çerçevede Küng, insanlık kıstasını çift yönlü bir 
tasnifle, pozitif ve negatif boyutlarıyla formüle etmektedir: 

(i) Pozitif: Bir din; inanç ve ahlak öğretisinde, ibadetlerinde ve kurumlarında 
insanlığa hizmet ettiği, kadın ve erkeklerin kimliğinde anlam ve saygınlık 
duygusunu geliştirdiği, onları anlamlı ve verimli bir varoluşa ulaştırdığı oranda 
haktır ve iyidir. (ii) Negatif: Bir din; inanç ve ahlak öğretisinde, ibadetlerinde ve 
kurumlarında insanlık dışılığı (inhumanity) yaydığı, kadın ve erkeklerin 
kimliğinde anlam ve saygınlık duygusuna engel olduğu, böylece de anlamlı ve 
verimli bir varoluşa izin vermediği oranda bâtıl ve kötüdür.63  

Bu çerçevede açıkça görülmektedir ki küresel ahlakın genel kriterine göre 
Küng, birçok doğru dinin varlığını kabul etmektedir.64 Ancak böylece insanlık ilkesi 
yalnızca küresel ahlakın temel şartı olarak değil, aynı zamanda dinlerin üzerinde 
konumlanan bir hakikat ölçütü olarak da takdim edilmiş olmaktadır. Dolayısıyla 
küresel ahlak, yalnızca dinlerin üzerinde bir düzleme yerleştirilmekle kalmamakta, 
aynı zamanda dinleri ahlakî açıdan değerlendiren ve onları belirli bir etik kıstasla 
sınayan bir mertebeye taşınmaktadır. Küng, bu dinler üstü konumlandırmayı, ilgili 
eserinde kavramsal bir şemayla somutlaştırarak ortaya koymaktadır: 

 
61 Hans Küng, Theology For The Third Millennium: An Ecumenical View, çev. Peter Heinegg (New York: 
Anchor Books, 1990), 240-243. 
62 Küng, Global Responsibility, 91; Küng, Theology For The Third Millennium, 240-243. 
63 Küng, Global Responsibility, 90-91. 
64 Hans Küng, “Tek Bir Gerçek Din mi Vardır? Evrensel Kriteri Tesbit Etme Konusunda Bir Deneme”, 
çev. Mustafa Çakmak, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 27 (2012), 204. 



BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA ve TAZAMMUNLARI 

20 

 

Şemadaki sembollerden de anlaşılacağı üzere küresel ahlak, hem 
peygamberli Yakın Doğu dinlerinin, hem Hint-Mistik dinlerin hem de Uzak Doğu 
inançlarının, hem de hiçbir dine mensup olmayanların üzerinde yer almaktadır.65 
Küresel ahlak anlayışında temel şart olarak belirlenen insanlık ilkesinin dinlerin 
üzerinde bir konuma yerleştirilmesi, dinlerin yapısal olarak taşıdığı mutlak hakikati 
temsil etme iddiasıyla açık bir gerilim içerisindedir. Zira herhangi bir dinin hakikat 
kıstasının, o dinin dışındaki bir ölçüte göre tayin edilmesi, söz konusu inanç 
sisteminin kendi iç tutarlılığına zarar verecek nitelikte bir yaklaşım olarak 
değerlendirilebilir. Bu bağlamda, bir yandan belli bir dine mensup olmak, diğer 
yandan tüm dinlerin üzerine çıkarılmış ahlakî bir kriteri benimsemek ciddi bir 
tutarsızlık gibi görünmektedir. Küng ise, kendisi de inançlı bir Hıristiyan olmakla 
birlikte, bu çelişkiyi gidermek ve yaklaşımını temellendirmek adına, ekümenik 
düşüncesinin ikinci boyutuna, yani ecumenism ad extra sınırlarında dikkate alınacak 
içsel perspektife başvurmaktadır. 

Küng’ün ekümenik yaklaşımında yer alan ikinci bakış açısı, internal 
perspective olarak adlandırılmakta olup, burada bir dinin hakikat değeri, kendi içsel 
ölçütlerine göre belirlenmektedir. Küng, bu ölçütü “Genel Dinî Kriter” (General 
Religious Criterion) şeklinde kavramsallaştırmaktadır. Bu kritere göre bir din, kendi 
aslî kaynaklarına ve temel öğretilerine bağlı kaldığı müddetçe hak olarak kabul 
edilebilir. Örneğin, sahih İslam, yalnızca Hz. Muhammed’e vahyedilen Kur’ân-ı 
Kerîm’e dayanan İslam’dır. Bu bağlamda, dinin hakikat ölçüsü, dışsal bir kıstastan 
ziyade, onun kendi köklerine ve kurucu ilkelerine sadakatinde aranmalıdır.66  

Hans Küng, iki yönlü teolojik perspektif aracılığıyla küresel ahlak anlayışına 
sistematik bir zemin kazandırma, hedeflediği ekümenizmi kuramsal bir yapıya 
kavuşturma ve aynı zamanda tek bir dine mensubiyetini muhafaza etme gayretlerini 
bir araya getirmiş görünmektedir. Ona göre, insan için neyin “iyi” olduğuna dair 

 
65 Hans Küng, Christianity: Its Essence and History, çev. John Bowden (London: SCM Press, 1995), 
790. 
66 Küng, Theology For The Third Millennium, 245-247. 



Hümeyra ÖZTURAN 

21 

temel soruya sahici bir cevap üretilebilmesi, ancak bu geniş ufuklu bakış açısına 
ulaşmakla mümkündür. Zira Küng, insanın asla tek boyutlu bir varlık olarak ele 
alınamayacağını, bu nedenle ikili perspektif yaklaşımının hem evrensel bir kriter 
vazetme hem de dinî sınırlar içinde kalma imkânı sunduğunu ileri sürmektedir.67 
Küng, insanlık ilkesinin dinlerin üzerine yerleştirilmesinin eleştiri alacağının 
farkındadır. Ancak bu eleştirileri bertaraf etmek amacıyla, insanlık prensibini “hak 
din” için zorunlu bir başlangıç varsayımı (presupposition) olarak yorumlamayı teklif 
eder. Bu zorunlu varsayıma göre insan onuruna ve temel değerlere riayet etmek, her 
dinin asgarî düzeyde taşıması gereken müşterek bir yükümlülüktür.68  

Hans Küng’ün dinlere yönelik geliştirdiği bu çift yönlü yaklaşımın, küresel 
ahlak fikrinden önce şekillenmiş olması, küresel ahlakın yalnızca ahlak merkezli bir 
dünya düzeni kurma kaygısıyla ortaya atılmadığını açıkça ortaya koymaktadır. Hatta 
denilebilir ki, küresel ahlak fikri bizzat bu teolojik yaklaşımın tabii bir uzantısı olarak 
ortaya çıkmış, onun sistematik sonucuna dönüşmüştür. Dolayısıyla küresel ahlak 
düşüncesini dinî iddia ve tazammunlarından ayrı düşünmek sadece eksik değil, 
yanlış da bir adım olacaktır. Çünkü görüldüğü üzere küresel ahlakı doğuran düşünce 
adımları ahlakî değil teolojik sorunlar ekseninde şekillenmiş gibidir. 

Ekümenik Teoloji bağlamında Küng’ün özellikle vurguladığı bir diğer husus, 
dinlerarasında mevcut müşterek noktaların keşfedilmesinin zarurî olduğudur. Bu 
doğrultuda Küng, Hıristiyanlığın, Yahudilik ve İslam ile İbrahimî köken bakımından 
paylaştığı ortak zemine dikkat çekmiştir. Ona göre, Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslam, 
her ne kadar belirli inanç esaslarında ve tarihsel gelişim çizgilerinde birbirinden 
ayrışsalar da İbrahimî mirasa dayanmaları bakımından ortak bir arka plana 
sahiptirler.69 Küng’ün farklı konferanslarında bu İbrahimî gelenek vurgusunu sıklıkla 
yinelemesi, onun dindar bireyleri müşterek bir zeminde bir araya getirme çabasının 
bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Aynı zamanda, bu tür ortaklıkları öne 
çıkarmak suretiyle, dinler arası uzlaşının mümkünlüğünü ve bu uzlaşının küresel 
ahlak ilkeleri etrafında sağlanabileceğini göstermeye çalıştığı da söylenebilir. 

Küng, diğer dinlerle ortak yönleri de göz önünde bulunduran bir Hıristiyan 
için küresel ahlakı yine kitabında şu şekilde şematize etmektedir:  

 
67 Küng, Theology For The Third Millennium, 249. 
68 Küng, Global Responsibility, 91. 
69 Hans Küng, “The Three Abrahamic Religions Historical Upheavals-Present Challenges”, InterAction 
Council 24th Annual Meeting Paper Submitted to Session III, Ürdün, 2006. 
(http://interactioncouncil.org/papers/pdf/s24_Kueng.pdf, 30.03.2008)  



BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA ve TAZAMMUNLARI 

22 

 

Bu şekle göre bir Hıristiyan, öncelikle iç perspektifle dinine bakacak ve Hz. 
İsa’yı köken, merkez ve temel ölçü olarak kabul edecektir. İkinci olarak diğer dinlerle 
ortak noktalarını keşfetmeye çalışacak, Yahudiler ve Müslümanlarla Hz. İbrahim’in 
Rabbine iman hususunda birleşecektir. Bu şekilde diyalog ve uzlaşım ortamı 
doğduktan sonra üçüncü olarak da bütün dünya insanlarıyla küresel ahlak esasları 
üzerinde uzlaşma ve iş birliği içinde olacaktır.70 Bu mutabakat sürecinin yaşanması 
için Küng, din müntesiplerini kendi dinî öğretilerini araştırmaya ve küresel ahlak 
bakımından değerlendirmeye davet etmektedir. Buna paralel olarak Küng, “köken 
araştırması olmadan dinî diyalog olmaz” sloganını dile getirerek, diğer dinlerle ortak 
noktaları keşfetmek üzere insanları kendi dinlerinin kökenini araştırmaya 
çağırmaktadır.71 Benzer şekilde Küresel Ahlak Beyannamesi’nde de dinler, kendi 
ahlakî öğretilerini araştırarak bunları formüle etmeye teşvik edilmektedir.72  

Hıristiyanlık esas alındığında, Eleştirel Ekümenik Teoloji’nin ikinci 
boyutu/içsel perspektifi, Hıristiyan mezhepleri arasındaki bölünmüşlüğü gidermeyi 
hedefleyen içsel ekümenizmi (ecumenism ad intra) ifade etmektedir.73 Küng’e göre 
Hıristiyan kiliseleri arasındaki tarihî ayrılıklar sona ermeli; özgürlükçü, eleştiriye açık 
ve dinamik bir teoloji etrafında birleşme sağlanmalıdır. Bununla birlikte, birleşme 
yalnızca yapısal bir birliktelikle sınırlı kalmamalı; birleşen kiliseler, diğer teolojik 
yaklaşımları tehdit ya da rakip olarak değil, birlikte yürünecek yoldaşlar olarak 
görmelidir.74 Bu çerçevede Küng, yalnızca Hıristiyan mezheplerini değil, diğer dinleri 
ve küresel ahlak anlayışını da kapsayan bir teolojik çatı oluşturarak, bütüncül bir 
perspektif geliştirmiş görünmektedir. 

 

 
70 Küng, Christianity, 791. 
71 Küng, Global Responsibility, 108. 
72 “Declaration Toward A Global Ethic”, 15-17. 
73 Küng, “No World Peace Without Religious Peace”, 443. 
74 Küng, Theology for the Third Millennium, 161-162, 168. 



Hümeyra ÖZTURAN 

23 

3. Küresel Ahlak Hareketinin Dinî İddia ve Tazammunlarına Dair 
Eleştiriler 

Buraya kadar tamamen tasvirî biçimde ortaya koymaya çalıştığımız, küresel 
ahlak düşüncesinin taşıdığı dinî iddia ve tazammunlarının değerlendirilmesi, söz 
konusu hareketin doğru anlaşılması bakımından önemi haizdir. Nitekim literatürde, 
bu hareketin dinî iddialarına yönelik olarak pek çok eleştiri dile getirilmiştir. Söz 
konusu eleştirileri, eleştirinin merkezindeki ilke bakımından tasnif ederek ortaya 
koymaya çalışalım.  

3.1. “İnsanlık” İlkesi ve “Altın Kural”a Dair Eleştiriler 
Küng’ün küresel ahlak düşüncesinde en merkezî ilke, hiç şüphesiz “insanlık” 

kriteridir. Ne var ki, bu ilke aynı zamanda literatürde yöneltilen eleştirilerin de odak 
noktasını oluşturmaktadır. Nitekim pek çok araştırmacı, söz konusu kriterin dinlerin 
üzerinde konumlandırılmasını problemli bir yaklaşım olarak değerlendirmiştir. 
İnsanlık kıstasına göre, dinî bir hükmün ahlaken kabul edilebilir olup olmadığının 
ölçütü, o hükmün insanlık ilkesine uygun düşüp düşmediğidir. Örneğin Küng, bir 
insanın kurban edilmesini emreden herhangi bir dinî ilkenin, ne surette olursa olsun, 
kabul edilemeyeceğini açıkça ifade etmiştir.75 Ancak bu yaklaşım, küresel ahlakın 
dinlerin yerine geçen seküler bir ahlak düzeni inşa etmeye çalıştığı yönünde bazı 
şüpheleri de beraberinde getirmektedir. Bu tür yorumlara karşılık Küng, ahlakın dinin 
yerini almasının ne mümkün ne de hedeflenen bir durum olduğunu özellikle vurgular. 
Ona göre küresel ahlak, dinin yerine ikame edilmek üzere tasarlanmış değildir; zira 
din, yalnızca ahlakî normlar belirlemek ve bunlara yaptırım kazandırmakla kalmaz, 
aynı zamanda insanın varoluşsal sorularına —nereden gelip nereye gittiği gibi— 
cevaplar sunar, böylece insan hayatına anlam ve yön kazandırır. Bununla birlikte din, 
bireye spiritüel bir bilinç kazandırır, kendine özgü bir dünya görüşü oluşturur ve 
insan yaşamına derinlik katar. Evrensel bir ahlak ise bu işlevleri yerine getiremez. 
Dolayısıyla Küng’e göre ahlak ile din arasında bir ilişki bulunmakla birlikte, ahlak 
hiçbir surette dinin yerine geçemez.76 

Küng’ün konuya dair açıklamaları, küresel ahlak düşüncesinin dinin yerine 
ikame edilmediğini ortaya koyma çabası taşısa da, literatürde yöneltilen eleştirileri 
bütünüyle bertaraf edebilmiş değildir. Nitekim küresel ahlak, birçok araştırmacı 
tarafından, dini yalnızca ahlakî bir yapı olarak tanımladığı ve bu suretle dini ahlaka 
indirgediği gerekçesiyle eleştirilmiştir. Özellikle Küresel Ahlak Beyannamesi’nde 
aşkın bir varlığa doğrudan atıfta bulunulmaması ve dikkatin yalnızca dinî ahlak 
ilkeleri etrafında yoğunlaşması, dinin ahlakla özdeşleştirildiği izlenimini 
güçlendirmektedir. Bu bağlamda eleştiride bulunan yazarlardan biri olan Frans P. M. 
Jespers, Batı Avrupa ve Kuzey Amerika toplumlarında, dinin genellikle bir ahlak 
sistemine indirgenmiş biçimde algılandığını belirtmekte, buna karşılık Müslümanlar, 
Budistler, Hindular ve diğer pek çok dinin müntesipleri açısından dinin, yalnızca 

 
75 Küng, Theology for the Third Millennium, 240. 
76 Küng, A Global Ethic for Global Politics and Economics, 142-143. 



BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA ve TAZAMMUNLARI 

24 

bireysel eylemleri düzenleyen bir normatif çerçeve değil, aynı zamanda bütün 
varoluşu kuşatan ve anlamlandıran kapsamlı bir yapı olduğunu vurgulamaktadır. 
Dolayısıyla, dini salt ahlak düzlemine indirgemek bu topluluklar açısından kabul 
edilebilir bir yaklaşım değildir. Jespers’a göre, dinin bu tarzda yalnızca ahlak ile 
sınırlanması hem dinin bütüncüllüğünü zedeleyecek hem de ahlakın kendisine zarar 
verecek sonuçlar doğurabilecektir.77  

Küresel ahlak düşüncesini bir tür insan hakları ahlakı olarak değerlendiren 
teoloji profesörü David Hollenbach, insan hakları fikrinin insan varlığına bir anlam 
atfettiğini ve ona özel bir onur niteliği yüklediğini ileri sürmektedir. Ancak 
Hollenbach, bu yaklaşımın birtakım sorunlar barındırdığını da ifade eder. Zira insana 
bu şekilde anlam yüklemeyen ya da insan onurunu farklı biçimlerde temellendiren 
dinlerin, bu anlayış doğrultusunda kendilerini dönüştürmeye zorlanabilecekleri 
ihtimali dikkat çekicidir.78 Nitekim benzer eleştiriler, insan onuru fikrinin temelinde 
Tanrı’nın İsa’da bedenleşmesi inancının bulunduğu ve bu inancı paylaşmayanlar 
açısından insan onurunun rasyonel olarak temellendirilmesinin güç olduğu yönünde 
de dile getirilmiştir.79 Bu bağlamda küresel ahlakın merkezine yerleştirilen 
“humanity” ilkesi, belirli bir insan ve insanlık anlayışını içermekte olup, bu yönüyle 
dinler üstü evrensel bir çerçeve sunma iddiasını zayıflatmakta ve tüm dinleri eşit 
derecede kapsama imkanını sınırlamaktadır.  

Humanist kritere yöneltilen bir diğer dikkat çekici eleştiri ise, “insanlık” 
kavramının evrensel değil, toplumsal bağlamlara göre değişkenlik arz eden, izâfî bir 
mahiyet taşıdığı yönündedir. Nitekim kimi eleştirmenler, farklı kültürel bağlamlarda 
insanlık anlayışının köklü biçimde ayrışabileceğini örneklerle ortaya koymaktadır. 
Meselâ, Hintli köylüler açısından üç öğün balık tüketen bir dul kadın, toplumun 
inançlarına aykırı hareket ettiği gerekçesiyle, yoksul bir hastayı tedavi etmeyi 
reddeden bir hekimden daha fazla kınanabilir. Bu örnek, “insanlık” ilkesinin farklı 
toplumsal yapılarda bambaşka şekillerde algılanabileceğini ve bu sebeple objektif 
bir “insanlık” anlayışından söz etmenin zorluğunu göstermektedir. Dolayısıyla 
küresel ahlakın, bu anlamda herkes için geçerli ve bağlayıcı bir kriter sunmakta 
yetersiz kaldığı dile getirilmiştir.80 Buna ek olarak, insanlık kriterinin örtük biçimde 
ideal bir insanlık tipini genelleştirdiği, oysa dünya üzerindeki pek çok bireyin bu 
kıstasa göre yaşamamakla kalmayıp, kimi zaman buna karşı bilinçli bir biçimde 
mesafe koyduğu da hatırlatılmaktadır. Bu durumda, söz konusu prensibin çok sayıda 
insan için herhangi bir anlam taşımayacağı, hatta bu ilkenin, insanın gerçek doğasına 
aykırı bir tasavvur içerdiği yönündeki eleştiriler de gündeme gelmiştir.81   

 
77 Jespers, “Reflections on the Declaration of A Global Ethic”, 68. 
78 David Hollenbach, The Global Face of Public Faith: Politics, Human Rights and Christian Ethics 
(Washington D. C.: Georgetown University Press, 2003), 233, 246-248.  
79 José Casanova, “The Sacralization of the Humanum: A Theology for A Global Age”, International 
Journal of Politics, Culture and Society 13/1 (1999), 37. 
80 Jean Porter, “The Search for A Global Ethic”, Theological Studies 62/1 (2001), 119-120. 
81 Jespers, “Reflections on the Declaration of A Global Ethic”, 62-63. 



Hümeyra ÖZTURAN 

25 

Küresel ahlak düşüncesi, insan haklarına yaptığı yoğun vurgu sebebiyle de 
eleştirilere konu olmuştur. Haklar fikrinin tarihsel olarak kaçınılmaz bir biçimde Batılı 
bir zihin yapısının ürünü olduğu yönündeki kanaatten hareketle, küresel ahlak 
anlayışının da esasen Batı merkezli bir girişim olduğu ileri sürülmüştür.82 Özellikle 
Doğu dinlerine mensup birçok kimse, “insanlık” ilkesinin, Hıristiyan düşüncesinden 
etkilenmiş Avrupa humanizminin bir uzantısı olduğunu ve bu sebeple tipik bir Batı 
karakteri taşıdığını dile getirmiştir.83 Bu yöndeki eleştirileri dile getiren isimlerden 
biri de Riffat Hassan’dır. Hassan, 1948 tarihli İnsan Hakları Evrensel Beyannamesi’nin 
insan haklarının kaynağını dinle ilişkilendirmediğini ve takip eden süreçte insan 
hakları söyleminin seküler bir zemin üzerinde şekillendiğini belirtmektedir. Bu 
bağlamda “humanizm” kavramının da bugüne dek büyük ölçüde “seküler 
humanizm” şeklinde anlaşıldığını vurgulayan Hassan, bu tarihsel arka plan sebebiyle, 
insan hakları ya da insan onuru gibi kavramların küresel ahlak söylemi içerisinde yer 
alsa dahi, Müslümanlarda etkili bir karşılık bulamayacağını ifade etmektedir.84 

İnsanlık ölçütünü tamamlayıcı olarak sunulan altın kural ilkesi ise, bireysel 
değerlendirmeden ortak ahlak çıkarması nedeniyle kusurlu görülmüş ve bu nedenle 
yetersiz olmakla eleştirilmiştir. Altın kurala göre birey, kendisi için uygun gördüğü 
bir davranışı başkaları için de uygun görmelidir. Ancak bu ilkenin, insanların 
birbirlerinden olan beklentilerinin farklı olabileceği gerçeğini yeterince dikkate 
almadığı yönünde eleştiriler bulunmaktadır. Örneğin bir kişi, her koşulda malının 
korunmasını isterken; bir diğeri, malının başkası tarafından, ciddi bir ihtiyaç halinde 
alınmasını makul karşılayabilir. Bu durumda, altın kurala göre aynı eylem hem ahlakî 
hem de gayri ahlakî sayılabilir. Bu da ahlakî değerlendirmelerde ciddi bir belirsizliğe 
ve karmaşaya neden olabilir.85 

Ayrıca, altın kuralın soyut yapısı sebebiyle somut problemlere çözüm 
üretmede yetersiz kalacağı ve bu nedenle daha belirgin biçimde somutlaştırılması 
gerektiği de dile getirilen bir diğer eleştiridir.86 İlkenin genel hatlarıyla anlaşılır 
olmakla birlikte, somut durumlara uygulandığında yetersiz kaldığı ifade edilmiştir. 
Bu bağlamda, altın kuralın ve dolayısıyla küresel ahlak hareketinin, 
uygulanabilirlikten uzak ve ütopik bir girişim olduğu da ileri sürülmüştür.87 

 
 

 
82 William Schweiker, “A Preface to Ethics: Global Dynamics and the Integrity of Life”, Journal of 
Religious Ethics 32/1 (2004), 28. 
83 Casanova, “The Sacralization of the Humanum”, 28. 
84 Riffat Hassan, “A Muslim’s Refections on A New Global Ethics and Cultural Diversity”, De Kracht 
van Cultuur Conference (Amsterdam, 8 November 1996). (http://kvc. 
Minbuza.nl/uk/archive/amsterdam/ukverslag_hassan.html 25.03.2008) 
85 Jespers, “Reflections on the Declaration of A Global Ethic”, 65. 
86 Martin Robra, “Affirming the Rule of Global Movements for Global Ethics”, The Ecumenical Review 
52/4 (2000), 473. 
87 Falk, “Hans Küng’s Crusade”, 77. 



BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA ve TAZAMMUNLARI 

26 

3.2. Küresel Ahlak ve Dinin Örtüşmediğine Dair Eleştiriler 
Küresel ahlak anlayışına yönelik dinî içerikli eleştirilerden biri de, dinin 

öğretileriyle bu ahlak anlayışının ilkeleri arasında bir uyumsuzluk ortaya çıktığında 
nasıl bir yol izleneceği sorusudur. Bu eleştiriyi dile getiren Macar Bilimler 
Akademisi’nden Zoltán Turgonyi, dinî inançlarıyla küresel ahlak ilkelerini 
bağdaştıramayan bir bireye, dinini terk ederek küresel ahlakı benimsemesi yönünde 
ne tür bir gerekçe sunulabileceğini sorgular. Ona göre, Tanrısal vahye alternatif 
olarak önerilen herhangi bir bildirinin inandırıcılığı son derece kuşkuludur. Bu 
nedenle Turgonyi, “ahlakta müşterek zemin”in neyi ifade ettiğinin daha açık bir 
biçimde tanımlanması gerektiğini savunur. Eğer bu ortak değerler, dinlerde 
müşterek olarak yer alan yasakların bir özeti niteliğindeyse, bir kültürde iğrenç 
sayılan bir davranış başka bir kültürde yasaklanmadığı için bu davranışı hoş görmek 
zorunda kalabiliriz. Bu durumda bir birey, kendi inanç sistemiyle örtüşmeyen, hatta 
ona aykırı olan fikirleri kabul etmek için hiçbir gerekçe bulamayabilir. Öte yandan, 
ahlaktaki müşterek zemin her din ve kültürde meşru görülen davranışların 
toplamından oluşuyorsa, bu kez de her kültür, kendisi için zorunlu gördüğü değerleri 
diğerlerine dayatmış olur. Üstelik eğer adalet anlayışı her bireyin kendi dünya 
görüşüne dayanıyorsa, o hâlde yeni bir evrensel değerler sistemi oluşturmaya da 
gerek kalmayacaktır.88  

Küresel ahlakın dinî perspektifle örtüşmediğine dair başka bir eleştiri de, yine 
Hassan tarafından dile getirilmiştir. Hassan’a göre, bir Müslüman zaten dininde 
gerekli insan haklarını ve ahlak ilkelerini bulmaktadır; bu nedenle, yeni bir ahlak 
sistemi geliştirme ihtiyacı hissetmez. Ona göre Kur’ân-ı Kerîm, Müslümanlar 
açısından temel hakları, özgürlükleri ve ahlakî kuralları yeterli biçimde içermektedir. 
Bu bağlamda, küresel ahlak anlayışı Müslüman birey için yeni hiçbir değer 
sunmamaktadır. Dolayısıyla, toplumsal ve ahlakî dönüşüm gücüne sahip olmayan 
bildirgelere din mensupları ilgi göstermeyecek, ihtiyaç duymadıkları bu tür 
oluşumlara yönelmeyeceklerdir.89 Nitekim Turgonyi de benzer bir noktaya işaret 
ederek, böyle bir durumda küresel ahlak düşüncesinin herhangi bir ikna edici cevap 
sunmadığını ileri sürmektedir.90 

Bu bağlamda dikkat çeken bir diğer husus, küresel ahlak anlayışının, dinlerin 
mevcut kurallarının küresel sorunlara çözüm üretemediğini ve bu nedenle dinî 
öğretilerin —diğer dinleri de kapsayacak şekilde— yeniden gözden geçirilmesi 
gerektiğini öne sürmesidir.91 Ancak Turgonyi’ye göre, kutsal bir kaynaktan türeyen 
kuralların değişmesi gerektiğini kabul eden bir bireyin, başka kutsal geleneklere 
değer atfetmesi tutarsız ve anlamdan yoksundur. Bu durumda birey hem kendi dini 

 
88 Zoltán Turgonyi, “Universalism, Relativism and the Possibilities of A Global Ethic”, The Age of 
Global Dialogue Conference (Budapeşte 1997). (http://www.phil-inst.hu/intezet/tz01_p.htm 
09.03.2008)  
89 Hassan, “A Muslim’s Reflections”. 
90 Turgonyi, “Universalism, Relativism”. 
91 Turgonyi, “Universalism, Relativism”.   



Hümeyra ÖZTURAN 

27 

geleneklerini hem de diğer geleneksel veya modern değerleri aynı düzlemde 
değerlendirerek, kutsal olanı seküler ölçütlerle tartışmaya açmış olur. Zira küresel 
ahlak, bireysel vicdana dayansa da evrensel düzeyde bağlayıcılık iddiası 
taşımaktadır. Bu nedenle, belirli bir geleneğe göre meşru sayılabilecek bir eylem 
(örneğin bir cezalandırma biçimi), evrensel ahlak anlayışına göre suç kabul edilerek 
cezalandırılabilir.92 Bu tür çatışmalar, Turgonyi’ye göre küresel ahlakın 
uygulanabilirliğini ciddi şekilde sorgulatmaktadır. Hatta o, küresel ahlakın tam 
anlamıyla hayata geçirilmesi durumunda geriye yalnızca iki tür dinin kalacağını ileri 
sürer: Ya ahlakî kuralları tesadüfen küresel ahlakla örtüşen dinler ya da sabit bir ahlak 
sistemi olmayan dinler. Bu tespit, aynı zamanda küresel ahlak anlayışının başarısının, 
dinlerin ahlakî ilkeleriyle bu evrensel çerçevenin rastlantısal bir biçimde örtüşmesine 
bağlı olduğunu ima etmektedir.93   

Küresel ahlak anlayışına yönelik bir diğer eleştiri de, bu çağrının postmodern 
bir yaklaşım içerdiği ve dinin özünü sınırlayıcı bir mahiyet taşıdığı yönündedir. 
Jespers, bildirgede dinlere yapılan çağrının doğrudan dinlerin kendilerine değil, 
yalnızca bu dinlerde yer alan evrensel ahlakî ilkeler üzerinden gerçekleştirilmesini bu 
açıdan sorunlu bulur. Ona göre, küresel ahlak düşüncesinin temelinde yatan 
varsayım, dinin ancak kozmopolit bir nitelik kazandığında işlevsel olabileceği 
yönündedir. Bu da yalnızca dini sınırlamakla kalmaz, aynı zamanda din ile siyaset 
arasındaki sınırın bulanıklaşmasına yol açar. Jespers, din ile siyasetin ayrımının 
Aydınlanma düşüncesinin bir ürünü olduğunu hatırlatır ve beyannamenin 
öngördüğü “ahlakta müşterek zemin”in, modern toplumlarda zaten yasa aracılığıyla 
sağlandığını ileri sürer. Hatta ona göre, liberal politikaların etkisiyle bu ortak zemin 
giderek ortadan kalkmış ve şimdi yeniden bir deklarasyon aracılığıyla kurulmaya 
çalışılmaktadır. Ancak bu sefer, kapsayıcı bir ahlak sistemi sunan dinler kullanılarak 
yapılmaktadır. Jespers’a göre bu yaklaşım, dinin ruhunu canlandırmak yerine onu 
zayıflatmakta ve din ile siyaset arasındaki sınırı daha da belirsiz hâle getirmektedir.94 

Bildirgenin, dinlerin ahlakî ilkeleri arasından yalnızca diğer dinlerle uzlaşabilir 
olan, başka bir deyişle evrensel olarak kabul edilebilecek değerleri seçme teşebbüsü, 
küreselleşmenin kültürel etkileriyle de yakından ilişkilidir. Küreselleşmenin çift yönlü 
etkisi bağlamında değerlendirildiğinde, bir yandan gelenek ve değerlerin yeniden 
gündeme gelmesine imkân tanınmakta, diğer yandan ise evrensel nitelik taşımayan 
unsurların silinmesine yol açılmaktadır. Bu sürecin sonunda yalnızca evrensel olan ya 
da evrenselleştirilebilen değerlerin yaşam alanı bulabildiği görülmektedir.95 Bu 
çerçevede küresel ahlakın da dinî ahlak anlayışları üzerinde benzer bir seçiciliğe 
yönelmesi, bir dinin diğerleriyle örtüşmeyen kendisine has ahlakî ilke ve değerlerinin 
giderek aşınması sonucunu doğurabilir. 

 
92 Turgonyi, “Universalism, Relativism”. 
93 Turgonyi, “Universalism, Relativism”. 
94 Jespers, “Reflections on the Declaration of A Global Ethic”, 67-68. 
95 Hasan Onat, “Küreselleşme ve İslam’ı Yeniden Düşünmek”, Dinî Araştırmalar 6/17 (2003), 31. 



BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA ve TAZAMMUNLARI 

28 

Küresel Ahlak Beyannamesi'nde yer almayan dinî kaynaklı ahlakî ilkelere 
ilişkin olarak, Hans Küng’ün özel bir çaba gösterdiği görülmektedir. Beyanname 
yalnızca ortak mutabakat sağlayabilecek ilkeleri ortaya koymakla yetinmemekte, 
aynı zamanda dinî ahlaka bir çağrı da içermektedir. Metnin son bölümünde inanç 
topluluklarına, kendi özgün ahlakî ilkelerini formüle etmeleri yönünde açık bir davet 
bulunmaktadır. Buna göre dinlerin; hayat, ölüm, acıya katlanma, suçların 
bağışlanması, yardımseverlik, feragat, merhamet ve sevinç gibi temel insani 
durumlara dair öğretilerinin ortaya konması, dünya ahlakı kavramının hem daha 
anlaşılır hem de daha somut hale gelmesini sağlayacaktır.96 Ayrıca Küng, din 
âlimlerine yönelik olarak da, kendi geleneklerinin söz konusu evrensel değerleri ne 
ölçüde içerdiğini, bu değerlerle ne ölçüde örtüştüğünü ve bu çabaya hangi özgün 
katkıları sunabileceğini araştırmaları çağrısında bulunmaktadır.97 Bu yaklaşım, 
yalnızca dinlerarası ortak ilkeleri vurgulamakla kalmadığını, aynı zamanda genel 
anlamda dinî ahlakî ilkelerin de tartışmaya açılmak istendiğini göstermektedir. Ne 
var ki, farklı dinî geleneklerden kaynaklanan ahlakî ilkelerin birbiriyle çelişmesi 
durumunda nasıl bir yol izleneceği hususu belirsizliğini korumaktadır. Daha da 
önemlisi, bu ilkelerin küresel ahlakın temelini oluşturan “insanlık” ilkesine aykırı 
düşmesi durumunda reddedilmeleri gerektiği daha önce metinde ifade edilmiştir. Bu 
durum ise, dinlerin temel iddialarıyla bir uyumsuzluk taşıdığı gerekçesiyle ilk eleştiri 
maddesinde gündeme getirilmişti. 

3.3. Dört Emir Çerçevesindeki Eleştiriler 
Küresel ahlakın ikinci kısmı, bütün dinlerde var olduğu ifade edilen dört temel 

emre dayanmaktadır. Ancak söz konusu dört emrin, her bir dindeki kendi 
bağlamından çıkarılmasının tehlikeli olduğu ifade edilmiştir. Buna göre dinlerde 
bulunan “hırsızlık yapma, yalan söyleme!” gibi emirler, her dinin kendi sistemi 
içerisinde temellendirilmiştir. Mesela “altın kural” (golden rule) olarak ifade edilen 
“sana yapılmasını istemediğin şeyi başkasına yapma” kuralı, her dinde farklı bir temel 
sebebiyle kuraldır. Çünkü her din bütüncül (holistik) bir yapıdır. Hatta bu sebeple 
dinî ahlakın sadece teolojik değil aynı zamanda soteriolojik* olduğu söylenmiştir. 
Yani her dinin farklı “son”ları arzulaması sebebiyle de ahlakî olarak kökten farklı 
oldukları ileri sürülmektedir. Meselâ bir Budist ahlaklı eylemleriyle Nirvana’ya ermek 
isterken bir Müslüman cennete ulaşmayı arzulamaktadır. Dolayısıyla din 
mensuplarının sosyal yapılanma ve ahlakî uzanımları da buna göre değişiklik arz 
etmektedir.98 Bu sebeple dinî ilkelerin görünürdeki benzerliklerinin, aralarında ortak 
bir ahlak anlayışının var olduğunu ispata yetmediği dile getirilmiştir. 

 
96 “Declaration Toward A Global Ethic”, 25-26. 
97 Küng, “The History, Significance and Method of the Declaration Toward a Global Ethic”, 69. 
* “Soteriology”, Yunanca kurtarıcı anlamındaki “soter” ve mantık, akıl anlamındaki “logos” 
kelimelerinden oluşmuş bir kavram olup, dinlerin kurtuluş öğretilerine dair çalışmalara verilen addır. 
Soteriologic ise bu çalışmalarla ilgili olan anlamındadır. 
98 David Cheetham, “The ‘Global Ethic’: Criticisms and the Possibilities of Post-secular Thinking”, 
Islam and Christian-Muslim Relations 18/1 (2007), 21. 



Hümeyra ÖZTURAN 

29 

Küresel Ahlak Beyannamesi’nde, dinî geleneklerde yaygın olarak olumsuz 
biçimde (örneğin “hırsızlık yapma!”) formüle edilen ahlakî ilkeler, hem olumsuz hem 
de olumlu biçimleriyle (“adil ve dürüst davranmalısın!”) birlikte sunulmuştur. 
Jespers, bu yöntemi eleştirerek, olumlu formülasyonların daha çok kültürel 
yaklaşımlara ait olduğunu, dinî geleneklerde ise kuralların kendi bağlamları içinde 
genellikle olumsuz biçimde ifade edildiğini ileri sürmektedir. Jespers’a göre, eğer 
küresel ahlak dinî mahiyet taşıyan bir girişimse, ahlakî ilkelerin orijinal biçimleriyle 
muhafaza edilmesi gerekir. Dinî kuralların biçimsel yapısıyla oynanmasının, içerik 
açısından da bazı anlam kaymalarına ve dolayısıyla sakıncalı sonuçlara yol 
açabileceğini savunmaktadır.99 

Küresel ahlakın dinî iddialarına yönelik bir diğer eleştiri, bu yaklaşımın din ile 
ahlakın birbirinden ayrılabilir yapılar olduğu varsayımına dayandığı yönündedir. Bu 
varsayıma göre, dinlerin farklılıkları kabul edilse bile ahlak alanında bir uzlaşının 
mümkün olabileceği düşünülmektedir. Ancak bu yaklaşım, din ile ahlakın birbirinden 
bağımsız iki alan olarak ele alındığını ve aralarındaki bağın zayıflatıldığını 
göstermektedir. Birmingham Üniversitesi Teoloji ve Din Bölümü’nden Dr. David 
Cheetham, küresel ahlak eleştirilerini konu alan bir makalesinde bu tutumu modern 
döneme özgü bir ayrım olarak değerlendirir. Cheetham’a göre bu yaklaşım, dinin 
yalnızca bireysel inanç değil, aynı zamanda toplumsal bir proje olduğu gerçeğini göz 
ardı etmektedir. Ona göre ahlakî ilkeler yüzeysel olarak benzer görünse de, bu 
ilkelerin içeriği, anlamı ve uygulanışı her dinde özgün bir yapı içerisinde 
şekillenmektedir. Bu nedenle din ile ahlakı birbirinden bağımsız kategoriler olarak 
değerlendirmek, sağlıklı ve tutarlı bir yaklaşım değildir.100 

3.4. Küresel Ahlak Hareketinin Amacından Çıkması İhtimaline Dair 
Eleştiriler 

Küresel ahlakın masum bir ahlak hareketi olmasına karşılık hedefinden 
çıkabileceği ve farklı gayelerin aracına dönüşebileceği eleştirisi de dikkate değer bir 
tenkitler bütününü oluşturmaktadır. Küresel ahlakın dinler arası diyalog çağrısının 
Avrupacılığın veya Kuzey Amerika emperyalizminin bir aracı ve onların sosyal 
sıkıntılarının bir çözümü olarak kullanılabileceği eleştirisi bunlardan biridir. Bu 
eleştiriye göre dinî diyalog ancak, yerli dinleri ve sıradan inananları da kapsayacak 
tarzda gerçekleştirilirse başarılı olabilir.101 Diyaloğun potansiyel tehlikelerine dikkat 
çeken isimlerden biri de Teoloji Profesörü Paul F. Knitter'dir. Kendisi, dinî ya da 
kültürel diyalogun, ekonomik ve politik güce sahip olan kesimlerce mevcut güç 
dengelerini koruma aracı olarak kullanılabileceği uyarısında bulunmaktadır. Ona 
göre, küresel kültür nasıl ki evrensellik iddiasıyla ortaya çıkarken aynı zamanda 
sömürü mekanizmalarının bir parçası hâline gelebiliyorsa, küresel ahlak da benzer 
biçimde evrensel ve soylu bir çaba gibi görünmekle birlikte egemen güçlerin aracı 

 
99 Jespers, “Reflections on the Declaration of A Global Ethic”, 65-66. 
100 Cheetham, “The ‘Global Ethic’”, 22. 
101 Jespers, “Reflections on the Declaration of A Global Ethic”, 70-71. 



BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA ve TAZAMMUNLARI 

30 

hâline gelebilir. Knitter, bu bağlamda diyaloğun da benzer bir şekilde 
araçsallaştırılabileceği tehlikesine işaret eder. Ne Küng'ün ne de küresel ahlakı 
savunan diğer düşünürlerin bu tehdidin farkında olduklarını dile getirir. Bu eleştiri, 
küresel ahlakın nötr ve evrensel bir zemin sunduğu yönündeki varsayımı 
sorgulamaya açmakta; onun, görünürdeki evrenselliğine rağmen, hâkim güç 
yapılarının ideolojik bir aracı hâline gelme riskini gündeme getirmektedir.102 

Küresel ahlak hareketinin bir dinî çeşitlilik yaklaşımına dönebilme ihtimali de 
benzer bir amacından sapma olarak düşünülebilir. Küresel ahlakın, hareketin temel 
ilkelerinin belirlenmesi noktasında bütün dinleri eşit şekilde konumlandırması, dünya 
barışı için dinlerin birbirleriyle mücadeleden ve üstünlük iddialarından 
vazgeçmelerine yönelik dinlere çağrısı, dinlerin manevî gücüne dair vurgularda 
bütün dinlerden aynı düzeyde bahsedilip herhangi bir istisnanın yapılmayışı103 gibi 
durumlar göz önüne alındığında, beyannamenin dinî çeşitliliğe dair birtakım 
tazammunlarının bulunduğunu söylemek mümkündür. Farklı tasniflerden söz etmek 
mümkün olmakla birlikte, dinî çeşitlilik konusundaki temel felsefî yaklaşımlar 
dışlayıcılık, çoğulculuk ve kapsayıcılık olmak üzere üçe ayrılmaktadır. Dışlayıcılık 
yaklaşımına göre tek bir din tam hakikati ve nihaî kurtuluşu içermektedir. 
Çoğulculuğa göre ise öğretilerindeki farklılığa rağmen her din kurtuluşa götürme 
hususunda yardım edebilir. Her üç yaklaşımın da çok sayıda biçimleri literatürde yer 
almış ve çok farklı çoğulcu, kapsayıcı yaklaşımdan söz etmek mümkün hale gelmiştir. 
Küresel ahlakın temel metinleri onu açık biçimde herhangi bir çoğulculuk modeline 
veya yaklaşım türüne dâhil etmemekle birlikte Küng’ün bireysel teolojisini inceleyen 
kaynaklar, onu çoğulculuk ile kapsayıcılık arasında konumlandırmıştır.104 
Kapsayıcılık, hangi dinin hakikat kaynağı olduğu sorusuyla hangi din veya dinlerle 
kurtuluşa erilebileceği sorularını birbirinden ayırır. Buna göre öğretisiyle ve kurtuluş 
vaadiyle hak olan tek bir din olsa da başka bir din aracılığıyla da –hak din bilinmese 
bile- kurtuluşa ulaşılabilmektedir. Kısaca bu yaklaşım, kurtuluş için gerçek dinî bilgiyi 
zorunlu görmemektedir.105  

Küng, kurtuluş için benimsediği yol olan Hıristiyanlığın, diğer dinlerdeki 
hakikat unsurlarını tümüyle yadsımadığı görüşündedir. Ona göre bir kişinin kendi 
seçtiği dini "hak din" olarak kabul etmesi, diğer tüm dinlerin bütünüyle yanlış 
olduğunu varsaymasını gerektirmez. Küng, bu görüşünü Hıristiyanlık bağlamında 
temellendirerek, Hıristiyanlık dışındaki dinlerin koşullu olarak hak olduğunu savunur. 
Diğer dinler, Hıristiyan inancının temel mesajını açıkça reddetmedikleri sürece belirli 
açılardan hakikati içerirler ve bu yönleriyle Hıristiyanlığı zenginleştirici bir işleve de 

 
102 Paul F. Knitter, “Pitfalls and Promises for A Global Ethics”, Buddhist-Christian Studies 15 (1995), 
221-222. 
103 “Declaration Toward A Global Ethic”, 16. 
104 Mustafa Çakmak, Çağdaş Batı ve İslam Düşüncesinde Dinsel Kapsayıcılık (İstanbul: İz Yayıncılık, 
2014), 121.  
105 Michael Peterson vd., Akıl ve İnanç: Din Felsefesine Giriş, çev. Rahim Acar (İstanbul: Küre Yay., 
2006), 398-399. 



Hümeyra ÖZTURAN 

31 

sahip olabilirler. Küng'e göre hiçbir din, hakikatin tamamını kapsayamaz; bu yalnızca 
Tanrı’ya mahsustur. Bu nedenle Hıristiyanların da mutlak hakikati yalnızca kendi 
dinlerinde barındırdıklarını iddia etmeleri doğru değildir. Aziz Pavlus’un ifadesiyle, 
insan ancak “bir aynada” hakikati tanıyabilir, yani Tanrı bilgimiz sınırlıdır ve 
bulunduğumuz tarihsel, kültürel ve coğrafi bağlamla şekillenir. Bu çerçevede Küng, 
farklı din ve mezheplere mensup milyonlarca insanla birlikte bir “hakikat yolculuğu” 
içerisinde olduğumuzu vurgular. “Yolda yalnız değiliz” diyerek bu yolculuğun, 
“benimki-seninki”, “benim dinim hak-seninki bâtıl” gibi ayrımcı karşıtlıklarla değil, 
diyalog ve karşılıklı öğrenme anlayışıyla sürdürülmesi gerektiğini ifade eder. Bu 
sürecin anlamlı olabilmesi için, bireylerin diğer dinlerin kendi doğrularını öğrenmeye 
açık, istekli ve hazır olmaları gerektiğini savunur.106 Anlaşıldığı üzere Küng, tek bir 
dini hak kabul etmekle beraber, diğerlerinin de kurtuluş imkanından bahsetmesi 
yönüyle kapsayıcı yaklaşıma yakın görünmektedir. Ancak Küng’ün ikili perspektif 
geliştirmesi, Hıristiyanî yolu seçerek bu yolun temel kriterlerine uygunluğa göre bir 
“hakikat payı”ndan söz etmesi, onu kendine has değerlendirmek gerektiğini 
düşündürmektedir. Dolayısıyla Küng’ün, çoğulculukla kapsayıcılık arasında kendine 
has bir yaklaşıma sahip olduğunu söylemek çok da yanlış görünmemektedir.107  

Bu noktada Küng’ün din anlayışını, özellikle teolojik temellendirme açısından, 
Huston Smith’in savunduğu ezelî hakikat (perennialism) öğretisiyle ilişkilendirmek 
de mümkündür. Smith’in perennializm anlayışına göre, zaman ve mekândan 
bağımsız bir şekilde var olan, değişmez ve metafizik bir gerçeklik mevcuttur. Tüm 
varlık bu yüce ve aşkın gerçekliğin bir tezahürüdür. Bu ezelî hakikat, tüm büyük dinî 
geleneklerde özü itibarıyla bulunmaktadır, ancak tarihsel süreçte ve metafizik 
yorumlarda ortaya çıkan farklılıklar, bu ortak özün zamanla örtülmesine neden 
olmuştur.108 Perennialist yaklaşım, işte bu ortak metafizik özü yeniden keşfetmeye 
ve ona dönüşü mümkün kılacak bir gelenek inşasına yöneliktir. Bu yaklaşım, yalnızca 
metafizik ortaklığa vurgu yapmakla kalmaz, aynı zamanda tüm büyük dinleri “tek bir 
gerçek Tanrı’nın vahyine dayanan yollar” olarak değerlendirir ve her birinin kurtuluşa 
götürebilecek nitelikte olduğunu kabul eder. Smith’in bu görüşü, Tanrı’nın insanlığın 
büyük kısmını gerçek hakikatten mahrum bırakacağı yönündeki fikri kabul edilemez 
bulmasına dayanmaktadır.109  

Smith’in düşünceleri çerçevesinde açıklanmaya çalışılan ezelî hakikat 
(hikmet) geleneği, içerdiği kapsayıcı yapı, dinler arası ortak paydaları öncelemesi ve 
bu ortaklık üzerinden yeni bir teolojik çerçeve inşa etmeye yönelmesi bakımından, 
Küng’ün yaklaşımıyla ve dolayısıyla küresel ahlak düşüncesiyle belirli benzerlikler 
taşımaktadır. Bu paralelliğin önemli göstergelerinden biri olarak, ezelî hikmet 
anlayışının çağdaş savunucularından Nasr’ın, Küresel Ahlak Beyannamesi’ni 

 
106 Küng, Theology For The Third Millennium, 254-255. 
107 Çakmak, Çağdaş Batı ve İslam Düşüncesinde Dinsel Kapsayıcılık, 121. 
108 Huston Smith, “Perennializm’in Process Kritiği: David Griffin’e Yanıt”, çev. Larif Boyacı, Unutulan 
Hakikat, ed. Huston Smith, David Rey Griffin (İstanbul: İnsan Yay., 1998), 243. 
109 Smith, “Perennializm’in Process Kritiği: David Griffin’e Yanıt”, 246-247. 



BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA ve TAZAMMUNLARI 

32 

imzalayanlar arasında yer alması dikkat çekicidir. Sonuç olarak, Küng’ün dinlerin 
hakikatine dair bireysel pozisyonunun, küresel ahlak teorisinden tamamen ayrı ve 
bağımsız düşünülmesinin zor ve eksik bir tasavvura yol açtığı söylenebilir. Çünkü 
Küng’ün kapsayıcılıktan ezelî hikmet anlayışına uzanan pek çok teolojik yaklaşımla 
alakasından söz edilebildiği ve küresel ahlakın da bu perspektifin zorunlu bir sonucu 
olarak ortaya çıktığı görülmüştür.  

SONUÇ 
90’lı yılların sonlarında İsviçreli teolog ve düşünür Küng’ün çalışmalarıyla 

şekillenen ve 1993 Dünya Dinleri Parlamentosu’nda kabul edilen Küresel Ahlak 
Beyannamesi ile açık biçimde ortaya konan küresel ahlak hareketinin kuruluş 
mantalitesinin arkasındaki dinî iddia ve tazammunlarını belirleyip, onlara dair 
eleştirileri ortaya koymaya çalıştığımız bu makalede pek çok neticeye varılmıştır. 
Öncelikle, küresel ahlak düşüncesindeki dinî iddia ve tazammunların bir kısmının, 
küresel dünyada dini canlandırma ve dinin etki alanının takdir edilmesi şeklinde dini 
olumlayıcı bir çerçevesi olduğu görülmüştür. Kendisini dinî ve dindarlarca 
hazırlanmış bir hareket olarak nitelemekten kaçınmayan küresel ahlak, ahlaklı bir 
dünya için dinlerde büyük bir imkân olduğunu vurgulamıştır. Ancak bu vurgu, 
dinlerin sahip olduğu bu imkânın sonuç verebilmesi için dinlerarası diyalogun 
sağlanması şartına bağlanmış, diyalogun da dinler arası hakikat probleminin 
çözülmesiyle sağlanabileceğine güçlü şekilde işaret edilmiştir. Bu da küresel ahlak 
hareketini zorunlu olarak teolojik alanla ilintili kılmıştır. Nitekim Hans Küng’ün, 
küresel ahlak fikrinden önce şekillendirmiş olduğu kendisine has teolojik yaklaşımını 
incelediğimizde görülmüştür ki küresel ahlak aslında Küng’ün ekümenik teolojisinin 
gerekli bir parçası olarak inşa edilmiş ve tabiri caizse bu teolojinin sistematik bir 
sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Bu nedenle küresel ahlak düşüncesini dinî iddia ve 
tazammunlarından ayrı düşünmenin doğru olmayacağı makalede belirginlik 
kazanmıştır.  

Teolojik uzantılarının mevcudiyeti, küresel ahlak düşüncesinin dinler ve 
onların hakikat iddialarıyla kendilerine özel dinî ahlak yaklaşımlarına ne oranda 
uygunluk gösterdiği sorusuna bizi götürmektedir. Bu hususta ortaya konan ilk 
eleştirileri incelediğimizde en sorunlu noktanın, küresel ahlak düşüncesinde insanlık 
ilkesinin dinlerin üzerine çıkarılıp onların hakikat iddiasını yargılayacak bir noktaya 
çıkarılması olduğu görülmüştür. Böyle bir hamlenin dinlerin özüne zarar verici ve 
dinlerin yerine geçecek seküler bir ahlak düzeni inşa etmenin ilk adımı olabileceği 
eleştirileri ifade edilmiştir. Ayrıca dinleri insanlık ilkesine göre değerlendirmenin, dini 
ahlaka indirgemek riskini taşıdığı da yine zikredilen sorunlardan biridir. “İnsanlık 
kriteri”nin Batılı bir zihin yapısının ürünü olduğu, bu nedenle doğası gereği seküler 
olduğu ve dinle uyumsuz olacağı, insanlık kavramının izafî olduğu ve bu nedenle söz 
konusu kriterin sınırlı ve evrensel olmayan bir insan anlayışına dayandığı gibi 
eleştiriler de diğer dikkat çekici yorumlardır. İnsanlık ölçütünü tamamlayıcı olarak 
sunulan altın kural ilkesi ise bireysel ahlakî perspektife dayanacağı ve soyut olduğu 
için yetersiz kalacağı gibi eleştirilere maruz kalmıştır.  



Hümeyra ÖZTURAN 

33 

Küresel ahlakçıların dinler arasında mutabakat kurulabileceğini düşündükleri 
“ahlakta müşterek zemin” anlayışının belirsiz olduğu da küresel ahlakın dinlerin 
özüyle uyuşmadığına dair bir argüman olarak ileri sürülmüştür. Pek çok yazar, bir din 
mensubunun neden kendi dini sınırlarından çıkarak küresel ahlakı kabul etmeye 
yöneleceğini ve kendisi için kutsal olanı seküler ölçütlerle tartışmaya açmasının ne 
kadar anlamlı olacağını sorgulamıştır. Bu eleştirilerdeki ana nokta, küresel ahlakın, 
dinlere “ancak kozmopolit nitelik kazanırsanız işlevsel olabilirsiniz” mesajı verdiği ve 
böylece dinlerin özünü sınırlamaya yönelik bir çerçeve çizdiğidir. Üstelik dinlerin 
ahlakî öğütleri arasında bir çelişki belirdiğinde nasıl bir yol izlenmesi gerektiğine dair 
bir cevap da başlangıç dönemi metinlerinde bulunmamaktadır. Bütün bu gerekçeler, 
küresel ahlakın dinle örtüşmediği yönünde literatürde zikredilen ilk kanaatler olarak 
makalede belirginlik kazanmıştır.  

Küresel ahlakın dört temel emri etrafındaki eleştiriler ise göstermektedir ki 
dinî emirlerin bağlamından çıkarılıp ahlakî bir teoride farklı bir bağlama oturtulması 
pek çok risk taşıyabilir. Bu bağlamda küresel ahlakın, din ve ahlakın birbirinden farklı 
şeyler olduğuna dair gizli bir varsayıma dayandığı ve bunun dinî ahlakların özüne 
zarar verebileceği vurgulanmıştır. Nitekim küresel ahlak hareketinin amacından 
sapabileceğine dair eleştiriler de “dinlere zarar verme” ihtimaline odaklanmaktadır. 
Küresel ahlakın emperyalizmin yeni bir aracı olabileceği ve bir dinî çeşitlilik 
yaklaşımına dönüşebileceği de bu bağlamda ifade edilmiştir. Makaledeki 
incelememiz de gösterilmiştir ki zaten küresel ahlak dinî çeşitliliğe dair bazı 
tazammunlar taşımakta, Küng’ün çoğulculukla kapsayıcılık arasındaki kendisine has 
yaklaşımıyla organik bir bağı bulunmaktadır. Netice olarak küresel ahlak 
düşüncesinin, dinî iddia ve tazammunlarından ayrı düşünülmesinin doğru 
olmayacağı, söz konusu iddia ve tazammunların ise Küng’ün kişisel teolojik 
tercihleriyle kuvvetli bir bağ taşıdığı sonucuna ulaşılmıştır. Bu nedenle son olarak, 
küresel ahlakın sadece bir ahlak teorisi değil, teolojik uzantıları olan kapsamlı bir 
proje olduğu neticesine varmak mümkün görünmektedir.  

  



BAŞLANGIÇ DÖNEMİNDE HANS KÜNG’ÜN KÜRESEL AHLAK HAREKETİNİN DİNÎ İDDİA ve TAZAMMUNLARI 

34 

KAYNAKÇA 
Casanova, José. “The Sacralization of the Humanum: A Theology for A Global Age”. 

International Journal of Politics, Culture and Society 13/1 (1999), 21-40. 
Cheetham, David. “The ‘Global Ethic’: Criticisms and the Possibilities of Post-secular 

Thinking”. Islam and Christian-Muslim Relations 18/1 (2007), 19-32. 
Çakmak, Mustafa. Çağdaş Batı ve İslam Düşüncesinde Dinsel Kapsayıcılık. İstanbul: 

İz Yayıncılık, 2014. 
Falk, Richard. “Hans Küng’s Crusade: Framing A Global Ethic”. International Journal 

of Politics, Culture and Society 13/1 (1999), 63-81. 
Fisher, Carrol J. W. Interfaith Dialogue at The 1893 And 1993 Parliaments of The 

World’s Religions. The Union Institute&University, 2000. 
Frühbauer, Johannes. “From the Declaration of the Religions to the Declaration of 

the Statesmen: Stages in the Composition of the Declaration on Human 
Responsibilities”. A Global Ethic and Global Responsibilities: Two 
Declarations.  ed. Hans Küng, Helmut Schmidt. 84-103. London: SCM Press 
LTD., 1998. 

Gebhardt, Gunther. “Towards A Global Ethic”. The Ecumenical Review 52/4 (2000), 
503-512. 

Hassan, Riffat. “A Muslim’s Refections on A New Global Ethics and Cultural 
Diversity”. De Kracht van Cultuur Conference (Amsterdam, 8 November 
1996). 
(http://kvc.Minbuza.nl/uk/archive/amsterdam/ukverslag_hassan.html, 
25.03.2008) 

Hollenbach, David. The Global Face of Public Faith: Politics, Human Rights and 
Christian Ethics. Washington D. C.: Georgetown University Press, 2003. 

Jespers, Frans P. M. “Reflections on the Declaration of A Global Ethic”. Studies in 
Interreligious Dialogue 8/1 (1998), 60-73. 

Knitter, Paul F. “Pitfalls and Promises for A Global Ethics”. Buddhist-Christian 
Studies 15 (1995), 221-229. 

Küng, Hans. “Tek Bir Gerçek Din mi Vardır? Evrensel Kriteri Tesbit Etme Konusunda 
Bir Deneme”. çev. Mustafa Çakmak. İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 27 (2012), 185-210. 

Küng, Hans. “No World Peace Without Religious Peace”. çev. Peter Heinegg. 
Christianity and World Religions: Paths of Dialogue with Islam, Hinduism and 
Buddhism. ed. Hans Küng vd. 440-443. New York: Orbis Books, 1993. 

Küng, Hans. “The History, Significance and Method of the Declaration Toward a 
Global Ethic”. A Global Ethic and Global Responsibilities: Two Declarations. 
ed. Hans Küng ve Helmut Schmidt. 44-72. London: SCM Press LTD, 1998.  

Küng, Hans. “The Three Abrahamic Religions Historical Upheavals-Present 
Challenges”, InterAction Council 24th Annual Meeting Paper Submitted to 
Session III, Ürdün, 2006. 
(http://interactioncouncil.org/papers/pdf/s24_Kueng.pdf, 30.03.2008) 

Küng, Hans. A Global Ethic for Global Politics and Economics. çev. John Bowden, 
London: SCM Press, 1997. 



Hümeyra ÖZTURAN 

35 

Küng, Hans. Christianity: Its Essence and History. çev. John Bowden. London: SCM 
Press, 1995. 

Küng, Hans. Global Responsibility: In Search Of A New World Ethic. çev. John 
Bowden. New York: Continuum, 2001. 

Küng, Hans. On Being A Christian. çev. Edward Quinn. New York: 
Doubleday&Company, 1976. 

Küng, Hans. Theology For The Third Millennium: An Ecumenical View. çev. Peter 
Heinegg. New York: Anchor Books, 1990. 

Kutsal Kitap. İstanbul: Kitab-ı Mukaddes Şirketi, 2003. 
Onat, Hasan. “Küreselleşme ve İslam’ı Yeniden Düşünmek”. Dinî Araştırmalar 6/17 

(2003), 29-46. 
Özturan, Hümeyra. “İslam Ahlakı Erdem Etiği midir?”. İslam Araştırmaları Dergisi 54 

(2025), 35-75.  
Peterson, Michael vd. Akıl ve İnanç: Din Felsefesine Giriş. çev. Rahim Acar. İstanbul: 

Küre Yay., 2006. 
Porter, Jean. “The Search for A Global Ethic”. Theological Studies 62/1 (2001), 105-

121. 
Robra, Martin. “Affirming the Rule of Global Movements for Global Ethics”. The 

Ecumenical Review 52/4 (2000), 471-478. 
Schweiker, William. “A Preface to Ethics: Global Dynamics and the Integrity of Life”. 

Journal of Religious Ethics 32/1 (2004), 13-37. 
Singer, Marcus G. “Golden Rule”. The Encyclopedia of Philosophy. 3. New York: 

Macmillan and Free Press, 1972. 
Smith, Huston. “Perennializm’in Process Kritiği: David Griffin’e Yanıt”. çev. Latif 

Boyacı. Unutulan Hakikat. ed. Huston Smith, David Rey Griffin. 229-257. 
İstanbul: İnsan Yay., 1998. 

Spooner, W. A. “Golden Rule”. Encyclopedia of Religion and Ethics. ed. James 
Hastings. Edinburgh: T&T Clark, 1981. 

Swidler, Leonard. “Toward A Universal Declaration of A Global Ethic”.  For All Life: 
Toward A Universal Declaration of A Global Ethic. ed. Leonard Swidler. 1-28. 
Ashland, OR: White Cloud Press, 1999.  

The Parliament of the World’s Religions. “Declaration Toward A Global Ethic”.  çev. 
John Bowden. Yes to a Global Ethic. ed. Hans Küng. 9-26. London: SCM Press 
LTD, 1996. 

Turgonyi, Zoltán. “Universalism, Relativism and the Possibilities of A Global Ethic”. 
The Age of Global Dialogue Conference. Budapeşte 1997. (http://www.phil-
inst.hu/intezet/tz01_p.htm, 09.03.2008) 


