
 

 
 
 

  

Şennur BAKIRTAŞ   
(Sorumlu Yazar-Corresponding Author) 
 

 

San Jose State Üniversitesi, Beşerî 

Bilimler ve Sanatlar Fakültesi, Film, 

Tiyatro ve Dans Bölümü, Kaliforniya, ABD 

Department of Film, Theatre, and Dance, 

College of Humanities and Arts, San Jose 

State University, California, USA 

 

bakirtassennur@gmail.com 
 

   
 
 

 

Araştırma Makalesi Research Article                 DOI: 10.55590/literatureandhumanities.1748934  

Tiyatroda Postkolonyal Bir Çeviri Uygulaması: 
Halep Arıcısı Uyarlamasında Mekân, Bellek ve 
Yerinden Edilme 
 A Postcolonial Translation Practice in Theatre: Space, 
Memory, and Displacement in the Adaptation of The 
Beekeeper of Aleppo 
Öz 
Bu makale, Matthew Spangler ve Nesrin Alrefaai’nin Christy Lefteri tarafından kaleme alınan Halep 
Arıcısı adlı romanın sahneye uyarlanma sürecini, tiyatro bağlamında postkolonyal çeviri pratiğine 
odaklanarak incelemektedir. Zorunlu göç, yerinden edilme ve kimlik gibi temaları merkeze alan bu eser, 
bir türün bir başka türe aktarılırkenki kültürler ve diller arası yolculuğunu ele almaktadır.  Halep Arıcısı 
adlı tiyatro uyarlaması güncel dünyanın temel konularından birisi olan göç kavramını duygusal ve somut 
anlatılara dönüştürerek mülteci deneyiminin ilgi çekici bir teatral temsilini sunmaktadır. İzleyicinin 
sahnedeki karakterlerle kurduğu içsel bağın şüphesiz önemli etkenlerinden birisi Spangler’ın oyun yazarı, 
yönetmen ve uyarlamacı olarak teatral yaklaşımı ve Alrefaai'nin kişisel göç deneyimidir. Romanda olduğu 
gibi, tiyatro uyarlamasında da Suriye’deki iç savaştan kaçan bir çiftin travmatik yolculuğuna ve bu 
yolculuğun onların kimliklerindeki parçalanmış hafıza etkileriyle şekillenmeye odaklanmaktadır. Bu 
makale Devlet Tiyatroları Arşivi’nde yer almakta olan Halep Arıcısı oyununun Türkçe çevirisi perspektifini 
değerlendirmektedir. Makale ayrıca kültürel çevirinin uygulamalı ve teorik özelliklerinden beslenerek, 
anlatıdaki duygusal derinlik, kültürel özgünlük gibi kavramların sömürge sonrası dönem oyunlarındaki 
yansıma biçimlerini incelemektedir. Bu çift yönlü bakış açısı aracılığıyla bir yönden uyarlamanın edebi 
anlatı ve sahne performansı arasındaki boşluğu nasıl doldurduğunu vurgularken diğer taraftan da 
performatif bir sanat olarak tiyatronun kültürlerarası yeniden bağlamsallaştırma yoluyla sömürge 
sonrası söyleme nasıl yeni bakış açıları kazandırdığını yorumlamaktadır. Analizin odağında, Batılı olmayan 
öznenin temsili, kültürel kimlik ve yerinden edilme konuları yer almakta ve çeviriyi kültür ötesi siyasi ve 
etik bir aracılık eylemi olarak değerlendirmektedir. 
Anahtar Kelimeler: Halep Arıcısı, Matthew Spangler, Nesrin Alrafaai, sömürge sonrası söylem, uyarlama 
çalışmaları, kültürel çeviri, Christy Lefteri 

 Abstract 
This article examines the stage adaptation process of Matthew Spangler and Nesrin Alrefaa’nin The 
Beekeeper of Aleppo, a novel penned by Christy Lefteri into stage, with a particular focus on the 
practice of postcolonial translation in the context of theater. Centering on themes such as forced 
migration, displacement and identity, this work explores the cross-cultural and cross-linguistic 
journey of one genre in translation.  The theatrical adaptation of The Beekeeper of Aleppo offers an 
engaging theatrical representation of the refugee experience by transforming the concept of 
migration, one of the main issues of the contemporary world, into emotional and concrete 
narratives. Spangler’s theatrical approach as a playwright, director and adaptor and Alrefaai’s 
personal experience of migration are undoubtedly important factors for the emotional connection 
of the audience with the characters on stage. As in the novel, the theatrical adaptation focuses on 
the traumatic journey of a couple fleeing the civil war in Syria and the shaping of their identities 
through the effects of fragmented memory. This article evaluates the perspective of the Turkish 
translation of the play The Beekeeper of Aleppo, which is now in the State Theaters Archive. The 
article also draws on practical and theoretical aspects of theoretical and cultural translation to 
examine the ways in which concepts such as emotional depth of narrative and cultural authenticity 
are reflected in postcolonial plays, treating translation as a political and ethical act of mediation 
across cultures. Through a double-dimensional perspective, on the one hand, it highlights how 
adaptation bridges the gap between literary narrative and stage performance, and on the other 
hand, it comments on how theatre as a performative art brings new perspectives to postcolonial 
discourse through intercultural recontextualization. The analysis focuses on the representation of 
the non-Western subject, cultural identity and displacement, and considers translation as an act of 
transcultural political and ethical mediation.  

Keywords: The Beekeeper of Aleppo, Matthew Spangler, Nesrin Alrefaai, postcolonial discourse, 
adaptation studies, cultural translation, Christy Lefteri   

 

 

Geliş Tarihi/Received  
Revizyon Tarihi/Revision 
Kabul Tarihi/Accepted 
Yayın Tarihi/Publication Date 

 

09.08.2025 
13.10.2025 
18.10.2025 
29.12.2025 

 
Atıf:

 

Bakırtaş, Ş. (2025). Tiyatroda Postkolonyal Bir 
Çeviri Uygulaması: Halep Arıcısı 
Uyarlamasında Mekân, Bellek ve Yerinden 
Edilme, Edebiyat ve Beşeri Bilimler Dergisi, 
75, 96-104. 

 
Cite this article: 
Bakırtaş, Ş. (2025). A Postcolonial Translation 

Practice in Theatre: Space, Memory, and 
Displacement in The Beekeeper of Aleppo 
Adaptation, Journal of Literature and 
Humanities, 75, 96-104. 

 

 
Content of this journal is licensed under a Creative 
Commons Attribution-Noncommercial 4.0 
International License. 

https://doi.org/10.55590/literatureandhumanities.1748934
https://orcid.org/0000-0002-2359-0790
https://ror.org/04qyvz380


Journal of Literature and Humanities (2025) 75 97 

 

      

Giriş* 
Günümüzde giderek artan bir akademik ve medya ilgisi olmasına rağmen ve her ne kadar uygulamalı örneklerine Antik 

çağlarda Romalıların Yunan tiyatrosunu uyarlamasından itibaren rastlanıyor olsa da çeviri kuramı ve aslında daha çok 
uyarlama kuramı birkaç on yıl önce Linda Hutcheon tarafından A Theory of Adaptation (2006) adlı eserde en genel anlamda 
“bir metni şekillendirme” (s. 20)* olarak tanımlanarak kuramsallaştırılıp kavramsallaştırılmıştır. Son yıllarda, pratik alan 
örneklerine yüzyıllardır rastladığımız uyarlama alanının bu denli popülerleşmesinin “kültürel küreselleşme” (Cuddy-Keane, 
2003, s. 544) olarak tanımlanan kavramın sonucu gerçekleştiği yönünde bir eğilim vardır. Uyarlama çalışmalarının 
sistematikleşmesinde ve kavramsal bir temele oturtulmasında önemli bir isim olarak karşımıza çıkan Hutcheon, uyarlamanın 
yaratıcı bir yeniden anlatım biçimi olarak edebiyat, sanat, tiyatro, film, opera gibi çeşitli anlatı alanlarında kültürlerarası ve 
bağımsız bir anlatı türü olduğunun altını çizerek bu kuramın kabul görmesine büyük katkı sağlamıştır. Diğer yandan ise, 
uyarlamanın bir türden başka bir türe geçiş yapılan bir alan değil temsiliyet, ideoloji ve kimlik kavramlarının yeniden üretildiği 
bir kültürel çeviri alanı olarak değerlendirilmiştir.  Julia Sanders ise edebi türler arası bu aktarımı daha çok bir süreç olarak 
değerlendirirken ve bu sürecin kapsadığı alanları “romanların filme dönüştürülmesi; dramaların müzikale uyarlanması, 
düzyazı anlatıların ve kurmaca eserlerin sahneye uyarlanması ya da bunun tersi olarak, dramatik metinlerin düzyazı anlatılara 
dönüştürülmesi” (2006, s. 19) şeklinde tanımlamıştır. Genel anlamda değerlendirildiğinde uyarlamanın özellikle edebi bir 
metnin yalnızca farklı bir metin türüne dönüştürülmesi değil temsil, aynı zamanda kültürel çeviri, temsil ve iktidarın yeniden 
anlatımı mümkün kılan etik yönlerini de kapsadığı görülmektedir. Özellikle sömürge sonrası bağlamda direniş ve temsilin bir 
yansıma alanı olarak değerlendirilebilir. 

Teorik çerçevesini uyarlama ve sömürge sonrası çeviri kuramlarına dayandırarak Matthew Spangler ve Nesrin Alrefaai’nin 
ulusötesi iş birlikleri sonucunda ortaya çıkan Halep Arıcısı sahne uyarlaması, hikâye anlatımına özgünlüğü sınırlı bir eylem 
olarak değil, etik bir süreç olarak yaklaşmaktadır. Bu yönüyle de uyarlamayı kültür, tarih ve bilgi biçimi arasındaki etkileşimi 
sağlayan bir noktada konumlayarak aslına sadık kalma anlayışını da yeni bir perspektiften sorgular ki bu da bize Mikhail 
Bakhtin’in diyalojik (dialogic) kavramını hatırlatır. Nasıl ki Bakhtin’e (1981) göre kelime ve söylemlerin anlamlarının diğer 
kelime ve söylemlerle etkileşime girdiklerinde sabit kalmaması, değişmesi söz konusuysa, aynı şekilde metin türlerinin de 
farklı zaman dilimlerinde, farklı dillerde, farklı kültürlerde etkileşime girmesi için yeni biçimler gerekli olabilir. Bu açıdan ele 
aldığında ise uyarlama çalışmalarının sömürge sonrası söylem ile de yakından ilişkilendirilebileceği gerçeği ortaya çıkar zira 
söylemin önemli teorisyenlerinden Homi K. Bhabha da kültürel anlamı tanımlarken “Üçüncü Alan” kavramını anlamın 
müzakere edildiği sabit olmayan bir alan olarak belirtir ve bu alanın melezliğinin çeviri ve performans yoluyla yeni kimlik 
oluşturmadaki etkinliğini tartışır (1994, s. 36). Üçüncü alanın kimlik müzakerelerinin oluşumu açısından öneminin 
kavramsallaştırılması, çeviri ve uyarlama çalışmalarının da yeni bir boyuta taşındığını örneklemektedir: kültürel ve politik bir 
temsil olarak çeviri ve uyarlama çalışmaları. Burada değerlendirilmesi gereken Halep Arıcısı romanının içeri ve bağlamıdır. 
Christy Lefteri’nin 2019 yılında yayınladığı romanı Halep Arıcısı, yazarın gönüllü Unicef görevlisi olarak gittiği Yunanistan’daki 
bir mülteci kampındaki gözlemleri ve kişisel deneyimine dayanmaktadır (Evangelista, 2020). Roman da tıpkı uyarlama 
metinde olduğu gibi, zorunlu göçün birey üzerindeki travmatik etkileri ve bu göç sürecindeki sarsıcı deneyimlere 
odaklanmaktadır. Metnin uyarlaması ise bu yaklaşımı metinsel derinliğin bir ötesine götürerek bir yeniden yazmaya dönüşür.  
Spangler ve Alrefaai’nin bu tiyatro uyarlaması (2022), romandaki sessizlikleri, duygusal yükleri ve boşlukları görsel ve duygusal 
olarak da vererek sömürge sonrası çeviri kuramının uygulamasını yaparcasına sesi çıkmayanla birlikte ses çıkarma işlevine 
dönüşür. Bu yönüyle de metin sadece bir türden başka bir türe dönüşmeyi gösteren bir alan değil, günümüz dünyasının 
sorunsallaşan kimlik, bellek ve yerinden edilme gibi kavramlarının yeniden yorumlanmasını mümkün kılan bir çeviri alanı 
yaratmıştır. 

Bu açıdan da uyarlamanın edebi bir metnin türler arasındaki değişim yolculuğu değil, kültürel bir çeviri uygulaması olduğu 
sonucuna varılabilir. Susan Bassnett ve Harish Trivedi’nin Postcolonial Translation: Theory and Practice (1999) adlı eseri çeviri 
çalışmalarını özellikle sömürge ve sömürge sonrası dönemde inceleyerek “Çeviri[nin] masum bir eylem” olmadığını, aksine 
“her aşamasında anlam yüklü [olduğunu], metin, yazar ve sistem arasındaki eşitlik ilişkinin nadir” (1999,  s. 2) olduğunu 
belirtirler ki bütün bu özellikler de sömürge sonrası çevirinin kültürel direnişi ortaya koyma ve bastırılmış sesi duyurma 
potansiyelini ortaya koyma eğilimini vurgular. Halep Arıcısı sahne uyarlaması bu yönüyle sadece bir metnin türler arası 
dönüşümünü değil aynı zamanda kimlik, bellek, yerinden edilme gibi günümüz dünyası kavramların yeniden yorumlamayı 
mümkün kılan bir çeviri alanıdır. Oyun bir yandan kültürel kodlarla şekillenirken diğer taraftan da hedef kültürde yeniden 
bağlamsallaşan bir alan haline gelir.  

 Bu teorilerin kesişim noktasında kritik bir analitik önem taşıyan Halep Arıcısı sahne uyarlaması örneğini inceleyerek bu 
çalışma, çeviri ve uyarlama çalışmalarının yerinden edilme, zorunlu göç, kimlik krizlerinin sahnede nasıl yorumlanabileceğini 

                                                           
* Metin içerisinde yer alan çeviriler, aksi belirtilmedikçe, tarafımdan yapılmıştır. 



98 Edebiyat ve Beşeri Bilimler Dergisi (2025) 75 

 
ve kültürel kopuşları anlatmada ne derece etkin bir şekilde kullanılabileceğini analiz etmektedir. Bu analizin uygulamalı 
bölümünde sadece oyunun daha önce İngiltere’de sahnelenen versiyonuna ek olarak, Türkçe çevirisi bağlamı da daha somut 
ve karşılaştırmalı bir çerçeve çıkarmak adına kullanılacaktır. Bunu yaparken de sömürge sonrası çeviri kuramı, uyarlama 
kuramı, sömürge sonrası edebiyat kuramı gibi teorilerden beslenerek, Spangler ve Alrefaai’nin uyarlama metninin zorunlu 
göçün karmaşık koridorlarını anlamak için sahneyi nasıl dönüştürdüğünü incelemektedir. 

Politik bir Alan Olarak Uyarlama ve Çeviri: Halep Arıcısı Örneği  
Uyarlama çalışmaları için temel tartışma alanlarından bir tanesi tıpkı çeviri çalışmalarında olduğu gibi ‘sadakat’ (‘fidelity’) 

kavramı olmuştur. Genel anlamda değerlendirildiğinde sadakat teriminin çevrilen (hedef metnin) ya da uyarlanan metnin 
kaynak metne olan bağlılığını ve doğruluğunu belirleyen başat ölçütlerden birisi olduğu görülür. Geleneksel çeviri 
çalışmalarında, daha çok anlamın olduğu gibi aktarılması ya da anlamın değiştirilmeden aktarılması şeklinde tanımlanan 
sadakat kavramı çevirmen ve/veya uyarlayanın kaynak metne bağlı kalması gerektiğinin altını çizmiştir. Ancak çağdaş 
dünyanın değişen taleplerine cevap vermek ve yine çağın yeniliklerine ayak uydurmak için çeviri ve uyarlama kuramları, 
sadakat kavramını sorgulamış ve çok kültürlü, çok uluslu, çok dilli küresel ölçeğin çok katmanlı ve metinden ziyade bağlama 
duyarlı şekilde ele alınması gerektiğini savunmaya yönelmiştir. Bu bağlamda sadakat kavramına eleştirel yaklaşan kuramcılar 
arasında Lawrence Venuti yer almaktadır. Çevirmenin kaynak dile sadık kalarak görünmez olmasını gerektiğini vurgulayan 
Batı geleneği çeviri yaklaşımın aksine Venuti sadakatin kime gösterildiği ya da neye gösterildiği sorularına eleştirel bir cevaplar 
vermiş ve bu soruların kültürel ve politik bağlamlarının ele alınması gerektiğini işaret etmiştir (Venuti, 1995). 

Venuti için sadakat kavramı zaman ve bağlam içerisinde değerlendirilmesi gereken bir ilkedir ve çeviri yapıldığı dönemin 
sosyokültürel ve değer yargılarının özelliklerini taşır: “Doğruluk ve sadakat ölçütleri her zaman farklı tarihsel dönemlere ve 
farklı kültürel oluşumlara göre yerel olarak tanımlanır” (Venuti, s. 67). Çevirinin dilbilimsel bir süreç olmanın yanısıra iktidar 
ilişkileri ve kültürel normların yeniden üretildiği bir alan olduğu görüşünü destekleyen bu yaklaşım, hedef kültürde şeffaflık 
için çevirmenin öznel bakış açısını gizlemek yönünde eğilim göstermektedir. Venuti bu durumu ise şöyle açıklar: “Akıcı bir 
çeviri stratejisi sadakatle ilişkilendirilebilir çünkü şeffaflık etkisi, çevirmenin yabancı metne dair yorumunu ve hedef dilin 
kültürel değerlerine göre çeviride inşa ettiği anlamsal bağlamı gizler” (s. 78). Özetle Venuti için sadakat kaynak metne olduğu 
gibi sadakat gösteren dilbilimsel bir alan değil, hedef kültürün değerlerini örtük bir anlatımla yeniden üretmektir. Dolayısıyla 
çeviri artık teknik ya da tarafsız bir aktarım yerine kültürel ve ideolojik perspektiflerden değerlendirilmelidir. Sömürge sonrası 
söylem içerisinde değerlendirmek gerekirse, çeviri egemen söylemi yeniden üretmek ya da egemen söyleme kaşıt bir söylem 
üretme potansiyeli olan bir alandır. Çevirmen ise bir kültür yorumlayıcısı ve politik bir özneye dönüşürken, sadakat de etik bir 
sorumluluk olarak tanımlanır.  

Sömürge sonrası çeviri kuramlarının en önemli kuramsal temsilcilerinden birisi olan Susan Bassnett ise çeviriyi dilsel bir 
aktarımdan ziyade kültürel bir aktarım olarak değerlendirirken, Andre Lefevere ile birlikte kaleme aldığı Translation, History 
and Culture (1990) adlı eserde çevirinin ve dolayısıyla çevirmenin çok katmanlı yapısına vurgu yapar ve bu çok yönlülüğün de 
yazarın niyeti, hedef kültürdeki normlar, okurun beklentisi gibi değişkenler içeren bir yeniden yazma süreci olduğundan 
bahseder. Bassnett ve Lefevere için bu süreç aktarımın kültürel ve ideolojik bir müdahaleye maruz kalabileceği bir alandır: 
“Yeniden yazma, iktidarın hizmetinde gerçekleştirilen bir yönlendirme biçimidir ve olumlu tarafı bir edebiyatın ve toplumun 
gelişmesine katkı sağlayabilir” (1990, ss.  xi). Bu yönüyle Bassnett ve Lefevere çeviriyi tarafsız bir aktarım eylemi olarak değil, 
güç ilişikleriyle şekillenen bir yeniden yazım alanı olarak değerlendirmektedir. Bu yeniden yazım alanı da anlamı aktarmaya 
koşut olarak biçim ve anlatı yapısını dönüştürme potansiyeline de sahiptir: “Yeniden yazım yeni kavramlar, yeni türler, yeni 
anlatım araçları ortaya koyabilir ve çeviri tarihi de edebi yeniliklerin, bir kültürün diğerini biçimlendirme gücünün tarihidir” 
(ss. xi). Yeniden yazma anlamını da taşıyan çeviri, bu yönüyle hem hedef kültürdeki okura ulaşma hem de edebiyatın yönünü 
değiştirme ihtimallerini içerisinde barındırır. Sömürge sonrası söylem çalışmaları ise çeviri ve sadakat kavramlarını genel 
olarak bu bağlamda ele alarak değerlendirirken, söylemin önemli teorisyenlerinden Gayatri C. Spivak (1990) sadakati etik 
bağlamlı bir yükümlülük olarak tanımlama yoluna gitmiştir. Sömüren-sömürülen arasındaki tarihsel ve çok boyutlu ilişkiyi ele 
alan sömürge sonrası söylemin bir temsilcisi olarak Spivak, çeviri ve sadakat kavramlarının hegemonik söylemi yeniden 
üretmemek ve temsili zayıf olan ötekileştirilmiş seslerin etik bir titizlikle seslerinin duyulmasının aracı olması için sadakat 
kavramının bu doğrultudaki sorumluluğunu işaret etmektedir.  

Ve son olarak uyarlama kuramı bağlamında değerlendirildiğinde ise, sadakat kavramının Linda Hutcheon tarafından 
eleştirildiğini görürüz. Hutcheon’un tartışmasının temel argümanı uyarlamanın doğasındaki yaratıcı ve yorumlayıcı süreç 
olduğu ve bu sürecin dönüştürmeyi kaçınılmaz kıldığı, sadakatin ise bir müzakere alanı olduğu yönündedir. Bir metne duyulan 
duygusal yakınlığın o metnin uyarlamalarına yönelik bakış açısı üzerine de olumsuz etkileri olduğunu belirten Hutcheon için 
“Bir uyarlamaya yönelik olumsuz bir bakış açısı, sevilen bir metne sadakat isteyen bir hayranın beklentilerinin boşa çıkmasının 
ya da edebiyat öğreten birinin metne yakınlığa ve belki de bir miktar eğlence değerine ihtiyaç duymasının bir sonucu olabilir” 



Journal of Literature and Humanities (2025) 75 99 

 

      

(2006, s. 4). Hem bir yeniden üretim ve hem de bir yeniden yorumlama alanı olarak değerlendirilebilecek uyarlamanın bu iki 
boyutlu yapısı, uyarlamanın bir metne sadakat kavramı üzerinden yaklaşmasını sınırlamaktadır. Hutcheon uyarlamanın bu iki 
boyutlu yapısının sadakat kavramı ile değerlendirmesini ise şu şekilde yapar: “Bir uyarlamanın çift yönlü doğası, uyarlanan 
metne yakınlık ya da sadakatin değerlendirme ölçütü ya da analiz odağı olması gerektiği anlamına gelmez” (s. 7). Bu nedenle, 
bir müzakere alanı olma potansiyeli taşıyan sadakat sabit ve değişmez bir ölçüt değildir. Sonuç olarak artık günümüzde 
sadakat kavramının bağlam duyarlılığına dayalı bir kültürel, etik ve politik sorumluluklar içeren bir alan olduğu noktasına 
gelinmiştir ve dolayısıyla bu ve benzeri yaklaşımlar da çeviri ve uyarlamayı metinlerarasılıktan çıkarıp bir yeniden üretim ve 
yorum alanı haline getirmiştir.  

Litaratürde mevcut bu kavramsal yaklaşım ve tartışmaları destekler nitelikte Spangler ve Alrefaai’nin Halep Arıcısı 
uyarlaması metne sadakat kavramının ötesine geçerek, kültürel ve politik bir eyleme yönelir. John Ellis’in ifade ettiği şekliyle 
Halep Arıcısı “[f]arklı bir medya türüne uyarlama, özgün sunumun haz deneyimini uzatmanın ve belleğin yeniden üretimini 
sağlamanın bir aracı haline gelir” (Ellis, 1982, ss. 4-5). Spangler ve Alrefaai’nin bu uyarlaması Linda Hutcheon’ın “kültür ötesi 
bir uyarlama” (transcultural adaptation) (2006, s. 145) kavramı için bu noktada bir uygulama alanı olarak değerlendirilebilir 
çünkü eserin uyarlanması hem coğrafi hem de dil sınırlarını aşan bir süreçtir. Halep Arıcısı uyarlamasının kültür ötesi olarak 
adlandırılmasının önemi onun eş yazarlık özelliği taşıması ve bu iki yazarın Kaliforniya ve Londra gibi birbirine son derece uzak 
coğrafyalarda yaşaması (Alrefaai ve Spangler, 2022) ve ayrıca göçmen deneyimini İngiltere’de yaşayan Alrefaai ve Amerikalı 
Spangler’ın farklı ulusal kimlikleri de taşımaları olarak görülebilir.  

Ayrıca belirtmek gerekirse, İngiltere ve Amerika Birleşik Devletleri’nden iki akademisyen olarak Spangler ve Alrefaai’nin 
modern dünyanın sağladığı iletişim kolaylığı sayesinde dil ve sınır kavramlarını geride bırakarak bir araya gelmesi bu uyarlama 
metnini ortaya çıkmalarına olanak sağlar. Bütün bunlara ek olarak, Alrefaai’nin bu eserin uyarlanmasına katkısı onun kişisel 
yerinden edilme deneyimini de içerdiği için esere otantik bir duygusallıktan ziyade bürokratik gerçekliğe dayanan kişisel bir 
bakış açısı sağlamaktadır. Bu kişisel bakış açısı da göçmen ve/veya yerinden edilme deneyiminin dramatizasyonundan ziyade 
onu somutlaştırılmış bir anlatıya dönüştürür. Işık tutulan bu noktalar göz önüne alındığında ise bu uyarlama sürecini yalnızca 
bir kültür ötesi uyarlama olarak tanımlamaktan ziyade onu kültürlerarası anlamın müzakere edildiği ve bilginin birlikte 
üretildiği bir süreç olarak tanımlamak daha doğru bir yaklaşım olacaktır. Bu uyarlama şüphesiz, bir anlatının, daha doğrusu 
bir romanın, dilbilimsel, kültürel ve politik sınırların özgün anlatısını kaybetmeden nasıl onların ötesine geçebileceğini 
gösteren önemli bir “yerlileştirme” (indigenization) (Friedman, 2004) olarak değerlendirilebilir.  

Bu yerlileştirme ya da kültür ötesi uyarlama, oyunun eş yazarlık, ulus ötesi iş birliği kavramlarının yanı sıra metnin 
dramaturji yapısında da kendisini belirgin bir şekilde hissettirmektedir. Halep Arıcısı uyarlaması hem okuyucuya hem de 
izleyiciye zorunlu göçün ve/veya yerinden edilmenin parçalanmış coğrafyasını yansıtmak için Suriye, Türkiye, Yunanistan ve 
İngiltere arasında bir oyun yapısı sunar. Bu parçalanmış coğrafi yapı yerinden edilmenin birey üzerindeki psikolojik etkisi ile 
birlikte Batı merkezli mülteci anlatılarının çizdiği “kahramanın yolcuğu” gibi romantize ya da idealize bakış açılarına da meydan 
okuyarak yerinden edilme ve göç gibi kavramlarını döngüsel ve belirsiz bir olgu olarak resmetmektedir. Sonuç olarak ortaya 
çıkan metin ve performans hem yazarları hem de karakterleri vasıtasıyla tek bir sesin otoritesini sunmanın ötesinde farklı 
kültürel içeriklerle bezenmiş çok sesli (polyphonic) bir yapı sunar.  Anlatının bu çok sesli yapısını desteklemek için de travma 
sonrası stres bozukluğu (TSSB) yaşayan Nuri karakteri doğrusal bir hikâye anlatımı izlemek yerine mülteci deneyiminin 
karmaşık yapısını yansıtabilmek için parçalanma, bölünme, tekrarlama gibi anlatı stratejileri kullanır. Geleneksel anlamdaki 
çizgisel anlatının bu şekilde bozulmasıyla, Nuri karakterinin yaşadığı TSSB paralellik gösterir ve Nuri’nin duygusal iniş çıkışları, 
onun tutarsız bir olaylar dizi anlatmasıyla ilerler. Metindeki bu çok sesliliği pekiştirmek için sahnedeki performans teknikleri 
de bu doğrultuda ilerler ve görsel olarak daha da somutlaştırılır. Aktörlerin mülteci deneyimindeki döngüsellik, tekrarlama, 
tekdüzeleştirme, insanlıktan çıkarma gibi kalıplara hapsolduklarını somutlaştırmak için sahne performansında sınır ajanları, 
kaçakçılar, sivil toplum kuruluşu çalışanları, diğer göçmenler gibi karakterin hep aynı oyuncular tarafından oynandığını 
görürüz.  

Sahne uyarlaması, tıpkı romanda olduğu gibi, Halep’te arıcılık yapan Nuri ve ressam eşi Afra’nın zorunlu göç/yerinden 
edilme hikayesi üzerine şekillenir. Nuri ve eşi Afra’nın Halep’ten İngiltere’ye olan yolculuğu onlar için sadece tehlikeli bir 
yerden güvenli alana geçmeyi ifade etmez aynı zamanda psikolojik ve duygusal bir kopmanın da izlerini taşıyan bir yolculuk 
haline gelir, bu da yerinden edilme, zorunlu göç gibi kavramların bir geçiş anı, bir yolculuk olması durumundan çok varoluşsal 
durumu ifade eden kopuşlar olarak nitelendirilebilir. Nuri ve Afra’nın göç yolculuğunda, anlatı çoğunlukla zaman algısını 
kaybetmiş ve zaman zaman da gerçeklik algısını dahi yitirmiş Nuri karakterinin bakış açısından anlatılır.  

Halüsinasyon ve bilinç kopmaları gibi kafa karışıklıklarıyla içsel kargaşasını ifade ederken bir yandan da seyirci/okuyucuyu 
zamansal bir yanılsamaya sokar ve hatta seyirci/okuyucu yer yer Nuri’nin anlattıklarına güvenmekte zorluk çeker. Nuri’nin bu 
karmaşık durumu Peggy Phelan’nın Unmarked The Politics of Performance adlı eserinde ontolojik performans şeklinde 
değerlendirdiği performansın “tekrara dayanmayan temsil” (1993, s. 146) tartışmasıyla örtüşmektedir çünkü Phelan’a göre 



100 Edebiyat ve Beşeri Bilimler Dergisi (2025) 75 

 
eserde Nuri karakteri yaşadığı TSSB’yi direk anlatarak onu yeniden yaşamak/anlatmak yerine, onun kendi üzerinde yarattığı 
istikrarsızlık, karmaşıklık gibi durumların kafa karıştırıcı sonuçlarının neler olabileceğine ayna tutar. Bu özellikleriyle 
değerlendirildiğinde de oyun/performansın klasik anlamdaki mülteci hikayelerinden farklı bir yöne doğru evrildiğini görürüz. 
Mülteci anlatılarının baskın anlatısında daha çok göçün çizgisel bir yolculuk olduğu teması üzerinde durulur ve bu çizgisellik 
de acı çekmekle başlar ve bir sona ulaşır. Halep Arıcısı ise yolculuk/göç süreci bitmiş olsa bile bir yere varmanın bir çözüm ya 
da son olmadığını aslında tam da orada travmanın kalıcı olduğunu vurguluyor. Zorunlu göçün ve yerinden edilmenin 
karakterler üzerinde açtığı onarılmaz yaralar anlatının bitmesi gerektiğini düşündüğümüz anlarda yeniden ortaya çıkar ve 
anlatı sonu kavramını istikrarsızlaştırır. Geçmişin geçmediğine, şimdiki zamanda, zorunlu göçün bir sona ulaşmadığına, 
bedende ve bellekte varlığını sürdürdüğüne tanıklık ederiz. Bu durum, Nuri’nin anlatıda bulunduğu güvenli ortamda gerçeklik 
algısını yitirerek kendisi bazen Halep’teki savaş ortamında, bazen göç yolculuğundaki tekinsiz anlarda ve anılarda 
görmesinden de okunabilir.   

TSSB’nin karakterler üzerinde bıraktığı kalıcı etkinin boyutunu biraz daha detaylandırmak gerektiğinde metnin ve 
performansın kullandığı bazı tekniklerin de buna katkı sağlamak için bilinçli bir şekilde kullanıldığını gözlemleriz. Bölük pörçük 
diyaloglar, sessizliğin stratejik kullanımı, çizgisel olmayan sahneler de karakterlerin içinde bulunduğu travmatik durumun 
anlaşılması için kullanılır ki bu da seyirciye/okuyucuya “birlikte tanıklık etme” (Conquergood, 2002) hissini verir. Afra ve 
Nuri’nin göç yolculuğunun yaşadıkları travma ile beraber ve kopuk kopuk verilmesi, izleyici ve okuyucuyu onları dışarıdan 
izleyenlere değil onlarla birlikte bu sürece tanıklık eden figürlere dönüştürür. Bu noktada özellikle Afra karakterinin anlatının 
bir noktasından sonra seçtiği bilinçli sessizlik ya da tanıklık ettiği bomba patlaması sonucunda oğlunun kollarının arasında can 
vermesi, ki bu bilgi başta verilmez ve akabinde fiziksel hiçbir sebep olmamasına rağmen gözlerinin görmemesi ile 
seyirciye/okuyucuya duygusal boşlukları kendilerinin doldurması gerektiğini hissettirir. Dolayısıyla izleyici/okuyucu bu 
boşlukları kendisi doldurmaya çalışırken aslında izleyici/okuyucu için kullanılabilecek pasiflikten sıyrılarak “birlikte tanıklık 
eden” ortaklara dönüşürler.  

Bu kavramsal ve uygulamalı değerlendirmeler neticesinde, Halep Arıcısı’nın yalnızca romandan sahne uyarlamasına 
aktarılmakla kalmayıp ayrıca kültürel anlam ve kimlik anlatılarının performans vasıtasıyla yeniden üretildiği politik bir çeviri 
alanı olduğu sonucuna varabiliriz. Geleneksel sadakat anlayışıyla örtüşmeyen çok dilli, çok kültürlü ve çok katmanlı bu 
uyarlama eş yazarlık ve dramaturjik seçimleriyle özgün bir anlam inşa eder. Afra’nın anlatının büyük bir kısmı boyunca 
sessizliğini koruması da yine sömürge sonrası edebiyatta başat tartışma konularından birisi olan temsil edilememe, sessiz 
öteki ya da “Madun Konuşabilir mi?” (Spivak, 1994, s. 66) gibi kavramlarla örtüşerek anlatının sadece dilbilimsel bir çeviri 
uygulamasından çok duygusal ve sembolik bir düzlem gerekliliğini zorunlu kıldığını kanıtlar niteliktedir. Dolayısıyla bu 
uyarlama örneğinde çeviri kültürel belleğin ve madunun sahnede yeniden kurgulanması anlamına gelir. Başlangıçta sebep 
verilmeden gösterilen bu sessizlik anlatının duygusal boşluklarını doldurma görevini izleyiciye bırakarak seyircinin edilgen bir 
seyirciden çok aktif bir tanıklık etme sürecinde kalmasını sağlar. Tanık olarak seyirci, çizgisel olmayan anlatı, çok yönlü 
karakter gibi özellikleri, uyarlanan ve çevrilen metni kültürel ve etik bir çeviri temsiline dönüştürmektedir. Sözün özü, Halep 
Arıcısı tiyatro uyarlamasının Türkçe çevirisi, çeviri ve uyarlama kuramlarının ötesine geçerek kültürel çevirinin gerekliliklerini 
ve temsiliyetin sahnede nasıl yansıtıldığının detaylı bir okuma ve analizini kaçınılmaz kılmaktadır. 

Halep Arıcısı’nda Kültürel Çeviri ve Temsiliyet  
Homi Bhabha Location of Culture’ın (1994), “How Newness Enters the World: Postmodern Space, Postcolonial Times and 

the Trials of Cultural Translation” bölümünde kültürel çeviri kavramını derinlemesine inceleyip tartışırken, bu kavramın 
doğasında asimetrik güç dinamikleri barındıran etik ve politik bir girişim olduğunu belirtir. Kültür, dil ve özne konumları 
arasında kalan kültürel çeviri için tarafsız bir anlam aktarımının daha az söz konusu olması kavramın ve dolayısıyla çevirmenin 
çok boyutlu tarih, değişen kimlik ve tartışmalı temsilleri de dikkate almasını gerektirir. Bu noktada Halep Arıcısı’nın Türkçeye 
çevirmek ve/veya uyarlamak sadece dilbilimsel aşamaları değil bu güç dinamiklerini de göz önünde bulundurmayı 
gerektirmiştir.  

Oyun metni İngilizce yazılmış olmasına rağmen, içerisinde kullanılan dilin Arapça ifadelere yer vermesi bu ifadeleri sadece 
Türkçeye çevirmeyi değil, farklı ama yine de birbiriyle ilişkili iki kültürel alan içerisindeki sembolik ve duygusal benzerlikler 
arasında köprü kurulması gereken bir kültürlerarası yaklaşım üstlenmiştir. Paylaşılan ortak dini değerler, deyimsel konuşmalar 
ve sosyopolitik bağlamın Türkiye coğrafyası için hassasiyeti, çevirinin/uyarlamanın Suriye deneyiminin özgüllüğü göz önünde 
bulundurularak seyircide benzer bir ortak tanıklık hissi yaratması sağlanmaya çalışıldı.  Bu denli özenli bir çaba gösterilmesinin 
etik sebebi ise, Türkiye’nin yerinden edilmiş milyonlarca Suriyeliye ev sahipliği eden bir ülke olması ve jeopolitik olarak da 
Suriye ile sınır bir ülke konumunda olması gelmektedir. Bu yönüyle de Türkiye için Suriyeli kimliği kamusal söylem alanlarında 
fazla görünür ve politiktir. Sözün özü, Halep Arıcısı özelinde Türkçe çeviri yapmak fazlasıyla özen isteyen bir eylem haline 
gelmiştir. Ancak bu gibi durumlar daha çok metni izleyiciye daha tanıdık hale getirerek, izleyicinin kendisini sahnedeki 



Journal of Literature and Humanities (2025) 75 101 

 

      

karakterlerle özdeşleştirmesine katkı sağlanmak istenmiştir.  
Bu çeviri sürecinde karşılaşılan bazı spesifik noktalardan örnek vererek açıklamak gerekirse, Ortadoğu mutfağına özgü bir 

yemek olarak metinde geçen kıbbeh (Spangler and Alrafaai, s. 21) kelimesinin Türkçeye içli köfte (s. 2) şeklinde çevrilmesidir. 
Kaynak metne baktığımızda, metin içerisinde kelimenin açıklaması verilmemiş, günümüz dünyasında artan gastronomik ilgi 
ve göç hareketlerinin sonucunda birçok Ortadoğu ve hatta diğer dünya mutfakları, özellikle yoğun göç alan Batı coğrafyasında 
özgün isimleriyle bilinir, tanınır hale gelmiştir. Ancak Türk izleyicisi için kelimenin kültürel olarak karşılığı bulunduğu için kelime 
içli köfte olarak yerelleştirilmiştir. Kelimenin bu şekilde yerelleştirilmesi, onun yalnızca hedef kültürdeki dilbilgisel karşılığını 
bulma çabasıyla değil, kültürel bir arabuluculuk eylemiyle, seyircinin anlatı ve karakterlerle benimseyici bir yakınlık kurma 
çabasıyla tercih edilmiştir.  Kullanılan bu strateji kültürel çeviriyi dil, anlam sistemi ve gündelik kullanım arasında bir müzakere 
alanı olarak tanımlayan Bhabha’nın yaklaşımı ile de örtüşmektedir. Söz konusu olan bu yaklaşım ile, hedef dildeki kelime 
düzeyinde çeviri (lexical) ve onun karşılığındaki kültürel aşinalık üzerinden sadakat ve yerelleştirme arasında denge 
sağlanmıştır. İçli köfte kelimesi, hem kaynak metindeki kıbbeh kelimesinin anlamını taşır hem de seyircinin kültürel tanıdıklık 
hissine hitap eder ve de bunları yaparken kaynak metnin kültürel özgünlüğünü korur. Bu bilinçli seçim ayrıca Venuti’nin 
evcilleştirme (domestication) (1995, s. 22) kavramıyla da örtüşmektedir zira kaynak metindeki yabancılık hissini tamamen 
ortadan kaldırmadan hedef kültüre yaklaşarak dengeli bir kültürel çeviri stratejisi örneği oluşturur. 

Evcilleştirme için kaynak metinden verilebilecek bir diğer örnek ise “pistachio ice cream” (Spangler ve Alrafaai, 2022, s. 49) 
ifadesidir. Bu ifade Türkçe’ye “Antep fıstıklı dondurma” (Spangler ve Alrafaai, s. 50) şeklinde çevrilmiştir. Pistachio kelimesi 
kaynak dile belirli bir kuruyemiş türünü ifade ederken, hedef dilde is belirli bir coğrafi ve kültürel ürüne karşılık gelmektedir. 
Burada fıstıklı dondurma yerine Antep fıstıklı dondurma çevirisi tercihiyle dilbilgisel bir karşılık bulma yoluna gidilmemiş hedef 
kültürün duygusal kültürel özdeşlik kurmasını sağlayacak bir tercihle evcilleştirme/yerelleştirme stratejisi uygulanmıştır. 
Çeviri eylemi burada yine semantik aktarımın ötesine geçerek hedef kültürün belleğinde bir çağrışım uyandırmak için 
Venuti’nin mevcut kavramı dikkate alınarak yapılmış ve Bhabha’nın kültürel çeviri kavramıyla da kültürel çağrışımlar 
aracılığıyla kültürler arası köprü kurması amaçlanmıştır. 

Bir diğer benzer örneğe de Nuri’nin İngiltere’ye gittiğinde kaldığı pansiyonda geezer (moruk) kelimesine verdiği tepkinin 
Türkçe çevirisinde rastlanır. Oyunda pansiyonun Faslı işletmecisi Nuri’ye “Good luck, geezer” (Spangler ve Alrafaai, 11) der 
ancak Nuri İngilizce biliyor olmasına rağmen bu kelimeyi ilk kez duymaktadır ve dolayısıyla kelimeyi anlayamayarak açıklama 
istemek için “What is giza?” (Spangler ve Alrafaai, s. 11) şeklinde cevap verir. Nuri’nin bu tepkisi izleyiciyi hem dilsel hem de 
kültürel bir yabancılaşma ile karşı karşıya bırakır. Türkçeye çevrilirken geezer kelimesinin anlam ve içerik bakımından en yakın 
karşılığı moruk kelimesidir. Kaynak metinde kullanılan kelimenin genç kuşak argosunu yansıtmak, hafif ironik ve küçümseyici 
bir hitapta bulunmak ve karakterin yaş ve kuşak farkına mizahi bir dokunuş yapmak için seçilmiş olması aynı yaklaşımın 
Türkçede de yakalanmasını sağlamak adına bu tercih yapılmıştır. Kelimenin Nuri tarafından duyulduğunda verdiği ilk tepki ise 
onun bu kelimeyi anlamsızlaştırması ve bunun çeviride de korunması gerektiğidir. Giza şeklinde anlamsız bir telaffuz ile dile 
getirilen bu kelime, benzer bir şekilde moruk kelimesini moruh (Spangler ve Alrafaai, s. 13) şeklinde bozmuş ve sahneye bu 
şekilde aktarmıştır. Yine bu bilinçli çeviri tercihi ile kelime üzerinde fonetik bir oyunla Nuri’nin yerinden edilme sebebiyle 
ortaya çıkan dil ve anlam krizine ışık tutulmaya çalışılmıştır. Sömürge sonrası kavramlar ile kuramsal bağlamda açıklamak 
gerekirse, Bhabha’nın melezlik kavramı sahnenin üçüncü alana dönüştüğü yer olarak tanımlanmakta zira kültürler arası 
etkileşimde ortaya çıkan anlam boşluklarını doldurmak için kullanılan çeviri stratejileri de bu alanın görünürlüğüne ve 
farklılığına katkı sağlamaktadır. Yalnızca anlaşılanı değil, anlaşılmayanı da aktarmak, anlam kaybını seyirciye yabancılaşmayı 
deneyimletmek için bilerek görünür kılmak bu üçüncü alanda sağlanmaya çalışılmıştır. 

Bu örneğin yanı sıra, metin içerisindeki politik adlandırma seçimleri de kültürel çeviriye yüklenen anlam ve söylemi 
aktarma sorumluluğunu gösterir niteliktedir. Kaynak metinde göç memuru, Nuri ile yaptığı görüşmede ona “Do you have any 
association with ISIS?” (Spangler ve Alrafaai, s. 42) diye bir soru yöneltir. Nuri ise, memurun neyi kast ettiğini anlayamaz ve 
“ISIS?” (s. 42) diye sorar, memur ise bunun üzerine “Daesh” (s. 42) yanıtını verir. Kaynak metinde kullanılan bu iki terim aslında 
Batı’nın güvenlik ve siyaset dilinin bir çeşit söylem kaymasını işaret etmektedir. Islamic State of Iraq and Syria’nın kısaltması 
olarak kullanılan ISIS’in medyadaki söylemde yaygın kullanımına rağmen, kelime bir devlet iddiasını içermesi sebebiyle kimi 
çevrelerce daha mesafeli olarak kullanılma yoluna gidilmiş ve dolayısıyla da örgünün varlığını tanımlamaktansa meşruiyetini 
sorgulamak için Deash kelimesi tercih edilmiştir. Arapça bir kısaltma olan Deash örgüt tarafında da taşıdığı küçümseme anlamı 
dolayısıyla pek hoş karşılanmamakta ve küçültücü olduğu değerlendirilmektedir.† Bu sebeple bu tercih bir söylemsel 
konumlanma olarak da değerlendirilebilir. 

 Bu bağlamda Türkçe çeviride ise göç memurunun ilk sorusu “İŞİD’le bir bağlantınız var mı?” (Spangler ve Alrafaai, 44) 
şeklinde çevrilmiş, Nuri “IŞİD?” (s. 44) diye sorması üzerine memur “Deaş” (s. 44) diye açıklamıştır. Kaynak metindeki bu ikili 

                                                           
† https://www.bbc.com/news/world-middle-east-27994277  

https://www.bbc.com/news/world-middle-east-27994277


102 Edebiyat ve Beşeri Bilimler Dergisi (2025) 75 

 
kullanım hedef metinde de korunduğu görülmektedir. Bu diyaloğun Türkçe çevirisinde “IŞİD/Deaş” terimlerin kullanılması, 
çevirmenin hem kültürel hem de politik bağlama duyarlı kaldığını göstermektedir. Yapılan bu çeviri tercihlerinden 
görülebileceği üzere, doğru terim karşılıklarını bulmaya ek olarak bir çeşit yeniden yazma olarak adlandırılabilecek söylem 
alanları ve ideolojik çağrışımlar da göz önünde bulundurulmuştur. Bu örneklemde metinlerarası bir anlam aktarımından çok, 
Bhabha’nın belirttiği gibi, anlamlar arası bir müzakere süreci söz konusudur. Yine kuramsal çerçeveden değerlendirmek 
gerekirse, Venuti’nin yabancılaştırma (foreignization) (1995, s. 24) okuyucuya aşina olanı sunmakla, bu örnekte IŞİD, politik 
farklılığı ortaya koyma ve seyirciyi eleştirel bir perspektiften değerlendirmek adına Deaş kelimesi ile sağlanmıştır. Sömürge 
sonrası çeviri uygulamalarıyla örtüşen bu yaklaşım, güç ilişikleri ve temsillerin karşı karşıya geldiği alanların da çeviri 
kavramında içkin olduğunu gösterir.  

Kelime düzeyinde kültürel ve ideolojik çeviri stratejilerine odaklanan yukarıdaki örneklerin ardından anlatı düzeyindeki bir 
dolaylı ve duygusal çeviri strateji örneği de eserin sömürge sonrası çeviri kuramı bağlamlı okunmasına katkı sağlayacaktır. Bu 
bağlama katkı sağlamak için eser her zaman açık olarak değil, çoğu zaman dolaylı olarak zorunlu göç deneyiminin dile 
getirilmesini hedefler. Örnekle somutlaştırmak gerekirse, arıcı olan Nuri’nin bulduğu kanatsız bir arı üzerinden kurduğu 
metafor şöyledir: “İsteseydi sokardı. Ama kanatları yok. Kolonisinden kovulmuş. Tek başına bu şekilde uzun süre yaşayamaz.” 
(Spangler ve Alrafaai, 48). Burada yüzeysel anlamda bir arıyı anlatıyor gibi görünse de daha derin anlamda zorla yerinden 
edilmenin metaforik anlatımını yapmaktadır. Arının kanatlarının olmaması, kolonisinden kovulmuş olması, tek başına uzun 
süre yaşayamayacağına yapılan vurgu bedensel ve duygusal bir parçalanma hali olan zorunlu göçün birey üzerindeki etkilerine 
metaforik göndermedir. Bu örtük ve dolaylı anlatım biçimi sömürge sonrası söylem ve bu söylemin çeviri pratikleriyle de 
madun seslerin temsiliyeti noktasında örtüşür. Spivak için etik bir sorumluluk gerektiren çeviri eyleminin anlaşılan kadar 
konuşulmayanı da duyurmalıdır (s. 73). Nuri bu sahnede arı ile kurduğu metaforik özdeşleştirme ile kendi kırılganlığını dile 
getirmektedir. Öznenin kendini doğrudan ifade etmediği bu anlatım, çevirmenin de bu dolaylı anlatımı temsil yoluyla ifade 
etmesi gerektiğini ortaya koyar. Kaynak metinden hedef metine yapılan çeviri de bu anlamda sadece bir semantik karşılık 
bulma arayışından çok hedef kültüre yerinden edilme ve duygusal yoğunlukla dile getirilen metaforların bilinçli bir strateji 
aracılığıyla aktarılmasıdır. “Koloni” kelimesi sömürgeci ve çok katmanlı çağrışımları olan bir kelime olmasından dolayı tercih 
edilmiştir, sadece biyoloji ile alakasından dolayı değil. Bu sahnede temsilin imkansızlığı ama zorunluluğu göze çarpmaktadır, 
ki bu bir sömürge sonrası çevirinin gerekliliğidir, cümlede açık olarak Nuri’nin ne demek istediği yazmasa da duygusal olarak 
okunabilir bir metaforik anlam çeviride de uygulanmıştır.  

Klasik mülteci anlatıları genel olarak değerlendirildiğinde iki yönlü bir anlatı kalıbı olduğu gözümüze çarpar: kurban olarak 
mülteci ya da tehdit olarak mülteci. Bu ikili karşıtlık mültecilik okuma ve yorumlarını sabit ve tekdüze bir kategorileştirmeye 
dönüştürür. Ancak Bhabha “kültürel çeviri” ve “melezlik” (s. 5) kavramlarıyla, bu tür klasik kategorileştirme ve anlatıların 
ötesine geçmemiz gerektiği gerçeğini vurgular. Bhabha için bunu yapmanın etkin yollarından birisi zıt kutupları (bu örnekte 
tehdit ve kurban) birbirinden ayırarak, bu ayrılığı derinleştirerek değil, bu zıtlıkların yeni anlam alanı inşa edebilecek “çeviri 
alanı” olduğunu kabul ederek oluşabileceğini iddia eder.  Bu bilgiler ışığında, bu uygulamanın politik yönlerinin de olabileceği 
gerçeğiyle karşılaşırız. Halep Arıcısı bağlamında açıklayacak olursak, mülteci figürünü bir tehdit ya da kurban olarak görmek 
yerine, onu “ne biri ne de diğeri” olan melez bir özne olarak değerlendirmek gerekir (Bahbha, 1994, s. 25). Bu şekilde de 
mülteci anlatısı bir temsil nesnesi olmaz aynı zamanda da anlamın üretildiği aktif bir özne olarak konumlanır. Bu indirgemeci 
yaklaşımın aksine, bu çeviri/uyarlama çalışması daha çok yerinden edilmiş insanların hayatlarının ne derece zor olduğu, bu 
zorluklar içerisinde kendilerini ne tür yasadışı durumların içlerinde bulabilecekleri ve olayların duygusal dokusu gibi konuları 
önceliklemiştir. 

Tam da bu perspektiften, Bhabha’nın melezlik kavramı daha da önemli hale gelir çünkü uyarlama metninin Türkçe çevirisi 
bir mülteci hikayesini hedef kitleye aktarmakla kalmaz ayrıca Bhabha’nın kültürel anlamların yeniden üretilmesi ve kimliğin 
sabit olmanın aksine müzakereye açık bir alan olduğu anlamına gelen üçüncü alan olarak tanımlanabilir. Oyunda Nuri ve Afra 
karakterlerinin Türkçe konuşmaları ve bu konuşmaların arasında kullandıkları kimi Arapça ifadelerin de olduğu gibi 
kullanılması onları bir yandan Türk seyircisine yaklaştırırken diğer taraftan da üçüncü alanda, melez bir kimlikle var olduklarını 
gösterir. Örneğin, “İnşallah” (Spangler ve Alrafaai, s. 26) “Vallahi” (s. 24) ve “Yallah” (s. 24) gibi ifadeler metinde sadece 
morfolojik değişikliklerle kullanılır. Belirtildiği gibi bu melezlik, seyircinin ikili zıtlığa dayalı sabit kimlik kalıplarını sorguladığı 
bir alanda seyircinin sahnedeki/metindeki karakterle duygusal ve empatik bir ilişki kurmasına olanak tanır. Bu özellikleri de 
hem oyun metninin hem de oyunun kendisinin mülteciliğin pasif konumunu sorgulayarak onu kimliğin müzakere edildiği 
dinamik bir boyuta taşır. Halep Arıcısı’nın Türkçe çevirisinin işaret ettiği kimlik müzakereleri ve kültürlerarası geçişleri sömürge 
sonrası çeviri kuramı bağlamında anlayıp yorumlamanın bir diğer yolu da yine Bhabha’nın eşik mekân (liminal space) ve arada-
kalma (in-between) kavramlarıdır. Bhabha’nın “[k]imlik müzakerelerinin arada-kalması, bir eşik mekân olan merdiven boşluğu 
simgesel etkileşim süreci, üst ve alt, siyah ve beyaz arasındaki farkı oluşturan bağlayıcı doku haline gelir” (s. 4) diye açıkladığı 
bu kavramlar çevirinin de gerçekleştiği bu müzakere alanını işaret eder çünkü tam da bu alanda kültürel farklılıklar karşı 



Journal of Literature and Humanities (2025) 75 103 

 

      

karşıya gelir ve yeni anlamlar üretilmesini mümkün kılar. Türkçe çeviride Arapça ifadelerin olduğu gibi korunması (morfolojik 
değişikliklerle), hedef kültür ile iç içe geçmesi bu liminal alanda gerçekleşir. Sonuç olarak da çeviri sayesinde metin farklı bir 
dilde ifade bulmanın yanı sıra farklı bir anlam katmanında da ifade bulmuş olur.  

Yaratılan bu eşik ya da melez alan, jeopolitik yakınlık dolayısıyla bir tanıdıklık hissini beraberinde getirirken bazı temsil 
zorluklarına da yol açmaktadır. İngiltere ya da Amerika’da aynı oyun sahnelenirken, mesafenin sağladığı bir avantajla bu 
uyarlama duygusal mesafe ve insanı soyutlamayı da mümkün kılar. Fakat Türkiye bağlamlı kültürel çeviri ise sahiplenmeden 
bir yakınlık kurulmasını gerektirir ki bu da çevirmeni kültürel tekdüzelikten kaçınma, siyasi araçsallaştırma ve duygusal etki 
arasında ince bir çizgi üzerinde yürümek zorunda bırakır. Bhabha’nın da ifade ettiği gibi “[k]ültürel çeviri, kültürel üstünlüğe 
dair şeffaf varsayımları kutsallıktan arındırır ve tam da bu eylemle birlikte, azınlık konuları içinde bağlamsal bir özgüllük ve 
tarihsel bir ayrım gerektirir” (s. 228).  

Görüldüğü üzere, eserdeki kültürel çeviri stratejileri çok katmanlı bir etik yeniden yazma süreci içerir ve bu yeniden yazma 
sürecinde de yerelleştirme ve yabancılaştırma gibi stratejiler metnin temsiliyet biçimini, sembolik anlatısını ve anlatısal 
yapısını şekillendirir. Sonuç olarak ortaya çıkan oyun bir taraftan mülteci anlatısına farklı bir pencere açarken diğer taraftan 
da temsilin nasıl sahnelenebileceğine dair eleştirel bir sorgulama ve tartışma alanı açar. Anlatı boyunca arı imgesi üzerinden 
bir aidiyet metaforu kurulur. Nuri metnin sonuna doğru “Burada çok yağmur yağdığından, ülke yemyeşil ve çiçeklerle dolu. 
Ve çiçeklerin olduğu yerde arı da olur ve arının olduğu yerde hayat ve umut da olur. Seni bekliyorum Arılar da seni bekliyor” 
(Spangler ve Alrafaai, s. 82). Dolayısıyla metnin boyunca yer yer hüküm süren umutsuzluk metnin sonuna doğru yerini yeniden 
kök salma ve umut ihtimaline bırakır. Arı metaforu, göçmenleri hem yabancılaşıp hem de kök salma ihtiyacı duydukları yeni 
coğrafyalardaki, bu oyunda İngiltere özelinde, mücadelesini temsil eder. Çiçeğin olduğu yerde bir hayat kurabilen arılar gibi, 
yerinden edilmiş insanlar da bir var oluş mücadelesi vermek zorunda ve bunun sonucunda kök salabilmektedirler. İşte bu 
noktada Halep Arıcısı’nın uyarlama metni ve Türkçe çevirisi temel açılardan sömürge sonrası çeviri kuramının 
karakteristiklerini taşırken bir diğer taraftan da seyirciye etik bir tanıklık alanı yaratmayı başaran eserler arasında yerini 
almaktadır. 

Sonuç 
Matthew Spangler ve Nesrin Alrefaai’nin tiyatro sahnesine uyarladığı Halep Arıcısı eseri ve onun Türkçe çevirisi yalnızca 

estetik bir dönüşümü değil, kültürel çevirinin gerektirdiği etik ve politik gereklilikleri de yerine getirmektedir. Bir romanın 
direk olarak sahneye aktarılması sürecinden ziyade, Halep Arıcısı performans ve tanıklık anlatılarının birbirine karışmasıyla 
daha çok kimlik, dil, seyirci arasında karmaşık bir müzakere alanına dönüşür. Kültürel ve politik sınırların ötesine uzanan 
anlam, uyarlamanın diyalojik alanında bir etik tanıklık içerir. Uyarlama kuramının kültür ötesi doğasının gerektirdiği üzere eser 
bir eseri tekrarlamak yerine onu yeniden hayal eder ve kurar. Dahası hayal kurarken de eserin zorla yerinden edilen insanların 
adına konuşmasına değil, onlarla birlikte seslerini duyurmaya katkı sağlar. Öte yandan uyarlamanın Türkçe çevirisi de kültürel 
çevirinin izlerini taşır. Milyonlarca Suriyelinin yaşadığı bir coğrafyada, uyarlama bir metni çevirmek yerel bellek siyaseti, 
simgesel yakınlık, ulusal söylem arasında bir denge kurmayı zorunlu kılar ki bu kavramlar da evrenselleştirme ve 
egzotikleştirme arasında gidip gelir. Bu dengeyi kurmaya çalışırken de kültürel çevirinin dilsel sınırları aşan duygusal, politik 
ve tarihsel bağlamı dikkate alan yapısı önemli bir tercih olmuştur. Bu kuramsal ve kavramlar eksenlerin kesişiminde Halep 
Arıcısı göçmenlerin edilgen kurban ya da tehdit olarak algılandığı klasik anlatılara meydan okur çünkü göçmenliği parçalanmış 
ama etkin, duygusal olarak karmaşık ve bağlamsal olarak köklü bir şekilde anlatır. Anlatıyı bu bağlamda sağlamlaştırmak için 
de çizgisel anlatıyı reddederek sessizlik ve psikolojik kopmalardan faydalanır. Sonuç olarak, kültür ötesi iş birliği ile gerçekleşen 
bu uyarlama, tiyatronun bir sanat formu ve bir eylem biçimi olarak nasıl işlevsel bir konumu olduğunu ortaya koyar. Bedensel 
bir deneyimi dönüşen anlatının, sömürge sonrası çeviri kuramları ve uyarlama kuramlarına dayandırılarak, nasıl direnişi, 
belleği ve politik bir dönüşümü ortaya koyan bir alan haline geldiği vurgulanır. Küresel dünyanın temel sorunlarından olan 
kitlesel ve zorunlu yerinden edilme, parçalanmış aidiyetin sorgulandığı bu anlatı hem anlamlı hem de etik bir sorumluluğu 
yerine getirir. 

 
Hakem Değerlendirmesi: Dış bağımsız. 
Çıkar Çatışması: Yazar, çıkar çatışması olmadığını beyan etmiştir. 
Finansal Destek: Bu çalışma, TÜBİTAK tarafından desteklenen “Bir Sömürge Sonrası Strateji Olarak Uyarlama Çalışmaları Uygulaması” projesi kapsamında 
hazırlanmıştır. 
 
Peer-review: Externally peer-reviewed. 
Conflict of Interest: The author has no conflicts of interest to declare. 
Financial Disclosure: This study was prepared within the scope of the project “The Performance of Adaptation Studies as a Postcolonial Strategy”, which 
was supported by TÜBİTAK. 
 



104 Edebiyat ve Beşeri Bilimler Dergisi (2025) 75 

 
Kaynaklar 

Alrefaai, N., & Spangler, M. (2022). The Beekeeper of Aleppo: A Transnational Collaboration. Text and Performance Quarterly. 
https://doi.org/10.1080/10462937.2022.2088850 

Bakhtin, M. (1981). The dialogic imagination: Four essays. University of Texas Press. 
Bassnett, S., & Trivedi, H. (1999). Post-Colonial Translation Theory and Practice. Routledge. 
Bhabha, H. (1994). The Location of Culture. Routledge. 
Conquergood, D. (2002). Performance Studies: Interventions and Radical Research. The Drama Review (TDR), 46(2), 145–156. 
Cuddy-Keane, M. (2003). Modernism, geopolitics, globalization. Modernism/Modernity, 10(3), 539–558. 
Ellis, J. (1982). The Literary aAdaptation: An Introduction. Screen, 23(1), 3–5. 
Evangelista, J. (2020). Of characters coming alive, empathy, trauma and the refugee experience – A conversation with Christy Lefteri, author 

of The Beekeeper of Aleppo. The Dreaming Machine. Erişim adresi: https://www.thedreamingmachine.com/of-characters-coming-alive-
empathy-trauma-and-the-migrant-experience-a-conversation-with-christy-lefteri-author-of-the-beekeper-of-aleppo-winner-of-the-
aspen-word-award/ 

Friedman, S. S. (2004, February 18). Whose modernity? The global landscape of modernism [Lecture]. University of Texas Press.  
Hutcheon, L. (2006). A theory of adaptation. Routledge. 
Lefevere, A. (1992). Translation, history, culture. Routledge. 
Lefteri, C. (2020). The Beekeeper of Aleppo: A Novel. Ballantine Books. 
Phelan, P. (1993). Unmarked: The politics of performance. Routledge. 
Sanders, J. (2006). Adaptation and appropriation. Routledge. 
Spangler, M., & Alrefaai, N. (2023). Halep arıcısı (Ş. Bakırtaş, Çev.). T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı, Devlet Tiyatroları Arşivi. 
Spangler, M., & Alrefaai, N. (2023). The Beekeeper of Aleppo (M. Orsini, Translator). Bret Adams Ltd. 
Spivak, G. C. (1994). “Can the subaltern speak?” In P. Williams & L. Chrisman (Eds.), Colonial discourse and post-colonial theory (pp. xx–xx). 

Columbia University Press. 
Venuti, L. (1995). The translator’s invisibility. Routledge. 

https://doi.org/10.1080/10462937.2022.2088850
https://www.thedreamingmachine.com/of-characters-coming-alive-empathy-trauma-and-the-migrant-experience-a-conversation-with-christy-lefteri-author-of-the-beekeper-of-aleppo-winner-of-the-aspen-word-award/
https://www.thedreamingmachine.com/of-characters-coming-alive-empathy-trauma-and-the-migrant-experience-a-conversation-with-christy-lefteri-author-of-the-beekeper-of-aleppo-winner-of-the-aspen-word-award/
https://www.thedreamingmachine.com/of-characters-coming-alive-empathy-trauma-and-the-migrant-experience-a-conversation-with-christy-lefteri-author-of-the-beekeper-of-aleppo-winner-of-the-aspen-word-award/

