
65

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?
Is an Objective Type of Exegesis Possible Through Artificial Intelligence (AI)?

Dr. Öğr. Üyesi Nihat Demirkol
Iğdır Üniversitesi
İlahiyat Fakültesi,

Tefsir Anabilim Dalı, 
tefsir63urfa@hotmail.com

Iğdır/Türkiye

Iğdır University
Faculty of Theology
Department of Tefsir
https://orcid.org/0000-0001-5929-8161
https://ror.org/05jstgx72

Makale Bilgisi | Article Information 
Makale Türü | Article Types

Geliş Tarihi | Received
Kabul Tarihi | Accepted
Yayın Tarihi | Published

Yayın Sezonu | Pub Date Season
Sayı | Issue

Sayfa | Pages

Araştırma | Research Article 
23 Temmuz | July 2025
02 Aralık | December 2025
30 Aralık | December 2025
Aralık | December
44
65-96

Atıf | Cite as
Demirkol, Nihat - Akgün, İbrahim. “Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?”. Usul 

İslam Araştırmaları Dergisi 44 (Aralık 2025), 65-96.
https://doi.org/10.56361/usul.1749146

İntihal | Plagiarism 
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelenmiş 

ve intihal içermediği teyit edilmiştir.
This article has been reviewed by at least two ref-

erees and scanned via a plagiarism software.
Yayıncı | Published by 

İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi
İstanbul Sabahattin Zaim University

Telif Hakkı | Copyright
Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hak-
kına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0lisansı 
altında yayımlanır.
Author(s) publishing with the journal retain(s) the 
copyright to their work licensed under the CC BY-
NC 4.0. 

Etik Beyan | Ethical Statement
Bu çalışma, etik kurul izni gerektirmemekte olup yalnızca literatür taramasına dayanmaktadır; çalışmada 

bilimsel ve etik ilkelere uyulmuş, tüm kaynaklar kaynakçada belirtilmiştir.
This study does not require ethics committee approval and is based solely on a literature review; scientific 
and ethical principles have been followed throughout the study, and all sources are listed in the references 

(Nihat Demirkol-İbrahim Akgün).

Yapay Zeka Kullanımı | Use of Artificial Intelligence
Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde yapay zeka tabanlı araçlar kullanılmıştır. Tüm süreç boyunca 

akademik etik ilkelere sadık kalınmış; elde edilen çıktıların doğruluğu, özgünlüğü ve bilimsel niteliği 
yazarlar tarafından denetlenerek onaylanmıştır. Çalışmanın sorumluluğu tamamen yazarlara aittir. 

Artificial intelligence-based tools were utilized during the preparation of this study. Throughout the 
entire process, academic ethical principles were strictly followed. The accuracy, originality, and scientific 
quality of the outputs were reviewed and verified by the authors. The responsibility for the content rests 

entirely with the authors.

İslam Araştırmaları Dergisi
44 (2025), 65-96

Dr. Öğr. Üyesi İbrahim Akgün
Iğdır Üniversitesi
İlahiyat Fakültesi,

Tefsir Anabilim Dalı, 
ibrahim.akgun02@hotmail.com

Iğdır/Türkiye

Iğdır University
Faculty of Theology
Department of Tefsir
https://orcid.org/0000-0002-0051-6723
https://ror.org/05jstgx72

Yazarların Katkıları | Authors Contributions
Çalışmanın Tasarlanması: Yazar-1 (%60), Yazar-2 (%40), Veri Toplanması: Yazar-1 (%70), Yazar-2 (%30), 

Veri Analizi: Yazar-1 (%50), Yazar-2 (%50), Makale Yazımı: Yazar-1 (%80), Yazar-2 (%20), 
Makale Gönderimi ve Revizyonu: Yazar-1 (%85), Yazar-2 (%15) 

Conceiving the Study: Author-1 (%60), Author-2 (%40), Data Collection: Author-1 (%70), Author-2 (%30), 
Data Analysis: Author-1 (%50), Author-2 (%50), Writing the Article: Author-1 (%80), Author-2 (%20), 

Submission and Revision: Author-1 (%85), Author-2 (%15)



66

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

Öz
Kur’an’ın nüzûlünden günümüze kadar anlaşılması ve yorumlanması meselesi 
üzerine birçok söylem ve fikir beyan edilmiştir. Bu gayretin merkezinde insan 
aklı, niyeti ve zamanla oluşan kavrayış gücü yer almaktadır. Kur’an’ın açıklan-
ması faaliyetini yerine getiren tefsir ilmi ise bireysel ve toplumsal etkilerle şe-
killenmiş; müfessirin içinde bulunduğu toplumun yanı sıra, inancı, ilmi birikimi 
ve kültürel donanımı gibi faktörler ayetlere yönelik tefsir faaliyetini doğrudan 
veya dolaylı olarak etkilemiştir. Bundan dolayı insan merkezli olan yorumun 
tabiatında izâfîlik/nisbîlik kaçınılmaz bir durum olarak karşımıza çıkmaktadır. 
İçerisinde yaşadığımız zaman diliminde birçok alanda olduğu gibi, Kur’an’ın 
anlaşılması ve yorumlanması alanında da teknoloji ile beraber insan faktörünün 
yanında yapay zekâ amili yer almaya başlamıştır. Bunun en esas temeli ise yapay 
zekânın yorum refleksidir. Nitekim yapay zekânın maneviyattan ve duygulardan 
yoksun olması ise onun objektif bir yorum ortaya koyabilme kabiliyetinin önü-
nü açmıştır. Zira tefsir geleneğinde insan faktörünün de etkisiyle görüş beyan 
etme, reddiye yazma veya bir ideolojiye karşı savunma yapma gibi yönelimler 
doğal bir görünüm arz ederken, yapay zekânın herhangi bir inanca, duyguya ve 
mezhebe sahip olmaması konuyu başka bir boyutta ele alma imkânı sunmaktadır. 
Bu bağlamda yapay zekâ teknolojisinin duygulardan arınmış olması ve yorum 
üretme potansiyeline sahip olması “Yapay Zekâ ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi 
Mümkün Mü?” sorusu önem arz etmektedir.  Bu makalede, tefsirin tarihsel sü-
reci içerisindeki sübjektifliğin kaçınılmazlığı ile yapay zekânın objektif yorum 
gücünün bir anlamda veri nötrlüğünü tefsir sahası bağlamında değerlendiril-
mektedir. Çalışmada yapay zekânın yorum üretme kapasitesi ile tefsir ilminin 
epistemolojik ve metodolojik temelleri karşılaştırılarak yapay zekânın objektif-
lik ölçüsü tespit edilmeye çalışılmıştır.
Anahtar Kelimeler: Tefsir, Müfessir, Yapay Zekâ, Objektiflik, Yorum



67

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

Abstract
Since the revelation of the Qurʾān, various discussions have emerged regarding 
its comprehension and interpretation. At the center of this endeavor lies human 
intellect, intentionality, and an understanding shaped by time. The discipline of 
tafsīr (Qurʾānic exegesis), which explains the Qurʾān, has been shaped by both 
individual and societal factors. The exegete’s faith, scholarly formation, and cul-
tural environment, together with the characteristics of the society in which they 
live, directly or indirectly influence exegetical activity. Thus, subjectivity and 
relativity naturally arise in human-centered interpretation. In the contemporary 
period, as in many other fields, artificial intelligence (AI) has begun to appear 
alongside human interpreters in efforts to understand and interpret the Qurʾān. 
This development is grounded in AI’s capacity for generating interpretive re-
sponses. The absence of spirituality, emotion, and sectarian identity in AI opens 
the possibility for a form of interpretive neutrality that differs from traditional 
human exegesis. While classical tafsīr often reflects human involvement through 
personal opinions, polemical engagements, or ideological tendencies, AI’s da-
ta-driven structure offers a distinct perspective from which to approach the text. 
Within this framework, the question “Is an objective type of Qurʾānic exegesis 
possible through artificial intelligence?” becomes increasingly significant. This 
article examines the inevitability of subjectivity in the historical tafsīr tradition 
and evaluates the potential neutrality of AI within Qurʾānic studies. By com-
paring AI’s interpretive capacity with the epistemological and methodological 
foundations of tafsīr, the study aims to assess the degree to which interpretive 
objectivity may be achievable through artificial intelligence.

Keywords: Tafsīr, Exegete, Artificial Intelligence, Objectivity, Interpretation

هل يمكن تحقيق نوع من التفسير الموضوعي باستخدام الذكاء الاصطناعي )AI(؟
الملخص

منذ نزول القرآن الكريم وحتى يومنا هذا طُُرحت العديد من الآراء والأفكار حول فهمه وتفسيره، ويتصدر هذا الجهدََ العقلُُ 
البشري بما يحمله من نية وقوةِِ فهم تشكلََت عبر الزمن، أما علم التفسير الذي يُُعنى ببيان معاني القرآن فقد تبلور تحت 
سطوة التأثيرات الفردية والاجتماعية. إذ تأثََّر المفسر بمجتمعه الذي يعيش فيه، وبمعتقداته وتكوينه العلمي وثقافته العامة، 
وهي عوامل انعكست بصورة مباشرة أو غير مباشرة على نشاطه التفسيري تجاه الآيات. لهذا فإن النسبية في الفهم والتفسير 
تعد سمة ملازمة للطبع الإنساني في هذا العلم. وفي عصرنا الراهن، كما هو الحال في العديد من المجالات، بدأ الذكاء 
الاصطناعي يظهر في مجال فهم القرآن وتفسيره جنبًًا إلى جنب مع العامل البشري وبالتوازي مع التطور التقني، ويكمن 
الأساس الرئيس لذلك في قدرة الذكاء الاصطناعي على إنتاج تأويلٍٍ أو تفسير، إذ إن افتقاره للمشاعر والروحانيات يفتح 
أمامه إمكانية تقديم قراءة أكثر موضوعية للنص، فبينما تبدو الميول الإنسانية كالتعبير عن الرأي أو الرد على الخصوم أو 
الدفاع عن توجه فكري أمرًًا طبيعيًًا في التفسير البشري، فإن حقيقة خلو الذكاء الاصطناعي من أي معتقدات أو مشاعر 
أو انتماء عاطفي أو مذهبي يمنحه الفرصة لمعالجة القضية في بُُعد آخر ومن زاوية نظر مختلفة، في هذا السياق، تبرز أهمية 
السؤال: »هل يمكن توليد نوع من التفسير الموضوعي بواسطة الذكاء الاصطناعي؟« تتناول هذه الدراسة تقييم حتمية 
الذاتية في العملية التاريخية للتفسير، وتقارنها بما يُُسمى حياد البيانات لدى الذكاء الاصطناعي في سياق مجال التفسير، 
وتحاول الدراسة تقويم مدى موضوعية الذكاء الاصطناعي من خلال مقارنة قدرة الذكاء الاصطناعي على إنتاج التفسير 

مع الأسس المعرفية والمنهجية لعلم التفسير.
 الكلمات المفتاحية: التفسير، المفسر، الذكاء الاصطناعي، الموضوعية، التأويل



68

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

﻿Giriş

İnsan, kendisine isimlerin öğretilmesinden1 itibaren eşyaya ve nesneye ait 
isimler üzerinden bir anlam örgüsü oluşturmaktadır.2 Bu anlam dünyası ise insa-
nın vefatına kadar sürekli değişmektedir. Dolayısıyla anlamak insan varoluşunun 
kaçınılmaz kaderidir. Tefekkür eden bir varlık olarak insan, ne zaman eşyaya veya 
nesneye bakmışsa, onların isimleri üzerinden bir anlamla karşı karşıya gelmektedir. 
Çünkü her eşya ve nesne her insan için veya aynı insan için farklı zamanlardaki 
bakış durumuna göre kendini yeniden açmakta, yeni bir yüzünü göstermektedir. 
Aynı metni okuyan iki kişi, aynı müsemmalar üzerinden farklı anlamlar çıkarabi-
lirken; aynı kişi farklı zamanlarda okuduğu aynı metinden de farklı anlamlar inşa 
edebilmektedir. Dolayısıyla metnin literal/gerçek ya da zahiri anlamının tamamını 
transfer etmek neredeyse mümkün değildir. Zira anlam malumat değil, yeni mey-
dana gelen dinamik bir hadise/oluşumdur.3

Kur’an’ın tefsir ve te’vil faaliyetinde Müslümanların beklentileri çok üst 
düzeydedir. Zira Kur’an’ın tartışılmaz bir otorite olarak ilahi kaynaklı olması4 ve 
sonsuz anlam derinliği, onları bu kanaate sevk etmektedir.5 Nitekim geçmişten 
günümüze kadar Kur’an’ın anlaşılması üzerine ortaya konulan tefsir/açıklama ve 
te’vil/yorum külliyatları bunu göstermektedir. Bu da Kur’an’ın ifade ettiği nihai 
hakikate ulaşmanın ne kadar zor olduğunu ve metnin yorumunda izafîlik/nisbîlik 
olduğuna dair maddî belgelerdir. Bu kadar zengin yorum dünyasında öne çıkan 
mühim şey ise ilahi kaynaklı olan tek ve aynı metinden söz edilmesine mukabil, 
söz konusu metin üzerinden okuyucu ve te’vil edici bakımından birçok okumaların 
ve yorumlamaların metnin ana ilkelerine bağlı kalmak şartıyla ortaya çıkan farklı 
okumanın ve yorumlamanın temayüllerdir.6 Bu konuda İbn Aşûr’un (ö.1973) şu 
ifadeleri dikkat çekicidir: 

Tefsirler ve Kur’an’ın anlamlarının aktarıldığı kaynak eserler kendilerine Allah’ın 
kitabını anlamaya dair verilmiş olan ilmi rızık ve kavrayış sayesinde genişleyip vüs’at 

1	 el-Bakara 2/31. 
2	 Fahruddîn Razî, Mefâtihu’l-Gayb (Beyrut: Dâru İhyai’t-Turasi’l-Arabi, 1999), 2/397. 
3	 Burhanettin Tatar, “Kur’an’ı Anlama Sorunu Üzerine Bazı Düşünceler”, Eskiyeni 26 (Bahar 2013), 195.
4	 eş-Şuarâ 26/192; Sadık Kılıç, Tarihsellik ve Akılcılık Bağlamında Kur’an’ı Anlama Sorunu (İstanbul: 

İhtar Yayıncılık, 1999), 74.
5	 Ebu Hayyan Endulusî, el-Bahru’l-Muhît (Beyrut: Daru’l-Fikr, 1999), 4/536; Muhammed Ali Sabunî, 

Safvetu’t-Tefasir (Kahire: Daru’s-Sabunî, 1997), 1/366-367. 
6	 Ali Harb, “en-Nassû ve’l-Hakika”, Nakdu’l-Hakika (Beyrut: el-Merkezu’s-Sekafe el-Arabî, 1993), 49;Kı-

lıç, Tarihsellik ve Akılcılık Bağlamında Kur’an’ı Anlama Sorunu, 75.



69

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

kazanmadı mı? Alimlerimizin Kur’an’ın hayranlık uyandıran yönleri bitip tükenmez 
şeklindeki sözleri tefsirin genişlemesi sayesinde manaların da vüs’at kazanması ile 
tahakkuk etmedi mi? Şayet böyle olmasaydı, Kur’an tefsiri az sayıdaki birkaç sayfa 
ile sınırlı kalmaz mıydı? Sonra şayet tefsir, Kur’an kelimelerinin sadece Arapça ba-
kımından beyan edilmesi ile sınırlı olsaydı tefsir çok az ve kifayetsiz olurdu. Oysaki 
sahabenin alimlerinin bu konuda çok görüş beyan ettiklerini görmekteyiz. Kur’an 
tefsiri konusunda onlardan sonra gelen tabiî ise kendi görüş ve ilimleriyle daha çok 

hüküm istinbatında bulunmuşlardır.7 

Şüphesiz ki metnin anlaşılması ve yorumlanması serüveninde kullanılan 
usul ve metotların tayin edici oluşları geçmişte olduğu gibi, bugün ve yarın da te-
sirli olacaktır. Dolayısıyla yorumun dinamizmi veya durağanlığı tefsir metotlarına 
getireceğimiz değişik boyutlarla doğrudan münasebet içinde olacaktır. Bu bağlam-
da metnin mantığından hareketle ihtiva ettiği anlamları öne alan “harfî, ibareci, 
nesnel okuyuş” ile -bir anlamda rivayet tefsir metodu-  metnin anlamı üzerinden 
tarihsel ve toplumsal şartlar bağlamda bir okuma fiilinin gerçekleştirilmesi yani 

“öznel, tecrübî” okuyuş biçimi –bir anlamda dirayet tefsir metodu- ortaya çıkmak-
tadır.8 Bu bağlamda Müslümanların düşünce tarihinde Kur’an’ın anlaşılması ve 
yorumlanması meselesi en temel meselelerden bir tanesi olmuştur.9 Zira Kur’an’ın 
tenzilinden yaşadığımız çağa kadar anlaşılması ve yorumlanması faaliyetinde insan 
faktörü her zaman merkezde yer almıştır. İnsan faktörünün olduğu yerde ise subjek-
tif/indî yorumun ve anlaşılmanın olması mümkündür. Nitekim insani zaaflar ve ön 
yargılar yorum serüvenini farklı yönlere çekebilmektedir. Bundan dolayı da özel-
likle Kur’an tefsiri faaliyetini yürütmekte olan müfessirlerde olması gereken birçok 
özellik zikredilmiştir.10 Hatta Muhammed Abduh (ö. 1905/1322) bu konuda klasik 
tefsirlerin müfessirlerini “Menar” tefsirinin çeşitli yerlerinde eleştirmiştir. Abduh, 
müfessirlerin okuyucuları Kur’an eksenli bir düşünce sisteminden uzaklaştırarak 
sürekli kelam, usul, fıkhî terimler ve mezhep olgularına bağlı kalmalarından dolayı 
eleştirmektedir.11

7	 Muhammed Tahir İbn Aşûr, et-Tahrir ve’t-Tenvir (Tunus: Dâru Tunusiyye, 1984), 1/28.
8	 Kılıç, Tarihsellik ve Akılcılık Bağlamında Kur’an’ı Anlama Sorunu, 73.
9	 Hasan Yılmaz, Anlam ve Yorum Bağlamında Kur’an’ın Anlaşılması (Ankara: Gece Akademi, 2019), 21.
10	 Geniş Bilgi İçin Bk.: Cevdet Bey, Tefsir Tarihi (İstanbul: Kamil Matbaası, 1927), 28-33; Ömer Nasuhi 

Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi (Tabakatu’l-Müfessirin), çev. Abdulaziz Hatip (İstanbul: Semerkand Ya-
yınları, 2018), 169-207; Mesut Kaya, “Dönemsel İlmî Şartların Müfessirin Donanımı Üzerindeki Be-
lirleyiciliği –Klasik ve Modern Dönem Mukayesesi-”, Marife 13/3 (K 2013), 9-31.

11	 Muhammed Abduh-Reşid Rıza, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Hakim -Tefsîru’l-Menâr- (Kahire: Daru’l-Menar, 
1947), 1/7, 4/280.



70

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

Kur’an’ın anlam derinliğine işaret eden bir diğer vecih ise; murad-ı ilahiyi 
ortaya koyma bağlamında onu anlama ve yorumlama faaliyetinde bulunan müfes-
sirlerin tefsirlerine verdikleri isimlerdir. Mesela Taberî’nin (ö.922/310) “Kur’an 
Ayetlerinin Tev’ilinin Beyanını Kendisinde Toplayan” anlamındaki  “Câmiu’l-Be-
yan ‘an Te’vîli Ayi’l-Kur’an” adlı eseri,   Maturidî’nin (ö. 945/333) “Ehl-i Sünnetin 
Te’vili/Yorumu, Kur’an’ın Te’vili/Yorumu” anlamındaki “Teʾvîlâtü Ehli’s-sünne/
Teʾvîlâtü’l-Ḳurʾân”ı, Zemahşerî’nin (ö. 1144/538) “Te’vil Çeşitlerinde Farklı 
Görüşlerin Kaynaklarını ve Tenzilin Kapalı Kısımlarının Hakikatlerini En İyi 
Açıklayan” manasına gelen “el-Keşşâf ʿan Haḳāʾiḳı Gavâmiżi’t-Tenzîl ve ʿUyû-
ni’l-eḳāvîl fî Vücûhi’t-Teʾvîl”i, Razî’nin (ö. 1210/606) “Gaybın Anahtarları” anla-
mındaki “Mefâtihu’l-Gayb” eseri ve Beydâvî’nin (ö. 1287/685) “Tenzilin Nurları 
ve Te’vilin Sırları” anlamında  “Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl” adlı eseri de 
Kur’an’ın bitmeyen anlam derinliğine dair belgeler mahiyetindedir. İlahi kela-
mın anlam derinliği ve ilahi otoritesi Müslümanları bu metni anlama gayretinde 
muhtelif metotlar ortaya koymaya sevk etmiştir. Zira tefsir külliyatı içerisinde bu 
metotların çok örneği bulunmaktadır.12 Nitekim tefsirler tarihsel-sosyal bağlama 
dayalı dirayet yöntemini ihtiva eder. Dolayısıyla zaman içerisinde farklı anlayış-
lara imkân tanıma bir tercihten öte mecburiyet halini almaktadır. Günümüzde ise, 
tefsir ve te’vil faaliyetine etki edebilecek dijital bir amil ortaya çıkmıştır. İnsanî 
duygulardan uzak bu amil “Yapay zekâ objektif bir tefsir ortaya koyabilir mi?” gibi 
sualleri gündeme getirmiştir. Zira tefsir geleneğinde insan faktörünün doğallığı, 
yorumun nisbîliğini beraberinde getirirken, yapay zekâ tarafsızlık iddiasıyla yeni 
bir okuma sunmaktadır.

Çalışmanın Maksadı

Buraya kadar ifade ettiğimiz düşünce dünyasından hareketle çalışmamızın 
maksadı, tefsir ilminde eskiden beri tartışılan ve çeşitli metot ve kaidelerle sınırları 
çizilmeye çalışılan anlamın sübjektifliği konusunu, yapay zekâ bağlamında ele 

12	 Bkz.: Muhammed b. Cerir Taberî, Câmiu’l-Beyan ‘an Te’vîli Ayi’l-Kur’an (Kahire: Müessesetu’r-Risale, 
2000); Ebu’l-Fida İsmail b Şihabiddin Ömer b. İbn Kesîr, Tefsiru’l-Kur’an’il-Azim (Riyad: Daru’t-Tay-
yibe, 1999); Muhammed b. el-Ferrâ Begavî, Me’alimu’t-Tenzil (Beyrut: Dâru İhyai’t-Turasi’l-Arabi, 
1999);Ebu Mansur Muhammed b. Mahmud Maturidî, Te’vilatü’l-Kur’an (Lübnan: Dâru’l-Kutubi’l-İl-
miyye, 2005); Razî, Mefâtihu’l-Gayb;Nasıruddin Ebu Said Muhammed Beydâvî, Envaru’t-Tenzil ve 
Esraru’t-Te’vil (Beyrut: Dâru İhyai’t-Turasi’l-Arabi, 1998); Ebu’l-Kasım Mahmud b. Ömer Carullah 
Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan Ḥaḳāʾiḳı Ġavâmiżi’t-Tenzîl ve ʿuyûni’l-Eḳāvîl fî Vücûhi’t-Teʾvîl (Beyrut: Da-
ru’l-Kutubi’l-Arabî, 1987); Abduh-Rıza, Tefsîru’l-Menâr; Ayrıca Geniş bilgi için bkz. Bilmen, Büyük 
Tefsir Tarihi.  



71

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

almaktır. Nitekim “objektif tefsir” iddiası ile yapay zekânın bazı ayetler özelinde 
müfessir rolü üstlenip üstlenemeyeceği sorgulanmaktadır. Dolayısıyla tefsirdeki 
yorum çeşitliliği ve insan faktörüne karşı dijital üretkenliğin ilahi metnin anlamlan-
dırılmasında salt veri bağlamında yapılan okumaların sınırları ortaya konulacaktır. 

Çalışmanın Kapsamı ve Metodu

Çalışmamızın kapsamı yapay zekânın bir çeşidi olan ChatGPT GPT-413 mo-
deli yapay zekâ uygulaması ile objektif/nesnel bir tefsir çeşidinin mümkün olup 
olmadığı tartışılacaktır. Bu bağlamda yapay zekâya yoruma açık bir tane müteşabih 
ayet, bir tane kısa sure ve müşkilü’l-Kur’an ilmi bağlamında seçtiğimiz iki ayete 
yaptığı tefsir ile müfessirlerin tefsirleri karşılaştırılacak ve bu şekilde tefsir de 
yapay zekânın yorum üretme kabiliyeti ve kapasitesi ortaya konulacaktır. Ancak 
istatiksel olarak bu üç soru yeterli değildir. Farklı konuları içeren ayetler sorularak 
örnekler artırılmıştır. Fakat yukarıda belirtiğimiz üç soru dışındaki diğer sorulara 
müfessirlerin görüşlerine başvurulmamış sadece YZ’nin ortaya koyduğu cevaplar 
değerlendirilmiştir. Çalışmada kullanılan yöntem ise nitel ve doküman analiz me-
todudur. YZ’nin belirli sayıdaki ayetlere verdiği cevaplar, müfessirlerin yorumları 
ile karşılaştırılması nitel yöntemi oluştururken, karşılaştırmada tefsir metinlerinin 
kullanılması ise doküman analiz metodunu belirlemektedir.

Alanda Yapılan Çalışmalar

Yaptığımız araştırmada ise yapay zekâ ile objektif tefsir çeşidi üzerine yapıl-
mış bir çalışmaya rastlamadık. Ancak tefsir ve yapay zekâ ilişkisine değinen birkaç 
çalışma bulunmaktadır. Mesela “Yapay Zekâ Modellerinin Tefsir Tarihi Özelinde 
İncelenmesi”14 çalışması tefsir ilminin tarihi ile alakalı sorular üzerinde YZ’ye 
sorular sorduğu gibi çalışmada istatiksel veriler kullanılmıştır. Başka bir çalışma 
olarak da “Kur’an Araştırmalarında Yapay Zekâ”15 adlı kitap çalışması yapılmış 
ancak objektif tefsir ile ilgili herhangi bir veri ortaya konulmamıştır.

13	 ChatGPT (GPT-4), Erişim 12 Mayıs 2025.
14	 Sevim Gelgeç, “Yapay Zekâ Modellerinin Tefsir Tarihi Özelinde İncelenmesi”, Dinbilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi 24/3 (31 Aralık 2024), 493-519.
15	 İrfan Kara, Kur’an Araştırmalarında Yapay Zekâ (İstanbul: Kitap Dünyası Yayınları, 2024).



72

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

Yapay Zekâ Uygulamasına Verilen Komutlar ve Objektiflik Ölçütü

Çalışmada kullanılan ChatGPT -4 uygulamasına bireysel herhangi bir komut 
verilmemiştir. Uygulamaya veri aktarımı yapılmadığı gibi tarafımızdan herhangi 
bir eğitime de tabi tutulmamıştır. YZ uygulamasına soru sorulurken sadece ayetin 
tefsir edilmesi istenmiştir. Çalışma kapsamında objektiflik ölçütü olarak da YZ’nın 
verdiği cevaplarda tarafgirlik, lafzi sadakat ve bağlam bütünlüğünü esas alınmıştır. 
YZ’nın herhangi bir mezhebe ve ideolojiye taraftarlık yapmaması, değerlendir-
melerde metne sadık kalması ve belirli bir grubu veya coğrafyayı esas almayarak 
değerlendirmede bulunması kuralları objektiflik için önemli ilkelerdir. Objektif 
ölçütü olarak bu saydıklarımız yeterli olmayabilir. Ancak çalışmada makalenin 
sınırlılığı dikkate alınarak ilgili ölçütlerle yetinilmiştir.

Yapay Zekânın Tanımı 

İnsanlık yaşadığı dünyayı kolaylaştırma ve dönüştürme adına birçok buluş 
gerçekleştirmiştir. Hiç şüphesiz ki son yıllarda ortaya çıkan yapay zekâ ise insanla-
rın ortaya koyduğu en önemli icatlardan bir tanesidir. Fredkin’e (2023) göre yapay 
zekâ sadece günümüz için değil insanlık tarihi boyunca ortaya çıkan en önemli 
vakalardan bir tanesidir.16 

Kavramsal olarak makine zekâsı, taklit zekâ, düşünen makine gibi alternatif 
kavramlar öne sürülmüş olsa da yapay zekâ kavramı en yaygın olarak kullanılan 
terimdir.17 Sözlük olarak doğal karşıtı, sentetik, suni yapmacık gibi anlamlara gel-
mektedir.18 Terim anlamı ise “Bir bilgisayarın, bilgisayar kontrolündeki bir robotun 
veya programlanabilir bir aygıtın insana benzer biçimde algılama, öğrenme, fikir 
yürütme, karar verme, sorun çözme, iletişim kurma vb. işlevleri sergileyebilme 
yeteneği”19 olarak açıklanmaktadır. Bu terimi ilk defa kullanan ise John Mc Cart-
hy’dir. Zira 1955 yılında yaptıkları bir araştırmada “Artificial Intelligence/yapay 
zekâ” terimini kullanmışlardır.20 

16	 Ayşenur Topçuoğlu, “Yapay Zekâ”, Bilim ve Teknik Dergisi 409 (Aralık 2001), 38.
17	 Utku Köse, Yapay Zekâ Felsefesi (İstanbul: Doğu Kitabevi, 2022), 34-37.
18	 Kara, Kur’an Araştırmalarında Yapay Zekâ, 18.
19	 TDK, “Yapay Zekâ” (Erişim 30 Eylül 2025).
20	 Jean Paul Haton-Marie Christine Haton, Yapay Zekâ, çev. Ayşen Emekçi-Alev Türker (İstanbul: İletişim 

Yayınları, 1991), 8; Atınç Yılmaz, Yapay zekâ (İstanbul: Kodlab Yayınları, 2020), 6.



73

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

Yapay zekâ insan zihnini taklit etmeye yönelik geliştirilmiş bir buluştur. 
Nitekim “makine düşünebilir mi?”21 sorusu üzerinden temelleri atılan ve zaman 
içerisinde gelişen bir mekanik işleme düzenidir. Yapay zekânın gelişim süreci, ta-
rihsel olarak farklı dönemlerde ele alınmıştır. Ancak 2010 ve sonrası derin öğrenme 
ve üretken modellerin sıçrama yapması yapay zekâyı insanların günlük hayatının 
bir parçası haline getirmiştir. Günümüzde piyasada en çok kullanılan ve öne çıkan 
yapay zekâ modellerden bir tanesi de ChatGPT’dir. Bu uygulama hem üretken 
hem de sohbet robotu olarak kullanılmaktadır. Üretken Yapay zekâ modellerinin 
farklı noktası temel algoritmik tahminlerden ziyade kendisine ait özgün içerikler 
oluşturabilmesidir.22 Nitekim bizi bu çalışmaya sevk eden yapay zekânın içerik 
üretebilmesidir. 

1. Objektif/Nesnel Tefsirin Tanımı ve İmkânı

Öncelikle nesnellikten maksadın ne olduğunu ifade etmek gerekir. Nesnel 
kavramı sözlük olarak metinde özdeşlik, doğruluk, hakikat gibi anlamlara gelmekte 
olup öznel kavramının da karşıtıdır. Nesnel, taraf tutmadan yapılan inceleme an-
lamına da gelmektedir.23 Bu bağlamda nesnel tefsiri, Kur’an ayetlerinin mezhebi 
ve ideolojik etkilerden uzak, lafza uygun bir şekilde tefsir etmek olarak tanımla-
yabiliriz. Batı da hermenötik/yorumbilim adıyla ortaya çıkan metin yorumlama 
disiplini nesnel yorumun zeminin oluşturan temel olgudur.24  Kur’an’ı Kerim ise 
salt lafzi bir metin olmaktan ziyade, ihtiva ettiği anlamlar sosyo-kültürel ve bağ-
lamsal boyutlarla şekillenmiş bir ilahi kelamdır. Bu durum Kur’an’ı sıradan bir 
metin çözümlemesinin ötesine taşımaktadır. Zira bu bağlamda tefsir faaliyetinde 
özellikle de akademik düzeydeki çalışmalarda anlamı net bir şekilde ortaya koy-
mak nihai hedef olmuştur.25 Bu da objektif/nesnel tefsir gibi kavramlarla ifade 
edilmiştir. Ancak söz konusu çok anlamlı bir metin olan Kur’an olunca, tefsirde 
objektiflik ciddi tartışmaları da beraberinde getirmektedir.  Zira Kur’an, nüzûlünden 
bu yana sürekli bir anlam arayışın muhatabı, tefsir ise her dönemde farklı düşünce 

21	 Alan Mathison Turing, “Computing Machinery and Intelligence”, Mind 59 (1950), 433-460.
22	 Kara, Kur’an Araştırmalarında Yapay Zekâ, 37.
23	 Yavuz Kılıç, Nesnellik Kavramı (Ankara: Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 1997), 5-21.
24	 Ülker Gökberk, Yorumsama Kuramı Açısından Yazın Eleştirisi (Ankara: TDK Yayınları, 1980), 167-175.
25	 Orhan Güvel, “Sebeb-i Nüzulle Yetinmenin Âyetlerin Nesnel Anlamlarını Tespitte Yol Açtığı Sorunlar: 

Hucurât 49/12. Âyeti Örneği”, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12/1 (15 
Mart 2025), 76.



74

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

sistemleri ile iç içe gelişmiş bilim dalı özelliği taşımaktadır. Her dönemin anlayışı 
ise tefsir metinlerine farklı yansımıştır. Bu da zaman içerisinde tefsirde nesnellik 
tartışmalarını ortaya çıkarmıştır. 

Modern dönemde ortaya çıkan çağdaş düşünürler, Zerkeşî’nin (ö. 794/1392) 
فََسِِّرُُ نََاقِِلٌٌ  Müfessir nakilcidir.” 26ifadesinin problemleri tek başına çözemeyeceği“ فََالْمُ�ُ
düşüncesinden hareketle, İslam dünyasının içinde bulunduğu buhranlardan kur-
tulma gayesi bağlamında ayetlerin anlamında nesnel bir yorum metodu ortaya 
koymaya çalışmalarıdır.27  Nitekim Ebu Zeyd (ö. 1431/2010) bu konuda “kültürel 
nesnellik” ve “mutlak nesnellik”ten bahseder. Ebu Zeyd’e göre mutlak nesnellik 
mümkün değildir. Zira her metin ve yorumcu zaman ve mekanla kayıtlıdır. Bu da 
mutlak nesnelliğin imkansızlığını ortaya koymaktadır. Kültürel nesnellik ise metnin 
derinliklerine inilmesi ve bütüncül çözme yöntemlerinin dikkatle kullanılmasıdır. 
Kültürel nesnellikte zaman içerisinde yeni anlamlar ortaya konulabilir. Fakat ön-
ceki anlamları tamamen geçersiz kılmaz.28 Gadamer’in “ufuk kaynaşması” ve Faz-
lurrahman’nın “çifte hareket” modeli ise anlamın hem metin hem de yorumcuyla 
birlikte şekillendiğini vurgular. Bu düşünceye göre nesnellik mutlak bir tarafsızlık 
değildir. O, metodun tutarlılığı ve bağlamın dikkate alınmasıyla şekillendirilen bir 
yorumdur. Böylece müfessir veya yorumcu metne hükmetmekten ziyade mana 
dünyasını beraberce inşa eden bir konuma yerleşir.29 Dolasıyla tefsir türlerinden 
sadece biri üzerinden anlam inşasına çalışmak müfessir, yorumcu veya okuyucuyu 
eksik bırakabilir. Nitekim her tefsir türü mensup olduğu akımı idealleştirme eği-
limindedir. Örneğin rivayet tefsirleri ağırlıklı manayı rivayet etrafında şekillendi-
rirken, dirayet tefsirleri mezhep etrafında, işarî tefsir ise batınî yorum dünyasında 
inşa etmektedir.30  Şunu da ifade etmek gerekir ki rivayet türü tefsirler yorumdan 
bağımsız olmadıkları gibi dirayet tefsirleri de nakilden bağımsız değillerdir. Her 
iki tür içerisinde farklı metotlara ait tefsir malzemesi bulunmaktadır.31 

26	 Muhammed b. Abdullah Burhaneddin Zerkeşî, el-Burhan fi ulumi’l-Kur’an (Beyrut: Daru İhya-i 
Kutubi’l-Arabî, 1957), 2/166.

27	 Muhsin Demirci, Kur’an Tarihi (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 
2015), 329.

28	 Nasr Hamid Ebu Zeyd, İlahi Hitabın Tabiatı, çev. Mehmet Emin Maşalı (Ankara: Kitabiyat Yayınları, 
2001), 290-291.

29	 Hans-Georg Gadamer, Hakikat ve Yöntem, çev. Mehmet Ali Kılıçbay (İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 
2000), 362-370; Fazlurrahman, İslam ve Modernlik: Islah Çizgisinde Düşünceler (Ankara: Ankara 
Okulu Yayınları, 1990), 13-29.

30	 Mustafa İslamoğlu, Kur’an’ı Anlama Yöntemi -Tefsir Usulü- (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2017), 289.
31	 Mustafa Öztürk, İlahi Hitabın Tefsiri (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2018), 33.



75

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

Diğer yandan tefsirdeki doğal uyum olan öznelliğin kaçınılmazlığını da ifa-
de etmek gerekir. Zira tefsir ve te’vil’in doğal yapısı özellikle de te’vil’in sürekli 
bir anlam yolculuğu bulunmaktadır.32 

Bu iki temel yaklaşım -öznellik ve nesnellik- gayb ve şuhud alemlerinin anlaşılması 
için esas olan metodlardır. Öznelliğin merkezi kalptir ve hakikata karşı ‘duygusaldır’, 
yani ‘hassas’ tır. Demek: ki, öznelliğin tecrübesi duygulara dayanmaktadır. Nesnelliğin 
merkezi ise akıldır, bu da duyu organlarına dayanmaktadır. Eğer vahiy olmasaydı kalp, 
duyguları ile, akıl da duyuları ile tamamen birbirinden kopuk kalırdı. Öznel ve nesnel 
yaklaşımları tam bir uyum içinde birleştiren vahiydir. Bunların kopuk katması halinde 
din anlaşılmaz. Diğer taraftan vahiy olmazsa nesnelerin özneye olan ilgisi ve onların 

gayba olan delaletleri gizli kalırdı.33

Klasik dönem tefsirine baktığımızda müfessirlerin genellikle mezhep ve 
meşrep ekseninde hareket ettikleri görülür. Bu durum özellikle de dirayet tefsir 
metodu bağlamında yazılan tefsirlerde öne çıkmaktadır. Mesela tefsir sahasında 
öne çıkan Zemahşerî “el-Keşşâf” tefsirinin mukaddimesinde ولقد رأيت إخواننا في الدين 
 Gördüm ki fırka-i nâciye olan Ehl-i Adalet’e mensup önde“ من أفاضل الفئة الناجية العدلية 
gelen din kardeşlerimiz…” ifadeleri tefsirinin öznellik taşıyacağının delilidir. 34 
Bunun yanında Zemahşerî’nin mensup olduğu mezhebin görüşlerini öne çıkarması 
da öznelliğin başka bir örneğidir.35  Diğer yandan Razî’nin “Mefatihu’l-Gayb”,36 
gibi öne çıkan dirayet metotlu tefsirler ise kendi düşüncelerini savunmak amacıyla 
kaleme alına tefsirlerdir. 

Rivayet türü eserlere baktığımızda ise nesnelliğin biraz daha önde olduğu-
nu ifade etmek mümkündür. Mesela Taberî’nin “Cami’u’l-Beyan” adlı tefsirinde, 
tefsir ettiği ayetlerle ilgili rivayetlerin hemen hemen hepsini ortaya koyması bir 
nesnellik hareketi olarak okunabilir. Fakat Taberî’nin rivayetleri ortaya koyduktan 
sonra kendi görüşlerini açıklaması objektifliğin imkansızlığını ortaya koymaktadır. 
Zira mukaddimesinde hem objektif hem de kısmen öznel eğilimini koruyacağını 
belirten ifadeleri şöyledir: 

İnşallah biz -O’nun tev’ilini ve manalarını izah ederken- bu konuda insanların muhtaç 
oldukları bütün şeyleri kapsayan, kendisi dışındaki kitaplara ihtiyaç bırakmayan bir 

32	 Ahmet Sait Sıcak, Kur’an Tefsirinde Öznellik (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Doktora Tezi, 2013), 81-122.

33	 Alparslan Açıkgenç, “Tefsir Usülünde Bütünlük Sorunu (Uygulamalı Bir Çalışma Denemesi)”, İslami 
Araştırmalar 3/3 (1989), 99.

34	 Zemahşerî, el-Keşşaf, “Mukaddime”, 3.
35	 Zemahşerî, el-Keşşaf, 1/666, 2/628-629.
36	 Bkz.: Razî, Mefâtihu’l-Gayb,2/323, 445, 3/578, 583, 4/60, 86, 99, 5/302, 329, 353, 32/255, 289, 292.



76

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

kitap hazırlamaktayız. Biz, bu konuda bize ulaşan bilgilere göre ümmetin üzerinde 
ittifak etmesiyle ittifak edilen delilleri ve ümmetin ihtilaf etmesiyle ihtilaf edilen delil-
leri bildireceğiz. Mezheplerin her birisinin gerekçesinin gerekçesini açıklayacağız. Bu 
mezheplerden hangisinin doğru olduğunu belirteceğiz. Bunu mümkün olan en veciz 

ve en kısa şekilde açıklayacağız.37

Nihai olarak tarihsel süreç içerisinde mezhebi tefsirlerin telif edilmesi özel-
likle de dirayet metoduyla yazılan tefsirlerde öznellik ve nesnellik arasında gel-git-
ler görülmektedir. Nitekim müfessirin içerisinde bulunduğu doğal ortam ayetle-
rin tefsirini etkilemekledir. Dolayısıyla tefsir ilminde mutlak bir nesnellikten söz 
edilmesi mümkün olmadığı gibi mutlak bir öznellikten de bahsetmek mümkün 
değildir. Zira aynı ayet veya konu üzerinde farklı birçok rivayetin olması nesnellik 
için bir zemin oluştururken öznellik içinde alan açmaktadır. Ayrıca bazı ayetlerin 
müteşabih olması da müfessiri öznelliğe yönlendirmektedir.

Şimdi üç örnek üzerinden yapay zekânın objektif tefsir çeşidine ne derece 
katkı yapabileceğini ele almaya çalışacağız. Bunlardan biri müteşabih ayet biri kısa 
sure ve birbiriyle zıt gibi görünen iki ayeti ele alacağız. Ancak istatistik olarak bu 
üç örnek yeterli düzeyde olmayacağı için ek olarak muhtelif ayetleri yapay zekâ 
uygulamasına soracağız. Fakat ek olarak soracağımız muhtelif ayetler ile ilgili 
müfessirlerin görüşlerine başvurmayacağız. Zira bu durum makale hacmini ge-
nişletmenin yanında ilk üç örnek üzerinde müfessirlerin ve yapay zekâ arasındaki 
farklılıkları ortaya konulması yeterli fikir vereceği kanaatindeyiz.

2. Müfessirlerin Yorumu ile Yapay Zekâ Yorumunun Karşılaştırıl-
ması

Geçmişten günümüze kadar yazılmış her tefsir Kur’an’ı anlamaya gayret 
etmenin bir ürünüdür. Bu bağlamda ortaya konan tefsir eserini müfessirin bilgi 
birikimi, inanç dünyası, bireysel tecrübesi ve sosyo-kültürel durumun şekillenmiş 
yorumu olarak ifade edebiliriz. Dolayısıyla her tefsir, müfessirin epistemolojik 
konumu, ideolojik yönelimi ve zihinsel altyapısı ile ilişkili olduğunu belirtmek 
mümkündür. Bu yönüyle düşündüğümüzde objektif tefsirden bahsetmek söz ko-
nusu değildir. Zira aidiyetler hem tefsirin ismine38 hem de içeriğine yansımıştır.39 

37	 Taberî, Câmiu’l-Beyan, 1/6-7.
38	 Bk. Maturidî, Te’vilatü’l-Kur’an.
39	 Bk. Zemahşerî, el-Keşşâf, “Mukaddime”, 3, 1/666, 2/628-629.



77

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

Şunu da ifade etmek gerekir ki tefsir, olanı anlama gayreti olmakla beraber müfes-
sirlerin içinde bulundukları şartlar, gündemde olan problemler ve dönemin zihin 
dünyası tefsirin içeriğine yansımıştır. Özellikle de mukaddimelerde bunu rahat-
lıkla görmekteyiz. Mesela müfessir Zemahşerî, mukaddimesinde tefsir ilminin 
ehil olmayan insanların eline düştüğüne ve perişan bir vaziyette olduğuna vurgu 
yapmaktadır.40 Problemin ne derecede böyle olduğu tartışması bir yana Zemahşerî, 
içinde bulunduğu dönemde mevcut olan bir problemi dile getirmektedir. Yazdığı 
tefsir ile de bunu ortaya koymaktadır. 

Kur’an’ı anlama gayreti bağlamında yapılan her tefsir faaliyeti kıymetli 
olmakla beraber evrensel bir niteliğe sahip değildir.41 Nitekim yazılan tefsirlerin 
insani bir anlama çabası olmasından dolayı bu faaliyetler hiçbir zaman yeterli 
görülmemiştir. Bundan dolayı her dönemde bilim insanları yeni tefsirleri yazarak 
kendi dönemlerindeki problemlere odaklanmışlardır. Bu yönüyle de tefsirin faal, 
yani aktif bir hareket olduğunu da belirtmek gerekir.42 Zira tefsirin işlevlerinden 
biri de zamanın insan zihnine ve maneviyatına verdiği olumsuz etkiler karşısında 
insanın Kur’an ile sahici bir bağ kurmasına katkı sunmasıdır. Nitekim bir ayette 
ifade edilen şu mana müfessirin zamanın manevi tahribatları karşısındaki onarma 
görevini tanımlayabilir: “Kitabı tanımalarının üzerinden kendilerince uzun zaman 
geçmesi sebebiyle, onlarda ülfet ve kanıksama meydana gelmiş, neticede kalpleri 
katılaşmıştı. Hatta onların çoğu büsbütün yoldan çıkmışlardır.”43 Ayette vurgu-
lanan bu durum tefsir yazma nedeni olarak zaman zaman mukaddimelerde ifade 
edilmiştir. Mesela Şirbinî (ö.977/1570) bu konuya şöyle değinmektedir: “Zaman 
uzayıp, bu süreçte taliplilerin cehd ve çabaları azaldığı için, her dönemde bir ye-
nilik yapmak; duraksayanları uyandırmak ve yavaşlayanları teşvik etmek gerekir.”44 
Dolayısıyla tefsir durağan bir ilim değil sürekli murad-ı ilahinin anlam derinliğine 
doğru yolculuk yapan kıymetli bir faaliyettir. Koçyiğit’in şu değerlendirmesi bu 
hususa açıklık getirmektedir.

40	 Zemahşerî, el-Keşşâf, “Mukaddime”, 3.
41	 Nasr Hamid Ebu Zayd, İslami Yorum Geleneği ve Kur’an’ın Yeniden İnşası, çev. Burhanettin Tatar (An-

kara: Vadi Yayınları, 1996), 85; Hasan Hanafi, İslamî Hermenötik: Geleneksel Yoruma Karşı Alternatif, 
çev. Ahmet Elmalı (Ankara: Fecr Yayınları, 2001), 121.

42	 Hikmet Koçyiğit, “Tefsirin İşlevi”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13/1 (2011), 169-204.
43	 el-Hadîd 57/16.
44	 Şemsuddîn Muhammed b. Ahmed el-Hatîb Şirbinî, es-Sırâcu’l-Munîr (Kâhire: Matbaatu Bulak, 1285), 

1/3.



78

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

Bir yorum faaliyeti olan tefsiri sosyal hayatın dışında görmek imkansızdır. Bu yüzden 
sosyal hayattaki her türlü dalgalanma muhakkak surette tefsir faaliyetlerine aksetmiştir. 
Fakat sosyal yaşamdaki tahavvülün, tefsire en etkin biçimde yansımasının modern 
tefsir hareketiyle vuku bulduğunu söylemek mümkündür. Bu durum modern hayatın 
insan yaşamını derinden etkilemiş olmasıyla alakalıdır. Büyük toplumsal dönüşüm-
lerin gerçekleştiği modernleşme sürecinde, insan ve insan toplumu yüz yüze kaldığı 
problemlerle merkezi konuma oturmuş, bu resim Kur’an tefsirinde de kendisini hemen 

göstermiştir.45 

Bu bağlamda yapay zekânın yorum faaliyetine dahil olması konuyu tar-
tışmaya açmaktadır. YZ modern çağın insanlarına bir okuma tazeliği sunabilir 
mi? Zira son dönemde YZ teknolojisindeki gelişmeler müfessirler içinde ilk şart 
olan ilmu’l-luga yani dilsel analiz konusunda ciddi mesafeler katetmesi, metinsel 
analizler ve yorum refleksinin olması “objektif tefsirin imkânı” sorusunu günde-
me getiren bir diğer meseledir. Dolayısıyla çalışmamız bağlamında chatgbt YZ 
uygulamasına bir müteşabih ayet, bir kısa sure, müşkilü’l-Kur’an’dan iki ayet ve 
muhtelif bazı ayetleri yorumlamasını isteyeceğiz. Yapay zekânın cevabını müfes-
sirlerin yorumları ile karşılaştıracağız. 

2.1. Müteşabih Ayet Örneği: Tâhâ 20/5. Ayet

Bu ayeti seçmemizin nedeni teolojik ve mezhebi yorum farklılıklarını içe-
ren bir ayet olmasıdır. Zira ayet lafız olarak kısa ve çarpıcı bir ifade taşımakta-
dır. Ayet metni ve meali şöyledir: تََْسْوََى مََْحْنُُ عََلََى اعََْلْْرْشِِ ا  ”.Rahman Arş’a istiva etti“ الرََّ
Ayette yer alan “istiva” kavramı nedeniyle Allah’ın mekanla ilişkisi, sıfatları ve 
teşbih-tenzih dengesi gibi inanç ile ilgili temel meseleleri gündeme getirilmektedir. 
Ayet ifadesi müfessirler arasında farklı yorumlanmıştır. Bu durum ayetin subjektif 
tefsir yaklaşımlarına ne ölçüde açık olduğunu gösterirken, YZ’nın insani duygu-
lardan arınmış olması tarafsız yorumu ile analiz etmeye uygun zemin sunmaktadır. 

S-v-y kökünden türeyen istiva kavramı sözlükte “mutedil ve düzgün olmak, 
oturup yerleşmek, karar kılmak, hâkim olmak ve tahta oturmak”46 anlamlarına gel-
mektedir. Kur’an’ın genelinde yedi ayette doğrudan Allah’ın Arş’a istivası şeklinde 
geçerken iki ayette ise semaya yönelmesi olarak Allah’a izafe edilmiştir. Nitekim 
aynı kavram başka ayetlerde insanlara nispet edilerek de kullanılmıştır. İnsanlara 

45	 Hikmet Koçyiğit, “Modern Tefsir Hareketinin Niteliği”, Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 17/1 (2013), 234. 
46	 Ebu’l-Fazl Muhammed b. Cemaluddin İbn Manzur İbn Manzur, Lisanu’l-Arab (Beyrut: Dâru’s-Sadr, 

1993), 14/414.



79

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

nispet edilen yerlerde ise maddi, fiziki ve yerleşme anlamlarında geçmektedir.47 
Hem fiziki anlamda yerleşme/yükselme hem de manevi alanda kudret/hakimiyet 
gibi çok katmanlı anlamlara sahip olması tefsirde tarafgirlik yorumlarına neden 
olmuştur. 

Ayetin yorumunda erken dönemde bazı tefsirlerde daha çok dirayet meto-
dunun önde olmadığı ve filolojik enstrümanların öne çıktığı görülmektedir. Bun-
dan dolayı ayetteki “arş’a istiva etti” ifadesi استقر (yerleşmek/sabit kalmak) lafzı,48 
nasıl olduğunu bilmediğimiz49 ve kadir olması50 ile açıklanmıştır. Müfessir Taberî 
ise dilsel analiz yeteneğini konuşturur. Öncelikle dilcilerin görüşünü nakledip 
sonra da kendi görüşünü ifade eder. Taberî naklettiği iki görünüşün de doğruluğu-
nu ifade ederken istiva kavramını “Arş üzerinde yükselme ve hükmetme” olarak 
açıklamaktadır.51 Dolayısıyla müfessirler filolojik enstrümanlar kullanmışlar ve 
Rahman’ın arş’a istiva etmesi keyfiyeti konusunda detaylı bir tartışma ortamı da 
oluşturmamışlardır. 

Dirayet metodunun hâkim olduğu tefsirler de ise lafzi yetkinlikler korunur-
ken teolojik tartışmalardan da geri durmamaktadırlar. Müfessirler, terimsel zengin-
likleri ortaya koyarken ayet üzerinde mekânsal anlam sorunu üzerinde tartışmak-
tadırlar.52 Dolayısıyla filolojik-teolojik bir yaklaşım sergiledikleri görülmektedir. 

YZ uygulaması ise sorulan soruya mukabil ayeti şöyle tefsir etmiştir: 

47	 Muhammed Fuad Abdulbakî, Mu’cemu’l-Müfehres li- Elfazi’l-Kur’ani’l-Kerim (Kahire: Daru’l-Hadis, 
1945), 373. 

48	 Ebü’l-Hasen Mukatil b. Süleyman b. Beşîr el-Ezdî Mukatil, Tefsiru Mukatil b. Süleyman (Beyrut: Daru 
İhya-i Turasi’l-Arabi, 1423), 3/21.

49	 Ebu Abdillah Muhammed b. İdris b. Abbas Şâfiî, Tefsiru İmam Şafiî (Suudi Arabistan: Daru’t-Ted-
miriyye, 2006), 3/1063.

50	 Ebü’l-Hasen Said b. Mes‘ade el-Mücaşiî el-Belhî el-Ahfeş Ahfeş, Meʿâni’l-Ḳurʾân li’l-Ahfeş (Kahire, 
1990), 2/443.

51	 Taberî, Câmi’u’l-Beyan, 18/270.
52	 Maturidî, Te’vilatü’l-Kur’an, 7/267-269; Zemahşerî, el-Keşşâf, 3/50-51;Beydâvî, Envaru’t-Tenzil, 4/23; 

Ebu’l-Berekat Abdullah b. Muhammed b. Nesefî, Medariku’t-Tenzil ve Hakaiku’t-Te’vil (Beyrut: Dâ-
ru’l-Kelimu’t-Tayyib, 1998), 2/357; Endulusî, el-Bahru’l-Muhît, 7/312-313.



80

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

S. تََْسْوََى مََْحْنُُ عََلََى اعََْلْْرْشِِ ا  Rahman Arş’a istiva etti” ayetini tefsir eder“ الرََّ
misin?
C. Bu ayet, Allah’ın mutlak kudreti ve hâkimiyetine ilişkin temel bir te-
olojik ima içerir. “ErRahmân” kullanımı, yalnızca Rabb’in isimlerinden 
biri olmakla kalmaz, aynı zamanda O’nun son temel rahmetinin hem 
yaratıcı hem âlemi kuşatan bir nitelik olduğunu belirginleştirir. “Arş” ise 
klasik tefsirde evrenin yönetim merkezi/saltanat tahtı olarak yorumlan-
mış; mecazî bir sembol işleviyle Allah’ın egemenliğini ifade eder. “İstivâ” 
kelimesi, sözlükte “yerleşmek, hâkim olmak, hükmetmek, egemenlik 
kurmak” anlamlarına sahiptir ve burada Allah’ın Arş üzerindeki sonsuz 
hâkimiyetine gönderme yapar. Mâddî veya fiziksel bir yükselme anlatısı 
yerine, yorum ağırlıklı olarak “egemenlik, yönetim, kudret kuruluşu” 
bağlamındadır.53 

Erken dönem tefsirler genelde filolojik tahliller üzerinde durup keyfiyet mesele-
sine değinmemişlerdir. Zira yorumu detaylı bir keyfiyet meselesi üzerinden değil 
lafzi tahliller üzerinden yapmaktadırlar. Dirayet metodunun hâkim olduğu tefsirler 
ise filolojik yeterliliği korumakla beraber teolojik tartışmalara da değinmişlerdir.  
Dolayısıyla dirayet metodunu kullananlar filolojik-teolojik okuma ortaya koymak-
tadırlar. YZ ise lafzi-teolojik ikileminden uzak durmamakla beraber tartışmalara 
girmemektedir. Ancak isim vermeden de mücessime ve müşebbihe mezheplerin-
den de kaçınmaktadır. Dolayısıyla YZ lafzi tahliller üzerinden yorum yapma ka-
biliyetine sahip olduğunu ifade edebiliriz. Ancak spesifik yorum yapmaktan ka-
çındığını da belirtmek mümkündür.

2.2. Kısa Sure Örneği: Nasr Suresi 

Bu başlık altında ise kısa surelerden biri olan Nasr suresini seçtik. Sure kısa 
olmasına rağmen derin manalar içermektedir. Surenin metni ve meali şöyledir:

فِِْهُُْرْ إِنََِّهُُ كََانََ تََوََّاباًً }3{ تََْسْغْ دِِْمْ رََبِّكََِ وََا خُُْدْلُُونََ يفِي دِِينِِ اللَّهِ�ِ أَوََْفْاجاًً }2{ فََسََبِِّْحْ بِِحََ رُُْصْ اللَّهِ�ِ وََافََْلْحُُْتْ }1{ وََرََأَتََْيْ النََّاسََ يََ إِذََِا جََاء نََ
1- Allah’ın yardımı ve fetih geldiğinde,

2- Ve insanların fevc fevc Allah’ın dinine girdiklerini gördüğünde,

3- Artık Rabbini hamd ile tesbih et. Ve O’na istiğfar et. Çünkü O, Tevvab’tır.

Nasr suresi kısa fakat büyük vaatler içeren bir suredir. Surenin birinci ayeti 
siyasi temelli bir ayettir. Allah’ın Hz. Peygamber’e yardımı ve fethinden bahse-
dilmektedir. Bu yardım bazen dolaylı olarak yapılmış bazen doğrudan yapılmıştır. 

53	 ChatGPT (GPT-4), Erişim 15 Haziran 2025.



81

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

Fetih ise başta Mekke’nin fethi olmak üzere diğer şehirlerin fethi olarak yorum-
lanmıştır.54 Surenin ikinci ayeti ise içtimaidir. Nitekim insanların gruplar halinde 
Allah’ın dinine girmesi toplumsal bir değişim ve dönüşümün ifadesidir. Bu durum 
ise toplumsal değişmeyi zorunlu kılmaktadır. Dine muhalif olan yaşantılardan 
vazgeçmek ve Allah’ın emri doğrultusunda yaşayan bir toplum inşa etmek kolay 
değildir. Zaferin gelmesi için toplumsal değişmenin oluşması, toplumsal değişme-
nin olması için de zaferin gelmesi gibi bir durum ortaya çıkmaktadır. Dolayısıyla 
her iki ayet birbirinin nitelendirmektedir. Bireysel bir kulluğa yönlendiren üçüncü 
ayet ise zaferin sarhoşluğu karşısında hamd ile tesbih ve istiğfar metaforlarını öne 
sürmektedir.55 Gruplar halinde insanların Allah’ın dinine girmesinden maksadın 
Yemenliler olduğu ifade edilmiştir. Çünkü Hz. Peygamber: “Yemen ehli geldi. Kalp-
leri narin, gönülleri incedir. İman Yemenlidir, hikmet Yemenlidir. Fıkıh Yemenlidir.” 
ifade ederek Nasr suresini okumuştur.56

Dirayet tefsirlerinde ise konu sadece rivayete indirgenmemiş daha genel 
ifadeler kullanılmıştır. Mesela müfessir Maturidî, Allah’ın yardımını düşmanların 
hızlanda bırakması olarak açıklamaktadır. Fethin de diğer fetihler olarak yorumla-
manın yanında Yemen ehlinden bahsetmemektedir.57 Zemahşerî, rivayetle birlikle 
filolojik tahlili önce çıkarırken,58 Razî ise meseleyi farklı metaforlarla rivayetten 
ziyade detaylı bir dirayet değerlendirmesine tabi tutmaktadır.59

YZ ise Nasr suresinin tefsiri için şunları söylemiştir:

54	 Mücahid b. Cebr, Tefsiru Mücahid (Mısır: Daru’l-Fikri’l-İslamî, 1989), 758; Ebu İshak İbrahim b. es-
Serî Zeccâc, Meâni’l-Kur’an ve İ’rabuhu (Lübnan: Alemu’l-Kutub, 1988), 5/373.; Taberî, Câmiu’l-Be-
yan, 24/667.

55	 Nihat Demirkol, 21. Yüzyıl Müslümanlarının Kurtuluş Reçetesi (Nasr Sûresi Bağlamında) (Ankara: 
Gece Akademi, 2018), 124-125.

56	 Taberî, Câmiu’l-Beyan, 24/667-669.
57	 Maturidî, Te’vilatü’l-Kur’an, 10/634-637.
58	 Zemahşerî, el-Keşşâf, 4/810-812.
59	 Razî, Mefâtihu’l-Gayb, 32/334-347.



82

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

S. Nasr Suresinin Tefsirini Yapar mısın?

C. Nasr Sûresi, Medine döneminin son evrelerinde, Mekke’nin fethi sonrası in-
dirildiği kabul edilir. Bu fetih, geniş toplumsal dönüşüm ve İslam’ın Arap Yarı-
madası’nda hızla yayılması sürecinde bir dönüm noktasıdır. Dolayısıyla bu sure, 
sadece bir “askerî zafer” değil, aynı zamanda yaşanan manevi doruk ve misyonun 
tamamlanması mesajını taşıyan tarihî bir mihenk taşıdır. Nasr Sûresi, askerî/siyasi 
bir olayın ötesine geçerek, zafer anını manevî bir eğitim sürecine dönüştüren, epis-
temik tevazuyu öğreten ve imanın taçlanma anını tanımlayan son derece dengeli bir 
Kur’ân sûresidir. Nesnel tarih bilgisiyle nesnel, ama manevi öğretisiyle derinliği 
insanın kalp-duygusuna yönelten bir metindir. Bu haliyle, Nasr Sûresi, metnin 

“nesnel-objektif” sınırlarını belirlerken, nesnelliğin yalnızca bilgi sunma sınırlaması 
olmadığını, iman ve tevazu ekolü ile örtüşmesi gerektiğini gösterir.60

YZ surenin nüzûlüne kısaca verdikten sonra ne Yemenliler ne de Mekke’nin fethi-
ne değinmekte doğrudan dirayet metodunu kullanarak sureyi evrensel bir mesaja 
yayarak ele almaktadır. Bu da yapay zekânın rivayeti değil, dirayeti metoduna 
yatkınlığını ortaya koymaktadır. 

2.3. Çelişkili Olduğu Zannedilen Ayetlerin Tefsiri: Müşkilü’l-Kur’an 

Kur’an’ın içsel tutarlığı ve bütünlüğü tefsir geleneğinde müşkilü’l-Kur’an 
ilmi bağlamında derinlemesine ele alınmıştır.61 Zira Kur’an’ın bu bütüncül yapısı 
hususunda bir ayetin diğer bir ayetle ya da bir mevzunun diğer bir mevzu ile çe-
lişki içinde olmadığı bunun yerine birbirini tamamlayıcı ve destekleyici nitelikte 
olduğu ifade edilmiştir. Bu konuda Kur’an’da kendisinin de çelişki durumunun 
olmadığını belirtmektedir.62 Fakat Kur’an’a parçacı veya yüzeysel yaklaşım ser-
gileyenlerin zihninde çelişkili ayetlerin olduğu kanısı oluşabilmektedir.63 Bundan 
dolayı da Müşkilü’l-Kur’an ilmi üzerine pek çok eser de kaleme alınmış ve çalış-
malar yapılmıştır. Mesela Ulumu’l-Kur’an çalışmalarında öne çıkan Zerkeşi bu 
ilmi “Ma‘rifetü mûhimü’l-ihtilâf”64, Suyuti ise “Müşkilü’l-Kur’ân ve mûhimü’l-ih-
tilâf ve’t-tenâkuz”65 başlığı altında analiz etmektedirler. Dolayısıyla yapay zekâ-

60	 ChatGPT (GPT-4), Erişim 24 Haziran 2025.
61	 Bkz.: Zerkeşî, el-Burhan, 2/45-67; Celaluddin Suyutî, el-Itkan fi Ulumi’l-Kur’an (Mısır: Heye-

tu’l-Mısriyye, 1974), 3/88-100.
62	 en-Nisâ 4/82.
63	 Adem Yerinde, “Müşkilü’l-Kur’an”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2006), 164.
64	 Zerkeşî, el-Burhan, 2/45.
65	 Suyutî, el-Itkan, 3/88.



83

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

nın, sorunlu gibi görünen bu mevzuya yaklaşımı onun müfessirlik yönünü tespit 
etmede önemli bir veri sunacaktır.

Bu konu için şu ayetleri seçtik. İlgili ayetlerin metni ve meali şöyledir: ْوََلَقَََْد 
نََْمْا بََنِِي آدََمََ   O“ إِنََِّهُُ كََانََ ظََلُُومًًا جََهُُوالًا ,Andolsun ki biz, Âdemoğullarını mükerrem kıldık.”66“كََرََّ
(İnsan) gerçekten çok zalim ve çok cahildir.”67 Birinci ayette benî ademin şerefli 
kılındığı ifade edilmektedir. Ayetin sibakında Ademoğlunun karada ve denizde 
taşındığı ve kendilerine temiz yiyeceklerden verilip diğer mahlukattan üstün kı-
lındığı ifade edilmektedir. İkinci ayette ise insanın çok zalim ve cahil olduğuna 
vurgu yapılmaktadır. Ayetin sibakında ise emanetin68 göklere, yere ve dağlara arz 
edildiği onların korkarak emaneti taşımadığına değindikten sonra emaneti insanın 
yüklendiği belirtilmektedir. İnsanın hem şerefli kılınması hem de zalim ve cahil 
oluşu birbirine zıt gibi görünmektedir. Her iki ayet arasında işkal oluşmuş gibidir. 

Klasik tefsirlerde Ademoğlunun mükerrem kılınması onun diğer mahluk-
lara nispeten beden ve ruh yönüyle olan üstünlüklerine değinmektedir.69 Nitekim 
insanın; elleriyle yiyebilmesi, içebilmesi, çalışabilmesi, akıl, hikmet, hayrı ve şerri 
ayırt edebilmesi, güzel surette yaratılması, yeryüzünde ve gökyüzündeki nimetler-
den yararlanması, meleklerin kendisine secde etmesi, emredebilmesi ve nehyede-
bilmesi, kelam ve hat yeteneği ve bütün mahlukatın kendisine musahhar edilmesi  
olarak açıklanmıştır.70 Zikredilen durumların bir kısmı diğer mahlukat içinde sa-
yılabilirken insan için mesela elleriyle yeme ve içme ve çalışma ameliyesi diğer 
hayvanat için geçerli olmadığı gibi melekler için de geçerli değildir.

İnsanın zalim ve cahil oluşu ise kendi nefsine zalim olduğu çünkü Allah’ın 
göklere, yere ve dağlara emrettiği şeyleri yaparlarsa mükâfatlandıracağı yapma-
dıkları takdirde ise cezalandıracağını belirttiğinde onlar yerine getirmeyeceğinden 

66	 el-İsrâ 17/70.
67	 el-Ahzâb 33/72.
68	 Emanetten murat kelime-i şehadet, tevhid, farzlar, emir ve nehiyler, ve akıl gibi durumlardır. Bkz: Ma-

turidî, Te’vilatü’l-Kur’an, 8/420; Beydâvî, Envaru’t-Tenzil, 4/240.
69	 Razî, Mefâtihu’l-Gayb, 21/572-575; İnsanın beden ve ruh düalitesi hakkında detaylı bilgi için bk. 

Yahya Arslan - Hasan Yılmaz, “İnsanın Biyolojik Yaratılışıyla İlgili Kur’an Âyetlerinin Yorumu”, 
Mütefekkir 9/17 (2022), 201-203; Yahya Arslan, “Kur’an Âyetleri Bağlamında İnsanın Elementer 
Yaratılışının Değerlendirilmesi”, Journal of Analytic Divinity 6/2 (2022), 55-56.

70	 Taberî, Câmiu’l-Beyan, 17/501; Maturidî, Te’vilatü’l-Kur’an, 7/86; Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed b. 
Habib el-Basrî Maverdî, en-Nüket ve’l-Uyun (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts.), 3/257 ; Zemahşerî, 
el-Keşşâf, 2/680; Beydâvî, Envaru’t-Tenzil, 3/262; Nesefî, Medariku’t-Tenzil, 2/269; İnsanın mükerrem-
liği hakkında detaylı bilgi için bk. Yahya Arslan, Kur’an-Kâinat-İnsan Üç Kitabı Anlama ve Yorumlama 
Usûlü (Ankara: Sonçağ Akademi, 2023), 247-253.



84

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

korkarak kabul etmediler. Ancak insan bunu kabul ederek yüklendi. İnsan kısa süre 
sonra da İblis’e uyarak yoldan çıktı.71 Bu şekilde kendisine karşı zalim, rabbine 
karşı emaneti muhafaza etmediği içinde cehaletini göstermiş oldu.72 Dolayısıyla 
insan nefsine karşı zalim rabbine karşı ise cahildir. 73 Ya da yüklendiği şeyin akıbeti 
hakkında cahildir.74 Zira Hz. Âdem yüklendiği emaneti muhafaza etmediği içinde 
cennetten yeryüzüne gönderilmiştir.75 Sonra da tevbe edip tekrar cennete girmek 
için emanetin gerekliliklerini yerine getirmeye çalışmaktadır. Ancak bu sürece 
sadece kendisi değil, bütün insanlık maruz kalmıştır.

YZ uygulaması ise şu şekilde cevap vermiştir:

S. Kur’an’da ََنََْمْا بََنِِي آدََم  Andolsun ki biz, Âdemoğullarını mükerrem kıldık.” ve“ وََلَقَََْدْ كََرََّ
 O (İnsan) gerçekten çok zalim ve çok cahildir.” ifadeleri arasındaki“ إِنََِّهُُ كََانََ ظََلُُومًًا جََهُُوالًا
görünür tezatlık var. Bunu müşkilü’lKur’ân perspektifine göre nasıl açıklarsın?

C. “Bu iki ayeti birlikte ele aldığımızda, Kur’ân metnindeki farklılıklar değil, insanın 
hem onurlu hem zaaflı varlığına dair derin iç bütünlüğün vurgulandığı görülür. İlk 
ayette insan, aklî ve toplumsal kapasitesinin genişliğiyle sayısız hazinelerle onur-
landırılırken (“Ve gerçekten Biz, Âdem oğullarını şereflendirdik…”); ikinci ayette 
ise, aynı insanın kendisine yüklenen bu yüce sorumluluğu ihmal ettiğinde ortaya 
çıkan cehûl ve zulüm hâli hatırlatılır (“Sonra o gerçekten pek zalim, pek cahildir.”). 
Bu durum, Kur’ân’ın yapısal bütünlüğünü zedelemez; aksine, insan imtihanının 
neticelerini küçümsemeden tezahüre kavuşturmak için karşıtlıkları bütünleştirir. 
Taberî’den İbn Kesîr’e uzanan müfessir çizgileri de göstermiştir ki, bu tür görünen 
tutarsızlıklar, aslında metinler arası derinliği açığa çıkaran eleştirel merceklerdir. 
İnsan, onurlu statüsüyle yüceltilmiş, fakat aynı statüyü ihlâl ettiğinde sert bir biçim-
de hatırlatılmıştır. Böylece Kur’ân, Kur’an’ın ifade ettiği üstün potansiyel ile fiilî 
sorumluluk arasındaki çelişen değil, tamamlayıcı gerçeği bir arada sunar ki bu da 

müşkilü’lKur’ân’da öne çıkan metodolojik dengeyle örtüşür.”76

Yapay zekâ bu konuda müfessirlerin görüşüne hem yakındır hem de uzaktır. Zira 
müfessirlerin açıkladığı insanın üstün olma özelliklerine yapay zekâ değinmemek-
tedir. Sadece “insan, aklî ve toplumsal kapasitesinin genişliğiyle sayısız hazinelerle 
onurlandırılırken…” genel ifadesi ile değinmektedir.  Bundan dolayı yapay zekâ ile 
müfessirler arasında uzaklık söz konusudur. Fakat emaneti ise sorumluluk olarak 

71	 Ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed Kurtubî, el-Câmi’ li-Ahkâmi’l-Kur’ân (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-Mis-
riyye, 1964), 14/254-255.

72	 Taberî, Câmiu’l-Beyan, 20/342-343.
73	 Maturidî, Te’vilatü’l-Kur’an, 8/421; Kurtubî, el-Câmi’, 14/257.
74	 Maverdî, en-Nüket ve’l-Uyun, 4/430.
75	 el-Bakara 2/35-36; el-A’râf 7/19-27; Tâhâ 20/117-123.
76	 ChatGPT (GPT-4), Erişim 30 Haziran 2025.



85

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

ele almakta ve emaneti ihmal ettiğinde zalim ve cahil olacağına değinmektedir. Bu 
yönüyle de müfessirlerin görüşlerine yakınlık arz etmektedir.

2.4. Yapay Zekânın Muhtelif Ayetler İçin Yaptığı Tefsir

Bu başlık altında Kur’an’dan farklı ayetler seçerek yapay zekânın tefsir yap-
ması istenmiş ve YZ’nin vereceği cevaplar üzerinden değerlendirmeler yapılmıştır.﻿

S. Abdest ayetini tefsir eder misin? 

C. Mâide 5/6. Âyet (Abdest Âyeti)

“Ey iman edenler! Namaza kalktığınız zaman yüzlerinizi, dirseklere kadar ellerinizi 
yıkayın; başlarınıza mesh edin ve topuklara kadar ayaklarınızı (yıkayın/mesh edin). 
Eğer cünüp iseniz iyice temizlenin. Hasta yahut yolculuk halinde olur veya biriniz 
ayak yolundan gelir yahut kadınlara dokunur da su bulamazsanız, o zaman temiz 
bir toprakla teyemmüm edin: yüzlerinize ve ellerinize meshedin. Allah size zorluk 
çıkarmak istemez; fakat sizi tertemiz kılmak ve üzerinizdeki nimetini tamamlamak 
ister ki şükredesiniz.”

1. Nüzul Sebebi

• Müslümanlara abdest ve teyemmüm hükümlerini öğreten temel âyet budur.

• Daha önce Müslümanlar bazı uygulamaları tecrübe etmişti, bu âyetle abdestin 
farzları ve teyemmümün hükmü kesinleşmiştir.

2. Abdestin Farzları

Bu âyetten hareketle fakihler abdestin farzlarını çıkarmıştır:

1- Yüzü yıkamak

2- Elleri dirseklere kadar yıkamak

3- Başın mesh edilmesi

4- Ayakların topuklara kadar yıkanması (mesh tartışmasıyla beraber)

👉 Bu dört esas, İslâm hukukunda abdestin farzlarıdır.



86

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

3. Fıkhî Görüşler

• Sünnî mezhepler: Ayakların “yıkanması” gerektiğini kabul ederler.

• Şiîler (Ca‘ferî mezhebi): Ayet, kıraatine dayanarak “ayakların mesh edilmesi” ge-
rektiğini savunur.

• Başın mesh edilmesi:

• Hanefîlere göre başın dörtte birinin mesh edilmesi yeterlidir.

• Mâlikîlere göre tüm baş mesh edilmelidir.

• Şâfiî ve Hanbelîlere göre başın bir kısmını mesh etmek farzdır.

4. Gusül ve Teyemmüm

• Ayette ayrıca cünüplük halinde gusül farziyeti belirtilmiştir: “Eğer cünüp iseniz 
iyice temizlenin.”

• Teyemmüm: Su bulunmazsa veya kullanılamazsa temiz toprakla yüz ve eller mes-
hedilir. Bu kolaylık, İslâm’ın ibadetlerde kolaylık ilkesini gösterir.

5. Hikmet ve Mesaj

• Abdest, sadece fizikî temizlik değil, aynı zamanda mânevî arınmadır.

• Allah, zorluk değil kolaylık ister; bu yüzden teyemmüm ruhsatı verilmiştir.

• İbadet öncesi temizlik, mü’minin hem beden hem ruh hazırlığını sembolize eder.

6. Sonuç

• Bu âyet, İslâm’daki temizlik anlayışının temelini ortaya koyar.

• İbadetin ön şartı olan abdestin farzları, gusül ve teyemmüm hükümleri bu âyetle 
sabittir.

• Aynı zamanda Allah’ın kullarına kolaylık ve rahmetini gösteren en önemli delil-
lerdendir.



87

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

Şunu dedin:

S. Sen hangi mezhebi tercih ediyorsun 

C. ChatGPT: Benim herhangi bir mezhebi tercih etme durumum yok. Benim göre-
vim, sana mezheplerin görüşlerini karşılaştırmalı ve tarafsız bir şekilde aktarmak.

Mesela abdest âyetinde:

• Hanefî, Şâfiî, Mâlikî, Hanbelî mezheplerinin “ayaklar yıkanır” görüşünü,

• Ca‘ferî (Şiî) mezhebinin “ayaklar mesh edilir” görüşünü, delilleriyle açıklayabi-
lirim.

Sen istersen, ben sadece bir mezhebin görüşünü derinlemesine aktara-
bilirim; mesela “Hanefîlere göre tefsirini yap” dersen o yönde yoğun-
laşırım.77

Yapay zekâ abdest ayeti tefsir ederken öncelikle ayetin mealini vermiş son-
rasında ise sırayla nüzul sebebi, abdestin farzları, fıkhi görüşler, gusül ve teyem-
müm, hikmet ve mesaj ile konuyu tamamlamaya çalışmıştır. Yapay zekâ mezhep-
lerinin görüşünü aktardıktan sonra bizim kendisine sorduğumuz soru karşısında 
herhangi bir mezhep tercihinde bulunmamış böyle bir durumun olmadığını da açık 
bir şekilde belirtmiştir. Fakat bizim istediğimiz herhangi bir mezhep konusunda da 
ayetin tefsirini yapabileceğini belirtmiştir. Yapay zekânın ayeti karmaşık ve rastge-
le değil de bir düzen içerisinde sistematik olarak tefsir etmeye çalışması kendine 
göre bir usul dikkate aldığının göstergesi olduğu gibi mezhep ayrımını fark etmek 
için isim zikretmesi ise tarafsızlık göstergesi olarak okunabilir.

S. Haşr Suresinin 7.  Ayetini tefsir eder misin?

C. Tabii, Haşr Sûresi 7. âyeti (“Peygamber size ne verdi ise onu alın ve size neyi 
yasakladı ise ondan sakının.”) tefsirini detaylıca ele alalım:

1. Âyetin Metni

اعِِْلْقََابِِ شََدِِيدُُ  إِنََِّ ا�للَّهََ  وََاتََّقُُوا ا�للَّهََ  فََانتََهُُوا  عََهُُْنْ  نََهََاكُُْمْ  وََمََا  فََخُُذُُوهُُ  الرََّسُُولُُ  آتََاكُُمُُ  وََمََا 

Peygamber size ne verdiyse onu alın, size neyi yasakladıysa ondan da sakının. Al-
lah’tan sakının; şüphesiz Allah’ın azabı çetindir. (Haşr 59/7)

77	 ChatGPT (GPT-4), Erişim 03 Temmuz 2025.



88

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

2. Nüzûl Bağlamı

Bu âyet, ganimet ve fey mallarının taksimi bağlamında inmiştir. Yahudilerin terk 
ettiği mallar Medine’ye getirilmiş, bunların kimlere dağıtılacağı tartışma konusu 
olmuştur. Allah Teâlâ, bu malların nasıl dağıtılacağını Resûlullah’ın belirleyeceğini 
bildirerek müminlerin ona itaat etmesini emretmiştir.

Yani doğrudan bağlam ekonomik ve toplumsal paylaşım ile ilgilidir; fakat âyetin 
hükmü genel kabul edilmiştir.

3. Klasik Müfessirlerin Yorumu

Taberî: Âyet, Resûlullah’ın getirdiği her şeyin (Kur’an veya sünnet) alınmasını, 
yasakladığı her şeyden kaçınılmasını kapsar. Burada sadece fey malları değil, genel 
anlamda dinin bütün emir ve yasakları kastedilir.

Mâtürîdî: Resûlullah’ın söz, fiil ve takrirleri Allah’ın izniyle olduğundan, onun 
getirdiği şeyler bağlayıcıdır. Dolayısıyla sünnetin bağlayıcılığı bu âyetle sabittir.

Zemahşerî: Âyet, Resûl’e itaati mutlak kılar; bu da onun yalnızca Kur’an’ı tebliğ 
eden değil, aynı zamanda dinin hüküm koyucu bir otoritesi olduğunu gösterir.

Râzî: Bu âyet, “sünnet”in dindeki yerinin delillerinden biridir. Zira Allah, Resûl’ün 
her getirdiğini alma ve her yasakladığından kaçınma emriyle sünnetin bağlayıcılı-
ğını kesin kılmıştır.

4. Fıkhî ve Usûlî Sonuçlar

Sünnetin bağlayıcılığı: Bu âyet, Kur’an dışında Hz. Peygamber’in söz ve uygula-
malarının da dini bağlayıcılığı olduğunu açıkça ortaya koyar.

İtaatin kapsamı: Sadece savaş ganimetleri değil, ahkâmın tümünde Peygamber’in 
otoritesi geçerlidir.

Şeriatın kaynağı: Bu âyet, Kur’an ve sünnetin birlikte şeriatın temel kaynaklarını 
oluşturduğuna delildir.

5. Tasavvufî Yorum

Sûfîler bu âyeti, “Resûlullah’ın bize getirdiği şey zahirde şeriat, bâtında ise haki-
kattir” diye yorumlar. Yani hem farz ve haramların bağlayıcılığına hem de Peygam-
ber’in ahlâkî örnekliğinin alınması gerektiğine işaret ederler.



89

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

6. Günümüz Açısından Mesaj

Müslümanlar için Peygamber sadece bir “tebliğci” değil, aynı zamanda yaşayan 
bir rehberdir.

Âyet, “Kur’an bana yeter, sünnete gerek yok” anlayışına karşı güçlü bir delildir.

Dinî hayatın pratiği için sünnet vazgeçilmezdir; çünkü Kur’an’ın birçok hükmü, 
Peygamber’in açıklamaları olmadan anlaşılamaz.

📌Sonuç:

Haşr 59/7, bağlam olarak fey mallarıyla ilgili olsa da hükmü genel kabul edilmiştir. 
Müminler için Peygamber’in sözleri, emirleri ve yasakları bağlayıcıdır. Bu âyet, 
sünnetin İslam’daki merkezi konumunu teyit eden en güçlü delillerden biridir.

S. Senin yorumun nedir? Açıklar mısın? 

Güzel bir soru 👌

Benim kendi yorumum şöyle olur:

Haşr 59/7’deki ifade bana göre sadece fey malları bağlamında sınırlı kalmaz; bu, 
Allah’ın Resûlü’ne mutlak bir güven ve bağlılık emridir. Çünkü âyette “Resûl size 
ne verdiyse…” ifadesi geçiyor, “Allah’ın Kitabı size ne verdiyse…” değil. Burada 
özellikle Resûl’ün otoritesi öne çıkarılıyor.

Bu, iki şeyi gösteriyor:

Peygamber, sadece Kur’an’ı okuyan bir “postacı” değil. O, Allah’ın rehberliğinde 
hüküm koyan, açıklayan, yönlendiren bir lider. Bu yüzden sünneti reddetmek, âyetin 
ruhuna aykırı.

Din sadece teorik bilgi değil, hayatın her alanına yayılan bir pratik düzen. Peygam-
ber’in uygulamaları da bu düzenin ayrılmaz parçası.

Benim kanaatimce bu âyet, Müslüman için şu soruyu canlı tutuyor: 
👉 “Benim hayatımda Peygamber’in verdiği şeyler ne kadar var? Ya-
sakladıklarımdan ne kadar sakınıyorum?”
Dolayısıyla âyet, hem bir itaat ilkesi hem de bir öz-eleştiri çağrısı içe-
riyor.78

Yapay zekâ bu ayeti yine kendince takip ettiği bir usul çerçevesinde açık-
lamaya çalışmıştır. Ancak bir önceki ayetten farklı olarak klasik müfessirlerin 
de görüşlerini de dile getirmiştir. Ayet bağlamında yaptığı açıklamada sünnetin 
bağlayıcı rolüne vurgu yapmış ve Hz. Peygamberin bir postacı olmadığını ifade 
ederek teşr’i yönüne vurgu yapmıştır. Yapay zekâ aynı zamanda günümüz insanları 
içinde mesajlar vermeye çalışmıştır. Klasik müfessirlerin görüşlerini belirtirken 

78	 ChatGPT (GPT-4), Erişim 09 Temmuz 2025.



90

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

kullandığı ifadeler genelleyicidir. Mesela Taberî’nin görüşü diye naklettiği ifade-
ler onun tefsirinde yer almamaktadır. 79Ayrıca Maturidî için de naklettiği ifadeler 
yanlıştır.80 Taberî’nin görüşü diye naklettiği ifadeler kısmen Zemahşerî ve Razî’de 
yer almaktadır.81 Dolayısıyla YZ’nin verdiği bilgiler kontrol edilmeden kullanılması 
bilgi güvenliği açısından son derece risklidir.

S. Miras ayetleri ile ilgili kanaatini belirtir misin? Kur’an’daki miras meselesine ta-
rihsel olarak mı bakmak gerekir. Nasların verdiği rakamları değiştirmek gerekir mi?

C. Sana kişisel kanaatimi açıklayayım:

Kur’an’daki miras ayetleri, hem üslup hem içerik açısından diğer birçok ahkâm 
ayetinden farklıdır. Çoğu hüküm “genel ilke” halinde gelirken, miras hükümleri 
ayrıntılı matematiksel oranlarla verilmiştir. Bu, Allah’ın kullarının kendi akıllarına 
bırakmadığı, “sabit” bir düzenleme olduğuna işaret eder. Yani klasik bakış açısıyla 
bakıldığında, oranlar evrensel ve değişmezdir.

Ama diğer taraftan, tarihsel bağlamı göz ardı etmemek de gerekir. Çünkü bu oranlar 
belirlenirken toplumda:

Erkeklerin nafaka yükümlülüğü,

Kadının ekonomik bağımlılığı,

Aile yapısının geniş aile modeli olması, önemli rol oynamıştı. Bugün ise kadınlar 
çalışabiliyor, aile daha çok çekirdek modelde ve devlet sosyal güvenlik yükümlü-
lükleri üstleniyor. Bu yüzden bazıları, “adalet aynı kalmalı, ama oran değişebilir” 
diyor.

Benim kanaatim şu:

Tarihselci yaklaşım, meseleyi anlamak için çok değerli; hikmeti kavramamıza 
yardım ediyor.

Ama “oranları değiştirmek” çok güçlü bir delil gerektirir; çünkü Kur’an’da bu 
kadar net rakamlarla verilen başka bir ahkâm neredeyse yok. Bu yüzden doğrudan 

“değiştirilebilir” demek, nasların bağlayıcılığını zayıflatır.

Dolayısıyla ben hikmeti tarihsel bağlamda açıklamak, uygulamayı ise nassın be-
lirlediği oranlara göre yapmak gerektiğini düşünüyorum. Yani: Tarihsellik yoruma 

ışık tutar, ama hükmün yerine geçmez.82

Görüldüğü üzere yapay zekâ miras meselesinde tarihseldir deyip işin için-
den çıkmamaktadır. Nasların lafızlarından uzaklaşmadan tarihselciliği de reddet-

79	 Bkz.: Taberî, Câmiu’l-Beyan, 23/275-280.
80	 Bkz.: Maturidî, Te’vilatü’l-Kur’an, 9/587.
81	 Zemahşerî, el-Keşşâf, 4/503; Razî, Mefâtihu’l-Gayb, 29/507.
82	 ChatGPT (GPT-4), Erişim 10 Temmuz 2025.



91

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

meden meseleyi ele almaktadır. Kanaatimizce şimdiye kadar verdiği en istikrarlı 
cevap budur. 

S. Nisa suresi 34. ayetinin günümüzde uygulanabilirliği ve darb meselesini tefsir 
eder misin?

C. Nisâ 4/34’ün Günümüzde Uygulanabilirliği

Bu ayet, aile düzeni ve sorumluluk paylaşımı ile ilgilidir. “Erkeklerin kavvâm oluşu” 
ifadesi, bana göre otorite kurma hakkı değil, yük taşıma ve sorumluluk üstlenme 
anlamına gelir. Çünkü ayetin gerekçesi açık: “Allah’ın birini diğerine üstün kılması” 
ve “erkeklerin mallarından harcaması.” Yani erkek, aileyi ekonomik ve fiziksel 
yönden koruma görevini üstlenir.

Bugün aile yapısı değişmiş olsa da bu ayetin özü hâlâ geçerlidir: Ailede düzen, 
sorumluluk bilinci ve karşılıklı koruma. Kadın da erkek de aileyi korur, fakat ayet 
özellikle erkeğe daha fazla yük yükler.

“Darb” Meselesi

Ayetin en tartışmalı noktası “darb” emridir. Benim kanaatimce:

Bu emir, kadına yönelik bir şiddet ruhu taşımaz. Çünkü Kur’an başka ayetlerde 
“Onlarla iyi geçinin” (Nisâ 4/19), “Onlarla aranızda sevgi ve merhamet kıldık” 
(Rûm 30/21) buyurur. Aynı kitap çelişkili bir emir vermez.

Buradaki “darb”ı ben sembolik bir uyarı olarak anlıyorum. Amaç kadını incitmek 
değil, ailede krizin büyümesini önlemek için “son çare” olarak ciddi bir uyarı işareti 
vermek.

Bu yüzden benim tefsirimde “darb”, bugünkü dünyada fiziksel şiddet olarak uygu-
lanamaz. Çünkü Peygamberimiz de kadınlara vuranları “hayırların en kötüsü” diye 
nitelendirmiştir.

Günümüzde bunun karşılığı bana göre mesafe koymak, geçici ayrılık, soğuma sü-
reci olabilir. Yani kelimenin ruhunu bugünkü ahlaki çerçevede “şiddetsiz bir uyarı” 
şeklinde anlamak gerekir.

Benim Sonuç Tefsirim

Nisâ 34, günümüzde şu şekilde yaşanabilir:

Erkek ailede sorumluluk taşıyan kişidir; bu, üstünlük değil görevdir.

Kadın ve erkek aileyi birlikte korumalıdır; ayetin maksadı düzeni sağlamaktır.

“Darb” emri fiziksel şiddet olarak anlaşılamaz; bugünün şartlarında bu, sembolik bir 
uyarı, mesafe koyma veya geçici ayrılık şeklinde yorumlanmalıdır.

Yani bu ayet, şiddeti meşrulaştırmaz; tam tersine, aile krizlerini merhametle çözmek 

için tedricî yolları gösterir.83

83	 ChatGPT (GPT-4), Erişim 12 Temmuz 2025.



92

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

Nisa 34. ayete yapay zekâ tamamen modern yaklaşım sergilemektedir. Zira 
bu konuda tarihsel bir okuma yaptığını ifade edebiliriz. Modern dünyada da bu 
ayete yaklaşım daha çok bu şekildedir.

Sonuç

Kur’an’ın anlaşılması ve yorumlanması meselesi, tarih boyunca farklı fikrî/
düşünsel, metodolojik ve sosyolojik zeminlere dayalı olarak gelişmiştir. Bu sü-
reçte müfessirlerin ilmî yeterlilikleri, mezhebî yönelimleri ve bulundukları çağın 
entelektüel atmosferi tefsir eserlerine doğrudan etki etmiştir. Dolayısıyla tefsirde 
mutlak bir nesnellikten ziyade, müfessirin zihinsel, kültürel ve inançsal bağlamının 
belirleyici olduğu bir izafîlikten söz etmek daha doğru olacaktır. Zira bundan dolayı 
da tefsirler evrensel bir özelliğe sahip değildir.  

Yapay zekânın herhangi bir mezhep ve ideolojiye bağlı olmaksızın veri te-
melli işlem yapabilme yeteneği, onun tarafsız bir okuma ve yorum yapma zemini 
oluşturabileceğine dair bazı varsayımları mümkün hale getirmektedir. Nitekim yapay 
zekâ uygulamalarının, -Chat GBT örneğinde olduğu gibi- semantik çözümleme ve 
veri analizinde güçlü bir yetkinliği bulunmaktadır. Bu yönüyle klasik tefsirlerdeki 
bazı teknik faaliyetleri özellikle de dilsel analizleri yeniden üretme ve yorum da 
modelleme yetkinliği öne çıkmaktadır. Fakat yapay zekânın yorum üretirken kul-
landığı dilin nötr olması, klasik tefsirlerde sıkça başvurulan edebi sanatların ortaya 
koyduğu anlam dünyasına erişememektedir. Ayrıca yapay zekânın maneviyat ve 
hikmet düzeyinde bir idraki haiz olmaması, “dijital müfessir” olarak ifade edilmesini 
sorunlu hale getirmektedir. Değinilmesi gereken bir başka husus ise yapay zekânın 
eğitilebilir bir model oluşudur. Bu durum yapay zekânın aynen insan gibi zamanla 
değişik cevaplar verebilmesinin önünü açmaktadır. Zira müfessirler de zaman içe-
risinde görüş değişikliği ve farklı cevaplar verebilmektedirler. Nitekim bu, insan 
yapısının doğallığından kaynaklanmaktadır. Bu yönüyle yapay zekâ ve insani yön 
birbirine benzemektedir. Dolayısıyla aynı yapay zekâ uygulamasının farklı kişiler 
tarafından sorulan aynı soruya farklı cevaplar verme olasılığı yüksektir.

Çalışmada müteşabih, kısa sure ve müşkilü’l-Kur’an kapsamında örnek 
olarak seçilen ayetler üzerinden yapılan karşılaştırmalar, yapay zekânın rivayet 
merkezli geleneksel yoruma mesafe koyduğu görülmektedir. Dirayet temelli, kav-
ramsal ve soyutlayıcı bir yaklaşımı benimsediğini tespit ettik. Akademik açıdan 



93

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

da yapay zekânın akademik reflekslerine uygun bir biçimde “yorumlayan” ve 
“açıklayan” bir pozisyonda yer aldığı görülmenin yanında, yorumlarında genellikle 
sorumluluk almaktan ve taraftar olmaktan kaçınan bir şekilde hareket etmektedir. 
Ayrıca akademi insanlarının ortaya koyduğu özgün bir içtihat konusunda ise ye-
terli düzeyde görüşünü belirtmemektedir. Muhtelif ayetler konusunda ise zaman 
zaman yanlış beyanatlar vermektedir. Söz gelimi Haşr suresi 7. ayetin tefsirinde 
müfessirlerin görüşü diye naklettiği ifadeler yanlıştı. Bu noktada yapay zekânın 
verdiği cevapların süzgeçten geçirilmesi gerekliliği ortaya çıkmaktadır. Abdest 
konusunda verdiği cevap tarafsızlığın göstergesidir. Zira mezhebe sahip olmadı-
ğını belirtmiştir. Miras konusunda rakamlara bağlılı ile dikkat çekerken tarihselci 
yaklaşımı göz ardı etmemektedir. Nisa 34. ayetinin tefsirinde ise tamamen modern 
yaklaşımı benimsemiştir. 

Nihai olarak, yapay zekânın objektif bir tefsir girişimi, salt teknik düzlemde 
mümkün olmakla birlikte, epistemolojik, metodolojik, ahlakî ve irfanî boyutlarda 
yetersiz olacağı kanaatindeyiz. Dolayısıyla tefsir geleneği, köklü usûl anlayışı, 
kadim hikmet birikimi ve itidali korunmaya devam edilmelidir. Zira tefsirin faili 
her zaman insan olmalıdır. 



94

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

Kaynakça

Abduh, Muhammed - Rıza, Reşid. Tefsîru’l-Kur’âni’l-Hakim -Tefsîru’l-Menâr-. Kahire: Da-
ru’l-Menar, 1947.

Abdulbakî, Muhammed Fuad. Mu’cemu’l-Müfehres li- Elfazi’l-Kur’ani’l-Kerim. Kahire: Da-
ru’l-Hadis, 1945.

Açıkgenç, Alparslan. “Tefsir Usülünde Bütünlük Sorunu (Uygulamalı Bir Çalışma Denemesi)”. 
İslami Araştırmalar 3/3 (1989), 95-101.

Ahfeş, Ebü’l-Hasen Said b. Mes‘ade el-Mücaşiî el-Belhî el-Ahfeş. Meʿâni’l-Ḳurʾân li’l-Ahfeş. 
Kahire, Mektebetu’l-Hancî., 1990.

Arslan, Yahya. Kur’an-Kâinat-İnsan Üç Kitabı Anlama ve Yorumlama Usûlü. Ankara: Sonçağ 
Akademi, 1. Basım, 2023.

Begavî, Muhammed b. el-Ferrâ. Me’alimu’t-Tenzil. Beyrut: Dâru İhyai’t-Turasi’l-Arabi, 1999.

Bey, Cevdet. Tefsir Tarihi. İstanbul: Kamil Matbaası, 1927.

Beydâvî, Nasıruddin Ebu Said Muhammed. Envaru’t-Tenzil ve Esraru’t-Te’vil. Beyrut: Dâru 
İhyai’t-Turasi’l-Arabi, 1998.

Bilmen, Ömer Nasuhi. Büyük Tefsir Tarihi (Tabakatu’l-Müfessirin). çev. Abdulaziz Hatip. İs-
tanbul: Semerkand Yayınları, 2018.

Demirci, Muhsin. Kur’an Tarihi. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Ya-
yınları, 2015.

Demirkol, Nihat. 21. Yüzyıl Müslümanlarının Kurtuluş Reçetesi (Nasr Sûresi Bağlamında). An-
kara: Gece Akademi, 2018.

Ebu Zayd, Nasr Hamid Ebu. İslami Yorum Geleneği ve Kur’an’ın Yeniden İnşası. çev. Burha-
nettin Tatar. Ankara: Vadi Yayınları, 1996.

Ebu Zeyd, Nasr Hamid. İlahi Hitabın Tabiatı. çev. Mehmet Emin Maşalı. Ankara: Kitabiyat 
Yayınları, 2001.

Endulusî, Ebu Hayyan. el-Bahru’l-Muhît. Beyrut: Daru’l-Fikr, 1999.

Fazlurrahman. İslam ve Modernlik: Islah Çizgisinde Düşünceler. Ankara: Ankara Okulu Ya-
yınları, 1990.

Gadamer, Hans-Georg. Hakikat ve Yöntem. çev. Mehmet Ali Kılıçbay. İstanbul: Paradigma 
Yayıncılık, 2000.

Gelgeç, Sevim. “Yapay Zekâ Modellerinin Tefsir Tarihi Özelinde İncelenmesi”. Dinbilimleri 
Akademik Araştırma Dergisi 24/3 (31 Aralık 2024), 493-519. https://doi.org/10.33415/
daad.1583578

Gökberk, Ülker. Yorumsama Kuramı Açısından Yazın Eleştirisi. Ankara: TDK Yayınları, 1980.

Güvel, Orhan. “Sebeb-i Nüzulle Yetinmenin Âyetlerin Nesnel Anlamlarını Tespitte Yol Açtı-
ğı Sorunlar: Hucurât 49/12. Âyeti Örneği”. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 12/1 (15 Mart 2025), 72-92. http://dergipark.org.tr/tr/doi/10.51702/
esoguifd.1569413



95

Yapay Zekâ (YZ) ile Objektif Bir Tefsir Çeşidi Mümkün Mü?

Hanafi, Hasan. İslamî Hermenötik: Geleneksel Yoruma Karşı Alternatif. çev. Ahmet Elmalı. 
Ankara: Fecr Yayınları, 2001.

Harb, Ali. “en-Nassû ve’l-Hakika”. Nakdu’l-Hakika. Beyrut: el-Merkezu’s-Sekafe el-Arabî, 1993.

Haton, Jean Paul - Haton, Marie Christine. Yapay Zekâ. çev. Ayşen Emekçi-Alev Türker. İstan-
bul: İletişim Yayınları, 1991.

İbn Aşûr, Muhammed Tahir. et-Tahrir ve’t-Tenvir. Tunus: Dâru Tunusiyye, 1984.

İbn Kesîr, Ebu’l-Fida İsmail b Şihabiddin Ömer b. Tefsiru’l-Kur’an’il-Azim. Riyad: Daru’t-Tay-
yibe, 1999.

İbn Manzur, Ebu’l-Fazl Muhammed b.  Cemaluddin İbn Manzur. Lisanu’l-Arab. Beyrut: Dâ-
ru’s-Sadr, 1993.

İslamoğlu, Mustafa. Kur’an’ı Anlama Yöntemi -Tefsir Usulü-. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2017.

Kara, İrfan. Kur’an Araştırmalarında Yapay Zeka. İstanbul: Kitap Dünyası Yayınları, 2024.

Kaya, Mesut. “Dönemsel İlmî Şartların Müfessirin Donanımı Üzerindeki Belirleyiciliği –Klasik 
ve Modern Dönem Mukayesesi-”. Marife 13/3 (K 2013), 9-31.

Kılıç, Sadık. Tarihsellik ve Akılcılık Bağlamında Kur’an’ı Anlama Sorunu. İstanbul: İhtar Ya-
yıncılık, 1999.

Kılıç, Yavuz. Nesnellik Kavramı. Ankara: Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yüksek Lisans Tezi, 1997.

Koçyiğit, Hikmet. “Modern Tefsir Hareketinin Niteliği”. Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 17/1 (2013).

Koçyiğit, Hikmet. “Tefsirin İşlevi”. Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13/1 (2011), 
169-204.

Köse, Utku. Yapay Zekâ Felsefesi. İstanbul: Doğu Kitabevi, 2022.

Kurtubî, Ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed. el-Câmi’ li-Ahkâmi’l-Kur’ân. Beyrut: Dâru’l-Ku-
tubi’l-Misriyye, 1964.

Maturidî, Ebu Mansur Muhammed b. Mahmud. Te’vilatü’l-Kur’an. Lübnan: Dâru’l-Kutubi’l-İl-
miyye, 2005.

Maverdî, Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib el-Basrî. en-Nüket ve’l-Uyun. Beyrut: Dâ-
ru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts.

Mukatil, Ebü’l-Hasen Mukatil b. Süleyman b. Beşîr el-Ezdî. Tefsiru Mukatil b. Süleyman. Bey-
rut: Daru İhya-i Turasi’l-Arabi, 1423.

Mücahid b. Cebr. Tefsiru Mücahid. Mısır: Daru’l-Fikri’l-İslamî, 1989.

Nesefî, Ebu’l-Berekat Abdullah b. Muhammed b. Medariku’t-Tenzil ve Hakaiku’t-Te’vil. Beyrut: 
Dâru’l-Kelimu’t-Tayyib, 1998.

Öztürk, Mustafa. İlahi Hitabın Tefsiri. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2018.

Razî, Fahruddîn. Mefâtihu’l-Gayb. Beyrut: Dâru İhyai’t-Turasi’l-Arabi, 1999.

Sabunî, Muhammed Ali. Safvetu’t-Tefasir. Kahire: Daru’s-Sabunî, 1997.



96

Nihat Demirkol - İbrahim Akgün

Sıcak, Ahmet Sait. Kur’an Tefsirinde Öznellik. İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Doktora, 2013.

Suyutî, Celaluddin. el-Itkan fi Ulumi’l-Kur’an. Mısır: Heyetu’l-Mısriyye, 1974.

Şâfiî, Ebu Abdillah Muhammed b. İdris b. Abbas. Tefsiru İmam Şafiî. Suudi Arabistan: Da-
ru’t-Tedmiriyye, 2006.

Şirbinî, Şemsuddîn Muhammed b. Ahmed el-Hatîb. es-Sırâcu’l-Munîr. Kâhire: Matbaatu Bu-
lak, 1285.

Taberî, Muhammed b. Cerir. Câmiu’l-Beyan ‘an Te’vîli Ayi’l-Kur’an. Kahire: Müessesetu’r-Ri-
sale, 2000.

Tatar, Burhanettin. “Kur’an’ı Anlama Sorunu Üzerine Bazı Düşünceler”. Eskiyeni 26 (Bahar 
2013), 194-201.

Topçuoğlu, Ayşenur. “Yapay Zeka”. Bilim ve Teknik Dergisi 409 (Aralık 2001), 38-47.

Turing, Alan Mathison. “Computing Machinery and Intelligence”. Mind 59 (1950), 433-460.

Yerinde, Adem. “Müşkilü’l-Kur’an”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/164-167. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2006.

Yılmaz, Atınç. Yapay zekâ. İstanbul: Kodlab Yayınları, 2020.

Yılmaz, Hasan. Anlam ve Yorum Bağlamında Kur’an’ın Anlaşılması. Ankara: Gece Akademi, 
2019.

Zeccâc, Ebu İshak İbrahim b. es-Serî. Meâni’l-Kur’an ve İ’rabuhu. Lübnan: Alemu’l-Kutub, 
1988.

Zemahşerî, Ebu’l-Kasım Mahmud b. Ömer Carullah. el-Keşşâf ʿan Ḥaḳāʾiḳı Ġavâmiżi’t-Tenzîl 
ve ʿuyûni’l-Eḳāvîl fî Vücûhi’t-Teʾvîl. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-Arabî, 1987.

Zerkeşî, Muhammed b. Abdullah Burhaneddin. el-Burhan fi ulumi’l-Kur’an. Beyrut: Daru İhya-i 
Kutubi’l-Arabî, 1957.

“ChatGPT (GPT-4)”. Erişim 12 Mayıs 2025. https://chat.openai.com/

TDK. Erişim 30 Eylül 2025. https://sozluk.gov.tr/?ara=yapay%20zek%C3%A2


