
 

 

Istanbul Journal of Arabic Studies (ISTANBULJAS) 

http://dergipark.org.tr/istanbuljas 
   

Istanbul Journal of Arabic Studies (ISTANBULJAS) 

Volume/Cilt: 8, Issue/Sayı: 2, 2025/2, 247-294 

DOI: 10.51802/istanbuljas.1749200 Research Article/Araştırma Makalesi 

 

 

Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında Geçen Ana Temalar 

The Main Themes in the Dīwān of the Abbasid Poet, ʿAlī Ibn al-Jabalah 

 

İbrahim AYDIN*  

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

*Dr. Öğr. Üyesi, Osmaniye Korkut Ata 

Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Temel İslam 

Bilimleri Bölümü, Osmaniye, Türkiye. 

 

E-mail: ibrahimaydin@osmaniye.edu.tr 

https://orcid.org/0000-0002-1006-2067 

 

 

Corresponding Author/Sorumlu Yazar: 

İbrahim AYDIN,  

Dr. Öğr. Üyesi, Osmaniye Korkut Ata 

Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Temel İslam 

Bilimleri Bölümü, Osmaniye, Türkiye. 

 

Submission/Başvuru:  

23 Temmuz/July 2025 
 

Acceptance/Kabul:  

17 Kasım/November 2025  

 

Citation/Atıf:  

AYDIN, İbrahim. “Abbâsî Şairlerinden Ali 

b. Cebele’nin Dîvânında Geçen Ana 

Temalar.” Istanbul Journal of Arabic 

Studies (ISTANBULJAS) 8, no. 2 (2025): 
247-294. 
 

 Öz 

Ali b. Cebele, 160/777-213/829 yılları arasında yaşamış 

Iraklı bir şairdir. Küçük yaşlardan itibaren şiir ve edebiyata 

büyük ilgi göstermiş ve bu alanda kısa sürede önemli 

gelişmeler kaydetmiştir. Görme engelli olmasına rağmen 

kendini bu alanda yetiştirmeyi başarmış ve klasik Arap 

şiirinin başlıca türlerinde nitelikli şiirler nazmetmiştir. 

Ancak ona asıl şöhret kazandıran medih şiirleri olmuştur. 

Bu sebeple Arap edebiyatçıları ve eleştirmenleri tarafından 

“medih şairi” olarak anılmıştır. Pek çok şiiri -özellikle 

methiyeleri- hem kendi döneminde hem de sonraki çağlarda 

büyük beğeni toplamış; yalnız bazıları aşırılıklar içerdiği 

gerekçesiyle eleştirilmiş ve edebî çevrelerde tartışmalara 

yol açmıştır. Ali b. Cebele, Arap edebiyatında önemli bir 

konuma sahip olmasına rağmen şiirleri hakkında yalnızca 

iki tahkik çalışması yapılmıştır. Şiirlerin neşrini esas alan 

bu çalışmalarda, içeriklerine ilişkin sınırlı 

değerlendirmelerin yapıldığı; ancak şiirlerin tematik ve 

içerik yönlerinin yeterince incelenmediği gözlemlenmiştir. 

Bu çalışmada Ali b. Cebele’nin divanı konularına göre 

tasnif edilmiş ve her bir kategori içerik açısından analiz 

edilerek bütüncül bir yaklaşımla ele alınmıştır. Divanın 

yarısından fazlasını oluşturan medih şiirleri, şairin 

tanınmasında belirleyici olurken; mersiye şiiri ise edebî 

kimlik kazanmasında önemli rol oynamıştır. Ayrıca şair, 

gazel, tasvir, hiciv, hikmet, şarap, yaşlılık ve sitem gibi 

türlerde de nitelikli eserler ortaya koymuştur. Medih şiirleri, 

dönemin siyasî ve askerî olaylarına dair tarihî belge niteliği 

taşırken; ʿuzrî anlayışla yazılan gazeller samimi aşk 

duygularını yansıtmakta; hicivler ise bireysel ve toplumsal 

eleştirileri sert bir üslupla dile getirmektedir. Sonuç olarak 

bu çalışma Ali b. Cebele’nin şiirlerini hem Arap edebiyatı 

araştırmacılarına tanıtmakta hem de şairin çok yönlü edebî 

kimliği ile yaşadığı dönemin edebî özelliklerini ortaya 

koymaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Edebiyatı, Abbâsî Şiiri, 

Ali b. Cebele, el-ʿAkevvek, Şiir temaları, Medih. 

Abstract 

Ali ibn Jabalah is an Iraqi poet who lived between 160/777 

and 213/829. He showed great interest in poetry and 

 

mailto:ibrahimaydin@osmaniye.edu.tr


Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

248 

literature from an early age and quickly made significant progress in his field. Despite being 

visually impaired, he managed to cultivate himself in this field and versified high-quality poems 

in the major genres of classical Arabic poetry. However, it was his eulogistic poems that truly 

brought him fame. For this reason, he was referred to as the “poet of praise” by Arab writers 

and critics. Many of his poems -especially his eulogies- were highly acclaimed both in his time 

and in later eras; however, some were criticized for their excesses and sparked debate in literary 

circles. Although Ali ibn Jabala holds an important position in Arabic literature, only two taḥqīq 

studies have been conducted on his poems. In these studies, which are based on the edition of 

the poems, it has been observed that limited evaluations regarding their content have been 

made; however, the thematic and content aspects of the poems have not been sufficiently 

examined. In this study, Dīwān of Ali ibn Jabala are classified according to their subjects and 

each category is analyzed in terms of content with a holistic approach. While the eulogy poems, 

which constitute more than half of the dīwān, were decisive in the recognition of the poet, the 

elegy poem played an important role in his gaining a literary identity. In addition, the poet 

produced qualified works in genres such as ghazal, description, satire, wisdom, wine, old age 

and reproach. While the poems of Medih serve as historical documents regarding the political 

and military events of the period, the ghazals written with a ʿuzrî understanding reflect sincere 

feelings of love and the satires express individual and social criticism in a harsh style. In 

conclusion, this study introduces Ali ibn Jabala's poems to Arabic literature researchers and 

reveals the poet's versatile literary identity and the literary characteristics of the period in which 

he lived.   

Keywords: Arabic Language and Literature, Abbasid Poetry, Ali b. Jabalah, al-ʿAkawwak, 

Poetic Themes, Panegyric. 

 

 

Extended Abstract 

This study aims to examine the literary personality of ʿAlī b. Jabalah (d. 

213/829), considered one of the prominent poets of the early Abbasid period, 

and the main themes he explored in his dīwān. The poet’s life and poetic 

approach are significant not only as an individual literary identity but also for 

understanding the political, social, and cultural structure of the Abbasid 

period. Throughout the study, the poems in his dīwān have been classified 

according to themes, each theme has been analyzed in terms of content and 

style, and the findings have been evaluated to present the poet’s literary 

identity comprehensively. 

The primary aim of the study is to examine the poems in ʿAlī b. Jabalah’s 

dīwān from a thematic perspective and to reveal their literary and historical 

value. In this context, the research seeks to answer the following questions: 

1. What are the prominent poetic genres in ʿAlī b. Jabalah’s dīwān, and 

how are they distributed in terms of the number of couplets? 

2. How does the style he employs in his panegyric (madīḥ) poems reflect 

the political and social conditions of the early Abbasid period? 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 249 

3. What contributions did the poet make to genres such as ghazal, elegy 

(marsiya), descriptive poetry (taṣvīr), satire (hiṣv), wine poetry 

(khamr), wisdom (ḥikmah), old age, and muʿātabāt, and what original 

features stand out in these genres? 

4. How do the poet’s language and stylistic features, meter preferences, 

and use of rhetorical devices demonstrate his connection to the 

classical Arabic poetic tradition? 

5. How were the excesses present in the poet’s works received in the 

literary and social circles of his time, and what consequences did they 

lead to? 

The study employs qualitative research methods, particularly content 

analysis. The poet’s dīwān, based on available critical editions, was taken as 

the primary source, and the poems were classified according to themes. Each 

theme was first examined in terms of its historical development in Arabic 

literature, compared with examples from the Jahiliyyah, Umayyad, and 

Abbasid periods. Subsequently, ʿAlī b. Jabalah’s poems in each genre were 

analyzed, with selected couplets examined for content and stylistic features. 

This method allowed for determining both the poet’s position within the 

classical poetic tradition and his unique contributions. 

More than half of ʿAlī b. Jabalah’s dīwān consists of panegyric poems, 

justifying his reputation as a “poet of praise” in Arabic literature. Prominent 

figures praised in his madīḥ include Humayd al-Tūsī, Abū Dulaif al-ʿIjlī, 

ʿAbdullāh b. Ṭāhir, and Ḥasan b. Sahl. The poet exalted them with attributes 

such as generosity, heroism, justice, lineage, and military achievements. 

However, in some of his panegyrics, he exaggerated the qualities of his 

subjects to superhuman levels, which sparked considerable debate both among 

literary circles and the public. This even influenced his relationship with 

Caliph Maʾmūn, ultimately leading to his punishment and eventual execution. 

Nevertheless, some of his panegyrics were appreciated for their high literary 

quality in terms of both wording and meaning, and they also gained 

documentary value by shedding light on historical events. 

Although fewer in number, his ghazals are of high quality. The poet did 

not adopt the urban (ḥaḍarī) ghazal tradition prevalent in the Abbasid period, 

which often emphasized pleasure and even included licentious expressions. 

Instead, he adhered more closely to the simpler, sincere ʿuzrī tradition. In his 

ghazals, he explored the pure and spiritual aspects of love, focusing on themes 

of separation, longing, and desire for union. This approach demonstrates that 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

250 

sincerity and emotional depth were important elements of his literary 

personality. 

His descriptive poems (taṣvīr) reveal his observational skills and 

imagination. He included both human and natural depictions, often using 

exaggerated metaphors when portraying figures such as Humayd and Abū 

Dulaif. In descriptions of rain and nature, he employed figurative expressions 

and hyperbole in line with the poetic conventions of the period. Frequent 

inclusion of panegyric elements in his descriptions sometimes blurred the line 

between taṣvīr and madīḥ. 

The dīwān contains only one elegy (marsiya), a thirty-four-couplet poem 

considered one of the strongest examples of its kind in both his era and 

subsequent centuries. Literary critics have praised the elegy, noting its 

influence on renowned poets such as al-Buhturī, granting it a special place in 

literary history. 

In his satirical poems (hiṣv), the poet addressed the moral shortcomings, 

social status, and personal faults of his subjects. Although he wrote relatively 

few satirical poems, those that exist are sharp, severe, and occasionally 

contrary to conventional decorum. Some employ a softer tone, while others 

use harsh expressions to demean the subject, indicating that while his main 

focus was on panegyric, he was also capable in satire. 

In poems on old age, the poet depicts this period as challenging compared 

to youth. According to him, old age is a time when one becomes aware of 

mortality, gains a sense of composure, yet experiences increased emotional 

fluctuations. In his wisdom (ḥikmah) poems, he addresses universal themes 

such as human behavior, social relationships, and moral values, adopting an 

instructive, reflective, and guiding tone. 

Wine poems (khamr) are few in number in the dīwān. ʿAlī b. Jabalah 

approaches wine not with praise but by describing its color, aroma, and 

effects, reflecting a cautious attitude. In his muʿātabāt poems, he laments the 

hardships of the era and the unfaithfulness of his concubine, emphasizing 

virtues such as patience, chastity, morality, and sincerity. 

His poetry combines clear and comprehensible language with elegance and 

depth of meaning. He effectively employs rhetorical devices such as metaphor 

(istiʿārah), simile (tashbīh), and allusion (talmīḥ), enriching the meaning and 

enhancing the harmony of the verse. His preferred meters are ṭawīl and basīṭ, 

demonstrating his adherence to the classical Arabic poetic tradition. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 251 

The study concludes that ʿAlī b. Jabalah’s dīwān represents an important 

work reflecting the poetic understanding of the Abbasid period. The 

predominance of panegyric poems justifies his title as a “poet of praise” while 

his works in ghazal, marsiya, taṣvīr, satire, wisdom, and other genres 

demonstrate his versatility. His poems are valuable both as witnesses to 

historical events and as sincere expressions of individual emotions. In this 

regard, ʿAlī b. Jabalah emerges in Abbasid literature not merely as a poet of 

praise but as a multifaceted, controversial, and influential literary figure. By 

examining his poetry thematically, the study contributes to understanding both 

his literary personality and the cultural and social structure of his time. 

 

  



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

252 

 

GİRİŞ 

Ali b. Cebele, h. II. yüzyılın ikinci yarısı ile üçüncü yüzyılın başlarında 

yaşamış, Iraklı âmâ bir şairdir. H. 160/777 senesinde Bağdat’ta doğan şaire el-

Esmaʿî (ö. 216/831) tarafından ‘kısa boylu ve şişman’ anlamına gelen el-

ʿAkevvek lakabı verilmiş ve bu lakapla meşhur olmuştur.1 

Küçük yaşlardan itibaren şiire ve edebiyata ilgi duyan şair, sık sık ilmî ve 

edebî meclislere katılarak söz konusu bu alanlarda uzmanlaşmıştır. Bir yıl gibi 

kısa bir sürede yetkinliğini ispat ederek kendinden söz ettirmeyi başarmış ve 

dönemin önde gelen şairleri arasında yer almıştır.2 Şiir yazmanın yanı sıra şiir 

okumada da öncü isimlerden biri olmuş, hatta “çok güzel şiir okuyan şair” 

unvanını almıştır.3 

Şair, klasik Arap şiirinin belli başlı konuları olan medih, mersiye, hiciv, 

gazel, tasvir, şarap, yaşlılık, sitem, hikmet gibi alanlarda4 nitelikli şiirler 

kaleme almıştır. Ancak o, özellikle medih türünde öne çıkmış; halifelere, 

devlet adamlarına, dostlarına ve çevresindeki farklı kişilere çok sayıda 

methiyeler yöneltmiştir. Bu nedenle kendisi meddâh, yani çokça medih şiiri 

söyleyen bir şair olarak nitelendirilmiştir.5 Harun Reşîd ve Meʾmûn gibi 

halifelere methiyeler yazdığı ifade edilse de bu methiyeleri günümüze 

ulaşmamıştır.6 Bazı methiyeleri gerek kendi döneminde gerekse de sonraki 

dönemlerde büyük ilgi görmüş, lafız ve anlam açasından güzel ve nitelikli 

 
1 Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed b. İbrahim b. Ebü Bekir İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân 

ve enbâʾü ebnâi’z-zamân, thk. İhsân Abbâs (Beyrut: Dâru Sâdır, 1972), 3:350-53; Hayruddîn 

b. Ali b. Fâris ez-Ziriklî, el-Aʿlâm (y.y.: Dâru’l-İlmi li’l-Melâyîn, 2002), 4:268; Ömer Ferrûh, 

Târîḫu’l-edebi’l-ʿArabî (Beyrut: Dâru’l-İlmi li’l-Melayîn, 1981), 195. 
2 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʾyân, 3:350; Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed İbnü’l-İmâd el-

Hanbelî, Şeẕerâtü’ẕ-ẕeheb fî ahbâri men ẕeheb, thk. Mahmûd el-Arnaûd (Beyrut: Dâru İbn 

Kesîr, 1406/1986), 3:61; Ferrûh, Târîḫu’l-edebi’l-ʿArabî, 195. 
3 Ziriklî, el-Aʿlâm, 4:268. 
4 Klasik Arap şiirinin konuları hakkında geniş bilgi için bk. Nihad M. Çetin, Eski Arap Şiiri 

(İstanbul: Kapı Yayınları, 2011), 73.   
5 Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit el- Hatîb el-Bağdâdî, Târîḫu Baġdâd, thk. Beşşâr ʿAvvâd 

Maʿrûf (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 2002), 13:280. 
6 Ali b. Cebele b. Müslim b. Abdurrahmân el-Ebnâvî, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf 
el-Cennâbî (Bağdat: Matbaatü’l-Âdâb, 1391/1971), 12. 

 

Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında Geçen Ana Temalar 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 253 

kabul edilmiştir.7 Bazı methiyeleri ise içerdiği aşırılıklar nedeniyle hem edebî 

çevrelerde hem de halk arasında büyük ses getirmiş ve dönemin en çok 

tartışılan övgü şiirlerinden biri olmuştur.8 Şair, medih şiirlerinin yanında 

mersiye, tasvir ve gazel şiirlerinde de başarılı kabul edilmiş, şiirlerinde zarif 

anlamlar içeren açık ve net lafızlar kullanmıştır.9 

Ebü’l-Ferec el-İsfahânî (ö. 356/967)’ye göre Ali b. Cebele, sağduyulu ve 

dengeli bir medih şairidir.10 Ancak o, şiirlerinde zaman zaman aşırıya kaçarak 

memduhlarına abartılı sözler söylemiş, hatta şirk ve küfür içeren bazı ifadelere 

yer vermiştir. Bu tutumundan dolayı hem çevresindeki insanların hem de 

dönemindeki edip ve yöneticilerin tepkilerine maruz kalmış, sonunda bu 

aşırılığın bedelini hayatı ile ödemiştir.11 Kaynakların aktarımına göre Halife 

Meʾmûn, şairin memduhu Ebü Dülef’e yazdığı bir methiyesini abartılı 

bulmuş, imanî bakımdan sakıncalı ifadeler içerdiği gerekçesiyle önce onu 

cezalandırmış, ardından da öldürtmüştür.12 Söz konusu methiyeyi 

değerlendiren Arap edebiyatının otoritelerinden İbn Kuteybe (ö. 276/889) ise 

şairin bu şiirinde ölçüyü kaçırarak küfre düştüğünü veya küfre yaklaştığını 

ifade etmiştir.13  

Her ne kadar hakkında birtakım olumsuz eleştiriler yöneltilmiş olsa da Ali 

b. Cebele, I. Abbâsî Dönemi’nin önemli şairlerinden biri kabul edilmektedir. 

Zira klasik Arap şirinde özgün ve nitelikli şiirler ortaya koymuş, bu yönüyle 

Arap edebiyatına önemli katkılarda bulunmuştur. Fakat böylesine mühim bir 

şair olmasına rağmen bugüne kadar hakkında kapsamlı akademik bir çalışma 

yapılmamıştır. Kaynaklarda şairin hayatıyla ilgili ayrıntılı bilgilere yer 

verilmediği gibi, eserleri hakkında da doyurucu açıklamalar 

bulunmamaktadır. Şairin, yalnızca şiirlerini içeren bir dîvânı günümüze 

ulaşmıştır. Bu dîvân, Klasik Arap şiirinin temel konularını yansıtan zengin bir 

içerik barındırmakta; hacmi küçük olsa da akıcı lafızları ve zengin 

 
7 Ebû Hilâl el-Hasen b. Abdillâh b. Sehl el-Askerî, Dîvânü’l-meʿânî (Beyrut: Dâru’l-Cîl, ts.), 

1:28; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3:351; Ahmed b. Abdülvehhâb en-Nüveyrî, Nihâyetü’l-

ereb fî fünûni’l-edeb (Kâhire: Dârul-Kütüb ve’l-Vesâiki’l-Kavmiyye, 1423/2002), 4:232. 
8 Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, eş-Şiʿru ve’ş-şuʿarâʾ (Kâhire: 

Dâru’l-Hadîs, 1423/2002), 2:854. 
9 Ebü’l-Ferec Ali b. el-Hüseyin b. Muhammed b. Ahmed el-İsfahânî, Kitâbü’l-Eġânî (Beyrut: 

Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1415/1994), 20:222; Ferrûh, Târîḫu’l-edebi’l-ʿArabî, 195. 
10 Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, el-Eġânî, 20:222. 
11 Tepki çeken methiyesi için bk. Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, 39. 
12 Ebü’l-Abbâs Abdullâh b. Muhammed el-Muʿtez-Billâh b. Caʿfer el-Mütevekkil-Alellâh el-

Abbâsî (İbnü’l-Muʿtez), Tabaḳâtü’ş-şüʿarâi’l-muḥdes̱în, thk. Ömer Fârûk et-Tabbâʿ (Beyrut-

Lübnan: Dâru’l-Erkam b. Ebü’l- Erkam, 1998), 208-09; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3:353; 

Ziriklî, el-Aʿlâm, 4:268; Nüveyrî, Nihâyetül’l-ereb, 4:233; Ferrûh, Târîḫu’l-edebi’l-ʿArabî, 

195; İbnü’l-İmâd, Şeẕerâtü’ẕ-ẕeheb, 3:63-64. 
13 İbn Kuteybe, eş-Şiʿru ve’ş-şuʿarâʾ, 2:854. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

254 

anlamlarıyla okuyucusuna büyük haz ve lezzet sunmaktadır. Ancak söz 

konusu dîvânın, şimdiye kadar kapsamlı bir muhteva analizi yapılmamış, 

şiirlerinin edebî ve tarihî bağlamı bütüncül bir şekilde ele alınmamıştır. Bu 

nedenle, Ali b. Cebele’nin dîvânını ana temaları çerçevesinde inceleyerek 

şairin edebî kimliğini, şiir anlayışını ve yaşadığı dönemin sosyo-kültürel 

yansımalarını ortaya koymak bu çalışmanın amacı olarak belirlenmiştir. Bu 

bağlamda çalışmada Ali b. Cebele’nin Dîvânında yer alan şiir temaları 

incelenerek hangilerinin öne çıktığı tespit edilmiştir. Bununla birlikte 

toplumsal şiir olarak bilinen medih, sitem, hiciv ve mersiye türü şiirlerin 

içeriğinin, şairin kişiliği ile dönemin sosyo-politik yapısı hakkında ne tür 

ipuçları sunduğu ortaya konmuştur. Öte yandan gazel, tasvir ve hikmet gibi 

türlerde kaleme aldığı şiirlerin, dönemin genel şiir anlayışını yansıtıp 

yansıtmadığı ve şiirlerde kullanılan bahir, üslup ve edebî sanatların, Abbâsî 

şiir estetiği içerisinde nasıl bir konuma sahip olduğu belirlenmiştir.  

Çalışmada öncelikle şair Ali b. Cebele’nin dîvânı hakkında teknik bilgiler 

verilmiş ve şiirler tematik açıdan tasnif edilerek istatiksel verilerle 

gösterilmiştir. Ardından, bu temaların her biri dîvânda yer alan yoğunluk 

sırasına göre tek tek ele alınmıştır. İlgili başlık altında, önce konulara dair 

genel bilgiler verilmiş; Cahiliye Dönemi’nden şairin yaşadığı I. Abbâsî 

Dönemi’ne kadar geçirdiği gelişim süreçlerine dikkat çekilmiştir. Böylece 

şairin, söz konusu temalara ne tür katkılarda bulunduğu ortaya konulmaya 

çalışılmıştır. Konuya ilişkin açıklamalardan sonra, dîvânda yer alan ilgili 

şiirler tanıtılmış ve içerik bakımından analiz edilmiştir. Yapılan analiz 

sonucunda, temalar en çoktan en aza doğru sıralanmış; her bölümde ilgili şiir 

ve beyitlerden örnekler verilmiştir. Dîvânda yaklaşık dokuz tema tespit 

edilmiş olup hepsinde aynı yöntem uygulanmıştır. Çalışmanın sonunda ise 

elde edilen bulgulara yer verilmiş ve kullanılan kaynakça sunulmuştur.   

Bu çalışma, Ali b. Cebele’nin edebî kişiliğini yalnızca medih şiirleriyle 

değil, farklı türlerde kaleme aldığı şiirler bağlamında da değerlendirmektedir. 

Ayrıca şairin şiirlerinin Abbâsî döneminin siyasî ve toplumsal dinamikleriyle 

ilişkisini ortaya koyarak özellikle methiyelerin tarihî belge niteliğine dikkat 

çekmektedir. Bunun yanında, dîvânın içerik analizi sayesinde klasik Arap 

şiirinin tema çeşitliliği ve üslup özellikleri hakkında araştırmacılara kapsamlı 

bir kaynak sunulmaktadır. 

1. Ali b. Cebele’nin Dîvânı Hakkında Genel Bilgi 

Şairin dîvânı, iki araştırmacı tarafından tahkik edilerek edebiyat 

dünyasının istifadesine sunulmuştur. Birincisi, 1971 yılında Kâhire 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesinde Ahmed Nasîf el-Cennâbî tarafından 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 255 

yüksek lisans tezi olarak hazırlanmıştır. Çalışmasında ilk olarak şairin hayatı 

ve şairliği hakkında kısa bilgiler veren araştırmacı, daha sonra dîvânda yer 

alan şiirleri konusal olarak tasnif etmiş ve şiirlerin edebî değeri ve içeriği 

hakkında birtakım bilgiler vermiştir. Ancak araştırmacının bu tasnifi, şiirlerin 

içeriğini tam olarak yansıtmadığından yetersiz kalmıştır. Araştırmacı, şiirleri 

kafiyelerine göre sıralayarak çalışmasını tamamlamıştır. Çalışma 217 sayfa 

olup yetmiş üç şiir içermektedir.14 

Diğer çalışma ise Hüseyin Atvân tarafından yapılmış ve bu çalışma 1982 

senesinde Kâhire’de Dâru’l-Maʿârif matbaasında basılarak yayımlanmıştır. 

Çalışmada, diğer tahkik çalışmasında olduğu gibi ilk olarak şairin hayatı 

hakkında bilgi verilmiş; daha sonra şiirlerin konuları ve sanatsal değerleri 

üzerinde durulmuştur. Ancak Cennâbî’nin çalışmasında olduğu gibi, burada 

da şiirlerin konularına tam olarak değinilmemiştir. Atvân, diğer çalışmadan 

farklı olarak şiirleri “nispeti sahih olan” ve “nispeti sahih olamayan” (hem 

şaire hem de başkasına nispet edilen) şeklinde iki başlık altında ele almış; 

birinci başlık altında altmış dört, ikinci başlık altında ise sadece dört şiire yer 

vermiştir. Çalışma, 144 sayfa olup her iki başlık altında toplamda altmış dört 

şiir bulunmaktadır.15Ayrıca, çalışmada yer alan bazı şiirlerin beyit sayısı, bir 

önceki çalışmaya göre daha azdır. Hem şiir sayısı hem de beyitlerin fazla 

olması bakımından daha kapsamlı ve geniş olduğu için çalışmamızda birinci 

çalışma esas alınmış, beyitlerin tercümesi konusunda ikinci çalışmadan da 

yararlanılmıştır. 

Tahkik çalışmalarıyla ilgili verilen bu teknik bilgilerden sonra, çalışmada 

esas aldığımız Ahmed Nasîf el-Cennâbî tahkikli dîvânda yer alan şiirlerin 

konu, şiir ve beyit sayısı ile bahirleri hakkında toplu bir istatistik vermenin, 

şairin şiirleri hakkında genel bir bilgi edinebilmek adına yararlı olacağı 

kanaatindeyiz. Dîvânda yer alan şiirlerin konu, şiir ve beyit sayısı bakımından 

dağılımı şöyledir:  

Ali b. Cebele’nin Dîvânında Yer Alan Şiirlerin Konu, Şiir ve Beyit 

Sayısını Gösterir Tablo 

Konu Şiir Sayısı Beyit Sayısı 

Medih/Övgü 39 310.5 

Gazel/Aşk 5 73 

 
14 Dîvân için bk. Ali b. Cebele b. Müslim b. Abdurrahmân el-Ebnâvî, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. 

Ahmed Nasîf el-Cennâbî (Bağdat: Matbaatü’l-Âdâb, 1971). 
15 Dîvân için bk. Ali b. Cebele b. Müslim b. Abdurrahmân el-Ebnâvî, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. 

Hüseyin Atvân (Bağdat: Dâru’l-Maârif, 1982). 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

256 

Tasvir/Vasf 4 56 

Hiciv/Yergi 10 42 

Mersiye/Ağıt 1 34 

Yaşlılık 4 17 

Hikmet 5 12 

Şarap 3 11 

Sitem 2 4 

Toplam 73 559.5 

 

Tabloya bakıldığında hem şiir hem de beyit sayısı bakımından medih türü 

şiirlerin ilk sırada yer aldığı görülmektedir. Bu durum, Arap edebiyatçılarının 

dediği gibi, şairin övgü şiirlerine ağırlık verdiğini; daha doğrusu medih şairi 

olduğu savını desteklemektedir. Bununla birlikte, diğer konuların hem şiir 

hem de beyit sayısı bakımından medh’in gerisinde kaldığı anlaşılmaktadır. 

Ayrıca şairin, tasvir, mersiye ve gazel şiirlerinde başarılı olarak nitelenmesine 

rağmen, bu konularda çok fazla şiir yazmadığı dikkat çekmektedir. 

Şairin şiirlerinde, eski Arap şiirlerinde yaygın olan çeşitli bahirlere 

rastlamak mümkündür. Ancak bunlar arasında en çok tavîl ve basît bahirleri 

öne çıkmaktadır. Zira şiirlerin yaklaşık %50 si bu bahirlerde inşat edilmiştir. 

Tavîl bahri, armonik yapısı ve taşkın hislerin ifadesine elverişli olması 

sebebiyle özellikle medih, mersiye ve sitem gibi temalarda uygun kabul 

edilmiştir. Bu nedenle eski Arap şairleri tarafından da yoğun şekilde 

kullanılmış ve kadîm şiirlerin yaklaşık üçte biri bu bahirde 

şekillendirilmiştir.16 Basît bahri ise fasîh ve akıcı oluşu nedeniyle şiirlerde 

tercih edilmiştir.17 Kesin olarak ifade etmek mümkün olmasa da şairin, klasik 

şiir geleneğine uymak, içindeki duygunun yoğunluğunu ve anlatım gücünü 

artırmak ya da sözlerinin müzikalitesini güçlendirmek amacıyla muhtemelen 

tavîl bahrini daha çok tercih ettiği söylenebilir. Öte yandan, duygularını akıcı, 

sade ama etkili bir şeklide ifade edebilmek için basît bahrini sıkça kullandığı 

görülmektedir. Şairin, şiirlerinde kullandığı bahirleri konularına göre şu 

şekilde gösterebiliriz: 

 
16 İbrahim Yılmaz, “Tavîl,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, c. 40 (İstanbul: TDV 

Yay., 2011), 183. 
17 Nihad M. Çetin, “Basît,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, c. 5 (İstanbul: TDV 

Yay., 1992), 106. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 257 

Ali b. Cebele’nin Dîvânında Yer Alan Şiirlerin Konu ve Bahirlerini 

Gösterir Tablo 

  

M 

e 

d 

i 

h 

 

 

G 

a 

z 

e 

l 

 

 

T 

a 

s 

v 

i 

r 

 

 

H 

i 

c 

i 

v 

 

 

M 

e 

r 

s 

i 

y 

e 

 

 

Y 

a 

ş 

l 

ı 

l 

ı 

k 

 

H 

i 

k 

m 

e 

t 

 

 

Ş 

a 

r 

â 

p 

 

 

M 

u 

ʿâ 

t 

e 

b 

â 

t 

 

 

 

 

 

 

TOPLAM 

Tavîl 10 1 2 3 

 

1 

 

1 

 

0 0 2 

 

20 

Basît 10 

 

2 0 2 

 

0 1 1 0 0 16 

Kâmil 1 1 0 0 0 0 1 0 0 3 

Vâfir 1 0 0 2 

 

0 0 0 1 0 4 

Hafîf 2 

 

0 0 0 0 1 1 1 0 5 

Serîʿ 2 

 

0 0 0 0 0 0 0 0 2 

Mutekârib 1 0 1 2 

 

0 1 0 1 0 6 

Recez 1 

 

0 1 0 0 0 0 0 0 2 

Medîd 1 

 

0 0 0 0 0 0 0 0 1 

Remel 2 

 

1 0 0 0 0 0 0 0 3 

Münserih 2 

 

0 0 0 0 0 1 0 0 3 

Hezec 1 

 

0 0 0 0 0 0 0 0 1 

Mahleʿu’l-Basît 2 

 

0 0 0 0 0 0 0 0 2 

Meczûü’l-Kâmil 1 0 0 0 0 0 0 0 0 1 

Meczûü’r-

Remel 

1 0 0 1 0 0 0 0 0 2 

Meczûü’l-Hafîf 1 0 0 0 0 0 0 0 0 1 

Meczûü’l-Vâfir 0 0 0 0 0 0 1 0 0 1 

 

TOPLAM 

 

 

39 

 

5 

 

4 

 

10 

 

1 

 

4 

 

5 

 

3 

 

2 

 

73 

 

 

 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

258 

2. Şiirlerinde Geçen Ana Temalar 

Ali b. Cebele’nin dîvânında, klasik Arap şiirinin belli başlı konularının 

neredeyse tamamı yer almaktadır. Bunları, beyit sayısı bakımından dîvânda 

yer alış yoğunluğuna göre şöyle sıralayabiliriz:   

2.1. Övgü (Medih) 

Klasik Arap şiirinin en temel ve en eski konularından biri olan medih, 

şairin, bir kişiyi cesaret, cömertlik, vefa, sebat, himaye ve yardımseverlik, 

onurlu ve şerefli olmak gibi övülmeye değer güzel özelliklerle övmesidir. Bu 

övgü, ya yapılan iyilikleri takdir etmek amacıyla ya da bir şeyler elde 

edebilme umuduyla yapılır.18 Cahiliyye Dönemi’nde bir şahsın, taşıdığı taç ve 

zinet gibi arızî/geçici sıfatlarla değil, tarifte işaret edilen kalıcı sıfatlarla 

övülmesi esastı.19 Sadru’l-İslâm Dönemi’nde İslâm diniyle Hz. Peygamber ve 

sahabe övgüsü medih şiirlerinin temel konusunu oluştururken;20 Emevîler 

Dönemi’nde ise cömertlik ve himaye gibi geleneksel konuların yanı sıra takva, 

vera gibi İslâmî sıfatlar oluşturmuştur. Ayrıca bu dönemde daha çok atiye elde 

etmek amacıyla methiyeler yazılmış; şairler, zengin ve nüfuzlu kişilere 

ulaşabilmek ve onlardan daha fazla yararlanabilmek için hem övgü şiirlerinin 

kalitesini arttırmış hem de abartılı, aşırı övgü içeren söylemlere yer vermiştir. 

Dolayısıyla medih şiirlerinde aşırılık ilk olarak bu dönemde görülmeye 

başlanmıştır.21 Ancak bu dönemdeki aşırılık, esasen I. Abbâsî Dönemi’nde 

zirveye ulaşmıştır. Zira bu dönemde halkın desteğini kazanmak isteyen halife 

ve devlet adamları, şairlere büyük önem vermiştir. Şairler de daha fazla ihsan 

ve caize elde edebilmek için muhataplarını övme hususunda birbirleriyle 

yarışa girmiş, hatta methiyelerinde ölçüyü aşarak küfre varacak derecede 

abartıya kaçmışlardır.22 Bununla birlikte, bu dönemin methiyelerinde sadece 

genel ahlakî sıfatlar ve siyasî gelişmeler değil; iç karışıklıklar, savaşlar ve 

isyanlar gibi halifeler döneminde yaşanan tarihî olaylar da işlenmiştir. Bu 

yönüyle medih şiiri, şairin yaşadığı dönemdeki olayları ve halifelerin 

üstlendiği büyük sorumlulukları kayda geçirmesi bakımından adeta modern 

gazeteciliğin misyonunu üstlenmiştir. Bu durum, dönemin medih şiirlerine 

tarihî bir belge niteliği kazandırmış ve onlara önemli bir değer katmıştır. es-

 
18 Çetin, Eski Arap Şiiri, 73; Osman Zeki Soyyiğit, el-Edebü’l-ʿArabî (İstanbul: Siyer Yay., 

1993), 20. 
19 Çetin, Eski Arap Şiiri, 73. 
20 Kenan Demirayak, Abbâsî Edebiyatı Tarihi (Erzurum: Bakanlar Matbaacılık, 1998), 66. 

Geniş bilgi için bk. Salâhuddîn el-Hâdî, el-Edebü fî ʿaṣri’n-nübüvveti ve’r-râşidîn (Kâhire: 

Mektebetü’l-Hâncî, 1987), 246-51. 
21 Demirayak, Abbâsî Edebiyatı Tarihi, 66. 
22 Muhammed Abdülmünʿîm Hafâcî, el-Âdâbü’l-ʿArabiyye fî’l-ʿaṣri’l-ʿAbbâsiyyi’l-evvel 

(Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1992), 158. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 259 

Seyyid el-Himyerî (ö. 173/789) ve Eşcaʿ es-Sülemî (ö. 195/811), şiirlerinde 

tarihî olaylara yer veren dönemin önde gelen şairlerindendir.23 Yine, 

çalışmamıza konu edindiğimiz ve dönemin şairlerinden olan Ali b. Cebele de 

uzun bir methiyesinde Meʾmûn döneminin önemli devlet adamlarından ve 

meşhur komutanlarından biri olan Ebü Dülef el-ʿIclî’nin katıldığı bazı 

savaşlarla ilgili bilgilere ve tasvirlere yer vermiştir.24 Söz konusu bu 

methiyeyle ilgili bazı beyitlere aşağıda değinilecektir.  

Kısacası, şairimiz Ali b. Cebele’nin yaşadığı I. Abbâsî Dönemi’nde medih 

şiirlerinde önemli bir gelişme yaşanmış, şairler geleneksel sıfatların yanı sıra 

siyasî ve tarihî olaylara da şiirlerinde yer vermeye başlamışlardır. Bununla 

birlikte şairler, memduhlarını kimi zaman ölçülü ifadelerle överken kimi 

zaman da sınırı aşarak onlara insan üstü özellikler atfetmiş ve aşırıya kaçan 

övgülerde bulunmuşlardır. Ayrıca Halife ve varlıklı kişilerin 

yönlendirmesiyle bu tür şiirlere sadece nicelik açısından değil, nitelik 

bakımından da büyük özen göstermişler; memduhlarının gönlünü kazanmak 

ve daha fazla ihsan elde edebilmek için övgü şiirlerinin içeriğini 

zenginleştirmişlerdir. 

Şairimiz Ali b. Cebele, medih şiirleriyle öne çıkmış bir şairdir. Nitekim 

dîvânının yarısından fazlasını medih şiirleri oluşturmaktadır. Şair, yaklaşık üç 

yüz on bir beyitten oluşan otuz dokuz adet methiye şiirinde, siyasî ve askerî 

yönü olan kişilerle birlikte bazı devlet memuru, yakın arkadaşları ve toplumun 

önde gelen kişilerinin fizikî, ahlakî ve manevî özelliklerini övgü konusu 

yapmıştır. Methiyelerde Humeyd et-Tûsî, on dokuz şiir ve yaklaşık yüz 

doksan beş beyit ile ilk sırada yer alırken; on iki şiir ve doksan beyitle Ebü 

Dülef el-ʿIclî ikinci; sadece bir şiirle methe konu edilen Abdullah b. Tâhir on 

beyitle üçüncü; Hasan b. Sehl ise dört beyitle dördüncü sırada yer almıştır. 

Bununla birlikte, kimin ya da kimlerin kastedildiği bilinmeyen altı şiir ve on 

iki beyitte de övgü içeren ifadelere yer verilmiştir. Methiyelerde genel olarak, 

klasik Arap methiyelerinde yer alan adalet, cömertlik, soy-sop, siyasî ve askerî 

konularda alınan ve uygulanan kararlar, devletin idare ve işleyişinde 

gösterilen başarılar gibi konular daha çok öne çıkmıştır. Burada medih 

şiirlerinin tamamına yer vermek mümkün olmadığından, şiirlerde öne çıkan 

kişiler ve bunlara yöneltilen övgülerin bir kısmına değinilecek ve bazı 

örneklendirmeler yapılacaktır. 

 
23 Şevkî Dayf, el-ʿAṣru’l-ʿAbbâsiyyü’l-evvel (Mısır: Dâru’l-Maârif, 1966), 171. 
24 İlgili şiir için bk. Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 130-37, 

Ş.N. 27. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

260 

Humeyd et-Tûsî, şairin methine en çok konu edindiği kişidir. Medih 

şiirlerinin yarısından fazlasını ona ayırmıştır. Şiirlerinde Humeyd’in, bir 

devlet adamı olmasının yanı sıra ordu komutanlığı kimliğine de dikkat çeken 

şair, onun cömertliği, siyasî ve askerî gücü, nesebi, sorumluluğu altında 

bulunan kişileri koruyup kollaması ve mücadeleci bir ruha sahip olması gibi 

özellikleri daha çok öne çıkarmıştır. Üzerinde ısrarla durduğu bu nitelikleri, 

sade bir üslup kullanarak, gayet zarif lafızlar ve özgün anlamlarla ortaya 

koymuştur.25 Örneğin bir methiyesinde Humeyd’in cömertliğini şöyle dile 

getirmiştir: (Münserih) 

 26وَهْوَ بِكَفَّيْهِ لَيِ ن  سَرِبُ    وَالجُودُ فِي كَفِ  غَيْرهِِ خَشِن  

Cömertlik, başkasının elinde sert ve kabadır; halbuki onun (Humeyd’in) 

elinde yumuşak ve akıcıdır. 

Şair, burada cömertliği Humeyd’in elinde yumuşak ve akıcı; başkalarının 

elinde ise sert ve kaba olarak nitelemiştir. Şairin bu nitelemesinden, 

Humeyd’in cömertliğinin doğal; diğerlerinin cömertliğinin ise yapay olduğu 

anlaşılmaktadır. Zira doğal olan şeyler daha içten ve samimi, üstelik 

başkalarını incitmeden yapılırken, yapay olanlarda ise bu incelik ve hassasiyet 

bulunmaz. Bu nedenle şairin cömertlikle ilgili nitelemeleri önemli ve derin 

anlamlar içermektedir.  

Şair, bir şiirinde de Humeyd’in iyiliklerini ve cömertliğini tüm dünyaya eş 

değer görmekte; onun olmadığı bir dünyanın ise hiçbir anlam ifade etmediğini 

ifade etmektedir: (Meczûü’r-Remel) 

نْيَا حُمَيْد   وَأَيَادِيهِ الْجِسَامُ    إِنَّمَا الدُّ  

لَامُ    فَإِذَا وَلَّى حُمَيْد   نْيَا السَّ  27فَعَلَى الدُّ
Dünya, ancak Humeyd’dir ve onun büyük ihsanlarıdır. 

Humeyd, terk edip giderse; dünyaya geçmiş olsun.  

Şair, döneminde ortaya çıkan ve medih şiirlerinde sıkça kullanılan aşırı 

abartılı ifadelere de methiyelerinde sıkça yer vermiştir. Nitekim bir beytinde, 

sevgilisi Hayâd’ı Humeyd’in ordusuna karşı uyarmış ve ordunun gücünü, 

heybetini ve caydırıcılığını bu tür söylemlerle dile getirmiştir: (Tavîl) 

 
25 Ali b. Cebele b. Müslim b. Abdurrahmân el-Ebnâvî, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Hüseyin Atvân 

(Bağdat: Dâru’l-Maârif, 1982), 13. 
26 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 100, Ş.N. 8. 
27 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 177, Ş.N. 58. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 261 

بَاعِ عِيَالَهَا     حِيدِي حَيَادِ فَإِنَّ غَزْوَةَ جَيْشِهِ   28ضَمِنَتْ لِجَائِلَةِ السِ 

Hayâd, geri dur! Çünkü Humeyd’in ordusunun baskını, gezen yırtıcı 

hayvanların yiyeceğini garanti eder.  

Şairin bu ifadesine göre Humeyd’in ordusu, o kadar iyi bir savaşçıdır ki, 

yırtıcı hayvanların yiyecek aramalarını gerektirmeyecek kadar çok sayıda 

asker öldürmüştür.  

Şairin medih şiirlerinde en çok yer verdiği ikinci bir isim ise Humeyd gibi 

Meʾmûn döneminin önde gelen devlet adamı ve komutanlarından biri olan 

Ebü Dülef el-ʿIclî’dir. Şair, methiyesinin yaklaşık dörtte birini Ebü Dülef’e 

ayırmış ve yukarıda değinildiği gibi onu da cömertliği, savaşçı ve cesur 

olması, sağlam ve ileri görüşlü bir nesebe sahip olması, ilmî ve edebî 

alanlardaki başarısı gibi Humeyd’e yönelttiği aynı sıfatlarla methetmiştir. 

Üstelik her iki kişiye yönelttiği methiyeler arasında konusal bir benzerlikten 

ziyade üslubun akıcılığı, lafız ve anlamdaki zarafet ve orijinallik yönünden de 

bir benzerlik kurmuştur. 

Şairin Ebü Dülef’e yöneltmiş olduğu en meşhur methiyelerinden biri 

kaside-i râiyye’sidir. Bu kaside, Ebü Dülef’i övmenin yanı sıra onun katıldığı 

bazı savaşlar hakkında da bilgiler içermektedir. Bu yönüyle tarihî bir belge 

niteliği taşıdığından, bazı Arap edebiyatçıları ve tenkitçileri tarafından da 

önemli ve değerli bir kaside olarak kabul edilmiştir. İbnü’l-Muʿtez, bu 

kasideyi “Arap ve Arap olmayanlar arasında güneş ve rüzgâr gibi dolaşan 

parlak bir methiye29 olarak nitelerken, Ebü’l-Ferec el-İsfahânî (ö. 356/967) de 

“Ebü Dülef’in en güzel ve en kaliteli medih şiiri”30 olduğunu söylemiştir. 

Medîd bahrinde olan ve elli üç beyitten oluşan söz konusu bu kasideden bazı 

kesitler şöyledir: (Medîd) 

نْيَا أَبُو دُلَف   بَيْنَ بَادِيهِ إِلَى حَضَرهِْ    إِنَّمَا الدُّ  

نْيَا عَلَى أَثَرهِْ    فَإِذَا وَلَّى أَبُو دُلَف   وَلَّتِ الدُّ  

غَيْرَ أَنَّ الَْْرْضَ فيِ خَفَرهِْ    لَسْتُ أَدْرِى مَا أَقُولُ لَهُ   
 يَا دَوَاءَ الَْْرْضِ إِنْ فَسَدَتْ    وَمُجِيرَ اليُسْرِ مِنْ عُسُرهِْ 31

Dünya, ancak Ebü Dülef’in çölü ile şehri arasındaki yerdir. 

 
28 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 194, Ş.N. 72. 
29 İbnü’l-Muʿtez, Tabaḳâtü’ş-şüʿarâi’l-muḥdes̱în, 208, 213. 
30 Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, el-Eġânî, 8:398. Ayrıca bk. Nüveyrî, Nihâyetül’l-ereb, 3:188. 
31 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 134-35, Ş.N. 27. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

262 

Ebü Dülef terk edip giderse dünya da peşinden gider.  

 ‘Yer yüzü onun himayesindedir’ demekten başka onun hakkında ne 

söyleyeceğimi bilemiyorum. 

Ey fesada uğradığında dünyanın dermanı olan! Ey zorluk yerine kolaylığı 

barındıran! 

Burada, Ebü Dülef’in gitmediği, dolaşmadığı ve kalmadığı yerlerin dünya 

sayılamayacağı söylenmiş; dünyanın ancak onun varlığıyla değer kazındığı ve 

onsuz hiçbir anlam ifade etmediği ifade edilmiştir. Kasidesinin tamamında bu 

şekilde aşırı övgü içeren sözlerle muhatabını yere göğe sığdıramayan şair, 

onun hem şahsiyetini hem yaratılış ve karakterini hem de toplum üzerindeki 

etkisini dile getirdiği yine aşırı övgü içeren şu ifadelerle kasidesini 

sonlandırmıştır: (Medîd)   

اِسْتَضَاءَ الْمَجْدُ مِنْ قُتُرهِْ    أَيَّ يَوْمَيْكَ اعْتَزَيْتَ لَهُ   

هْرَ عَنْ عُرُض   ثَلَّمَتْ كَفَّاكَ مِنْ حَجَرهِْ    لَوْ رَمَيْتَ الدَّ  

صِيغَةً فِي الْخَلْقِ مِنْ خِيَرهِْ    صَاغَكَ اللََُّّ أَبَا دُلَف    

بَيْنَ بَادِيهِ إِلىَ حَضَرهِْ    كُلُّ مَنْ فيِ الَْْرْضِ مِنْ عَرَب    
 مُسْتَعيِر  مِنْكَ مَكْرُمَةً    يَكْتَسِيهَا يَوْمَ مُفْتَخَرهِْ 32

İki gününden hangisi sana nispet edilse onda karanlık yerine şan ve şeref 

aydınlanır. 

Feleğe yandan bir taş atsaydın eğer, attığın o taştan ellerin körelirdi. 

Ey Ebü Dülef! Allah seni insanlar içerisinde en güzel ve en 

hayırlılarından biri olarak yaratmıştır. 

Yeryüzünde, çöl ve şehirde yaşayan ne kadar Arap varsa;  

Senden asil ve yüce bir davranışı ödünç alır ve övünç günü üzerine onu 

giyer.  

Şair, bu iki kişinin yanı sıra yakın arkadaşı olan, aynı zamanda Halife 

Meʾmûn Dönemi’nde devletin askerî ve siyasî üst düzey görevlerinde bulunan 

Abdullah b. Tahir ile yine Halife Meʾmûn’un vezirlerinden olan Hasan b. 

Sehl’e (ö. 210) methiyeler yönelterek onların hem ahlakî hem karakteristik 

 
32 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 137, Ş.N. 27. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 263 

hem de yöneticilik yönlerini övmüştür.33 Şair, söz konusu bu dört kişinin 

dışında, kimliklerini açıkça belirtmediği bazı kişileri de yine cömertlik, asalet, 

cesaret, adil, hoşgörülü, etkili bir lider veya iyi bir savaşçı olmaları gibi 

methiyelerinde sıklıkla dile getirdiği vasıflarla methetmiştir.34 

Şairin, methiyelerini daha çok minnet duygusuyla yazdığı anlaşılmaktadır. 

Fakat bazı kaynaklarda yazmış olduğu methiyelere karşılık olarak belirli 

miktarda çıkar sağladığı aktarılmıştır. Örneğin Ebü Dülef’i çokça methetmiş 

ve bazı methiyelerinden dolayı maddi olarak ondan istifade etmiştir.35 Ayrıca 

Humeyd’e yazdığı bir kasidesi hem onun hem de mecliste bulunan kişilerin 

büyük beğenisini kazanmış ve karşılığında maddi kazanç elde etmiştir.36 

Kısacası; methiyelerinde belirli ve az sayıda kişiyi konu edinen şair, daha 

çok muhataplarının ahlakî, siyasî ve askerî özelliklerini öne çıkartmıştır. 

Meramını ise zarif lafızlar ve kendisine özgü anlamlar kullanarak sade ve akıcı 

bir şekilde ifade etmiştir. Methiyelerinde çoğunlukla aşırı ağdalı bir dil 

kullanırken, zaman zaman normal ve sıradan bir dil kullanmıştır. Nitelikli 

kabul edildiğinden bazı methiyeleri ödüllendirilmiştir. 

2.2. Aşk (Gazel) 

Klasik Arap şiirinin en eski konularından biri olan gazel şiirlerinde, başta 

sevgilinin güzelliği olmak üzere onda görülen nazlanma, geri durma, duygu 

ve davranışlardaki aşırılıklar ile tavırlı davranışlar tasvir edilir. Bununla 

birlikte, sevgilinin yaşadığı yer, göçebe hayatıyla ilgili sahneler, buluşma ve 

vedalaşma zamanları, iz bıraktığı mekanlar gibi sevgiliyle ilgili durumlar 

duygusal bir şekilde ele alınır.37 Bu nedenle şairler, büyük bir maharetle ortaya 

koydukları gazel şiirlerinde bir yandan sevgiliyle ilgili duygu ve düşünceleri 

samimi bir şekilde ifade ederlerken, diğer yandan da ayrılık acısını ve ona 

ulaşabilme umudunu dile getirirler. Kendilerinde ise kimi zaman bir hüzün, 

kimi zaman bir göz yaşı, kimi zaman da uykusuzluk hakimdir. Hatta 

sevgiliden ayrı kalmanın onlara göre ölümden hiçbir bir farkı yoktur.38 

Aşk şiirleri, klasik Arap şiirinin konuları arasında gelişimini ve 

bağımsızlığını geç kazanmış bir konudur. Çünkü Cahiliye Dönemi’nde 

 
33 Söz konusu şiirler için bk. Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 

167, Ş.N. 49; 190-91, Ş.N. 70. 
34 İlgili şiirler için bk. Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 87, 

Ş.N. 2; 97-98, Ş.N. 5; 114-15, Ş.N. 16; 120, Ş.N. 20; 178, Ş.N. 60; 183, Ş.N. 65. 
35 Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, el-Eġânî, 20:225; 20:227. 
36 İbnü’l-Muʿtez, Tabaḳâtü’ş-şüʿarâi’l-muḥdes̱în, 214. 
37 Soyyiğit, el-Edebü’l-ʿArabî, 17. 
38 Aşk şiirlerinin içeriği ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. İbrahim Aydın, İbnü’l-Muʿtez ve Şiiri 

(İstanbul: Kitap Dünyası Yayınları, 2023), 241-58. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

264 

müstakil bir konu olarak ele alınmamış, sadece kasidelerin giriş kısmı kabul 

edilen nesîb bölümünde sevgiliden ve aşktan bahseden manzumelere yer 

verilmiştir. Sadru’l-İslâm Dönemi’nde de bu tür şiirlere tıpkı Cahiliye 

Dönemi’ndeki gibi yalnızca kasidelerin matlaʿlarında yer ayrılmıştır. Bu 

açıdan aşk şiirlerinin durumu ile ilgili bu iki dönem arasında bir farklılık 

gözükmese de Sadru’l-İslâm Dönemi’nde bir önceki döneme nazaran bir 

azalma yaşanmıştır.39 

Aşk şiirleri, bu iki dönemin aksine, asıl gelişim ve bağımsızlığını Emevîler 

Dönemi’nde kazanmıştır. Zira bu dönemde aşk şiirleri, kasidelere bir giriş 

olmaktan çıkartılmış; bir yandan geleneksel şiir anlayışının diğer taraftan da 

gelişen medenî hayatın etkisi altında, biri bedevî, diğeri hadarî olmak üzere 

iki şair grubunun şiirlerinde etkili olmuştur. Bunun sonucunda ise ʿuzrî veya 

bedevî gazel olarak adlandırılan; temiz ve ulvî duygularla hüzün ve içtenliğin 

öne çıktığı aşk şiirleriyle hadarî veya hissî gazel olarak adlandırılan, yeni şehir 

hayatının getirdiği zevk ve eğlence tutkusunu canlı ve neşeli bir şekilde ifade 

eden aşk şiirleri olmak üzere iki akım gelişmiştir.40 

I. Abbâsî Dönemi’ne bakıldığında ise aşk şiirlerinin, aynı şekilde şairlerin 

ilgi odağı olduğu, hatta bu tür şiirlere diğer şiir konularından daha fazla önem 

verdikleri görülmektedir. Emevî Dönemi’nde ortaya çıkan ʿuzrî ve hadarî 

gazel akımı bu dönemde devam etse de daha çok hadarî gazel öne çıkmıştır. 

Bunun nedeni ise Fars kültürü başta olmak üzere çeşitli milletlerin hâkim 

olduğu Abbâsî toplumunda zevk ve eğlencenin artması; şarkıcı ve çalgıcı gibi 

eğlence mekanlarını dolduran kadınlarla çeşitli pazarlarda satılan güzel 

cariyelerin varlığı bu dönemde kadına ulaşmayı kolaylaştırmış; bu da ucuz 

sevginin yayılmasına ve kadının uzun uzadıya tasvir edilmesine yardım 

etmiştir.41 Beşşâr (ö. 167/783-84) ve Ebü Nüvâs (ö. 198/813 [?]) gibi dönemin 

birçok hadarî gazel şairi, hiçbir dinî ve ahlakî kural tanımayarak şiirlerinde 

kadını açık açık vasfetmiş, iffet ve utanma duygusunu bir tarafa bırakarak 

şehevî duygularını apaçık bir şekilde dile getirmişlerdir.42Ayrıca, bu dönem 

şiirlerinde erkeklere veya erkek çocuklara yönelik aşk şiirleri de 

nazmedilmiştir.43 

I. Abbâsî Dönemi şairlerinden olan Ali b. Cebele’nin dîvânında yetmiş üç 

beyitten oluşan sadece beş adet aşk şiiri yer almaktadır. Şair, klasik tarzda 

 
39 Demirayak, Abbâsî Edebiyatı Tarihi, 91. 
40 Tâhâ Hüseyin, Hadîs̱ü’l-erbiʿâʾ (yy.: Mektebetü’l-Üsrâ, 1997), 192-94. 
41 Dayf, el-ʿAṣru’l-ʿAbbâsiyyü’l-evvel, 176; Demirayak, Abbâsî Edebiyatı Tarihi, 92. 
42 Dayf, el-ʿAṣru’l-ʿAbbâsiyyü’l-evvel, 176-77.  
43 Dayf, el-ʿAṣru’l-ʿAbbâsiyyü’l-evvel, 177. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 265 

olduğu gibi hiçbir kasidesine gazel içerikli manzumelerle giriş yapmamış; 

buna rağmen şiir ve beyit sayısı bakımından oldukça az aşk şiiri terennüm 

etmiştir. Bu, aynı zamanda onun gazel şiirlerine pek fazla ilgi duymadığının 

da bir göstergesidir. Bununla birlikte o, aşk şiirlerini müstakil olarak 

nazmetmiş, şiirlerinde de hislerini ve duygularını son derece saf, temiz ve 

edep dairesi içerisinde dile getirmiştir. İleride görüleceği gibi hiciv şiirlerinde 

küfürlü ve ağza alınmayacak ifadeler kullanmasına rağmen aşk şiirlerinde 

mücûniyât denilen aşırı açık ve müstehcen içerikli ifadeler kullanmamıştır. Bu 

açıdan aşk şiirleri ʿuzrî gazel olarak değerlendirilebilir. Ayrıca şiirlerinde, 

yaşadığı dönemin öne çıkan özelliklerinden olan erkeklere yönelik aşk 

şiirlerine de yer vermemiştir.  

Şair, aşk şiirlerinde sevda, hasret, özlem, hicran, vuslat, buluşma ve 

ayrılma anları, birlikte geçirilen zaman ve mekanlar gibi klasik aşk şiirlerinde 

sevgiliyle ilgili genel olarak ele alınan durumlara yer vermiş; duygu ve 

düşüncelerini de samimi ve içten bir dille ifade etmiştir. Şairin terennüm ettiği 

aşk şiirlerinin tamamına burada yer vermek mümkün olmasa da bir kısmına 

işaret etmek yerinde olacaktır.  

Ali b. Cebele, beyit ve şiir sayısı bakımından aşk şiirleri az olsa da bu 

alanda sade, anlaşılır ve etkili şiirler ortaya koymuştur. Şiir tenkitindeki 

başarısı ile bilinen İbnü’l-Muʿtez, onun bir şiirini “güzel bir gazel şiiridir”44 

şeklinde niteleyerek, aslında onun gazel şiirindeki bu başarısına dikkat 

çekmiştir. Şairin, söz konusu şiiri şöyledir: (Basît) 

دُ شَكْلَة    إِنْ حَالَ دُونَ لِقَاءِ شَكْلَةَ حَائِلُ   إِنِ ي لَيُقْنِعُنِي تَعَدُّ

نيِ عَنْهَا الْحَدِيثُ الْبَاطِلُ   وَيَزِيدُنِي كَلَفاً بِهَا هِجْرَانُهَا   وَيَسُرُّ

 وَإِذَا تَكَلَّمَ عَاذِل  فِي حُبِ هَا   أغَْرَى الْفُؤَادَ بِهَا وَرَقَّ الْعَاذِلُ 

 مِنْ أَيْنَ مَا امْتُحِنَتْ مَحَاسِنُ وَجْهِهَا   بَهَرَ الْعُيُونَ بِهَا هِلَال  مَاثِلُ 

 45شَجِيَتْ خَلَاخِلُهَا بِسَاق  خَدْلَة    وَشَجِيتُ عَمْداً بِالَّذِي هُوَ قَائِلُ 
Eğer (sevgilim) ‘Şekle’ ile kavuşmama bir engel çıkarsa gerçekten (onun 

gibi) birçok gül bile beni ikna eder.  

Hicranı (ayrılığı) benim ona olan tutkumu daha da arttırır; hakkında 

söylenilen asılsız ve boş sözler bile bana hoş gelir.  

 
44 İbnü’l-Muʿtez, Tabaḳâtü’ş-şüʿarâi’l-muḥdes̱în, 218. 
45 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 171-72, Ş.N. 39. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

266 

Biri onun aşkından dolayı (beni) kınasa, kalbimin ona sevgisi daha da 

artar; kınayan kişi bile yumuşar, anlayış gösterir. 

(Şekle’nin) yüz güzelliği nereden denenirse denensin, gözleri büyüler; 

(Çünkü) onun yüzü (sanki) gökte beliren bir hilaldir.   

Onun dolgun bacaklarındaki halhalları dokunaklı bir şekilde şakıdı; ben 

ise onun bu durumunu anlatan kişinin sözleriyle bilerek hüzünlendim.  

Bu dizelerinde sevgilisi Şekle’ye duyduğu derin aşkı dile getiren şair, 

onunla karşılaşamasa da bir gülün bile kendisini teselli edeceğini söyleyerek 

aslında onu güle benzetmiştir. Şekle’yi o kadar çok sevmektedir ki, ondan ayrı 

kalmak, ona olan sevgisini azaltmak yerine sevgisini daha da 

perçinlemektedir. Hakkında yapılan ileri geri konuşmalardan herhangi bir 

rahatsızlık duymak yerine bilakis hoşnut olmaktadır. Yine Şekle’ye duyduğu 

sevgiden dolayı insanların eleştirilerine kulak asmamakta; hatta bu tür 

durumlar sevgisini daha da katlamaktadır. Sevgilinin güzelliği ise öyle 

parlaktır ki, tıpkı bir ay gibi her durumda gözleri kamaştırmaktadır. Onun zarif 

hareketleri bile kendisini etkilemekte; görmek şöyle dursun, o hareketleri 

görenden bile dinlemek gönlünde derin bir hüzne sebep olmaktadır.   

Şair, maşukuna dair gerçek duygularını dile getirirken şiirlerinde yer yer 

edebî sanatlar da kullanmış, böylece şiirin anlamına hem bir güzellik hem de 

anlaşılırlık kazandırmıştır. Diğer şiir türlerinde olduğu gibi aşk şiirlerinde de 

teşbih ve istiare sanatlarını çok sık kullanmış, bunun yanı sıra farklı sanatlara 

da yer vermiştir. Örneğin aşağıdaki beyitte telmih46 sanatını kullanmıştır: 

(Basît) 

 47لَا أَحْمِلُ اللَّوْمَ فِيهَا وَالْغَرَامَ بِهَا   مَا حَمَّلَ اللََُّّ نَفْساً فَوْقَ مَا تَسَعُ 

Ne (sevgilinin) sevdasını taşıyabilirim ne de bundan dolayı kınanmayı 

kabul edebilirim; (Zaten) Allah da kimseye gücünün yetmeyeceği bir yük 

yüklemez. 

Burada şair, sevgiliye duyduğu aşktan dolayı kendini suçlamamakta ve bu 

nedenle yöneltilen hiçbir eleştiriyi kabul etmemektedir. Zira ona göre aşk, 

insanın iradesiyle yönlendirebileceği bir duygu değil, kendiliğinden gelen ve 

gönle yerleşen haldir. Dolayısıyla böyle bir sevda, Allah tarafından verilmiş 

 
46 Telmih; Bir belagat terimi olup lügatte ‘işaret etmek, değinmek’ gibi anlamlara gelir. Kavram 

olarak ise ‘nazım veya nesirde bilinen bir olay, bit kıssa, bir şiir veya bir atasözüne gönderme 

yapmak demektir.’ bk. Ali Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü (İstanbul: MÜ İlahiyat Fakültesi 

Vakfı Yayınları, 2015), 421. 
47 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 151, Ş.N. 39.  



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 267 

ve kişinin taşıyabileceği ölçüde yüklenmiş bir yüktür. Şair, bu anlamı 

vurgulamak için beytin ikinci şatrında “Allah hiç kimseye taşıyabileceğinden 

fazlasını yüklemez”48 ayetine açık bir telmihte bulunmuştur. 

Yaşadığı aşkın gerçek ve samimi olduğunu hemen her beytinde hissettiren 

şair, bu duyguyu derinlemesine yaşamış, yapmacık, zorlama ve gösteriş içeren 

söz ve eylemlerden uzak durmuştur. Nitekim, sevgilisinin adını sadece 

kendisinin değil, başkasının anması bile onun ruhunda derin bir etki 

bırakmıştır. Bu içtenliği ve duygusal yoğunluğu yansıtan aşağıdaki beyti 

şairin aşk anlayışını yansıtması bakımından anlamlıdır: (Basît) 

 49إِذَا دَعَا بِاسْمِهَا دَاع  فَأَسْمَعَنِي   كاَدَتْ لَهُ شُعْبَة  مِنْ مُهْجَتِي تَقَعُ 

Birisi onun adını çağırsa ve bunu bana da duyursa, sanki yüreğimden bir 

parça düşecek gibi olur.  

2.3. Tasvir (Vasf) 

Sözlükte “resmetmek, çizmek”50 anlamına gelen tasvir, terim olarak ise 

“hissî ve manevî şeylerin özelliklerinin tanıtılması veya bir şeyin durum, şekil 

ve görünümünün anlatılmasıdır.”51 Meşhur Arap edebiyatçılarından Kudâme 

b. Caʿfer (ö. 337/948 [?]) vasfedilen şeyin niteliklerinin çoğunlukta olması 

gerektiğini52 söylerken, İbn Reşîk el-Kayrevânî (ö. 456/1064) ise en güzel 

tasvirin, bir şeyin niteliklerinin adeta gözle görülebilecek şekilde 

betimlenmesi gerektiğini savunmuştur.53 Dolayısıyla, bir şeyin niteliklerinin 

çoğunu en açık ve en anlaşılır bir şekilde dile getiren tasvir, daha güzel ve 

daha niteliklidir. 

Arap şiirinde yer alan konuların birçoğunu tasvir oluşturmaktadır. Bu 

nedenle, şiir tenkitçilerinin birçoğu, pek azı hariç, şiirlerin tamamını tasvir 

olarak görmüşlerdir. Dolayısıyla, başlı başına bir tür olarak tasvir şiirlerinin 

sınırlarını belirlemek oldukça zordur. Nitekim bazı edebiyatçılar, av ve tabiat 

şiirlerinin yanı sıra şarap şiirlerini de tasvir şiiri olarak kabul etmişlerdir.54 

Buradan hareketle, kişinin hem iyi hem de kötü yönlerinin dile getirildiği 

 
48 Bakara, 2/286. 
49 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 151, Ş.N. 39. 
50 Luvîs Maʿlûf el-Yesûʿî, el-Müncid fî’l-lüġa (Beyrut: Dâru’l-Meşrik, 1992), 440. 
51 Hafâcî, el-Âdâbü’l-ʿArabiyye, 172. 
52 Ebü’l-Ferec Kudâme b. Caʿfer, Naḳdü’ş-şiʿr, thk. Muhammed Munʿîm Hafâcî (Kâhire: el-

Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 2016), 123. 
53 Ebû Ali el-Hasan b. Reşîk el-Kayrevânî, el-ʿUmde fî meḥâsini’ş-şiʿri ve âdâbih ve naḳdih, 

thk. Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd (y.y.: Dâru’l-Cîl, 1981), 2:294. 
54 İbn Reşîk el-Kayrevânî, el-ʿUmde, 2:296. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

268 

medih, hiciv, mersiye fahr gibi şiir türlerinin de bir tür tasvir olduğunu 

söylemek mümkündür.  

İlk dönemden itibaren Arap şiirinde yer almaya başlayan tasvir, zaman 

zaman durağanlaşsa da her dönemin şartlarına uygun şekilde şiirlerdeki 

varlığını ve gelişimini sürdürmüştür. Cahiliye Dönemi’nden Emevîlere kadar, 

daha çok tabiat, çöl, kum, deve, yaban eşeği, at ve ok gibi çöl hayatında en 

çok karşılaşılan ve önemli bir yeri olan meseleler tasvirlere konu edilmiştir. 

Üstelik bu dönemin tasvirlerinde konular sınırlı olup sade bir anlatım tercih 

edilmiştir. Fakat şairimizin yaşadığı I. Abbâsî Dönemi’ne bakıldığında, 

önceki dönemlerden farklı olarak tasvir konularında bir artış gözlemlendiği 

gibi, üslup yönünden de abartılı ve teşbih içeren ifadelere çokça yer verildiği 

görülmektedir. Arap edebiyatıyla ilgili önemli çalışmaları ile bilinen Kenan 

Demirayak (ö. 2024), tasvir şiirlerinde bu dönemde erişilen mertebeye önceki 

dönemlerde erişilmediğini belirterek bunun nedenini şöyle açıklamıştır: 

Bir yandan Bağdat gibi, dönemin en göz alıcı 

şehirlerinden birinin varlığı; bir yandan yabancılarla 

karışım ve konforun getirdiği medeniyetin etkisi, ruh ve 

akılların inkişafı mana ve hayal bakımından tasvir 

şiirlerinin gelişmesini sağlamıştır. Önceki dönemlerin 

şairleri eşyayı olduğu gibi tasvir ederken, I. Abbâsî 

Dönemi şairleri tasvir şiirlerinde büyük bir yaratıcılık 

gösterip aşırı teşbih ve mübalağalara yönelmişlerdir.55 

I. Abbâsî Dönemi şiirlerinde, daha çok tabiat, av, eşya ve şahıs gibi 

konuların tasvirine yer verilmiştir.56 

Ali b. Cebele’nin dîvânında, elli altı beyitten oluşan beş tasvir şiiri yer 

almaktadır. Tasvirleri, şiir ve beyit bakımından az olduğu gibi, konusal açıdan 

da oldukça az ve sınırlıdır. Bir beyitten oluşan tasvirleri olduğu gibi, bazı 

tasvirlerini ise kırk beyte kadar ulaştırmıştır. Bunun yanı sıra, on beyitlik ve 

beş beyitlik tasvirleri de bulunmaktadır. İki tasvirini şahsa ayıran şair, 

tasvirlerinin birini yağmura, diğerini de kendi ayak tasvirine hasretmiştir. 

Özellikle şahıs tasvirlerini, beyit sayısı açısında uzun tutmuş; bu şiirlerine, 

muhatap kişinin ilgili olduğu konuları tasvirle başlarken, muhatabını öven 

sözlerle şiirlerini sonlandırmıştır. Şair, tasvir şiirlerinde övgü sözlerine çok 

fazla yer vermiştir. Bu nedenle, onun tasvir şiirlerini medih şiirlerinden ayırt 

 
55 Demirayak, Abbâsî Edebiyatı Tarihi, 82. 
56 Demirayak, Abbâsî Edebiyatı Tarihi, 82. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 269 

etmek oldukça zordur. Ayrıca tasvirlerinde, yaşadığı dönemin tasvir 

şiirlerinde öne çıkan teşbihlere ve abartılı ifadelere rastlamak mümkündür. 

Şair, şahsa ayırdığı tasvirlerinden birinde, Humeyd isimli bir ordu 

komutanı ile ordusunu tasvir etmiştir. Humeyd’in, bir bayram günü eşi benzeri 

görülmemiş büyük bir ordu ile yola çıktığına şahitlik eden şair,57 on beyitlik 

bir şiirinde bu durumu ele almış; şiirinin ilk üç beytinde ordunun ihtişam ve 

görkemini şu şekilde tasvir etmiştir: (Tavîl) 

حَائِبِ   غَدَا بِأَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ وَيُمْنِهِ   أَبُو غَانِم  غَدْوَ النَّدَى وَالسَّ

 وَضَاقَتْ فَجَاجُ الَْْرْضِ عَنْ كُلِ  مَوْكِب    أَحَاطَ بِهِ مُسْتَعْلِياً لِلْمَوَاكِبِ 
 كَأَنَّ سُمُوَّ النَّقْعِ وَالْبَيْضُ تَحْتَهُ   سَمَاوَاتُ لَيْل  أَسْفَرَتْ عَنْ كَوَاكِبِ 58

Emîru’l-Müʾminîn ve onun uğurlu bereketiyle Ebü Gânim, yağmur ve 

rahmet bulutları gibi sabahın erken saatlerinde ortaya çıktı.  

Yeryüzünün geniş yolları, kendisini kuşatan (askeri) konvoyun tamamına 

dar geldi; o ise bütün konvoylardan da üstün idi. 

Yükselen tozlar ve o tozların altındaki kalkanların parıltısı, sanki 

geceleyin gökyüzünde parlayan yıldızlar gibiydi. 

Savaşlarda bolca ganimet elde ettiği için Humeyd’i Ebü Gânim olarak 

niteleyen şair, onun gelişini yağmur gibi bereket getiren bir gelişe 

benzetmiştir. Ordusunu ise yeryüzüne sığmayacak kadar güçlü ve görkemli 

olarak nitelemiş; yürüyüş ya da savaş esnasında ortaya çıkan toz bulutları ile 

kalkanları da parlak yıldızlara benzeterek görsel bir şölen sunmuştur. Şair, 

ilgili şiirinin son yedi beytinde ise Humeyd’in cömertliği, iyilikseverliği, 

heybeti, adaleti, azmi ve gayreti gibi hem kişisel meziyetlerini hem de yönetici 

kimliğini öne çıkararak ona övgüler dizmiştir.59 

Şair, recez bahrinde kaleme aldığı kırk beyitlik bir şiirini de toplumun bir 

önderi olarak nitelediği Ebü Dülef ve atına ayırmıştır. Bir önceki şiirinde 

olduğu gibi, bu şiirine de at tasviri ile başlamış ve Ebü Dülef’i metheden 

sözleriyle şiirini sonlandırmıştır.60 Bir şiirini de yağmur tasvirine ayıran şair, 

yağmurun gelişi ve buna bağlı olarak gökyüzündeki değişimleri, yağmurun 

yere ve insanlara faydasını ayrıntılı bir şekilde şöyle betimlemiştir: 

(Mutekârib) 

 
57 Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, el-Eġânî, 20:232. 
58 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 103-04, Ş.N. 12. 
59 bk. Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 104, Ş.N. 12. 
60 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 89-97, Ş.N. 3. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

270 

 وَغَيْث  تَأَلَّفَهُ نَوْؤُهُ   فَأَلْبَسَهُ غَلَلًا أَرْبَدَا 

دَا يَاحُ تَهَادَى بِهِ   إِذَا مَا تَحَيَّرَ أَوْ عَرَّ  تَظَلُّ الرِ 

 صَدُوقُ الْمَخِيلَةِ دَانِي الظِ لَا   لِ قَدْ وَعَدَ الَْْرْضَ أَنْ تَرْغَدَا 

 كَأَنَّ تَوَالِيَهُ بِالْعَرَا   ءِ أهَْوَى إِلَى الْجَلْمَدِ الْجَلْمَدَا 

 61تَدَاعِي تَميم  غَدَاةَ الجِفَا   رِ تَدْعُو زُرَارَةَ أَوْ مَعْبَدَا

Bir yağmur ki etrafını bulutlar sarmış ve o bulutlara koyu bir renk 

giydirmiştir; 

Rüzgarlar onu sürekli birbirlerine taşır, yağmur birbirine karışsa ya da 

belirli bir yönde ilerlese bile. 

O, (yağmur yağacak) zannı doğru çıkan, gölgeleri yere yakın olan bir 

buluttur. (Çünkü) o, yer yüzüne bolluk ve bereket sözü vermiştir. 

Sanki açık arazide ardı ardına yağan yağmur, kurak bir toprağa bolca su 

akıtmaktadır. 

Temîm kabilesi, bolluk gününün sabahında bir araya gelir; (yardım için) 

Zürâre ve Ma’bed’e seslenirler.   

Yukarıda da değinildiği gibi, I. Abbâsî Dönemi tasvir şiirlerinde abartılı 

ifadelerin kullanımına ağırlık verilmiş; özellikle, saç, yüz, el, ayak ve yürüyüş 

gibi güzellik unsurlarını yüceltmek için sıkça kullanılmıştır. Fakat şairimiz Ali 

b. Cebele’nin şiirlerinde bu tür kullanımlar yok denilecek kadar azdır. O, 

sadece bir beyitlik bir şiirinde kendi ayağını tasvir ederek böyle mübalağalı 

bir ifadeye yer vermiş; ayağının güçlü ve hızlı olmasının yanı sıra zarif, güzel 

ve etkileyici olduğunu şu ifadelerle betimlemiştir: (Tavîl) 

رَاعِ اِنْبِهَارُهَا 62  إِذَا اتَّسَعَتْ لَمْ يَلْحَقِ الذَّرُّ شَأْوَهَا   وَخَامَرَهَا دُونَ الذِ 

(Ayağım) genişledikçe/yürüyüşüm arttıkça, küçük zerrecikler bile onun 

vardığı hedefe yetişemez; dirseksiz bile parlaklığı (insanı) dehşete düşürür. 

2.4. Yergi (Hiciv) 

Medih, fahr ve mersiye gibi klasik Arap şiirinin en eski konularında biri 

olan63 hiciv, bir şahsı kötü sıfatlarla nitelemek, ayıplarını ortaya döküp hakaret 

 
61 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 107-08, Ş.N. 14. 
62 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 194, Ş.N. 73. 
63 Demirayak, Abbâsî Edebiyatı Tarihi, 72. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 271 

etmek anlamına gelir. Övgünün zıddı olan64 bu tür şiirlerde, genellikle medih 

ve fahr türü şiirlerde yer alan övgü dolu niteliklerin tam terine yer verilir.65 

Nitekim şairler, hicvi düşmanlarına karşı bir silah olarak kullanmış ve onları 

zayıflık, korkaklık, vefasızlık, kişiliksiz gibi kusur sayılan nitelemelerle 

kötülemişlerdir.66 

Sadru’l-İslam Dönemi’nde Hz. Peygamber, kendisini ve İslâm dinini 

hicveden şairlere cevap vermesi için Hasan b. Sâbit gibi bazı şairlere hiciv 

konusunda yetki vermiştir.67 Ancak hem Hz. Peygamber hem de Hulefâ-i 

Râşidîn daha sonra çirkin hicvi yasaklamışlardır. Nitekim Hz. Ömer, ez-

Zibirkân b. Bedr (ö. 45/665) isimli bir sahabeyi hicvettiği için şair el-

Hutayʾe’yi (ö. 59/678 [?]) önce hapse attırmış, ardından da onu bu işten 

vazgeçirmek amacıyla dilini kesecekmiş gibi tehditkâr söylemlerde 

bulunmuştur.68 

Emevîler Dönemi’nde ise siyasî anlaşmazlıklar ve kabileler arası 

mücadeleler, hiciv şiirlerinin yaygınlaşmasına neden olmuştur.69 Ali b. 

Cebele’nin yaşadığı I. Abbâsî Dönemi’nde kabile çatışmaları azalmış ve 

siyasî istikrar büyük ölçüde sağlanmış olmasına rağmen hiciv şiirlerinde bir 

gerileme olmamış, aksine bu tür şiirler daha da artış göstermiştir.70 Yalnız bu 

dönemde hiciv şiirlerinin ilgi alanında bir sapma, daha doğrusu bir yön 

değişikliği meydana gelmiştir. Önceleri siyasî çekişmelere ve kabileler arası 

anlaşmazlıklara odaklanan hiciv, zamanla kişiler arası çekişmelere 

yönelmiştir. Bu bağlamda insanların ahlakî ve karakter özelliklerinin yanı sıra 

fizikî özellikleri ile inanç ve fikirleri de hiciv şiirlerinin temel konuları arasına 

girmiştir. Öyle ki bu dönemde, insanın hicvedilmedik kusurlu ya da zayıf bir 

yönü bırakılmamıştır. Öte yandan hicviyelerde oldukça sert ve kaba bir dil 

kullanılmış, hatta telaffuzu bile utanç verici bazı ifadeler şiirlerde yer 

bulmuştur. Beşşâr b. Bürd (ö. 167/782) ve Diʿbil b. ʿAli el-Huzaʿî (ö. 

246/860), bu dönemin önde gelen şairlerinden olup, en sert hicviyeleri ile 

tanınmışlardır.71 

 
64 Muhammed b. Mükerrem b. Ali Ebü’l-Fadl Cemâlüddîn İbn Manzûr el-Ensârî, Lisânü’l-

ʿArab (Beyrut: Dâru Sâdır, 1414/1993), 15:353. 
65 Çetin, Eski Arap Şiiri, 75. 
66 Soyyiğit, el-Edebü’l-ʿArabî, 22. 
67 Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, el-Eġânî, 4:354. 
68 Ebû Hilâl el-Askerî, Dîvânü’l-meʿânî, 1:38-39. 
69 Dayf, el-ʿAṣru’l-ʿAbbâsiyyü’l-evvel, 359.  
70 Hannâ el-Fâhûrî, el-Câmiʿ fî târîḫi’l-edebi’l-ʿarabî -el-Edebü’l-ḳadîm- (Beyrut-Lübnan: 

Dâru’l-Cîl, 1986), 395-96. 
71 Geniş bilgi için bk. Demirayak, Abbâsî Edebiyatı Tarihi, 72-76. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

272 

Şair Ali b. Cebele, I. Abbâsî Dönemi şairlerinden olup dîvânında on adet 

hiciv şiiri yer almaktadır. Şair, kırk iki beyitten oluşan bu şiirlerinde, dönemin 

devlet adamlarının yanı sıra yakın arkadaşlarını ve isimlerini belirtmediği bazı 

kişi ve toplumları hicvetmiştir. Bu hicivlerde, söz konusu kişilerin ahlakî 

özellikleri, davranışları, sosyal konumları ve meslekleri eleştiri konusu 

yapılmıştır. Hicviyelerinde bazı kişilere daha fazla, bazılarına ise daha az yer 

veren şair; kimi zaman yumuşak, kimi zaman ise oldukça sert bir dil 

kullanmıştır. Hatta bazı şiirlerinde, ahlakî açıdan doğru kabul edilmeyen ve 

dile getirilmesi ağır sayılabilecek ifadelere yer vermiştir. Dil ve üslup 

açısından sade ve anlaşılır olsa da anlam bakımından oldukça acımasız hicviye 

örnekleri ortaya koymuştur.    

Ali b. Cebele, medih şiirinde olduğu gibi hicivde de güçlü bir şairdir. 

Nitekim, Heysem b. ʿAdî’ye yönelttiği bir beytinde bu yönüne dikkat çekmiş 

ve şöyle demiştir: (Basît) 

 72يَا ابْنَ الْخَبِيثَةِ مَنْ أهَْجُو فَأَفْضَحُهُ   إِذَا هَجَوْتُ وَمَا تَنْمِى إِلَى أَحَدِ 

Ey kötü kadının oğlu! Ben kimi hicvedersem onu rezil ederim. Seni 

hicvettim ve senin soyun hiç kimseye dayanmıyor.  

Şair, hicivde güçlü olduğunu söylese de medih, gazel ve tasvir şiirlerinde 

olduğu kadar bu türde cömert davranmamış; en azından sayısal olarak 

“hicivde yeterince şiir söylemiştir” denilebilecek düzeyde bir külliyat ortaya 

koymamıştır. Ancak şair, yakın arkadaşı ve hakkında birçok methiye söylediği 

Ebü Dülef ile yaşadığı bir diyalogda bu duruma bir nevi açıklık getirmiştir. 

Divânü’l-Meʿânî’de aktarıldığına göre, kendisine “Sen medihte başarılısın, 

ama hicivde aynı başarıyı gösteremiyorsun” diyen Ebü Dülef’e, “Yıkmak, 

yapmaktan daha kolaydır” diyerek hicve neden fazla yönelmediğini 

açıklamıştır.73 Bu ifadesinin hemen ardından da onun içi boş, değersiz ve 

yalancı biri olduğunu belirten bir hiciv şiiri söylemiştir. Dîvânında da yer alan 

bu hicviyesi şöyledir: (Tavîl) 

 أَبُو دُلَف  كَالطَّبْلِ يَذْهَبُ جَوْفُهُ   وَبَاطِنُهُ خِلْو  مِنَ الْخَيْرِ أَخْرَبُ 

 74أَبَا دُلَف  يَا أَكْذَبَ النَّاسِ كُلِ هِمُ   سِوَايَ فَإِنِ ي فِي مَدِيحِكَ أَكْذَبُ 

  Ebü Dülef tıpkı içi boş bir davul gibidir; iç dünyası iyilikten yoksun ve 

harap haldedir. 

 
72 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 115-16, Ş.N. 17. 
73 Ebû Hilâl el-Askerî, Dîvânü’l-meʿânî, 1:106. 
74 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 101, Ş.N. 9. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 273 

 Ey Ebü Dülef! Ey insanların -ben hariç- en yalancısı! Çünkü ben, seni 

överken senden daha çok yalan söylüyorum. 

Hicviyelerinde daha çok cimrilik ve kibir, yalan söylemek, insanlara karşı 

saygısız davranmak ve onlara ilgi göstermemek, kaba ve aşağılayıcı tutumlar 

sergilemek, iyilikten yoksunluk, soysuzluk ve değersizlik gibi temalar öne 

çıkmaktadır. Bu konuların tamamını örneklendirmek mümkün olmadığından 

burada sadece şiirlerde öne çıkan bazı konulara işaret edilecektir. 

Şair, bir hicviyesinde oklarını ismini vermediği bir hükümdara yöneltmiş; 

onu cimri, kibirli ve halktan uzak durmakla suçlamıştır. Ayrıca özgür ve 

onurlu bir kimsenin bu tür insanlara muhtaç hâle gelmesini ve onların 

karşısında hor görülüp alçalmasını ise utanç verici bir durum olarak 

nitelendirmiştir. Şairin, ders niteliğindeki sözleri şöyledir: (Vâfir) 

 حِجَابُكَ ضَيِ ق  وَنَدَاكَ نَزْر    وَإِذْنُكَ قَدْ يُرَادُ عَلَيْهِ أَجْرُ 

بُ الثَّوَابِ لَدَيْكَ نَقْرُ   75وَذُلٌّ أَنْ يَقُومَ إِلَيْكَ حُرٌّ   وَطُلاَّ

 Senin perden sıkıdır, cömertliğin ise çok azdır; senden izin almanın bile 

bir bedeli vardır. 

Özgür bir kimsenin sana gitmesi zillettir; senden iyilik bekleyenler, 

huzurunda küçük düşer. 

Şair, bir şiirinde de Halife Meʾmûn’un kâtibi olan Ebü ʿAbbâd Sâbit b. 

Yahya’yı hedef almıştır. Ebü ʿAbbâd, bir kimse kendisinden bir şey talep 

ettiğinde önce ona sözlü olarak hakaret eder, ağır ifadelerle onu utandırır, hatta 

ağlatacak denli sert davranırdı. Ardından kendi talimatıyla bu kişinin talebi 

yerine getirilince, bu kez tekrar ona aşağılayıcı sözler sarfeder ve beddua 

ederdi.76 Şair, kendisinden yardım isteyen birine böylesine kaba ve gönülsüzce 

davranan Ebü ʿAbbâd’ı ahlakî yönden eleştirmiş, bu aşağılayıcı tavrını hiciv 

yoluyla alaya almıştır. İki beyitten oluşan söz konusu hicviyesi şöyledir: 

(Meczûü’r-Remel) 

 لَعَنَ اللََُّّ أَبَا عَبَّ   ــاد  لَعْنًا يَتَوَالَى

ؤُالاَ  ائِلَ شَتْمًا   ثُمَّ يُعْطِيهِ السَّ  77يُوسِعُ السَّ

Allah Ebü ʿAbbâd’a sürekli lanet etsin, 

 
75 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 124, Ş.N. 22. 
76 Ebû Hâmid Abdülhamîd b. Hibetullâh İbn Ebi’l-Hadîd, Şerḥu Nehci’l-belâġa, thk. 

Muhammed Abdulkerîm en-Nemrî (Beyrut-Lübnan: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1998), 

1:5010. 
77 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 171, Ş.N. 54. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

274 

Yardım isteyene (önce) sövüp sayar, sonra da istediğini (gönülsüzce) 

verir. 

Şair, kimleri kastettiği tam olarak bilinmeyen üç beyitlik bir şiirinde de 

misafiri ağırlamaktan ve insanlara ikramda bulunmaktan kaçınmak için 

muhataplarının çevirdikleri birtakım entrikalara dikkat çekmiş; bu konuda 

gözlemlerini şöyle dile getirmiştir: (Vâfir)  

يْدَبَانِ  يْدَبَانَ عَلَى يَفَاع    وَقَالُوا لَا تَنَمْ لِلدَّ  أَقَامُوا الدَّ

 فَإِنْ آَنَسْتَ شَخْصاً مِنْ بَعِيد    فَصَفِ قْ بِالْبَنَانِ عَلَى الْبَنَانِ 

لَاةَ بِلَا أَذَانِ   78تَرَاهُمْ خَشْيَةَ الَْْضْيَافِ خُرْساً   وَيَأْتُونَ الصَّ

Onlar yüksek bir yere gözcü koydular ve ona şöyle dediler: ‘Uyuma! 

Uzaktan birini görür ya da hissedersen, hemen ellerini çırp!’ 

Görürsün, misafir gelmesin diye korktuklarından lâl olmuşlardır onlar; 

namazı bile ezansız kılarlar. 

Anlaşıldığı üzere şairin kastettiği kişiler, gelip gideni kontrol etmek için 

her yere hâkim yüksek bir tepeye gözlemci koymuş ve ona asla uyumaması, 

herhangi birini görür veya gelişi hissederse el işaretiyle derhal haber vermesi 

konusunda sıkı tembihte bulunulan kimselerdir. Misafirin gelmesinden aşırı 

derecede korktukları için ise sürekli kısık sesle konuşmakta; hatta kimi zaman 

“namaz bahanesiyle biri uğrar” diye, namazlarını ezan okumadan 

kılmaktadırlar. Şair, bu entrikalara dikkat çekerek muhataplarını misafirden 

kaçmakla, daha doğrusu onları aşırı cimrilikle hicvetmiştir.  

2.5. Ağıt (Mersiye) 

Ali b. Cebele’nin dîvânında yer alan temalardan biri ise mersiyedir. 

Mersiye, ölen kişinin arkasından ağlamak, meziyetlerini saymak ve başına 

gelen musibetin büyüklüğünü vurgulamaktır. Zira ölüm, duyguları en çok 

tetikleyen ve en çok gözyaşı döktüren olaylardan biridir.79 İnsanlar, sevdikleri 

veya değer verdikleri kişilerin ardından genellikle övgü içeren sözler sarfeder. 

Methiye şiirlerinde de muhatabı öven bu tür ifadelere yer verildiği için 

aralarında pek fazla fark görülmemektedir. Ancak, birinin canlıya diğerinin 

ise ölüye söylenmesi bakımından fark vardır.80 Bununla birlikte mersiyelerde 

eylemler mazi (geçmiş zaman) formunda dile getirilirken, methiyelerde ise 

 
78 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 187, Ş.N.67. 
79 Soyyiğit, el-Edebü’l-ʿArabî, 28. 
80 Soyyiğit, el-Edebü’l-ʿArabî, 28. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 275 

mudari (şimdiki/gelecek zaman) kalıbında ifade edilir.81 Mersiyeler, talep 

veya istek üzerine değil; vefa duygusundan ya da duyulan acıdan dolayı 

kendiliğinden, içten ve samimi duygularla söylenir.82 Duygular ise acı, hüzün, 

hasret ve özlem ile ağlayarak dile getirilir. Bunların yanı sıra mersiyelerde 

ölümün gerçekliği, dünya hayatının geçiciliği ve ahiret hayatının ebedî oluşu 

etkili bir şekilde ifade edilir. Dolayısıyla mersiye şiirleri, insanlar üzerinde 

diğer şiir türlerine göre daha etkilidir.83 Ayrıca, mersiye şiirleri kasideyle aynı 

yapıya sahiptir. Fakat mersiyede, kasidede yer alan teşbihlerin yerini hüzünlü 

ve duygusal ifadeler almaktadır.84 

Ali b. Cebele’nin dîvânında sadece bir adet mersiye yer almaktadır. Otuz 

dört beyitten oluşan bu mersiye, meşhur olup edebî açıdan büyük önem 

taşımaktadır. Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, el-Eġânî isimli meşhur eserinde bu 

kasidenin önemine dikkat çekmiş ve bazı bilgilere değinmiştir. Bu bağlamda, 

söz konusu mersiyeyi kendi türü içerisinde nitelikli, nadir ve muhteşem bir 

şiir olarak nitelemekte; aynı zamanda onu zamanının en güzel, en değerli 

ağıtlarından biri olarak değerlendirmektedir.85 Ayrıca, eserinde hem nitelikli 

hem de çok nadir olması nedeniyle mersiyenin tamamına yer verdiğini ifade 

eden el-İsfahânî,  el-Buhtürî’nin Ebü Saʿîd es-Sağrî’ye yazmış olduğu iki 

mersiyede, söz konusu kasidenin anlamından çokça yararlandığını 

söyleyerek86 mersiyenin şairler üzerindeki etkisine de dikkat çekmiştir. Aynı 

şekilde şair et-Tâî’ de şiirlerinde bu kasideden yararlanmıştır.87 

Bununla birlikte, mersiye; şiir ve edebî tenkit tarihinde de önemli bir etkiye 

sahip olmuş,88 şiirleri değerlendirmede edebî tenkitçiler tarafından bir kriter 

olarak kullanılmıştır.  Ali b. Cebele’nin üstün bir başarısı olarak görülen bu 

mersiye,89 gerek yaşadığı dönemde gerekse sonraki dönemlerde büyük bir 

şöhret elde etmesine sebep olmuştur.90 

Şair, çok sayıda methiyeler yazdığı Humeyd et-Tûsî vefat ettiğinde, bu 

meşhur kasidesiyle onun yasını tutmuştur. Mersiyenin başlangıcında, Ebü’l-

ʿUbeys’ veya Kâsım b. Zerzur’a ait olduğu söylenen bir şarkıya yer 

 
81 İbn Reşîk el-Kayrevânî, el-ʿUmde, 2:147; Kudâme b. Caʿfer, Naḳdü’ş-şiʿr, 103. 
82 Mustafâ Sâdık er-Râfiʿî, Târîḫu âdâbi’l-ʿArab (Beyrut-Lübnan: Dâru İbn Hazm, 2008), 

3:422. 
83 Butrus el-Büstânî, Üdebâʾü’l-ʿArab fî’l-aʿṣuri’l-ʿAbbâsiyye (Beyrut-Lübnan: Dâru’l-Cîl, 

1979), 29.  
84 Aydın, İbnü’l-Muʿtez ve Şiiri, 435. 
85 Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, el-Eġânî, 20:230. 
86 Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, el-Eġânî, 20:232. 
87 Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, el-Eġânî, 20:232. 
88 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 71. 
89 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Hüseyin Atvân, 14. 
90 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 72. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

276 

vermiştir.91 Şarkı sözleriyle başladığı meşhur mersiyesinin ilk beyitleri 

şöyledir: (Tavîl)  

عُ  هْرِ تَجْزَعُ   وَمَا صَاحِبُ الْْيََّامِ إِلاَّ مُفَجَّ هرِ تَبْكِي أَمْ عَلَى الدَّ  أَلِلدَّ

لَتْ عَنْكَ الَْْسَى كَانَ فِي الَْْسَى   عَزَاءُ مُعَز   لِلَّبِيبِ وَمَقْنَعُ   وَلَوْ سَهَّ

يْتَ غَيْرَكَ إِنَّهَا   سِهَامُ الْمَنَايَا رَائِحَات  وَوُقَّعُ   تَعَزَّ بِمَا عَزَّ

هْرِ ظَلَّتْ تَضَعْضَعُ   أُصِبْنَا بِيَوْم  فيِ حُمَيْد  لَوْ أَنَّهُ   أَصَابَ عُرُوشَ الدَّ

بْرِ مَوْضِعُ  بَ النَّاسَ قَبْلَنَا   وَلَكِنَّهُ لَمْ يَبْقَ لِلصَّ بَنَا مَا أَدَّ  وَأَدَّ

 أَلَمْ تَرَ لِلَْْيَّامِ كَيْفَ تَصَرَّمَتْ   بِهِ وَبِهِ كَانَتْ تُذَادُ وَتُدْفَعُ 

 92جَبَل  كَانَتْ بِهِ الَْْرْضُ تُمْنَعُ  وَكَيْفَ الْتَقَى مَثْوًى مِنَ الَْْرْضِ ضَيِ ق   عَلَى

Zaman için mi ağlıyorsun, yoksa zaman için mi endişe duyuyorsun? 

Günlerin sahibi (yani bütün insanlar) ancak acı ve ızdırap içindedir. 

Acı, sana kolaylık gösterse (seni rahat bıraksa), bu durum akıllı biri için 

bir teselli ve teskin olur. 

Başkalarını teselli ettiğin sözlerle şimdi kendini teselli et. Çünkü ölüm 

okları ileri geri gitmekte ve hedeflerini vurmaktadır.  

Humeyd’in öldüğü gün, öyle bir musibete uğradık ki; şayet o musibet 

zamanın aşiretlerine isabet etseydi onlar da sarsılırdı. 

Önceden insanları terbiye eden şey, şimdi bizi de terbiye etti; fakat 

sabredecek bir durum kalmadı.   

Görmedin mi, günler onunla nasıl akıp gitti? Ancak onunla günler 

savuşturulabilirdi. 

Nasıl olur da yeryüzünün dar bir yeri (mezar), yeryüzünü koruyan bir 

dağ ile buluşabilir?  

Bu dizelerinde, Humeyd’in ölümü üzerine duyduğu derin üzüntüsünü dile 

getiren şair, onun ölümünün toplumda derin bir üzüntü oluşturduğunu ve 

insanların yüreklerinde uzun süre unutulmayacak yaralar açtığını belirtmiştir. 

Bir taraftan ölümün eninde sonunda yaşanacağına dikkat çekerken, bir taraftan 

da Humeyd’in ölümüne sabretmenin çok zor olduğunu vurgulamıştır. Onun 

sayesinde insanların korkusuzca ve hiçbir endişe taşımadan yaşam sürdüğüne 

 
91 Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, el-Eġânî, 20:230. 
92 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 153-54, Ş.N. 42. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 277 

değinen şair, son beytinde de Humeyd’i, insanları koruyup kollamakta büyük 

bir dağa benzetmiş; bir dağın küçük bir mezara sığamayacağını söyleyerek, 

muhatabının ölümüyle sıradan bir insanın değil, güçlü, kuvvetli; mazlumların 

ve güçsüzlerin dayanağı olan büyük bir insanın kaybedildiğine dikkat 

çekmiştir. 

Humeyd’e övgüler dizerek mersiyesini sürdüren şair, onun cömertliği, 

askerî yeteneği, cesareti ve dine olan desteği gibi özelliklerine değinerek, 

fiziksel ve manevî büyüklüğüne vurgu yapmıştır. Bununla birlikte, ağıdında 

sık sık ölüme yer vermiş; en güçlü kimselerin bile ölüm karşısında çaresiz 

olduğunu, yapmış oldukları bütün başarılı ve yararlı işlerin ölüm karşısında 

bir anlam ifade etmediğini dile getirerek, ölümün gerçek ve kaçınılmaz 

olduğuna değinmiştir.93 Şair, Humeyd ile ilgili ağıtlarını şöyle sürdürmüştür: 

(Tavîl) 

مْسَ حَالَ ضِيَاؤُهَا   عَلَيْهِ وَأَضْحَى لَوْنُهَا وَهْوَ أَسْفَعُ   أَلَمْ تَرَ أَنَّ الشَّ

نْيَا وَأَوْدَى بَهَاؤُهَا   وَأَجْدَبَ مَرْعَاهَا الَّذِي كَانَ يُمْرِعُ   وَأَوْحَشَتِ الدُّ

نْيَا بِهِ مُطْمَئِنَّةً   فَقَدْ جَعَلَتْ أَوْتَادُهَا تَتَقَطَّعُ   وَقَدْ كَانَتِ الدُّ

بِيلِ الْمُدَفَّعُ   بَكَى فَقدَهُ رُوحُ الْحَيَاةِ كَمَا بَكَى    نَدَاهُ النَّدَى وَابْنُ السَّ

 وَفَارَقَتِ الْبِيضُ الْخُدُورَ وَأُبْرِزَتْ   عَوَاطِلَ حَسْرَى بَعْدَهُ لَا تَقَنَّعُ 

 وَأَيْقَظَ أَجْفَاناً وَكَانَ لَهَا الْكَرَى   وَنَامَتْ عُيُون  لَمْ تَكُنْ قَبْلَ تَهْجَعُ 

 94وَلكِنَّهُ مِقْدَارُ يَوْم  ثَوَى بِهِ   لِكُلِ  امْرِئ  مِنْهُ نِهَال  وَمَشْرَعُ 

Görmedin mi? Onun için güneşin bile ışığı değişti, rengi soldu. 

Dünya, ürkütücü bir hale geldi ve değerini yitirdi; eskiden verimli olan 

çayırlık kuruyup gitti. 

Dünya onunla huzurluydu; ama şimdi, dağları bile paramparça oldu. 

Onun yokluğuna hayatın ruhu ağladı; tıpkı cömertliğine, yağmurun ve 

itilip kakılan yolcunun ağladığı gibi. 

Onun ölümünden sonra, asil (beyaz) kadınlar mahrem odalarını terk 

ettiler; takısız, peçesiz ve hüzünlü bir halde ortaya çıktılar. 

 
93 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 153-54, Ş.N. 42. 
94 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 155-56, Ş.N. 42. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

278 

O, önceden uyuyan gözleri uyanık bıraktı; hiç uyumayan gözler ise onun 

sayesinde uyuya kaldı. 

Fakat hayat, yaşanılan ya da konaklanılan bir gün kadardır; herkesin 

ondan bir nasibi, bir pınarı ve içeceği vardır.     

Şaire göre, Humeyd’in ölümüyle beraber sadece insanlar değil, doğanın 

düzeni bile bozulmuş; dünya, değerini ve önemini kaybetmiştir. Humeyd, 

yaşam için bir değer olduğundan, ölümüyle birlikte adalet, huzur, güç ve 

cömertlik gibi toplumun ihtiyaç duyduğu özellikler de yok olmuştur. Öte 

yandan, kadınlar da Humeyd’in ölüm acısıyla sarsılmış; ziynet eşyalarını ve 

geleneksel örtülerini çıkartarak, sokaklarda ve caddelerde ağıtlar 

yakmışlardır. Dostları ve sevenleri onun ölümüyle ağlarlarken, düşmanları 

bayram etmiştir.  

Şair, son beyitte insan hayatının kısa olduğuna ve her insanın bu kısacık 

hayatta kendi nasibini ve payını alacağına dikkat çekmiş; bunu da etkili bir 

benzetmeyle anlatmıştır. Hayatı, konaklamak için geçirilen bir günlük bir 

süreye; yaşam nasibini ise o gün içerisinde bir pınardan içilebilecek bir içimlik 

suya benzeterek hem sürenin hem de bu sürede elde edilecek payın azlığına 

dikkat çekmiştir.         

Humeyd’i unutmanın ve onsuz yaşamanın neredeyse mümkün 

olamayacağını en acı ve en etkili sözlerle ifade eden şair, mersiyesinin 

sonunda sözlerini Humeyd’in oğlu Muhammed’e yöneltmekte ve onunla 

teselli bulmaktadır. Oğlunun da tıpkı babası gibi sağlam, güçlü, yetenekli, 

cömert ve savaşçı biri olduğunu dile getirdiği sözleri şöyledir: (Tavîl)   

 وَقَدْ رَأَبَ اللََُّّ الْمَلَا بِمُحَمَّد    وَبِالَْْصْلِ يَنْمِى فَرْعُهُ الْمُتَفَرِ عُ 

مُ أَنْفَالُ الْخَمِيسِ وَتُجْمَعُ   أغََرُّ عَلَى أَسْيَافِهِ وَرِمَاحِهِ   تُقَسَّ
 حَوَى عَنْ أَبِيهِ بَذْلَ رَاحَتِهِ النَّدَى   وَطَعْنَ الْكُلَى وَالزَّاعِبِيَّةُ شُرَّعُ 95

Allah, topluluğu Muhammed’le düzeltti; onun dallanan kolu da asıl kökü 

sayesinde büyüyor. 

Onun kılıcı ve mızrağı parlaktır; ordunun ganimetleri onunla dağıtılır ve 

toplanır. 

O, babasından cömertliği, böğürleri deşmeyi (savaşta şiddetli vuruşmayı) 

miras aldı; elinde uzun ve güçlü mızrağıyla savaşa hazırdır.  

 
95 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 156, Ş.N. 42. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 279 

2.6. Yaşlılık (Şeyb) 

Yaşlılık şiirleri, klasik Arap şiirinin temel konularından biridir. Fakat çok 

azı hariç, şiirlerin çoğu tasvir niteliğinde değerlendirildiğinden,96 genellikle 

tasvir şiirleri içerisinde ele alınmıştır. Bazı dîvânlarda ise müstakil bir başlık 

altında incelenmiştir. Şairlerin bir kısmı yaşlılıkla ilgili şiirlere büyük önem 

verirken, bazıları ise bu konuya fazla özen göstermemiş; bu nedenle şiirlerinde 

yaşlılık temasına fazla yer vermemişlerdir. Yaşlılıkla ilgili şiirlerde genel 

olarak, bir yandan gençliğe duyulan özlem dile getirilirken, bir yandan da 

yaşlılığın zorlukları, fizyolojik ve ruhsal belirtileri ifade edilerek, onun bir 

çaresizlik ve tükenmişlik dönemi olduğu vurgulanmıştır.  

Ali b. Cebele’nin dîvânında yaşlılığı anlatan şiirlere çok az 

rastlanmaktadır. Tespit edebildiğimiz kadarıyla, sadece dört şiir ve on yedi 

beyitte yaşlılıkla ilgili anlatımlara yer vermiştir. Bu şiirlerinde gençliği neşeli, 

canlı ve heyecanlı; yaşlılığı ise bütün bu duyguları yok eden, kesen ve sona 

erdiren bir dönem olarak niteleyen şair, yaşlılığın saçları beyazlatması, kişiyi 

güçsüz ve zayıf bırakması gibi etkilerinin insanları kendisinden 

uzaklaştırdığını, hatta nefret duymalarına sebep olan birtakım izler bıraktığını 

dile getirmiştir. Bunun yanı sıra, yaşlılığın ibret alınması gereken bir dönem 

olduğuna dikkat çekerek hem o dönemdeki muhataplarına hem de sonraki 

dönemlerdeki insanlara önemli bir uyarıda bulunmuştur. Şair, ifadelerindeki 

etkiyi artırmak için bu tür şiirlerinde yer yer edebî sanatları kullanmayı da 

ihmal etmemiştir. Şair, bir şiirinde yaşlılıkla ilgili düşüncelerini şöyle ifade 

etmiştir: (Tavîl) 

بَابِ مَشِيبُ   جَفَا طَرَبَ الْفِتْيَانِ وَهْوَ طَرُوبُ   وَأعَْقَبَهُ قُرْبَ الشَّ

 تَجَافَتْ عُيُونُ الْبِيضِ عَنْهُ وَرُبَّمَا   مَدَدْنَ إِلَيْهِ الْوَصْلَ وَهْوَ حَبِيبُ 

يْبُ وَاعِظاً   وَإِنْ كَانَ مِنْهُ لِلْعُيُونِ نُكُوبُ  احِبُ الشَّ  لَعَمْرِي لَنِعْمَ الصَّ

 97خَلِيطُ نُهىً مُنْتَابُ حُلْم  وَإِنَّهُ   عَلَى ذَاكَ مَكْرُوهُ الْخِلَاطِ مُريِبُ 

Gençlerin sevinci, çok neşeli olduğu halde onları terk etti. Gençliğe daha 

yeni yaklaşmışken, yaşlılık gelip onlara yetişti. 

Güzel kadınların gözleri ondan yüz çevirdi; oysa sevimli biri iken, bazen 

ona sevgilerini gösterirlerdi.  

 
96 İbn Reşîk el-Kayrevânî, el-ʿUmde, 2: 294-96. 
97 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 98-99, Ş.N. 6. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

280 

Ömrüme yemin olsun ki, yaşlılık -gözler ondan kaçınsa, hoşlanmasa da- 

öğüt veren ne güzel bir arkadaştır.  

(Yaşlılık), aklın ve ara sıra uğrayan vakurluğun bir karışımıdır. Buna 

rağmen, onunla yakınlık hoş karşılanmaz; kuşku uyandırır.  

Şiirin her bir beyti derin anlamlar içermektedir. Birinci beyitte, kişileştirme 

sanatı kullanarak gençlik neşesini insana ait bir özelliğe benzeten şair, 

yaşlılığın çok erken gelmesinden yakınmıştır. İkinci beyitte, genç iken sevilen 

ve ilgi duyulan biri olmasına rağmen, artık insanların ona bakmak istemediği, 

hatta gördükleri zaman yüzlerini çevirdiklerine dikkat çekerken; üçüncü 

beyitte de yaşlılıkla ilgili bu olumsuz düşüncelerinin aksine, yaşlılığı övmüş 

ve onu öğüt veren bir arkadaş gibi niteleyerek faydalı bir yönüne işaret 

etmiştir. Nitekim yaşlılık; canlı ve heyecanlı bir dönem olan gençliğin 

kaybedilmesinin ardından geldiği, saçların ağarması, yüzlerin buruşması gibi 

durumlara sebep olduğu için dışarıdan bakıldığında sevimsiz gibi 

görünmektedir. Fakat, içsel ve ahlakî bakışla değerlendirildiğinde, aslında bir 

öğütçüdür. Çünkü insana zamanın geçiciliğini, dünyanın fani olup ölümün 

yaklaştığını hatırlatır. Züht temalı Arap şiirlerinde de yaşlılığın, insanı 

uyardığı ve dünya hırsından alıkoyduğu için bir nimet olduğuna vurgu 

yapılır.98 Şair, son beyitte de yine yaşlılığın bir olumsuz yönüne değinmiştir. 

Ona göre yaşlılık, aklın ve vakurluğun bir arada olduğu bir dönemdir. Fakat 

vakar, bazen geldiği için bu kombinasyon her zaman geçerli değildir. Sürekli 

bir özellik olmadığından, yaşlılıkta bazen vakarlı bir davranış görülürken, 

bazen de vakar dışı farklı bir davranışla karşılaşmak mümkündür. Bu nedenle 

güven vermeyeceği ve şüphe uyandıracağı için yaşlılıkla yakın ilişki kurmak 

hoş karşılanmaz.  

Şair, yaşlılıkla ilgili şiirlerinde hayatın geçiciliğine ve yaşlılıkla ilgili derin 

düşüncelerine yer verirken, sözlerindeki anlam derinliğini ve etkileyici 

ifadelerini vurgulayan birçok edebî unsuru kullanmayı da ihmal etmemiştir. 

Aşağıdaki şiirinde, yaşlılığı ve onun emarelerini birtakım unsurlara benzeten 

şair, ayrıca istiare ve telmih gibi sanatlar kullanarak, yaşlılığın zorluk ve 

güçlüklerini daha açık ve anlaşılır bir şekilde ifade etmiştir: (Basît) 

يْبُ؟ قَالَ: أَجَلْ   أَلْقَى عَصَاهُ وَأَرْخَى مِنْ عِمَامَتِهِ   وَقَالَ: ضَيْف  فَقُلْتُ: الشَّ

، قَالَ: وَلِمْ   مَضَتْ لَكَ الَْْرْبَعُونَ الْوُفْرُ ثُمَّ نَزَلْ   فَقُلْتُ أَخْطَأْتَ دَارَ الْحَيِ 

 
98 Örnek şiir için bk. Ebü’l-Abbâs Abdullâh b. Muhammed el-Muʿtez-Billâh b. Caʿfer el-

Mütevekkil-Alellâh el-Abbâsî, Dîvânü şiʿru İbni’l-Muʿtez, thk. Yûnus Ahmed es-Sâmerrâî 

(Beyrut-Lübnan: Âlemü’l-Kütüb, 1997), 3:108. ŞN. 1222; 3: 108-09. ŞN. 1225. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 281 

 99فَمَا شَجَيْتُ بِشَيْء  مَا شَجَيْتُ بِهِ   كَأَنَّما اعَْتَمُّ مِنْهُ مَفْرِقِي بِجَبَلْ 

O, asasını yere attı ve sarığını gevşetti. ‘O, bir misafirdir’ dedi. Ben de 

‘yaşlılık mı?’ diye sorunca, o da ‘Evet’ dedi. 

Ben de dedim ki: ‘Yaşam dolu yurdu (gençliği) şaşırmışsın. Dedi ki! 

‘Neden? (Çünkü) senin için tam kırk yıl geçti, sonra yaşlılık geldi.’ 

(Yaşlılığın) beni üzdüğü kadar hiçbir şeye üzülmedim. Sanki saç 

ayrımlarımı dağ ile sarmış gibiyim. 

Şair, ilk beyitte yaşlılığa bir misafir gibi muamele ederek, yolculuğun 

sonlanıp konaklama vaktinin geldiğini ifade etmiştir. Bu ifadeleri ile gençliğin 

son bulduğuna işaret eden şair, diğer beyitte de gençlik dönemini “yaşam dolu 

bir yurt” olarak ifade etmiş; kırk yaşı ise bu döneme veda etmek ve yaşlılığa 

merhaba deme vakti olarak görmüştür. Son beyitte, yaşlılığın verdiği acıyı 

daha derinden hisseden şair, yaşlılık belirtisi olan ak saçlarını beyaz bir dağa 

benzeterek, yaşlılığın verdiği fiziksel ve duygusal yüke işaret etmiştir. Şiirde, 

yaşlılık misafire; beyaz saçlar da beyaz bir dağa benzetilerek teşbih sanatına 

başvurulmuştur. Ayrıca “asayı atmak” ve “sarığı gevşetmek” ifadelerinde de 

istiare kullanılmıştır. Çünkü “asayı atmak”, mecazî olarak yolcuğun bitmesi; 

“sarığı gevşetmek” ise istirahat etmek, oturup dinlenmek anlamındadır. 

Bununla birlikte, asa güç ve kuvveti temsil eder. “Asayı atmak” kavramı ile 

gücün ve kuvvetin hâkim olduğu gençlik dönemine telmihte bulunulmuştur.  

2.7. Özlü Sözler (Hikmet) 

Hikmet, akıl ve basiret sahibi bir kişinin tecrübe ve gözlemlerinden 

süzülerek elde ettiği, iyiliği emreden veya kötülükten sakındıran, genel kabul 

görmüş hükümler içeren özlü ifadelerdir.100  Bu tür sözler, bilimin ya da 

felsefenin bir ürünü olabileceği gibi, bunlardan bağımsız bir şekilde düşünce 

ve sezgi temelli bir yaklaşımla da ortaya çıkabilmektedir.101 Her ne kadar 

kelime sayısı bakımından az olsalar da, derinlikli ve gerçekçi anlamlar 

içermeleri sebebiyle dinleyici ya da okuyucular üzerinde güçlü bir etki 

bırakmakta; onları düşünmeye ve kendilerini muhasebe etmeye sevk 

etmektedir. Bu yönüyle insanları uyaran, yönlendiren ve dönüştürebilen bir 

etkiye sahiptir. Dinî, ilmî ve felsefî konulara yer verilen bu sözlerde102 

 
99 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 168, Ş.N. 50. 
100 Soyyiğit, el-Edebü’l-ʿArabî, 67. 
101 Soyyiğit, el-Edebü’l-ʿArabî, 33. 
102 Râfiʿî, Târîḫu âdâbi’l-ʿArab, 3:433. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

282 

genellikle öğüt ve nasihat vermek amaçlanmakta; muhatabın içinde 

bulunduğu duruma dikkat çekilerek yönlendirici bir mesaj sunulmaktadır.103 

Hikmet, Cahiliye Dönemi’nden itibaren Arap şiirinde yer almaya 

başlamıştır. Cahiliye şairleri, yaşadığı deneyimlerden, gözlemlerden ve 

çevrelerinde meydana gelen olaylara dair bakış açılarından hareketle elde 

ettikleri hikmet içerikli sözleri nazma dökerek şiirlerinde dile getirmişlerdir.104 

Tecrübe ve görüş temelli bu ifadeler, İslamî Dönem’de Kur’ân ve hadis 

kaynaklarının etkisiyle birlikte hem nicelik hem de nitelik olarak artış 

göstermiştir. Şairlerin sıkça beslendikleri Fars kültürüyle Yunan kültür ve 

felsefesi de özellikle şairimiz Ali b. Cebele’nin yaşadığı birinci Abbâsî 

Dönemi’nde bu tür sözlerin oluşmasında etkili olmuş; sonraki dönemlerde de 

bu etkilerini sürdürmüşlerdir.105Abbâsîler döneminde önceki dönemlere 

kıyasla hikmete dayalı konulara daha çok önem verilmiş; Ebü’l-Atâhiye, Salih 

b. Abdulkuddüs ve Ebü Temmâm gibi dönemin şairleri tarafından çok sayıda 

hikmet şiirleri kaleme alınmıştır.106 

Hikmet, nesir (düz yazı) şeklinde ifade edildiği gibi nazm (şiir) şeklinde de 

ifade edilmiştir. Bu türden ifadeler, klasik Arap şiirinin hemen hemen her 

teması içerisinde yer alabilmektedir. Bazı şairler, hikmeti müstakil bir konu 

olarak ele almasalar da işledikleri temaların neredeyse tamamında bu tür 

sözlere yer vermiştir. Öte yandan, bazı şairler de hikmet içerikli sözleri 

yalnızca şiirlerinin geneline yaymakla kalmamış; aynı zamanda sadece bu tür 

ifadelere yer verdikleri özel şiirler nazmetmişlerdir. Bu bağlamda bazı 

dîvânlarda, “hikmet” başlığı altında müstakil bölümler açılmış ve sadece bu 

tür şiirler bir araya getirilmiştir.  

Ali b. Cebele’nin dîvânında çok az sayıda hikmet şiirlerinin yer aldığı 

görülmektedir. Farklı temalarda yer yer hikmet içerikli beyitlere rastlansa da 

yalnızca on iki beyitten oluşan beş şiirini bu tür sözlere tahsis etmiştir. Bu 

yönüyle hem beyit hem şiir sayısı bakımından hikmet, dîvânında en az işlenen 

konular arasında yer almaktadır. Birinci Abbâsî Dönemi’nde yaşamış 

olmasına rağmen şiirlerinin bu denli az olması, onun hikmet içerikli şiirlere 

çok fazla önem vermediği düşüncesini akıllara getirmektedir. Ancak, şiirleri 

sayıca az olsalar da akıl, iç muhasebe ve insan ilişkileri üzerine dikkate değer 

anlamlar içermektedir. Burada, şairimiz Ali b. Cebele’nin sadece hikmete 

ayırmış olduğu şiirlerinden bazısına yer verilecektir. 

 
103 Aydın, İbnü’l-Muʿtez ve Şiiri, 499-500. 
104 Râfiʿî, Târîḫu âdâbi’l-ʿArab, 3:433. 
105 Hafâcî, el-Âdâbü’l-ʿArabiyye, 201. 
106 Hafâcî, el-Âdâbü’l-ʿArabiyye, 201. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 283 

Şair, bir beytinde sağlam ve doğru bir düşünceyi, başkalarının övgüsünün 

ya da siteminin değiştiremeyeceğine değinerek zihnî istikrarın (düşüncedeki 

kararlığın) önemine vurgu yapmıştır. Bu düşüncesini de şöyle kalıba 

dökmüştür: (Hafîf) 

وِيَّةُ يَوْماً   فَسَوَاء  ظَنُّ امْرِيء  وَعِتَابُهُ  تِ الرَّ  107وَإِذَا صَحَّ

Bir gün düşünce doğru olursa, kişinin zannı da sitemi de birdir/aynıdır.   

Aşağıdaki şiirinde ise en sıkıntılı anlarda bile umutsuzluğa kapılmanın 

doğru olmadığına dikkat çeken şair, bu durumda olan muhataplarına sabır, 

teselli ve umut aşılamaktadır: (Meczûü’l-Vâfir) 

 عَسَى فَرَج  يَكُونُ عَسَى   نُعَلِ لُ أَنْفُساً بِعَسَى 

 فَلَا تَقْنَطْ وَإِنْ لَاقَيْ   تَ هَم اً يَقْبِضُ النَّفْسَا

 108فَأَقْرَبُ مَا يَكُونُ الْمَرْ   ءُ مِنْ فَرَج  إِذَا أَيِسَا 

Belki bir ferahlık olur, belki; belkiyle avutuyoruz nefisleri. 

Ümitsiz olma, ruhu daraltan bir sıkıntıyla karşılaşsan da. 

(Çünkü) kişinin feraha en yakın olduğu zaman, ümidini kestiği zamandır. 

Şair, ikinci beyitte “ümitsiz olma” ifadesiyle “Allah’ın rahmetinden ümit 

kesmeyin”109 ayetine telmihte bulunurken, üçüncü beyitte söylemiş olduğu 

“kişinin feraha en yakın olduğu zaman, ümidini kestiği zamandır.” sözü de 

Türkçemizde “En karanlık an, şafağa en yakın andır.” şeklinde ifade 

edilmektedir.  

Şairin şu beyti ise insanların yapısı ve toplumsal algı üzerine söylenmiş 

derin ve hikmetli anlamlar içermektedir: (Basît) 

يَاتِ 110  والنَّاسُ كَالْخَيْلِ اِنْ ذُمُّوا وَاِنْ مُدِحُوا   فَذُو النَّاسِفِي الَْْوْضَاحِ كَذِي الشِ 

İnsanlar, yerilseler de övülseler de at gibidir; insanlar içerisinde benekli 

(göze çarpan özelliği) olanlar, parlak işaretleri olan at gibidir. 

Şair burada, özel nitelikleri olan insanları, özel işaretli atlara benzetmiştir. 

Şöyle ki, atların bazıları üzerlerindeki benekler veya alaca renkleri ile öne 

çıkar ve bu sayede diğer türlerinden ayırt edilir. Tıpkı bunun gibi, bazı insanlar 

da bir takım karakteristik özellikleri, başarıları veya farklılıklarıyla öne 

 
107 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 101, Ş.N. 10. 
108 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 139, Ş.N.28. 
109 Zümer, 39/553. 
110 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 141, Ş.N.31. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

284 

çıkarlar ve bununla diğer insanlardan ayrışırlar. Şairin “yerilseler ve 

övülseler” vurgusu ise dış algının önemli olmadığına, yani insanların atlar gibi 

övülüp yerilmeleriyle değil, öz nitelikleriyle değer kazanabileceklerine bir 

işarettir. 

Hasan b. es-Sehl’e hitaben söylediği bir şiirinde de faydasız bir kimseye 

bel bağlamanın doğru olmadığını söyleyen şair, maddî ve manevî hiçbir 

faydası olmayan, ne açlık ve susuzluğu giderebilen ne de mutluluk ve huzur 

sağlayabilen bir kimseden uzak durmanın enerji ve zaman açısından büyük bir 

kazanç olduğuna değinmiştir. İnsanlarla ilişki kurmada dikkat edilmesi 

gereken, öğüt niteliğindeki sözlerini şu şekilde lafızlara dökmüştür: 

(Münserih) 

خُولِ تَنْتَفِعُ   لَا تَسْتَرِيثَنَّ إِذْنَ مُحْتَجِب    إِنْ لَمْ تَكُنْ بِالدُّ

 111أَحَقُّ شَيْء  بِطُولِ مَهْجِرَة    مَنْ لَيْسَ فِيهِ رِيٌّ وَلَا شِبَعُ 

Senden kaçan birinden izin almayı bekleme sakın; eğer onun yanına 

girmek sana bir fayda vermeyecekse. 

Uzun süre terk edilmeye en layık kişi, açlığı ve susuzluğu gideremeyen 

kişidir. 

Şair, bir şiirinde ise ölümün kaçınılmaz bir gerçek olduğunu dile 

getirmiştir: (Kâmil) 

 112وَعَلِمْتُ أَنَّ الْمَرْءَ مِنْ سُنَنِ الرَّدَى   حَيْثُ الرَّمِيَّةُ مِنْ سِهَامِ الرَّامِي 

Anladım ki kişi, yok olmanın (ölmenin) yollarından biridir; tıpkı atıcının 

yayından çıkmış bir ok gibi. 

Burada insanın ölümlü olduğunun farkına vardığını ifade den şair, bu 

durumu teşbih sanatı kullanarak daha somut ve anlaşılır kılmıştır. İnsanı oka, 

ölümü de onu atan okçuya benzeterek, yaydan çıkan ok’un geri gelmesinin 

imkânsız olduğu gibi, ölümün de insanın peşinde olduğunu ve onu 

yakalamadan geri dönmediğini veciz bir şekilde anlatmıştır.  

Şairin, bunların dışında; “yaşlılığın fiziksel olarak birtakım 

yıpranmışlıklara sebep olsa da aklın olgunlaşması ve tecrübe birikimleri gibi 

yararlı yönlerinin olduğu,113 insanın her daim şeref ve onurunu koruması 

gerektiği, tamahkarlığın aşağılık bir haslet oluşu, dönemsel olarak karşılaşılan 

 
111 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 150, Ş.N.38. 
112 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 180-81, Ş.N.64. 
113 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 180-81, Ş.N.64. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 285 

zorluk ve sıkıntıların sürekli olmayacağı, cömertlik ve sabır gibi ahlakî 

değerlerin önemi”114 gibi hikmet içerikli şiirleri de vardır.  

2.8.  Şarap 

Şairin dîvânında yer alan bir diğer ana tema ise şaraptır. Şarap, Cahiliye 

Dönemi’nden itibaren şiirlerdeki varlığını hep sürdürmüştür. Sadru’l-İslâm 

Dönemi’nde gerek Kur’ân’ın şarapla ilgili hükümleri gerek fetihlerin uzun 

sürmesi gibi nedenlerle çok fazla rağbet görmese de Emevîler Dönemi’nde 

yeniden canlanarak büyük bir ilerleme katetmiştir. Abbâsîler Dönemi’nde ise 

eğlence ve şarap düşkünü birtakım siyaset adamlarının katkısı ve bazı şairlerin 

de ilgisi ile zirveye çıkmıştır.115 

Önceki dönemlerde, şarap ve şarap meclisleriyle ilgili şiirlere müstakil 

olarak değil, daha çok tasvir türündeki şiirlerin özellikle giriş bölümlerinde 

yer verilmiştir. Abbâsîler Dönemi’nde ise şarap tasviri ya şiirlerin giriş 

kısmında kullanılmış ya da sadece şaraba hasredilmiş müstakil şiirler kaleme 

alınmıştır. Böylece söz konusu dönemde şarap şiirleri, diğer türlerden ayrı 

değerlendirilmiş; hatta dîvânlarda onunla ilgili bağımsız bölümler 

açılmıştır.116 Şarap şiirin gelişmesinde ve bağımsızlaşmasında ise ilk dönem 

Abbâsî şairlerinden ve şarap tasvirinin öncü isimlerinden kabul edilen Ebü 

Nüvâs (ö. 198/813[?]) büyük rol oynamıştır. O, kasidelerinde yer alan 

beyitleri konularına göre ayırarak her birini ayrı bir başlık altında toplamış; 

böylece şarap türü şiirler, ilk kez onun sayesinde Arap edebiyatında müstakil 

bir tür olarak yer almaya başlamıştır.117 Ayrıca Abbâsî Dönemi’nde şarap 

şiirleri büyük bir ilgi görmüş, hatta bazı şairler diğer şiirlerini gölgede 

bırakacak kadar bu temaya yönelmiştir. Üstelik şarap, bu dönemde en ince 

detayına kadar tasvir edilmiş ve abartılı bir şekilde övülmüştür.118 

Abbâsî Dönemi’nde, şarap şiirlerine bu denli ilgi duyulmasının nedeni, bu 

dönemde bolluk ve refahın artmasıyla birlikte insanların eğlence merkezlerine 

büyük ilgi göstermeleridir. Buna bağlı olarak, Bağdat gibi yoğun ve ilgi gören 

yerleşim merkezlerinde çok sayıda şarap dükkanları ve eğlence merkezleri 

kurulmuştur. İçmek ve eğlenmek amacıyla bu merkezlere gidip gelen şairler, 

şarabın kendisiyle birlikte satıldığı ve tüketildiği eğlence yerlerini de şiirlerine 

konu edinmişlerdir. Şarabı büyük bir maharetle ve daha önce görülmemiş bir 

 
114 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 150-51, Ş.N.38. 
115 Demirayak, Abbâsî Edebiyatı Tarihi, 88-89. 
116 Hafâcî, el-Âdâbü’l-ʿArabiyye, 196. 
117 Leylâ Sâmir Muhammed Nûr Bâbencî, “el-Vaṣf fî şiʿri ʿAbdillâh bin el-Muʿtez el-ʿAbbâsî” 

(Yüksek Lisans Tezi, Ümmü’l-Kurâ Üniversitesi, 1989), 20. 
118 Hafâcî, el-Âdâbü’l-ʿArabiyye, 196. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

286 

ustalıkla tasvir ederek şiirlerine yeni anlamlar katmış; bu hususta önemli 

yenilikler ortaya koymuşlardır.119 

Bu tür şiirlerde, genel olarak şarabın rengi, kokusu, yapılışı, tadı, etkisi, 

görünüşü ve sunumu gibi şarabın bizzat kendisiyle ilgili özellikleri tasvir 

edilirken, şarabın konulduğu ibrikler ve kadehler ile onu sunan sakî ve 

nedîmler (şaraba eşlik eden kişiler) ile ilgili anlatımlara da detaylı bir şekilde 

yer verilmiştir. Bunların yanı sıra, şarabın satıldığı ve tüketildiği mekanlara 

da ayrı bir önem gösterilmiştir. Ayrıca şarap şiirleri, başta teşbih olmak üzere, 

edebî sanatların çokça kullanıldığı şiir türlerindendir. 

Dîvânında çok az sayıda şarap şiirine yer veren Ali b. Cebele, şarapla ilgili 

düşüncelerini sadece üç şiirinde dile getirmiştir. On bir beyitten oluşan bu 

şiirlerini de diğer şiirlerinden bağımsız bir şekilde, müstakil olarak 

nazmetmiştir. Şarap şiirinin zirvede olduğu bir dönemde yaşamasına rağmen, 

şarapla ilgili şiirlerinin bu kadar az olması, onun şaraba karşı bir tutumu 

olduğunu veya bu tür şiirlere ilgi duymadığını göstermektedir. Nitekim, 

aşağıda da değinileceği üzere, bir beytinde dile getirdiği “Ama iç dünyada 

şarap için bir nefret vardır.” söyleminden, şaraba bakışının pek de olumlu 

olmadığı anlaşılmaktadır. Bu nedenle, şiirlerinde gerek çevresindeki gerekse 

önceki dönemdeki şairler gibi şarapla ilgili çok fazla ayrıntıya yer 

vermemiştir. Buna rağmen, şiirlerinde akıcı, kolay ve anlaşılır bir dil kullanan 

şair, bu tür şiirlerinde az da olsa şarabın rengi, kokusu, kalitesi ve içen 

kimsedeki etkisiyle ilgili anlatımlara değinmiştir. Ayrıca, nitelikli teşbihler 

kullanarak şaraba dair düşüncelerini açıklamaya çalışmıştır. Şairin şarabı 

anlattığı şiirlerinden biri şöyledir: (Hafîf) 

نْيَا أُنَاسُ   أَلَذُّ الْعَيْشِ إِبْرِيق  وَطاسُ  نْيَا فَلِلدُّ  دَعِ الدُّ

لَهَا فيِ الرَّأْسِ لِين    وَلَكِنْ فيِ النُّفُوسِ لَهَا شِمَاسُ  ة  وَصافِيَ   

 كَأَنَّ يَدَ النَّدِيمِ تُدِيرُ مِنْهَا   شُعَاعاً لَا يُحِيطُ عَلَيْهِ كَاسُ 

 مُعَتَّقَة  إِذَا مُزِجَتْ أَضَاءَتْ   فَأَمْكَنَ قَابِساً مِنْهَا اِقْتِبَاسُ 

 120تَخَالُ بِعَيْنِ شَارِبِهَا نُعَاساً   وَلَيْسَ سِوَى الْمُدَامِ بِهِ نُعَاسُ 

Dünyayı bırak, çünkü dünya için (yaşayan) insanlar vardır; en tatlı 

yaşam ise bir ibrik ve bir bardaktır. 

 
119 Demirayak, Abbâsî Edebiyatı Tarihi, 196. 
120 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 139-40, Ş.N. 29. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 287 

Nice saf şarap vardır ki başta hafiftir (sert değildir); ancak ruhlarda ona 

karşı bir nefret vardır. 

Sanki nedîmin eli, o şaraptan öyle bir ışık yayıyor ki kadeh onu 

kuşatamıyor. 

(O), yıllanmış bir şaraptır; karıştırıldığında parıldar. Böylece isteyen 

ondan bir ışık kapar. 

Şarabı içenin gözünde bir mahmurluk var sanırsın; oysaki onda uyku 

değil sadece şarabın etkisi vardır. 

Bu şiirden anlaşılmaktadır ki şair, şarabın her ne kadar çekici ve ilgi 

uyandıran bir özelliği olsa da kişinin istemediği ve kendisinden uzaklaşmasına 

sebep olan bir tür içecek olduğuna dikkat çekmiştir. Fakat, çok fazla 

hoşlanmasa da ona derin anlamlar yüklemiştir. Şarabın dünya dertlerinden 

uzaklaştırdığına dikkat çeken şair, onun kadehin dışına taşan bir ışık saçtığını, 

özellikle yıllanmış şarabın karıştırıldığında çok etkileyici ve etrafını 

aydınlatan bir parlaklığının olduğuna vurgu yapmış, son olarak da şarabın 

etkisiyle oluşan hale yani sarhoşluğa değinmiştir. Şairin, şaraba olan ilgisini 

açıkça dile getirmesine ve arasının mesafeli olmasına rağmen, şarabı öven ve 

onu öne çıkaran böylesi anlatımlarda bulunması muhtemelen yaşadığı 

dönemde şarabın yaygınlaşması ve şarap şiirlerinin çok fazla ilgi görmesinden 

kaynaklıdır.    

Bu şiirinde şarapla ilgili genel bir değerlendirmede bulunan şair, diğer iki 

şiirinde de onun bazı özelliklerine değinmiştir. Şarabın rengi ve üzerinde 

oluşan kabarcıkları dile getirdiği bu şiirlerinde birden fazla teşbih sanatına 

başvurarak anlatmak istediği meseleye bir anlaşılırlık ve çekicilik 

kazandırmıştır. Şiirlerden biri şöyledir: (Hafîf) 

 وَرْدَةُ اللَّوْنِ فيِ خُدُودِ النَّدَامَى   وَ هْيَ صَفْرَاءُ فِي خُدُودِ الْكُؤُوسِ 

عَاعَ مِنْهَا عَلَى الْكَفْ   فِ جَسَاد  عَلَى قَذَالِ عَرُوسِ   121وَكَأَنَّ الشُّ

(O), nedîmlerin yanaklarında gül rengindedir. Oysa kadehlerin 

yanaklarında sarıdır.    

Sanki o şaraptan avuç içine yansıyan ışık, gelinin ensesine yansıyan bir 

zaferan gibidir.  

Şair, görüleceği üzere ilk beyitte, kadehte sarı renkte olan bir şarabın, 

içenlerin yüzünde gül rengine dönüştüğünü ifade ederek, şarabın normalde 

sarı iken içenin fiziksel halini değiştirerek başka bir renge dönüştürdüğünü 

 
121 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 140-41, Ş.N. 30. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

288 

söylemiş; böylece şarabın etkisini zarif ve ince bir şekilde belirtmiştir. Burada 

sarı renkle kadehlerin yanakları; gül rengiyle nedimlerin yanaklarını 

benzeterek renkler üzerinden bir benzetmede bulunmuştur. “Sanki, kadar” 

gibi açık teşbih edatları bulunmadığından bu benzetme teşbihi beliğ 

kabilindendir.122 

İkinci beyitte de şarabın ışıltısını mücevhere; mücevheri de nesneleri sarıya 

boyamada kullanılan zaferan bitkisine123 benzeten şair, iç içe bir benzetme 

yaparak, şaraptan avuç içine yansıyan ışığın, tıpkı bir gelinin boynuna taktığı 

mücevher gibi görüntü verdiğini ifade etmiştir. Böylece şarabın sunduğu 

görsel zarafeti olağanüstü bir güzellikle betimleyen şair, bir başka şiirinde de 

şarabın üzerinde dağınık halde bulunan ve birbirleriyle tam olarak 

birleşmeyen kabarcıkları, gelinin yüzüne estetik güzellik amacıyla sürülen 

ben’lere benzetmiş ve ifadelerini şu şekilde kalıplara dökmüştür: (Mutekârib)   

 تَرَى فَوْقَهَا نَمَشاً لِلْمِزَاجِ   تَبَاذِيرُ لا تَتَّصِلْنَ اِتِ صَالاَ 

 124كَوَجْهِ الْعَرُوسِ إِذَا خَطَّطَتْ   عَلَى كُلِ  نَاحِيَة  مِنْهُ خَالاَ 

O şarabın üzerinde, karışımından kaynaklı kabarcık (baloncuklar) 

görürsün. Onlar dağınıktır, birbirleriyle tam olarak birleşmezler. 

Her yerine ben konmuş tıpkı bir gelin yüzü gibi. 

 

2.9. Sitem (ʿİtâb) 

Şairlerin sitem, kınama, ayıplama ve serzenişlerini dile getirdikleri bu tür 

şiirler, Cahiliye Dönemi’nden itibaren şiirlerde önemli bir yer tutmuştur. Bu 

tür şiirlerin, yergi (hiciv) şiirleri grubunda değerlendirilmesi mümkündür.125 

Zira şair, sitem şiirlerinde kendisine acı ve hüzün veren olayları dile getirir ve 

onlara karşı duygularını ifade eder.  

Ali b. Cebele’nin sitem şiirleri oldukça azdır. Dörder beyitten oluşan iki 

şiirinde, zamana ve cariyesine serzenişte bulunmuştur. Şiirlerinde didaktik bir 

metot uygulayarak zorluklara karşı nasıl mücadele edileceğini; insanın, 

başkasına muhtaç olmadan onurlu bir şekilde yaşamını sürdürebilmesi için 

yapması gerekenleri; ihanetin ve vefasızlığın karşısında metanetli olunması 

 
122 Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, 441. 
123 “Safran,” Vikipedi, erişim 14 Temmuz 2025, https://tr.wikipedia.org/wiki/Safran. 
124 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 169, Ş.N. 52. 
125 Demirayak, Abbâsî Edebiyatı Tarihi, 115. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Safran


İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 289 

gerektiğini hem muhataplarına hem de okuyucularına öğretmiştir. 

Sitemlerinden biri şöyledir: (Tavîl)  

هْرِ مِنْ بَاب  مَأْمَنِ   وَكَمْ رَمْيَة  لِلدَّ

 جَعَلْتُ مِجَنِ ي ــــ دُونَ مَكْرُوهِهَا ـــ صَبْرِي 

 أَذُودُ مُنَى نَفْسِي جَهِيداً وَعِفَّتِي 

 126إِذَا حَمَلَتْ غَيْرِي عَلَى الْمَرْكَبِ الْوَعْرِ 

Zamanın, güvenli kapılar ardından nice atışları vardır. 

Onun zahmet ve sıkıntılarına karşı sabrımı kalkan yaptım. 

Ben de kendi arzularımı dizginliyor ve iffetimi koruyorum; 

(O atışlar) başkalarını zorlu bir gemiye sevk ettiği zaman. 

Burada, karşılaşmış olduğu zorluklardan zamanı sorumlu tutan ve ona 

sitem eden şair, bütün sıkıntılara karşı sabrı bir kalkan olarak kullandığını ve 

üstesinden gelebildiğini ifade etmiş, bu sayede nefsinin isteklerini 

dizginleyerek ve iffetini koruyarak onurlu bir yaşam sürmeyi başardığını dile 

getirmiştir.    

Şairin diğer sitemi ise karşılıklı aşk yaşadığı bir cariyeyedir. el-Eġânî’ de 

yer alan bir rivayete göre Ali b. Cebele’nin yeğeni şöyle bir nakilde bulunur: 

“Amcamın işlerine yardımcı olan, aynı zamanda vokalistlik yapan bir cariyesi 

vardı. Cariye bir süre sonra amcama kızdı ve arkasını dönüp gitti. Amcam da 

ona olan sitemini şu sözlerle dile getirdi:127 (Tavîl) 

وءَ اِنَّهَا  تُسِيءُ وَلَا تَسْتَنْكِرِ السُّ

 تُدِلُّ بِمَا تَبْلُوهُ عِنْدِي وَتَعْرِفُ 

 فَمِنْ اَيْنَ مَا اسْتَعْطَفَتْهَا لَمْ تَرِقُّليِ 

بْتُ صَبْرِي يُضْعِفُ   128وَمِنْ اَيْنَ مَا جَرَّ

O, kötülük yapar; ama bunun farkında bile olmaz. 

Çünkü o, yanımda öğrendiği ve tecrübe ettiği şeylerle övünüp böbürlenir. 

Peki, bana acımazken bu şefkati geliyor? 

 
126 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 128, Ş.N. 44.  
127 Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, el-Eġânî, 20: 237. 
128 Ali b. Cebele, Şiʿru ʿAli b. Cebele, thk. Ahmed Nasîf el-Cennâbî, 159. Ş.N. 44.  



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

290 

Ben neyi tecrübe ettiysem, o hep sabrımı zayıflatıyor. 

Aşkının ihanetine uğrayan şair, bu dizelerde sevgilisinin elde ettiği 

tecrübeleri asıl sahibi olan şaire değil de kendisine aitmiş gibi göstermesinden, 

bununla birlikte kendisine farklı, başkasına farklı davranarak şaşkınlık verici 

bir şekilde ikircikli tavır sergilemesinden dert yanmış; dolayısıyla önceki 

yaşanmışlıkları görmezden gelerek sevgilisinin yapmış olduğu bütün bu 

kötülüklerin sabrını taşırdığını söylemek suretiyle ona olan sitemini dile 

getirmiştir. 

SONUÇ 

Ali b. Cebele, I. Abbâsî Dönemi’nin edebî kimliğini güçlü biçimde 

yansıtan şairlerden biridir. Çocukluk yıllarından itibaren şiire derin bir ilgi 

duyan şair, ilmî ve edebî meclislere katılarak bu alandaki birikimini ve 

yetkinliğini geliştirmiştir. Fiziksel engeline rağmen şiir ve edebiyat sahasında 

gösterdiği üstün başarı, onu kısa sürede dönemin önde gelen şairleri arasına 

taşımış; böylece yalnızca edebî açıdan değil, Abbâsî toplumunun sosyal ve 

kültürel yapısı üzerinde de önemli bir etki oluşturmuştur. 

Ali b. Cebele’nin şiirlerinin merkezinde medih teması yer almaktadır. 

Methiyeleri hem şükran ve minnet duygularını hem de dönemin siyasî ve 

sosyal atmosferini yansıtmaktadır. Bu yönüyle söz konusu şiirler, tarihî bir 

değer de taşımaktadır. Şair, methiyelerinde çoğunlukla dengeli bir dil 

kullanmakla birlikte zaman zaman aşırı övgülere de yer vermiştir. Bu durum, 

onun hem edebî çevrelerde hem de halk arasında tartışmaların odağı haline 

gelmesine yol açmıştır. Ayrıca bazı methiyelerdeki aşırı övgülerin inanç 

açısından sakıncalı görülmesi, şairin hayatını tehlikeye düşürecek sonuçlar 

doğurmuştur. Özellikle Halife Meʾmûn ile yaşadığı gerilim, methiyelerin 

yalnızca sanatsal değil, aynı zamanda siyasî bir boyuta da sahip olduğunu 

göstermektedir. 

Şairin gazelleri, divanında sayıca az olmakla birlikte içerik ve üslup 

bakımından oldukça nitelikli örneklerdir. Şair, Abbâsîlerin eğlence ve refah 

dolu yaşam tarzına rağmen gazellerinde müstehcen ve yüzeysel bir dile 

yönelmemiş; bunun yerine, ʿ uzrî geleneği çerçevesinde içtenlik, samimiyet ve 

ruhsal aşkı ön plana çıkarmıştır. Bu yaklaşım, onun aşkı yalnızca bedensel bir 

haz olarak değil, derin bir duygusal tecrübe olarak gördüğünü göstermektedir.  

Tasvir şiirleri, gazelleri gibi sayıca az olmakla birlikte içerik bakımından 

dikkate değer niteliktedir. Şair, bu tür şiirlerinde güçlü bir hayal gücü ve 

gözlem yeteneği sergilemiş; tabiatı, kişileri ve toplumsal sahneleri canlı bir 

biçimde betimlemiştir. Özellikle şahıs tasvirlerinde medih unsurlarıyla 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 291 

betimlemeyi birleştiren bir üslup geliştirmesi, onun edebî çeşitliliğini ortaya 

koymaktadır.  

Mersiye türü ise şairin şiir anlayışında ayrıcalıklı bir yere sahiptir. 

Dîvânında yalnızca bir mersiye bulunmasına rağmen, otuz dört beyitten 

oluşan bu şiir hem çağdaşları hem de sonraki nesiller tarafından takdir 

edilmiştir. Ayrıca, Buhtürî gibi önemli şairler üzerindeki etkisi, Ali b. 

Cebele’nin edebî gücünü ve etkisini açıkça ortaya koymaktadır.  

Şairin hicviyeleri, sert ve zaman zaman acımasız üslubuyla dikkat 

çekmektedir. Şair, sayıca az olan bu tür şiirlerde bireysel zaafları, toplumsal 

bozulmaları ve ahlakî kusurları hedef almış; kimi zaman oldukça kırıcı 

ifadelere yer vermiştir. Bu durum, şairin medih ile hiciv arasında belirgin bir 

zıtlık sergilediğini göstermektedir.  

Ali b. Cebele’nin şiirlerinde az da olsa yaşlılık, hikmet, şarap ve sitem 

temalarına da yer verilmiştir. Yaşlılık konulu şiirlerde bir yandan ölümün 

yakınlığına, diğer yandan bu dönemin hem olgunluğun hem de güçsüzlüğün 

bir göstergesi olduğuna vurgu yapılmaktadır. Hikmet içerikli şiirlerinde ise 

ahlakî öğütler ve evrensel mesajlar ön plana çıkmaktadır. Şarap temalı 

şiirlerde şairin mesafeli bir tutum sergilediği, sitem temalı şiirlerinde ise 

kırgınlığın yanı sıra insanî ve ahlakî değerlere vurgu yaptığı görülmektedir. 

Ali b. Cebele’nin dili oldukça akıcı, açık ve anlaşılır olup, lafız ve anlam 

yönünden büyük bir zarafet taşımaktadır. Şair, istiare, teşbih ve telmih gibi 

edebî sanatları yerinde kullanarak şiirlerine estetik bir derinlik kazandırmıştır. 

Ayrıca tavîl ve basît bahirlerini tercih etmesi, onun hem klasik Arap şiiri 

geleneğine bağlılığını hem de şiirde ahenk arayışını ortaya koymaktadır. 

Sonuç olarak, Ali b. Cebele’nin dîvânı yalnızca bireysel duyguların bir 

yansıması değil, aynı zamanda I. Abbâsî Dönemi’nin siyasî, sosyal ve kültürel 

dokusunu yansıtan, edebî değeri yüksek bir kaynaktır. Şiirleri, sanatsal gücü 

ve duygusal derinliğiyle Abbâsî dönemi edebiyatının karakteristik 

özelliklerini yansıtır ve bu dönemde önemli bir konumda yer alır. Şair, 

methiyelerinde dönemin güç ilişkilerini ve siyasî dinamiklerini görünür 

kılmış; gazel ve mersiyelerinde ise lirizmi ve içtenliğiyle öne çıkmıştır. Tasvir, 

hiciv, hikmet ve diğer türlerdeki örnekleri, onun çok yönlü bir şair olduğunu 

ortaya koymaktadır. Bu yönüyle Ali b. Cebele, Arap edebiyatında yalnızca bir 

“medih şairi” değil, aynı zamanda farklı türlerde de başarı göstermiş, etkili bir 

sanatkâr olarak değerlendirilmeyi hak etmektedir. Klasik biçimlere sadık 

kalmasına rağmen duygu yoğunluğu, tema çeşitliliği ve ifade zarafetiyle 

çağdaşlarından ayrılan şair, Abbâsî şiirinde bireysel üslubun ve estetik 

olgunluğun öne çıktığı önemli bir dönüm noktasında yer alır. Şiirleri, Abbâsî 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

292 

dönemi edebiyatının zenginliğini yansıtmakla kalmayıp sonraki nesiller için 

de kalıcı bir miras bırakmıştır. 

 

Hakem Değerlendirmesi: Dış bağımsız. 
Çıkar Çatışması: Yazar çıkar çatışması bildirmemiştir. 

Finansal Destek: Yazar bu çalışma için finansal destek almadığını beyan etmiştir. 

 

Peer-review: Externally peer-reviewed. 

Conflict of Interest: The author has no conflict of interest to declare. 

Grant Support: The author declared that this study has received no financial support. 

 

Kaynakça/Reference 

Ali b. Cebele, İbn Müslim b. Abdurrahmân el-Ebnâvî. Şiʿru ʿAli b. Cebele. 

Tahkik Ahmed Nasîf el-Cennâbî. Bağdat: Matbaatü’l-Âdâb, 1391/1971. 

Ali b. Cebele, İbn Müslim b. Abdurrahmân el-Ebnâvî. Şiʿru ʿAli b. Cebele. 

Tahkik Hüseyin Atvân. Bağdat: Dâru’l-Maârif, 1982. 

Aydın, İbrahim. İbnü’l-Muʿtez ve Şiiri. İstanbul: Kitap Dünyası Yayınları, 

2023. 

Bulut, Ali. Belâgat Terimleri Sözlüğü. İstanbul: MÜ İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 2015. 

Büstânî, Butrus. Üdebâʾü’l-ʿArab fî’l-aʿṣuri’l-ʿAbbâsiyye. Beyrut-Lübnan: 

Dâru’l-Cîl, 1979.  

Çetin, Nihad M. “Basît.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 5:106. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1992.  

Çetin, Nihad M. Eski Arap Şiiri. İstanbul: Kapı Yayınları, 2011. 

Dayf, Şevkî. el-ʿAṣru’l-ʿAbbâsiyyü’l-evvel. Mısır: Dâru’l-Maârif, 1966. 

Demirayak, Kenan. Abbâsî Edebiyatı Tarihi. Erzurum: Bakanlar Matbaacılık, 

1998. 

Ebû Hilâl el-Askerî, el-Hasen b. Abdillâh b. Sehl. Dîvânü’l-meʿânî. 2 cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Cîl, ts.  

Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, Ali b. el-Hüseyin b. Muhammed b. Ahmed. Kitâbü’l-

Eġânî. 25 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1415/1994. 

Fâhûrî, Hannâ. el-Câmiʿ fî târîḫi’l-edebi’l-ʿarabî -el-Edebü’l- ḳadîm-. Beyrut: 

Dâru’l-Cîl, 1986. 

Ferrûh, Ömer. Târîḫu’l-edebi’l-ʿArabî. Beyrut: Dâru’l-İlmi li’l-Melayîn, 

1981. 

Hâdî, Salâhuddîn. el-Edebü fî ʿaṣri’n-nübüvveti ve’r-râşidîn. Kâhire: 

Mektebetü’l-Hâncî, 1987. 



İbrahim AYDIN /ISTANBULJAS Volume 8, Issue 2, 2025-2, p. 247-294 

 

 293 

Hafâcî, Muhammed Abdülmünʿîm. el-Âdâbü’l-ʿArabiyye fî’l-ʿaṣri’l-

ʿAbbâsiyyi’l-evvel. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1992. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebü Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit. Târîḫu Baġdâd. Tahkik 

Beşşâr ʿAvvâd Maʿrûf. 16 cilt. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1422/2002.  

Hüseyin, Tâhâ. Hadîs̱ü’l-erbiʿâʾ. yy.: Mektebetü’l-Üsrâ, 1997. 

İbn Ebü’l-Hadîd, Ebü Hâmid Abdülhamîd b. Hibetullâh. Şerḥu Nehci’l-

belâġa. thk. Muhammed Abdulkerîm en-Nemrî. 20 cilt. Beyrut-Lübnan: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1998.  

İbn Hallikân, Ahmed b. Muhammed. Vefeyâtü’l-aʾyân ve enbâʾü ebnâʾi’z-

zamân. Tahkik İhsân Abbâs. 7 cilt. Beyrut: Dâru Sâdır, 1972. 

İbn Kuteybe, Ebü Muhammed Abdullah b. Müslim ed-Dîneverî. eş-Şiʿru ve’ş-

şuʿarâʾ. 2 cilt. Kâhire: Dâru’l-Hadîs, 1423/2002. 

İbn Manzûr, Muhammed b. Mükerrem b. Ali Ebü’l-Fadl Cemâlüddîn el-

Ensârî. Lisânü’l-ʿArab. 15 cilt. Beyrut: Dâru Sâdır, 1414/1993. 

İbn Reşîk el-Kayrevânî, Ebü Ali el- Hasan. el-ʿUmde fî meḥâsini’ş-şiʿri ve 

âdâbih ve naḳdih. Tahkik Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd. 2 cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1981. 

İbnü’l-İmâd, Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed el-Hanbelî. Şeẕerâtü’ẕ-ẕeheb 

fî ahbâri men ẕeheb. Tahkik Mahmûd el-Arnaûd. 11 cilt. Beyrut: Dâru İbn 

Kesîr, 1406/1986. 

İbnü’l-Muʿtez, Ebü’l-Abbâs Abdullâh b. Muhammed el-Muʿtez-Billâh b. 

Caʿfer el-Mütevekkil-Alellâh el-Abbâsî. Tabaḳâtü’ş-şüʿarâi’l-muḥdes̱în. 

Tahkik Ömer Fârûk et-Tabbâʿ. Beyrut: Dâru’l-Erkam b. Ebü’l-Erkam, 

1998. 

İbnü’l-Muʿtez, Ebü’l-Abbâs Abdullâh b. Muḥammed el-Muʿtez-Billâh b. 

Caʿfer el-Mütevekkil-Alellâh el-Abbâsî. Dîvânü şiʿru İbnü’l-Muʿtez. 

Tahkik Yûnus Ahmed es-Sâmerrâî. 3 cilt. Beyrut-Lübnân: Âlemü’l-Kütüb, 

1997. 

Kudâme b. Caʿfer, Ebü’l-Ferec. Naḳdü’ş-şiʿr. Tahkik Muhammed Munʿîm 

Hafâcî. Kâhire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 2016. 

Nûr Bâbencî, Leylâ Sâmir Muhammed. “el-Vaṣf fî şiʿri ʿAbdillâh bin el-

Muʿtez el-ʿAbbâsî.” Yüksek Lisans Tezi, Ümmü’l-Kurâ Üniversitesi, 

1989. 

Nüveyrî, Ahmed b. Abdülvehhâb. Nihâyetül’l-ereb fî fünûni’l-edeb. 33 cilt. 

Kâhire: Dârul-Kütüb ve’l-Vesâiki’l-Kavmiyye, 1423/2002. 

Râfiʿî, Mustafâ Sâdık. Târîḫu âdâbi’l-ʿArab. 3 cilt. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 

2008. 

Soyyiğit, Osmân Zekî. el-Edebü’l-ʿArabî. İstanbul: Siyer Yayınları, 1993. 



Abbâsî Şairlerinden Ali b. Cebele’nin Dîvânında… / The Main Themes in the Dīwān of ... 

 

 

 

294 

Vikipedi. “Safran.” Erişim 14 Temmuz 2025.  

https://tr.wikipedia.org/wiki/Safran. 

Yesûʿî, Luvîs Maʿlûf. el-Müncid fî’l-lüġa. Beyrut: Dâru’l-Meşrik, 1992. 

Yılmaz, İbrahim. “Tavîl.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40:183-

84. İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 

Ziriklî, Hayruddîn b. Ali b. Fâris. el-Aʿlâm. 8 cilt. Beyrut: Dâru’l-İlmi li’l-

Melâyîn, 2002. 

 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Safran

