
    İSTEM 
yıl / year: 23 • sayı / issue: 46 • kış / winter 2025 • e-ISSN: 2602-408X 

 

 

 

Âmil Çelebioğlu’nun Neşretmiş Olduğu Ramazannâme 
Bağlamında Osmanlı İstanbul’unda Mekân Tasavvuru 

 

The Conception of Space in Ottoman Istanbul in the 
Context of the Ramazanname Published by Amil 
Celebioglu 

 

Süleyman Nuri Yağcı 

Arş. Gör. Dr., Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Türk İslam Edebiyatı, Rize, Türkiye 
Research Assistant Dr., Recep Tayyip Erdoğan University, Faculty of Theology, Department of Turkish 
Islamic Literature, Rize, Türkiye 
suleymannuri.yagci@erdogan.edu.tr | https://orcid.org/0000-0002-1495-744X 

 
Article Type / Makale Tipi 
Research Article / Araştırma Makalesi  

 
DOI: 10.31591/istem. 1749386 

 

Article Information / Makale Bilgisi  
Received / Geliş Tarihi: 23.07.2025 
Accepted / Kabul Tarihi: 19.11.2025 
Published / Yayın Tarihi: 31.12.2025 

Cite as / Atıf: Yağcı, Süleyman Nuri. “Âmil Çelebioğlu’nun Neşretmiş Olduğu Ramazannâme Bağla-
mında Osmanlı İstanbul’unda Mekân Tasavvuru”. İstem 46 (2025), 431-456. 
https://doi.org/10.31591/istem. 1749386 

 

Plagiarism / İntihal: This article has been reviewed by at least two referees and scanned via a plagi-
arism software. / Bu makale, en az iki hakem tarafından incelendi ve intihal içermediği teyit edildi. 

 

  

Copyright / Telif Hakkı: “Authors retain the copyright of their works published in the journal, and 
their works are published under the CC BY-NC 4.0 license. / Yazarlar dergide yayınlanan çalışmaları-
nın telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC-BY-NC 4.0 lisansı altında yayımlanır.” 

 

 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/istem  

https://doi.org/10.31591/istem.1431755
https://doi.org/10.31591/istem.1431755
https://doi.org/10.31591/istem.%201749386
file:///C:/Users/irfan/Google%20Drive/0000%20nakil/marife%2021_1%20dosyalar/www.marife.org
https://orcid.org/0000-0002-1495-744X
https://orcid.org/0000-0002-1495-744X


 

 

432 

Âmil Çelebioğlu’nun Neşretmiş Olduğu  
Ramazannâme Bağlamında Osmanlı İstanbul’unda Mekân 
Tasavvuru 

Öz  
Ramazan ayı, müslüman toplumlar nezdinde yalnızca bir ibadet dönemi olmanın ötesinde, şehir 
yaşamının sosyal, kültürel ve ekonomik boyutlarını derinden etkileyen özel bir zaman dilimidir. Bu 
yönüyle Ramazan, gündelik hayatın akışını değiştirir. Camilerdeki yoğunluk, çarşı ve pazarlardaki 
hareketlilik, hayır kurumlarının etkinlikleri, insanlar arasındaki sosyo-kültürel ilişkiler gibi pek çok 
unsur bu dönemde daha da belirginleşir. İşte bu çok katmanlı yapıyı en güzel şekilde yansıtan edebî 
metinlerden biri, Âmil Çelebioğlu’nun neşrettiği Ramazannâme adlı eserdir. Ramazannâme, Osmanlı 
İstanbul’unun sosyo-kültürel dokusunu ayrıntılı bir şekilde yansıtan önemli bir edebî ve tarihî 
kaynaktır. Ramazan ayı ekseninde, mani formunda şekillenen bu eser, dönemin toplumsal yaşam 
alışkanlıklarını, ibadet mekânlarını, ekonomik yapısını, meslek gruplarını ve gündelik hayatın çeşitli 
unsurlarını ele alarak Osmanlı İstanbul’unun çok yönlü bir panoramasını sunmaktadır. Bu makalede, 
Ramazannâme adlı eserde yer alan İstanbul tasvirleri üzerinden Osmanlı şehir hayatında mekânın 
sosyo-kültürel işlevleri incelenmiştir. Ramazannâme’nin yalnızca Ramazan ayına dair dinî unsurları 
değil, aynı zamanda camiler, hamamlar, çarşılar, imarethâneler ve sur kapıları gibi mekânlar 
etrafında şekillenen toplumsal ilişkileri ve şehir hafızasını da yansıttığı görülmüştür. Bu bağlamda 
çalışmanın temel amacı, edebî bir metin üzerinden Osmanlı şehir dokusunun nasıl kurulduğunu ve 
hafızalarda nasıl yer ettiğini ortaya koymaktır. Betimsel analiz yönteminin kullanıldığı bu çalışmada, 
eserde zikredilen mekânlar tematik başlıklar altında işlevsel ve simgesel boyutlarıyla ele alınmış. 
Literatür taramasıyla desteklenerek dönemin mekânsal zihniyet yapısı açığa çıkarılmıştır. Ayrıca, 
yöntemin bir parçası olarak çalışmada Ramazannâme’den seçilen konuyla bağlantılı örnek mani ve 
mısralara doğrudan yer verilmiştir. Makalenin kapsamı Ramazannâme’de geçen ve şehir hayatını 
şekillendiren belli başlı yapılarla sınırlıyken; diğer Ramazannâmeler ve eserde zikredilen yapıların 
günümüzdeki fizikî durumları çalışmanın dışında tutulmuştur. Sonuç olarak Ramazannâme’nin, bir 
Ramazan tasviri olmasının yanında, İstanbul’un tarihî, kültürel ve sosyal topografyasını resmeden bir 
şehir belleği metni olduğu ortaya konulmuştur. 
Anahtar Kelimeler: Türk-İslam Edebiyatı, Osmanlı Şehir Kültürü, Ramazannâme, Mekân Tasavvuru, 
Kamusal Mimâri. 

The Conception of Space in Ottoman Istanbul in the Context of the Ramazanname 
Published by Amil Celebioglu 
Abstract 
The month of Ramadan, in the eyes of Muslim societies, is not merely a period of worship but also a 
special time that profoundly influences the social, cultural, and economic dimensions of urban life. In 
this respect, Ramadan alters the flow of daily life; elements such as increased activity in mosques, 
bustling markets and bazaars, the operations of charitable institutions, and intensified socio-cultural 
interactions among people become more pronounced during this period. One of the literary works that 
best reflects this multilayered structure is Ramazannâme, edited and published by Âmil Çelebioğlu. 
Ramazannâme is a significant literary and historical source that offers a detailed portrayal of the 
socio-cultural fabric of Ottoman Istanbul. Structured in the form of rhymed folk verses (manis) and 
centered around the month of Ramadan, the work presents a comprehensive panorama of the city, 
encompassing social habits, places of worship, the economic system, professional guilds, and various 
aspects of daily life. This article examines the socio-cultural functions of urban space in Ottoman city 
life through the Istanbul depictions found in Ramazannâme. It is observed that the text does not only 
reflect the religious and folkloric aspects of Ramadan but also conveys the social relations and urban 
memory that formed around spaces such as mosques, baths, bazaars, public kitchens (imarets), and 
city gates. In this context, the primary aim of the study is to reveal how the Ottoman urban fabric was 
constructed and remembered through a literary text. The study employs a descriptive analysis method, 
thematically categorizing the spaces mentioned in the work and analyzing them in terms of both 
functional and symbolic dimensions. The analysis is supported by a review of the relevant literature 
and includes direct references to selected manis and verses from the Ramazannâme. While the scope 
of the article is limited to the major structures mentioned in the Ramazannâme that shaped urban life, 
other Ramazannâme texts and the present-day physical state of these structures are excluded from the 
study. Ultimately, Ramazannâme is shown to be not merely a depiction of Ramadan but a literary 
document that illustrates the historical, cultural, and social topography of Istanbul, functioning as a 
vessel of urban memory. 
Keywords: Turkish-Islamic Literature, Ottoman Urban Culture, Ramazannâme, Spatial Imagination, 
Public Architecture.  



Ramazannâme Bağlamında Osmanlı İstanbul’unda Mekân Tasavvuru 

İstem 46 (2025), 431-456 

433 

Giriş 

Ramazan ayı, İslam dininde ruhî temizlenmenin, sabrın ve paylaşmanın en 

yoğun biçimde yaşandığı mübarek bir zaman dilimidir. Kur’ân-ı Kerîm’in bu ayda 

indirilmeye başlanmış olması ve oruç ibadetinin Ramazan’da farz kılınması, bu ayı 

Müslümanlar için kutsal ve ayrıcalıklı kılar.1 Ramazan ayı, müslümanlar için birey-

sel bir ibadet mevsimi olmakla beraber, toplumsal dayanışmanın, hayır faaliyetle-

rinin ve kültürel üretimin yoğunlaştığı bir zaman dilimi olarak da değerlendirilmiş-

tir.2 Osmanlı kültüründe Ramazan ayının bu çok katmanlı anlam dünyası, edebî 

sahaya da yansımış ve ilk örneğini Âmil Çelebioğlu’nun ilim dünyasına kazandırdı-

ğı “Ramazannâme” adı verilen manzum ve son dönemde örneklerine rastlanan 

mensur eserler3 ortaya çıkmıştır. Ramazannâmeler, oruç ibadeti etrafında şekille-

nen gündelik hayatı, toplumsal gelenekleri, dinî ve kültürel yaşantıyı kayıt altına 

alarak dönemin şehir hayatına dair önemli ipuçları sunar. Bu eserler çoğunlukla 

halkı bilgilendirme ve eğlendirme amacı taşırken aynı zamanda Ramazan’ın ma-

nevî atmosferini sanatsal bir dille resmetme çabasını da barındırır.4 

Bu çerçevede değerlendirildiğinde, Ramazannâme, klasik nazım şekillerin-

den halk şiiri formlarına uzanan yapısı ve konu zenginliğiyle, Ramazan ayı etrafın-

da şekillenen bir Osmanlı İstanbul’u tasavvuru sunmaktadır. Ramazan ayının sos-

yal örgütlenmeyi, gündelik yaşamın olağan akışını ve şehir mekânlarının yeniden 

anlamlandırılmasını mümkün kılan bir zaman dilimi olduğu düşünülürse, Rama-

zannâme bu zaman dilimini hem gözlem hem de anlatı düzeyinde detaylıca işleyen 

kıymetli bir kaynaktır. Osmanlı mimarisinde görülen simetri, oran, ritim, zıtlık ve 

uyum gibi unsurlar, mekâna dair düşünsel yaklaşımdan beslenir. Bu öğeler, İslam 

filozoflarının güzelliğin oluşması için gerekli gördüğü temel estetik ölçütlerle ör-

tüşmektedir.5 Eserde yer alan camiler, hamamlar, imarethâneler, çarşılar ve semt-

ler, yalnızca mimarî yapılar değil; hafızayla, inançla, aidiyetle ve gelenekle yüklü 

sosyal alanlar olarak ele alınmakta, böylece İstanbul’un mekânsal ve kültürel hari-

tası manzum bir dille adeta yeniden çizilmektedir. 

Osmanlı İstanbul’u, sadece siyasî ve idarî bir merkez olmanın ötesinde, dinî, 

ekonomik ve kültürel hayatın iç içe geçtiği, çok katmanlı bir medeniyet mekânı 

 
1 Hacı Mehmet Günay, “Ramazan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2007), 34/435. 
2 H. Ömer Özden, “Türk Ramazan Kültürü”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 

12/30 (2010), 84. 
3 Ramazannâme türünde mensur eser örnekleri için bk; Ahmet Rasim, Ramazan Sohbetleri, ed. Muzaffer 
Gökman (Kapı Yayınları, 2011); Sezai Karakoç, Samanyolunda Ziyafet (Diriliş Yayınları, 2013); Fatma 
Barbarosoğlu, Ramazannâme (Profil Kitap, 2020). 

4 Raşit Çavuşoğlu, “Merhabâ ile Elvedâ Arasında Bir Mâh-ı Gufrân: Prizrenli Hacı Ömer Lutfî’nin 
Ramazaniyesi”, Rize İlahiyat Dergisi 26 (20 Nisan 2024), 136. 

5 Ayşe Taşkent, Güzelin Peşinde (İstanbul: Klasik Yayınları, 2018), 149. 



Süleyman Nuri Yağcı 

İstem 46 (2025), 431-456 

434 

olarak varlık göstermiştir. Şehir; camileriyle inanç dünyasını, çarşılarıyla ekono-

mik ve toplumsal hafızayı, hamamlarıyla gündelik hayat alışkanlıklarını, mesire 

yerleri ve mahalleleriyle ise sosyal etkileşim ve aidiyet biçimlerini temsil eder. 

Toplumun farklı sınıfları arasında kurulan ilişkiler, kamusal mekânların kullanımı 

ve ibadet şekillerinin kamusallıkla kesiştiği noktalar, bu çok yönlü yapının izlerini 

taşır.6 Bu bağlamda Osmanlı şehir hayatının tahayyülünü ve işleyişini anlamaya 

yönelik metinler, tarihî belgelerle olduğu gibi edebî eserlerle de desteklenmelidir. 

Zira edebî metinler, dönemin sosyal yapısını anlamada hem bireysel gözlemlerin 

hem de toplumsal hafızanın taşıyıcısı olarak işlev görür. 7 

Bu çalışmanın temel amacı, Ramazannâme’de yer alan mekân tasvirleri üze-

rinden Osmanlı İstanbul’undaki sosyal dokunun nasıl inşa edildiğini ve bu mekân-

ların toplumsal işlevleriyle birlikte nasıl ele alındığını ortaya koymaktır. Çalışmada 

betimsel analiz yöntemi benimsenmiş; eserde geçen yapılar tematik başlıklar al-

tında tasnif edilerek, her biri işlevsel ve simgesel boyutlarıyla değerlendirilmiştir. 

Yöntem gereği, analiz edilen bölümlerde eserden seçilen mani ve mısralara doğru-

dan yer verilmiştir. Kullanılan birincil kaynak, Âmil Çelebioğlu’nun neşretmiş ol-

duğu Ramazannâme metnidir. Çalışmanın kapsamı, yalnızca bu eserde geçen 

mekânlar ve onların sosyo-kültürel işlevleriyle sınırlı tutulmuş; diğer Rama-

zannâmeler ya da eserde zikredilen mekânların günümüzdeki fizikî dönüşümleri 

araştırma dışında bırakılmıştır. Son olarak bu inceleme, edebî ve tarihî bağlamda 

Osmanlı şehir hayatının kültürel izlerini takip etmek için güçlü bir izlek sunan Ra-

mazannâme aracılığıyla İstanbul’un hafızasında iz bırakan mekânların, halkın bel-

leğinde nasıl yaşadığını, şiirsel bir ifadeyle nasıl yeniden inşa edildiğini görünür 

kılmayı hedeflemektedir.  

 1. Âmil Çelebioğlu ve Ramazannâme Neşri Hakkında Kısa Bir Değer-

lendirme 

Baba tarafından soyu Mevlânâ’ya dayanan Âmil Çelebioğlu, 1934 yılında 

Kayseri’nin Develi ilçesinde dünyaya gelmiştir. İlk ve orta öğrenimini Anadolu’nun 

çeşitli şehirlerinde tamamlayan Çelebioğlu, yükseköğrenimini İstanbul Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü’nde gerçekleştirmiştir. Lisans 

eğitiminden sonra bir dönem öğretmenlik görevinde bulunmuş ardından mezun 

olduğu fakültede akademik hayata başlamıştır. 1971’de tamamladığı Yazıcıoğlu 

Mehmed ve Muhammediyesi adlı teziyle doktor, 1977’de tamamladığı Sultan II. 

 
6 Detaylı bilgi için bk; Alpaslan Aliağaoğlu, Abdullah Uğur, “Osmanlı Şehri”, Süleyman Demirel 

Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi 38 (25 Ağustos 2016), 203-226. 
7 Ensar Kesebir, “Nerede O Eski Ramazanlar? Halit Fahri Ozansoy, Cenap Şahabettin ve Sezai 
Karakoç’un Hâtıralari Işığında Ramazan Ayı”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 9/46 (2016), 
135. 



Ramazannâme Bağlamında Osmanlı İstanbul’unda Mekân Tasavvuru 

İstem 46 (2025), 431-456 

435 

Murad Devri Mesnevileri adlı çalışmasıyla da doçent unvanını almıştır. 1982’de 

profesörlüğe atandıktan sonra kısa bir süre Marmara Üniversitesi Atatürk Eğitim 

Fakültesi dekanlığı görevini ifâ etmiştir. Divan edebiyatı ve Türk halk edebiyatı ile 

yakından ilgilenen Âmil Çelebioğlu eserleriyle bu iki sahanın birbirine zıt edebiyat-

lar olmadığını ortaya koymayı hedeflemiştir.  Ramazannâme, Türk Bilmeceler 

Hazînesi, Türk Ninniler Hazînesi gibi kitapları ve Karacaoğlan’da Dîvan Şiiri Hususi-

yetleri, Erzurumlu İbrahim Hakkı’nın Mânileri, Mânilerle Divan Şiirinde Ortak Husu-

siyetler, Ninnilerimiz gibi makaleleri bu konudaki önemli çalışmalarıdır. Mesnevî-i 

Şerîf, Aslı ve Sadeleştirilmişiyle Manzum Nahifî Tercümesi, Muhammediye kitap ha-

linde yayımlanmış diğer önemli eserlerindendir. Bunların yanında Hayranî mahla-

sıyla aruz ve hece vezninde yazdığı şiirleri de bulunan Âmil Çelebioğlu, 2004 yılın-

da Mekke’de “Tünel Faciası” diye anılan kazada vefat etmiştir.8 

Çelebioğlu’nun neşretmiş olduğu ve Ramazan ayının halk kültüründeki te-

zahürlerini İstanbul merkezli olarak ele alan Ramazannâme, gerek biçimsel özellik-

leri gerekse muhteva zenginliğiyle klasik Türk halk edebiyatı geleneği içinde 

önemli bir yere sahiptir. Eserin yazarı kesin olarak bilinmemekle birlikte, eserde 

geçen “Emir Mustafa dediler / Sorarsanız ismimizi” mısraları, müellifin adının Emir 

Mustafa olabileceğini düşündürmektedir.9 Ramazannâme, şekil olarak büyük ölçü-

de mani tarzında yazılmıştır. Sekiz hece ölçüsüyle yazılmış dörtlüklerden oluşan 

eserde yer yer destan tipi anlatım da görülür. Toplamda 1500 civarında dörtlük 

içeren bu hacimli metin, biçimsel olarak halk şiiri geleneğine bağlı görünse de içe-

riğindeki yapısal bütünlük, düzenli konu akışı ve gözlemlerinin tarihsel doğruluğu 

bakımından mürettep bir eser hüviyeti taşır. Eserdeki manilerin dili sade ve halk 

Türkçesine yakındır. Eserin teşekkül devri, içerdiği tarihî referanslar sayesinde 

yaklaşık olarak tespit edilebilmektedir. Yeniçeri Ocağı’na dair doğrudan atıflar, 

eserin en geç 1826’ya, yani ocağın kaldırıldığı tarihten önce yazıldığını göstermek-

tedir. Ayasofya Kütüphânesi (inşası 1740), Beykoz Çeşmesi (inşası 1745), Ayazma 

Camii (inşası 1760) gibi yapılar eserde zikredilmekte; fakat bunlardan daha sonra 

inşa edilen herhangi bir yapıya yer verilmemektedir. Ayrıca Ahırkapı ile Çatladıka-

pı arasında yeni yapılan bir fenerin övgüsü de eserin XVIII. yüzyılın ikinci yarısında 

kaleme alındığı yönündeki kanaati desteklemektedir. İstanbul’un fizikî yapısına, 

meslek kollarına, eğlence hayatına ve gündelik yaşamın seyrine dair verdiği ayrın-

 
8 Cemal Kurnaz, “Hatıraların Işığında Hocam Âmil Çelebioğlu”, Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 

10/10 (01 Haziran 2013), 79-88; Emine Yeniterzi, “Mevlana Torunu Bir Akademisyen: Prof. Dr. Âmil 
Çelebioğlu (Bilim Adamlığı ve Şahsiyeti)”, Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 10 (2013), 5-12; 
Cemal Kurnaz, “Çelebioğlu, Âmil”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1993); Komisyon, “Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi”, Âmil Çelebioğlu (İstanbul: Dergâh Yayınları, 
1977). 

9 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 297. 



Süleyman Nuri Yağcı 

İstem 46 (2025), 431-456 

436 

tılar da bu dönemle örtüşen bir şehir portresi sunmaktadır.10  

Ramazannâme, yalnızca Ramazan ayını anlatmakla kalmaz; aynı zamanda 

bu ay boyunca değişen toplumsal alışkanlıkları, dinî hassasiyetleri, şehir hayatının 

dönüşen ritmini ve bireylerin bu dönüşümle kurduğu ilişkileri şiir diliyle yansıtır. 

Eser, Ramazan’ın ilk gününden itibaren sahur ve iftar vakitlerinde okunmak üzere 

düzenlenmiş olup, belirli günlere ait özel olaylar veya mekânlar tematik olarak öne 

çıkarılmıştır. Her gün için farklı bir konuya ayrılan dörtlükler, zamanla gelişen bir 

anlatı kurgusu ortaya koyar. Ramazan’ın ortasına doğru halk arasında askerlere 

baklava dağıtımı gibi gelenekler, sonlarına doğru ise bayram beklentisi ve bekçile-

re hediye takdimi gibi sosyal uygulamalara yer verilmiştir. Eserde Eyüp, Bayezid, 

Beşiktaş, Üsküdar, Yenikapı, Kasımpaşa gibi İstanbul’un önemli semtleri sıklıkla 

anılmakta; bu bölgelerdeki camiler, hamamlar, çarşılar, mesire yerleri detaylı bi-

çimde betimlenmektedir. Aynı zamanda İstanbul’un kapıları, gemi türleri, cirit 

meydanları, Mevlevîhâneler ve Eyüp Sultan türbesi gibi yapılar hem fizikî hem 

sembolik anlamda İstanbul’un Ramazan kimliğini şekillendiren unsurlar olarak 

metne yansımıştır. Bununla birlikte Girit balı, Tirilye zeytini, Ayasofya çöreği gibi 

yiyecekler üzerinden hem Osmanlı mutfağına hem de coğrafî bağlantılara dair bil-

giler de sunulmuştur. Eserde mizahî ve ciddi mevzûlar içiçe geçmiştir. Bekçiler, 

kediler, pireler, bayramlıklar, yağlıklar, davulcular, hamamda turşu yeme âdeti, 

çocukların fener kırmaları gibi temalar, yer yer alaycı, yer yer didaktik bir şekilde 

işlenmiştir. Bununla birlikte Kadir Gecesi, Cennet, Kâbe gibi bölümler daha ciddi 

hatta anlamın derinleştiği fasıllarda ele alınmıştır. 

2. Ramazannâme’de Öne Çıkan Mekânlar 

Osmanlı şehirleri, kamusal mekânlar ve özel yaşam alanları arasında belir-

gin bir ayrımla şekillenmişti. İstanbul’da bu ayrım, mahalle düzeni ve ticaret bölge-

leri üzerinden okunabilirdi.11 Cami ve çevresi, çarşı ve pazar yerleri, hamamlar, 

imaretler bu alanların en başında gelen örneklerindendir. 

2.1. Camiler  

Osmanlı Devleti’nde camiler, yalnızca ibadet mekânı olarak inşa edilmemiş; 

bilhassa Türk-İslam şehircilik anlayışında imaret, külliye veya manzume olarak 

adlandırılan geniş çaplı yapı topluluklarının merkezinde konumlandırılmıştır. Bu 

doğrultuda, camilerin çevresinde onların işlevselliğini ve toplumsal hizmet kapasi-

tesini artıran çeşitli vakıf yapıları inşa edilmiştir. Arasta (çarşı), hamam, aşhâne-

imaret, dârüşşifâ, kütüphâne, medrese, sıbyan mektebi, hazîre, türbe, kervansaray, 

muvakkithâne, sebil, tabhâne gibi yapılar, cami ile birlikte inşa edilerek halkın hem 

 
10 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 14-29. 
11 Fatma Acun, “A Portrait of the Ottoman Cities”, Muslim World 92 (2002), 266. 



Ramazannâme Bağlamında Osmanlı İstanbul’unda Mekân Tasavvuru 

İstem 46 (2025), 431-456 

437 

manevî hem de dünyevî ihtiyaçlarını karşılayan sosyal bir merkez oluşturmuşlar-

dır.12 Bu bütüncül yaklaşım, camilerin ibadet mekânı olmanın ötesinde; ticaret, 

eğitim, sağlık, konaklama ve hayır faaliyetleri gibi alanlarda da toplumsal hayatın 

merkezinde yer alan çok yönlü yapılar olduğunu göstermektedir. 

Ramazannâme neşrinde manilerden hareketle, o dönemde İstanbul’un bazı 

önemli camileri hakkında bilgi sahibi olabilmekteyiz. Eserde Sultan Mehmed (Fa-

tih) Camii ve Nuruosmaniye Camii müstakil fasıllarda ele alınmaktadır. Bunlarla 

beraber Ayasofya Camii, Sultan Ahmed Camii, Süleymaniye Camii, Sultan Bayezid 

Camii, Şehzade Camii, Eyüp Sultan Camii, Yeni (Valide) Camii ve Sultan Selim Camii 

olmak üzere toplam on salâtin cami ile Kandilli Bahçe’de inşa edilen Kandilli Camii, 

çeşitli yönleriyle manilere konu edilmiştir. 

2.1.1. Camilerin Mimarisi, Konumu, İç Mekânı ve Süslemeleri 

Ramazannâme’de gerek müstakil olarak gerekse bir manzume içerisinde bir 

iki mani ile ele alınan camilerin mimari yapısı, konumu, iç mekâna ait düzenleme-

leri ve süslemeleri ile alakalı önemli detaylar verilmiştir. Camiler faslının konu 

edildiği ilk manide İstanbul’un en büyük ve en önemli camilerinden biri olan Aya-

sofya Camii’nin; “Gûş ederseniz bizleri / Medh edelim camileri / Ayasofya cami'idir / 

Cümle camiden ileri.” ifadesiyle diğer tüm camilerden üstün olduğu belirtilmiştir. 

Yine bir başka manide Sultan Ahmed Camii’nin altı minareli olduğu; “Bekçiniz gel-

sin lisâna / Getirsin cümle beyâna / Sultan Ahmed Cami'inin / Minaresi altı dâne”13 

şeklinde beyan edilmiştir. Öte yandan, Süleymaniye Camii'nin eşsiz bir mimariye 

sahip olduğu ve şadırvanının estetik açıdan güzel bir konumda yer aldığı, “Süley-

maniyye güzeldir / Hem binası bî-bedeldir / Tavanından sular akar / Şadırvanı güzel 

mahaldir”14 manisinde dile getirilmiştir. Şehzade Camii, mimarî ihtişamı ve hayran-

lık uyandıran görünümüyle öne çıkmakta; özellikle şadırvan kapısındaki cevahir 

taşla dikkat çekmekte ve “Şehzadeyi eyle seyran / Kıl namazı olma hayran / Şadır-

vanın kapısında / Bir cevahir taş var âyan”15 manisiyle betimlenmektedir. Sultan 

Selim Camii’nin yüksek bir noktaya inşa edilmiş olması ve büyüklüğü ise “Gayet 

yüce Sultan Selîm / Önünde binâsı azîm”16 mısralarında vurgulanmaktadır. Valide 

Camii’nin deniz kenarındaki konumu, uzun minareleri ve mimarî görkemi ise “Va-

lide cami’i halâ / Minareler kadd-ı balâ / Leb-i deryâya nâzırdır / Binası da gâyet 

a‘lâ”17  manisiyle ifade edilmiştir. Bir bahçe içerisinde inşa edilen Kandilli Ca-

 
12 Semavi Eyice, “Cami (Mimari Tarihi)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1993), 7/57. 

13 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 54-55. 
14 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 55. 
15 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 55. 
16 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 55. 
17 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 56. 



Süleyman Nuri Yağcı 

İstem 46 (2025), 431-456 

438 

mii’nin vasıfları ise; “Cami'nin yok bahâsı / Gâyet âlidir binâsı / Âdemin artar safâsı 

/ Ne zibâ oldu Kandilli”18 manisiyle, Eyüp Sultan Camii’nin yeniden inşa edilen mi-

nareleri19; “Camisi Eyyüb Sultan'nın / Secdegâhıdır irfânın / Cedid iki minaresi / 

Yapılmış mükemmel onun”20 manisiyle ortaya konulmuştur.  

Müstakil olarak “Fasl-ı Osmaniye”21 ve “Yeni Cami ve Nuruosmaniye Camii 

Faslı”22 başlığı altında iki manzumeye konu olan, o dönemde yeni yapılmış ve müel-

lifin de ilk defa ziyaret ettiği Nuruosmaniye Camii Osmanlı İstanbul’unun en göz 

alıcı ibadet mekânlarından biri olarak çok canlı bir şekilde tasvir edilmiştir. Cami-

nin mermerlerinin tamamen beyaz olduğu, görenlerin bu yapıyı hayranlıkla izledi-

ği ve kıymetinin ölçülemeyecek derecede yüksek olduğu şu mani ile ifade edilmiş-

tir: “Mermerleri cümle aktır / Her tarafın seyr et baktır / Görenler tahsin ediyor / 

Resminin meseli yoktur.” Bunun yanında, caminin tek kubbeli ve son derece aydın-

lık bir mimarî yapıya sahip olduğu, “Yek kubbedir yok bahâne / Ziyâsı doldu cihâna” 

mısralarında belirtilmiştir. İki minaresinin gayet uzun, zarif ve eşsiz olduğu ise “İki 

minaresi balâ / Mevzun olmuş katı a‘lâ / Böyle latif minâreler / Görmedim cihanda 

hâlâ” manisiyle ifade edilmiştir. Caminin mimarî süslemelerinin büyük bir özenle 

işlendiği, kapıların üzerinde altınla yazılmış ayetlerin bulunduğu ve yapının farklı 

bölümlerinde işçilik açısından yoğun bir emek sarf edildiği; “Her tarafı düzülmüş-

tür / Seyr olunup gezilmiştir / Kapı üstünde âyetler / Altun ile yazılmıştır” manisinde 

vurgulanmaktadır. Daha önce benzerine rastlanmamış derecede süslü bir mihraba 

sahip olduğu ve bu mihrabın iki yanında döner terazi sütunların yer aldığı ise “Göz 

görmemiş pek mihrâbdır / Pek açılmış mahitâbdır”, “Görünce olmuşum hayrânı / 

Gayet mücellâ minberi”, “Mihrabın iki yanında / İki döner direk gördüm” mısraların-

da dile getirilmiştir. Ayrıca cami avlusunda on iki sütun, üç kapı ve sekiz musluklu; 

şair Nâbî’nin dahi methinde yetersiz kalacağı nitelikte bir şadırvanın yer aldığı ise 

“Sekiz musluk teveccühde”, “On ikidir onda sütûn”, “Şadırvanın üçdür bâbı / Medhin-

de acizdir Nâbî” mısralarıyla okuyucuya aktarılmıştır. 

2.1.2. Toplumsal Hayatın Merkezi Olarak Cami 

Manilerde konu edilen camilerin en önemli özelliklerinden birisi de sosyal 

ve kültürel hayatın tam merkezinde olmalarıdır. Bu anlamda şehir planlamasında 

camilerin konumlarına bakılarak Osmanlı toplumunda camiler ve çevresi için şeh-

rin kalbinin attığı noktalardır denilebilir. Ramazannâme’deki manilerde de bu du-

 
18 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 253. 
19 (Önceleri kısa olan Eyüp Sultan Camii’nin minareleri, 1136’da III. Ahmed döneminde (1723-24) 
mahya kurulabilmesi için minareler yükseltilmiştir.) Semavi Eyice, “Eyüp Sultan Külliyesi”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12/10. 

20 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 255. 
21 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 146-148. 
22 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 235-239. 



Ramazannâme Bağlamında Osmanlı İstanbul’unda Mekân Tasavvuru 

İstem 46 (2025), 431-456 

439 

rum açıkça ifade edilmektedir.  

2.1.2.1. İbadet ve Buluşma Merkezi Olarak Cami 

Sultan Bayezid Camii, eserde “Cemaati eksik olmaz / Sağında hünkâr mahfe-

li”23 şeklinde anılarak gayet kalabalık bir toplumsal merkez olarak zikredilirken, 

Sultan Selim Camii için ise; “Gayet yüce Sultan Selîm / Önünde binâsı azîm / Biraz 

cemaati noksan / Çukurbostan anda kadim”24 ifadeleri ile konumundan dolayı in-

sanlar tarafından pek rağbet görmediği ifade edilmiştir.  

Ramazannâme’de Sultan Mehmed (Fatih) Camii’nden müstakil olarak bah-

sedilmekte ve burası İstanbul’un en önemli ve hareketli mekânlarından biri olarak 

tasvir edilmektedir.25 Bu mekân, mutluluk şehri olarak nitelendirilmekte, buranın 

güven, huzur ve refah ortamı sunduğu şu mısralarla belirtilmektedir: “Bu şehr-i 

saâdettir / Cihân(a) izz ü devlettir / Safâ vü zevk ider âlem / Zamân-ı emn ü rahat-

dır.” Yine devam eden mısralarda, caminin ihtişamı ve çevresindeki canlılık anlatı-

lırken, buranın bir ibadet merkezi olduğu; “Cemaat cem' olur her ân”, “Ârifler ide 

yüz seyrân” mısralarıyla vurgulanır. Cami çevresinin aynı zamanda bir ticaret mer-

kezi olduğu ise; “Ol cami'in cem'iyyeti / Her serginin var ziyneti / Türlü tefârükler ile 

/ Her birinin var kıymeti” manisiyle belirtilir.  

Ayrıca Ramazannâme’de Eyüp Sultan Camii, manevî değeri en yüksek cami-

lerden biri olarak betimlenmiştir. Eserde "Eyleyelim vasfın her ân / Ne hûb cami 

Eyüp Sultân / Anda yatan sahâbenin / Ruhuna biz olur kurbân" ifadesiyle burada 

bulunan Eyüp Sultan Türbesi’nin manevî önemine ve bu türbeye Osmanlı halkı 

tarafından duyulan büyük saygıya işaret edilmektedir. “Cum'alar olur seyrânı / Cem 

olur cümle yarânı / Eyyübsultan türbesinde / Keselim biz de kurbânı” manisi ile de; 

Eyüp Sultan Türbesi’nin insanlar tarafından özellikle Cuma günlerinde sıkça ziya-

ret edilen kutsal mekânlardan biri olduğu ve orada adak kurbanlarının kesildiği 

okuyucuya aktarılmaktadır.26 

2.1.2.2. Cami Çevresinde Kurulan Alışveriş Alanları  

Ramazannâme’ye göre Sultan Mehmed Camii’nin çevresi, Osmanlı toplumu-

nun farklı kesimlerini bir araya getiren büyük bir pazar ve sosyal alan olarak be-

timlenmektedir. Şadırvanı ve avlusu, hem ibadet edenlerin hem de günlük işlerini 

sürdüren insanların buluştuğu hareketli bir yerdir. Cami şadırvanının sürekli dolu 

olduğu, yoğun kalabalık nedeniyle bazen geçmenin bile zor olduğu belirtilmekte-

 
23 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 55. 
24 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 55. 
25Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 206-208. 
26 Eyüp Sultan Türbesi’nde adak adama ve kurban kesme âdeti detaylı bilgisi için bk; Nursel Uyaniker, 
Eyüp Sultan Türbesi Etrafında Teşekkül Eden Efsanelerin Tespiti ve İncelenmesi (İstanbul: İstanbul 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010). 



Süleyman Nuri Yağcı 

İstem 46 (2025), 431-456 

440 

dir: “Şadırvanın içi dolu / Kaplamışlar sağı solu / Şol kadar izdiham var ki / Geçmeğe 

bulamam yolu.” 

Aynı zamanda caminin etrafında tütüncüler, baharatçılar, meyve ve sebze 

satıcıları sıralanmış, her biri kendi ürününü sergilemektedir. Manav tezgâhlarında 

armut, erik, vişne ve kiraz gibi meyveler bolca bulunmaktadır: “Tütüncüler dizil-

mişler / Parçacılar düzülmüşler / Manavlarda armut erik / Vişne kiraz ezilmişler.” 

Diğer taraftan yine burada gül suyu ve çiçek suları satan satıcılar, ellerinde gülab-

danlarla dolaşarak müşterilerine ikramda bulunmaktadırlar: “Ödü anberleri yanar 

/ Kimi satar kâğıt fener / Gülâb ile çiçek suyu / Gülâbdanlar elde döner.” 

Alışveriş alanında tablakârlar (seyyar satıcılar) dizilmiş, her biri kendi tez-

gâhında farklı ürünler sunmaktadır. Burada porselenler, cam eşyalar, bardaklar ve 

lüleler gibi kıymetli eşyalar da satılmaktadır: “Türlü türlü fağfurları / Kâse bardak 

billûrları / Gûne gûne lülerler var / Dökülmüştür göz nurları.” Caminin farklı kapıla-

rı farklı esnaf gruplarına açılmaktadır. Bir kapısının Boyacılar diğer kapısının ise 

Karamanlı tüccarlar için olduğu belirtilmektedir. Bu da Osmanlı İstanbul’unun ti-

caret hayatında farklı etnik ve meslek gruplarının bir araya geldiğini göstermekte-

dir: “Sultan Muhammed ummandır / Her türlü şey firavândır / Bir kapısı Boyacılar / 

Bir kapısı Karaman'dır.” 

Cami çevresinde satılan yiyecekler arasında çörek ve makarnalık simit öne 

çıkmaktadır. Özellikle somunun dinin direği kadar sağlam olduğu ifadesi, hem 

onun doyuruculuğunu hem de halk arasındaki yaygın tüketimini göstermektedir: 

“Karaman’dan al çöreği / Biri satar o böreği / Makarnalık simid alın / Somundur 

dinin direği.” 

2.1.2.3. Cami Çevresindeki Sosyal ve Kültürel Yaşam Merkezleri 

Ramazannâme’de camiler ibadetin yanı sıra çevrelerinde inşa edilen sosyal 

yaşam merkezleriyle toplumsal buluşma noktaları olarak ele alınmıştırlar. Kü-

tüphâneler halkın kültürel ihtiyacına cevap verirken, imarethâneler fakirlere ve 

medrese öğrencilerine yemek dağıtılan, sosyal dayanışmanın önemli bir merkezi 

olarak ele alınmaktadır. Bu mekânlarda insanların çeşitli ihtiyaçları giderilirken 

aynı zamanda toplumsal birlik ve beraberlik de güçlendirilmekte, dayanışma kül-

türü yaşatılmaktadır. 

 Ramazannâme’de müstakil olarak kaleme alınan “İmarethâne Faslı”nda27 

Ayasofya Camii’ndeki imarethâneye odaklanılmış ve onun özellikle sosyal işlevleri 

üzerinde durulurken; üzerinde üç kubbesi bulunduğu; “Üstünde var üç kubbeler”, 

kapısının çınar ağacından yapıldığı; “Kapısı tahtası çınar” gibi mısralarla bazı mi-

 
27 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 183-185. 



Ramazannâme Bağlamında Osmanlı İstanbul’unda Mekân Tasavvuru 

İstem 46 (2025), 431-456 

441 

mari özellikleri de verilmiştir. Bu imarethânenin inşasının, insanların dertlerine 

deva olacak ve çevresine ışık saçacak kadar hayırlı bir iş olduğu; “Ehl-i derde devâ 

etti / Âlemi pür-ziyâ etti / Ayasofya Camii’nde / Bir imaret binâ etti” manisiyle ifade 

edilmiştir. Burada medrese talebelerine çorba verildiği ve her Perşembe günü ay-

rıca pilav ile zerde ikram edildiği ise; “İmarete softa düşer / Birer tas çorba düşer / 

Pencişenbeh günlerinde / Pilav ile zerde pişer” mısralarıyla belirtilmiştir. Aynı şe-

kilde, fakirlerin bu mekânda doyurulduğu; “Fukara doyar aşına / Var mı sözün nak-

kaşına” mısralarıyla; imaretin fırınında fodla adı verilen ekmeğin pişirilip öğrenci-

lere dağıtıldığı; “Fodla pişer fırınında / Nân-ı azîz tâliblere” mısralarıyla dile geti-

rilmiştir. Ayrıca aşçıların fukaraya karşı tatlı dilli ve nazik oldukları; “Matbahının 

aşçıları / Fukaraya tatlı dilli” mısralarında, mutfakta ise dörder kollu dev kazanla-

rın bulunduğu “Matbahının hem içinde / Dörder kollu kazanı var” mısralarında ifa-

de edilerek, imarethâne adeta resmedilmiştir. 

Yukarıda bahsi geçen Nuruosmaniye Camii de Ramazannâme’de imaretiyle 

anılan camilerdendir. Caminin hemen yanının imarethâne olduğu ve burada insan-

lara karşılıksız yiyecek dağıtıldığı; “İmâret dürür bir yanı / Fi-sebildir ta’âm nânı” 

mısralarıyla, imaretin karşısında ise yine halkın istifadesine sunulan bir hayır çeş-

mesi olduğu; “Sahibü'l-hayra kıl duâ / Nuş eyle abın daimâ / İmâretin karşısında / 

Bir çeşme olunmuş binâ” manisiyle dile getirilmiştir. 

Cami külliyesi içerisinde inşa edilen kütüphâneler de insanlar için önemli 

bir ilim ve kültür merkezi işlevi görmektedir. Nuruosmaniye Camii kütüphânesinin 

cennet misali çok güzel bir yapı olduğu; “Ayn-ı cennet kitabhâne / Hakka ki düşmüş 

şahâne” mısralarıyla anlatılırken Ayasofya Camii’ndeki kütüphâne ve onun sa-

natkâr elinden çıkmış dolapları ise; “Etrafında dolapları / Kitapla dolu her biri / 

Ortasındaki dolapda / Gösterdi üstad hüneri” manisiyle ortaya konulmuştur. 

2.2. Hamamlar 

Yıkanma, hemen her din ve kültürde yalnızca bedensel temizlikle beraber, 

manevî ve sembolik bir arınmayı da ifade eden köklü bir gelenektir. Bu nedenle 

hamam kültürü, tarih boyunca farklı medeniyetlerde önemli bir yer edinmiştir.28 

Arapçada “ısıtmak” veya “sıcak olmak” anlamına gelen hamm (hamem) kökünden 

türeyen hamam kelimesi, “ısıtan, sıcaklık veren mekân” anlamını taşır. Farsça kar-

şılığı “sıcak su” anlamındaki “germâbe”dir.29  

İlk örneklerine Eski Hindistan, Antik Mısır, Mezopotamya ve Roma uygarlık-

larında rastlanan umumî hamamlar, kişisel temizliğin yanı sıra toplumsal bir fonk-

 
28 M. Kâmil Yaşaroğlu, “Hamam (Fıkıh)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1997), 15/433. 

29 Semavi Eyice, “Hamam”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 
15/402. 



Süleyman Nuri Yağcı 

İstem 46 (2025), 431-456 

442 

siyon da üstlenmiştir. İslam dininde necasetten arınma ve maddî temizlik büyük 

bir önem taşıdığından, İslam toplumları yıkanma kültürüne ve kamusal hamamlara 

özel bir değer atfetmiş, bu yapıları şehir dokusunun ve sosyal yaşamın temel 

mekânlarından biri hâline getirmiştir. Bu doğrultuda, Osmanlı Devleti de hâkim 

olduğu topraklarda çeşitli ölçeklerde çok sayıda umumî hamam inşa ederek, ha-

mam kültürünü yaygınlaştırmış ve geliştirmiştir.30 Fetih sonrası İstanbul’un geli-

şiminde, Osmanlı mimari geleneğine bağlı olarak vakıflar aracılığıyla inşa edilen 

cami, medrese, hamam gibi çok işlevli külliyelerin önemli bir rol oynadığı bilin-

mektedir. Bu bağlamda, külliye mimarisinin vazgeçilmez unsurlarından biri de 

hamamlar olmuştur.31 

Ramazannâme adlı eserde, çoğu müstakil “Hamam Faslı” başlığı altındaki 

manilerde olmakla birlikte, dönemin İstanbul’unda halka hizmet veren toplam 

yirmi dokuz hamamdan söz edilmektedir. Bunlar Haydarpaşa, Hocapaşa, Yedikule, 

Çardaklı, Gece, Vefa, Kadıasker, Şifa, Sırt, İnadiye, Azablar, Tihtab32, Sıçanlı, Zencirli, 

Tiryakiler, Şengül, Hacıkadın, İmrahor, Arpa, Sultanhamamı, Hançerli, Zindandelen, 

Hımar, Ayazpaşa, Balat, Ayvansaray, Fener, Yeni, Yenikapı ve Kandilli hamamları-

dır. Bu hamamlar, sosyal, kültürel ve mimari yönleri ve çeşitli özellikleriyle mani-

lerde zikredilmişlerdir.  

2.2.1. Hamamların Mimari Özellikleri ve Estetik Tasvirler 

Roma ve Bizans dönemlerinden miras alınan hamam geleneği, Osmanlı’da 

gelişerek vakıf sistemine dayalı bir sosyal kurum hâline gelmiştir. Osmanlı hamam 

mimarisi, sıcak-soğuk su dengesi, kubbeli örtü sistemi, ısıtma teknikleri ve estetik 

süslemeler gibi unsurlar üzerinden şekillenmiştir. Genellikle merkezî planlı olarak 

tasarlanan hamamlar, iç içe geçmiş sıcaklık derecelerine sahip bölümleriyle kulla-

nıcıların rahatlığını esas almıştır. Soyunmalık, ılıklık (soğukluk), sıcaklık (halvet) 

ve külhan bölümleri, Osmanlı hamamlarının temel mekânsal organizasyonunu 

oluştururken, bu yapılar süsleme öğeleriyle de dikkat çekmiştir. Çiniler, mermer 

kaplamalar, kubbe altı yıldız pencereleri ve altın yaldızlı lüleler, Osmanlı hamamla-

rını birer mimari sanat eseri hâline getirmiştir.33 İstanbul hamamları yapıldıkları 

yerlerle ilişkili olarak farklı isimler anılmışlardır. Bunlar; saray hamamları, halk 

hamamları, konak/tekke hamamları, okul/hastane hamamları, deniz hamamları, 

 
30 Ahmet Yaşar, “Bir Semte Vefa - Vefa Hamamlari”, Klasik Yayınları, 2009, 341. 
31 Alidost Ertuğrul, “İstanbul Hamamları ve Mimarisi”, Büyük İstanbul Tarihi (İstanbul: İstanbul Büyük 
Şehir Belediyesi Kültür A.Ş., 2015), 8/452. 

32 Ramazannâme’de “Tabutab” olarak zikredilen hamama herhangi bir kaynakta rastlanmamıştır. 
Kanaatimizce “Tihtab Hamamı” muhtemelen okuma veya baskı hatasından dolayı Tabutab şeklinde 
esere dâhil edilmiştir. 

33 Osmanlı hamam mimarisi hakkında detaylı bilgi için bk; Elif Çelik - Ali İşık Aydemir, “Türk Hamam 
Mimarisinin Yapısal ve Mekânsal Özelikleri”, Kent Akademisi 11/2 (15 Haziran 2018), 274-281. 



Ramazannâme Bağlamında Osmanlı İstanbul’unda Mekân Tasavvuru 

İstem 46 (2025), 431-456 

443 

kışla hamamları şeklinde sıralanabilir.34  

Ramazannâme’deki özellikle “Hamamlar Faslı”35 başlığı altındaki manilerde 

konu edilen hamamların bazı mimari özelliklerine de değinilmiştir. “Lüleleri ağzın 

açmış / Üstüne nazır camları” mısralarıyla, hamamda suyun geçtig i, buradan bir 

havuza aktığı musluksuz boru olarak anılan lülelerin kullanımı ve hamamların 

kubbe kısımlarında içerisini aydınlatmak üzere genellikle altıgen şeklinde bulunan 

camlara36 göndermede bulunulmuştur. Küçük Ayasofya Camii yakınında yer alan 

ve aynı zamanda Küçük Ayasofya Hamamı olarak da bilinen37 Çardaklı Hamamı’nın 

oldukça gösterişli bir yapıya sahip olduğu; “Her hamamın var bir nâmı / Çardak-

lı’nın ihtişâmı” mısrasıyla ifade edilmiştir. Vefa Külliyesi bünyesinde, 1476 yılında 

inşa edilen Vefa Camii’nin yanında inşâ edilen38 Vefa Hamamı’nın ise konumu, çev-

resi ve kullanım özellikleri bakımından diğer hamamlara kıyasla daha ayrıcalıklı 

olduğu; ziyaretçilerine sunduğu rahatlık ve konfor sayesinde herkes tarafından 

tercih edildiği; “Vefâ hamamı gâlibdir / Herkes safâya tâlibdir” mısralarıyla ortaya 

konulmuştur.  

Osmanlı hamam mimarisinde, kişinin sağlık ve sıhhatini azami ölçüde ko-

rumayı amaçlayan bir incelik de söz konusudur. İnsan vücudu ani sıcaklık değişim-

lerine maruz kaldığında çeşitli sağlık sorunları yaşayabileceğinden, hamam mima-

risinde bu durumu önleyici bir mekânsal geçiş düzeni oluşturulmuştur. Bu sistem, 

soyunmalık, ılıklık (soğukluk) ve sıcaklık sıralamasıyla birbirinden ayrılarak şekil-

lendirilmiş ve bu şekilde bir yapısal düzenlemeyle kullanıcıların vücut sıcaklıkları-

nı dengeleyerek hamama uyum sağlamalarına olanak tanımıştır. Böylece hamama 

giren kişi de çıkan kişi de belli bir sıralamayla ve vücut sıcaklığını sonraki aşamaya 

göre dengeleyerek dâhil olacağı ortama uyum sağlamış oluyordu. Bu incelikli dü-

şünce, Ramazannâme’de işlenmektedir. Sıcaklık bölümünden ılıklık (soğukluk) 

bölümüne geçen kişinin ani sıcaklık değişiminden etkilenerek üşütmemesi ve hasta 

olmaması için gerekli önlemleri alması gerektiği: “Soğuk hamamda gir kürke / Ba-

tırma kendini çirke” mısralarıyla ifade edilmiştir. 

Eserde en detaylı hamam mimarisi tasviri ise; “Bekçi Hamamı Faslı”39 başlığı 

altında üç mani ile anlatılan Yeni Hamam’dır. Cağaloğlu Hamamı olarak da bilinen 

hamam 1741 tarihinde I. Mahmud tarafından Osmanlı İstanbulu’nun son büyük 

çarşı hamamı olarak inşa ettirilmiş olan ve dönemin barok tarzlarını yansıtan dik-

 
34 Alidost Ertuğrul, “İstanbul Hamamları ve Mimarisi”, 8/457. 
35 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 201-204. 
36 Gürol Tali, “Hamam Kültürü”, Social Mentality And Researcher Thinkers Journal 70 (01 Ocak 2023), 

3343. 
37 Eyice, “Hamam”, 15/424. 
38 Yaşar, “Bir Semte Vefa - Vefa Hamamlari”, 343. 
39 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 227-230. 



Süleyman Nuri Yağcı 

İstem 46 (2025), 431-456 

444 

kat çeken bir yapı olmuştur.40 Yeni Hamam’ın camlarının adeta bir dolunay gibi iç 

mekânı aydınlattığı, halvet (sıcaklık) kısmının ise Türk hamamlarında daha önce 

rastlanmayan şekilde çeşitli isimlerle hücresel bölmelere ayrıldığı ve altın kapla-

malı lülelere sahip olduğu; “Camları güya mâhitâb / Halvetler düzenli elkâb / Altun 

halli lü’leri / Cuş u hurûş etmekte âb” manisiyle ifade edilmiştir. Ayrıca hamamın 

duvarlarında hoş bir görünüm sergileyen bir selsebil bulunduğu, hamam içerisinde 

kahve içmeye mahsus bir bölümün yer aldığı ve hamamın civarında bir bahçesinin 

bulunduğu; “Selsebili duvârında / Kapı kapı karşu kenârında / Hamâm içinde kahve-

si / Bahçesi var kenârında” mısralarıyla anlatılmıştır. Ayrıca müellif, Yeni Hamam’ı 

gezip incelediğini ve bu denli güzel ve eşsiz bir hamama daha önce rastlamadığını 

ifade etmektedir. Diğer hamamlar arasında büyük bir üne sahip olan bu hamamın, 

dünya genelinde dahi bir benzerinin bulunmadığını ise; “Eyledim seyrini tamâm / 

Hamamlar içre pek benâm / Yoktur nazarı âlemde / Görmemiş öyle bir hamâm” mıs-

ralarıyla dile getirmiştir. 

2.2.2. Hamamların Sınıfsal ve Mesleki Kullanımı 

Osmanlı hamamları mimari özellikleri yönüyle, konumları itibari ile ve kul-

lanıcı kesimine göre çeşitli ayrımlara tâbi tutulmuşlardır. Hamamlarda öncelikli 

ayrım, kadınlar ve erkekler arasında belirginleşir. İslami mahremiyet anlayışı ha-

mam mimarisine doğrudan yansımıştır. Bu bağlamda, Osmanlı şehirlerinde ha-

mamlar; çifte hamamlar, yekta (tek) hamamlar ve kuşluk hamamlar olmak üzere 

üç ana başlık altında sınıflandırılmıştır. Çifte hamamlar, kadın ve erkekler için ta-

mamen ayrı bölümlere sahip olan, aynı yapıda fakat birbirinden bağımsız işleyen 

iki ayrı hamamdan oluşan yapılardır. Mimari planlamalarında, mahremiyetin sağ-

lanması adına iki bölümün kapılarının aynı sokağa açılmaması prensibine özen 

gösterilmiştir. Yekta (tek) hamamlar, yalnızca tek bir yıkanma alanına sahip olup, 

günün belirli saatlerinde kadınlara, diğer saatlerinde ise erkeklere hizmet verecek 

şekilde dönüşümlü olarak işletilmiştir. Tek hamamların bir çeşidi olan kuşluk ha-

mamlar ise adını, kuşluk vaktinden itibaren kadınlara hizmet verilmesinden almış-

tır. Genellikle ikamet alanlarında bulunan bu hamamlar, akşamdan sabah namazı-

na kadar erkeklere, kuşluk vaktinden akşam namazına kadar kadınlara açık olacak 

biçimde işletilmiştir.41 

Bu mimari ve cinsiyet temelli sınıflandırmanın yanı sıra, hamamların mesle-

ki gruplar ve toplumsal sınıflar tarafından tercih edilme biçimi de dikkat çekicidir. 

Yine “Hamamlar Faslı”nda geçen manilerde, farklı sosyal statülere ve meslek grup-

 
40 Semavi Eyice, “Cağaloğlu Hamamı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1993), 7/12. 
41 Nahide Şimşir, “XVIII. Yüzyılın Ortalarında İstanbul ve Çevresindeki Hamamların Sosyal ve İktisadî 
Özellikleri”, XVI. Türk Tarih Kongresi, 2015, 6/96-99. 



Ramazannâme Bağlamında Osmanlı İstanbul’unda Mekân Tasavvuru 

İstem 46 (2025), 431-456 

445 

larına hitap eden hamamların varlığı açıkça görülmektedir. Örneğin “Haydarpaşa 

köçekleri / Hocapaşa uşakları / Gayet ile münâsibdir / Yedikule tabakları” mısraları, 

belirli meslek gruplarının belirli hamamlarla özdeşleştirildiğini göstermektedir. 

Benzer şekilde “Kadıasker hamâmı da / Muhzırlara münâsibdir” mısraları, yüksek 

rütbeli bürokratların tercih ettiği hamamların da ayrıcalıklı bir konuma sahip ol-

duğunu işaret eder. Bunlardan başka; “Hacıkadın ergenlere / İmrohor da seyislere / 

Arpa hamâmına dahi / İmrohor olanlar gire” manisiyle eski İstanbul’da sur dışında 

şimdiki Fatih semtinde bulunan İmrahor Hamamı ve Arpa Hamamı’nı seyislerin 

tercih ettiğini, Balat hamamının kürekçiler için, Ayvansaray Hamamı’nın da yel-

kenciler için münasip olduğu; “Balat sezadır kürkçüye42 / Ayvansaray yelkenciye” 

mısralarıyla dile getirilmiştir. Hamamların bu şekilde meslek gruplarına göre ay-

rılması ilk olarak Evliya Çelebi’nin seyahatnamesinde rastlanmaktadır. Fakat o bu 

ayrımı; “Tabiatımızdan dostlar arasında bir latîfe olması için bütün hamamları birer 

esnafa dağıtıp her çeşit sınıfa uygun hamamlar verdik”43 şeklinde açıklayarak bu 

ayrımın aslında bir gerçekliği olmadığına işaret etmiştir. Ramazannâme’de de ha-

mamların meslek gruplarına göre ayrılmasıyla ilgili bu türden bir latifeye yer ve-

rilmekle birlikte, bazı hamamların anılan meslek grubuna mensup kişilerin bulun-

duğu yerlere yakın olması ve bu kişilerin söz konusu hamamları tercih etmesi ba-

kımından, bu latifenin belli ölçüde doğruluk payı taşıdığı söylenebilir. Örneğin; 

Yedikule semtinde yoğunlaşan tabakhâne44 çalışanların Yedikule Hamamı’nı tercih 

etmesi, Osmanlı döneminin en önemli mesire alanlarından biri olan Haydarpaşa 

Çayırını’na45 yakın olan Haydarpaşa Hamamı’nın orada gösteriler yapan köçeklere 

atfedilmesi, padişahın atlarına bakmakla görevli olan mirahurlar için Fatih semtin-

deki İmrahor Hamamı’nın uygun görülmesi dikkat çekicidir. Yine deniz kıyısında 

olan ve Osmanlı’da deniz ulaşımında yelkenci ve kürekçilerin yoğun olarak bulun-

duğu46 bölgede olan Balat ve Ayvansaray Hamamı’nın kürekçilerle yelkencilere 

münasip görülmesi hep bu gerçekliği yansıtmaktadır.  

 
42 Bu ifade “kürkçüye” ve “kürekçiye” ifadelerinin Osmanlı Türkçesi’nde aynı şekilde (كركجي) 
yazılmalarından dolayı hatalı olarak “kürkçü” okunmuş yahut yazılmış olabilir. Zira o dönemde Balat 
ve Ayvansaray kürekli ve yelkenli gemilerle taşımacılık yapılan, bu işlerle iştigal eden kimselerin 
yaşadığı semtlerdendi. Zaten yukarıda Yedikule tabakları ibadesi de geçmiş olduğundan buradaki 
ifadenin sonraki mısra ile bağlantısı da gözetilerek; “kürkçü” yerine “kürekçi” olması ihtimali 
kuvvetlidir.  

43 “Evliyâ Çelebi Seyahatnâme’sinde Üç Başşehrin Suları, Su Yapıları, Su Esnafı”, Zdergisi İstanbul 
(Erişim 14 Nisan 2025), 176. 

44 Ahmet Kala, Debbağlıktan Dericiliğe: İstanbul Merkezi Deri Sektörünün Doğuşu ve Gelişimi (İstanbul: 
Zeytinburnu Belediyesi Yayınları, 2012), 143. 

45 Ali Şükrü Çoruk, “Osmanlı İstanbul’unda Halkın Eğlence Hayatı”, Büyük İstanbul Tarihi (İstanbul: 
İstanbul Büyük Şehir Belediyesi Kültür A.Ş., 2015), 4/298. 

46 Detaylı bilgi için bk; Nejdet Ertug , “Klasi k Do nem Osmanlı I stanbul’unda Deni z Ulaşımı”, Büyük 
İstanbul Tarihi (İstanbul: İstanbul Büyük Şehir Belediyesi Kültür A.Ş., 2015). 



Süleyman Nuri Yağcı 

İstem 46 (2025), 431-456 

446 

2.3. İstanbul’un Kapıları ve Çevresi 

Orta Çağ’ın hemen tüm şehirleri gibi İstanbul da etrafı surlarla çevrili bir ka-

le kenttir. Bu surların içinde kalan kısma suriçi, dışında kalan kısma da surdışı adı 

verilmesindeki sebep de şehrin etrafındaki surlardır. Yüksek surların suriçi ile 

surdışının irtibatını sağlayan, çeşitli yönlerden ve farklı boyutlarda kapıları bu-

lunmak zorundadır. Bu sabah açılıp, akşam güneş batınca kapanan bu kapılar vası-

tasıyla şehri düşmanlara karşı korumak kolaylaşmış, şehre girip çıkanlar da bu 

kapılar vasıtasıyla kontrol edilmiştir. Bizans döneminde inşa edilen ve kenti hem 

karadan hem denizden gelecek saldırılara karşı koruyan, toplamda 20-22 kilomet-

re civarındaki İstanbul surları şehir için kapsamlı bir savunma sistemidir. Bu sur-

lar Kara Surları, Haliç Surları ve Marmara Surları şeklinde üç ana kısımdan oluşur. 

V. yüzyılda Bizans İmparatoru II. Theodosius döneminde inşa edilen yaklaşık 6.5 

kilometre uzunluğundaki Kara Surları (Theodosios Surları), Marmara Denizi kıyı-

sındaki Yedikule'den başlayarak Batıya doğru uzanır ve Haliç kıyısındaki Ayvansa-

ray'da sona erer. Haliçten gelecek olan saldırılara önlem almak amacıyla inşa edi-

len, bazı bölümleri Osmanlı döneminde liman ve tersane ihtiyaçları için yıkılan 

Haliç Surları; kara surlarının bitiş noktasındaki Ayvansaray'dan başlayarak Haliç 

kıyısı boyunca 5.5-6 kilometre uzanır ve Sarayburnu'na kadar devam eder. Mar-

mara Denizi’nden gelen tehditlere karşı yapılmış ve bazı kesimleri zamanla denize 

dolgu yapılmasıyla içerde kalan Marmara Surları ise; Sarayburnu’ndan başlayarak 

Marmara kıyısı boyunca yaklaşık 8-8.5 kilometre güneybatıya uzanır ve Yediku-

le’ye ulaşarak burada kara surlarıyla birleşir. Şehri bir üçgen şeklinde içine alan bu 

surların dışarıya açılan irili ufaklı pek çok kapısı bulunmaktadır.47  

Ramazannâme neşrinde İstanbul’un o dönemde var olan kapıları ve çevresi 

“Kapular Faslı”48 başlığı altındaki 17 mani ile ele alınmıştır. “İstanbul'un kaçtır bâbı 

/ Her kapının var bevvâbı / Ağalarıma bu gece / Versem gerektir cevâbı” manisiyle 

başlayan bu fasılda Kara, Marmara ve Haliç surlarında bulunan yirmi dört kapı ve 

çevresi hakkında çeşitli bilgiler verilmiştir.  

2.3.1. Ramazannâme’de Bahsi Geçen Kara Surlarında Bulunan Kapılar 

Marmara kıyısından başlayarak Haliç’e kadar uzanan kara surları üzerinde 

yer alan bazı kapılar ve çevrelerine dair Ramazannâme’de aktarılan bilgiler, döne-

min İstanbul’una ilişkin önemli sosyal ve mekânsal ipuçları sunmaktadır. “Gayet 

muhkem Yedikule / Bucakbağı meşhur hele” mısralarıyla Yedikule Kapısı’nın sağlam 

yapısına vurgu yapılmakta, kapının çevresinde yer alan ve döneminde ün kazanmış 

 
47 Detaylı bilgi için bk; Semavi Eyice vd., Dersaadet’in Sur Kapıları (İstanbul: Bilnet Matbaacılık ve 
Ambalaj Sanayi A. Ş., 2016); “İstanbul Surları”, İstanbul Surları (Erişim 14 Nisan 2025). 

48 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 241-244. 



Ramazannâme Bağlamında Osmanlı İstanbul’unda Mekân Tasavvuru 

İstem 46 (2025), 431-456 

447 

Bucakbağı bostanlarının varlığına dikkat çekilmektedir. Silivri Kapısı’na ilişkin ola-

rak; “Ziyarettir mezaristan / Etrafı bağ ile bostan / Silivrikapısı’nda hem / Cem’ olur 

harmana dostan” manisi, kapının civarında bağ ve bostanların bulunduğunu, bura-

da bir de mezarlığın yer aldığını ve harman zamanı dost meclislerinin bu bölgede 

toplandığını ifade etmektedir. 

Yenikapı (Mevlanakapı) ile ilgili olarak; “Yenikapı mevlev-hâne / Dedeler baş-

lar devrâne / Pazarertesi Perşembe / Cem’ olur yaran seyrâna” manisinde, bu böl-

gede bir Mevlevîhâne’nin bulunduğu, Mevlevî dervişlerinin özellikle pazartesi ve 

perşembe günleri burada sema ayinleri gerçekleştirdikleri anlaşılmaktadır. Diğer 

bir örnek olarak; “Eğrikapı’da Mumhâne” mısraı, bu kapının civarında mum üretimi 

yapılan atölyelerin yer aldığını ortaya koymaktadır. Topkapı ise; “Bayrampaşa 

bostânları / Cem’ olurlar yarânları / Topkapı da medh olunur / Etrafının seyrânları” 

manisiyle çevresindeki Bayrampaşa bostanları ile birlikte anılmakta ve bu çevre-

nin gezinti ve buluşma alanı olarak kullanıldığına işaret edilmektedir. Son olarak; 

“Edirnekapısı dahi / Zevk bahş eyler irfâna” mısraları, Edirnekapı’nın konumu ve 

çevresindeki yapılarla birlikte kültürel ve entelektüel bir merkez olarak görüldü-

ğünü ifade etmektedir. 49 

2.3.2. Ramazannâme’de Bahsi Geçen Haliç Surlarında Bulunan Kapılar 

Ayvansaray’dan başlayarak Haliç kıyısı boyunca uzanıp Sarayburnu’na ka-

dar devam eden surlar üzerindeki bazı kapılar da Ramazannâme’de hem fizikî ko-

numları hem de etraflarındaki sosyal yapılarla birlikte betimlenmiştir. “Ayvansaray 

hoşça yerdir / Sultansaray'ı anılır” dizeleriyle, kara surlarının Haliç’e kavuştuğu 

noktada yer alan Ayvansaray Kapısı, güzelliğiyle öne çıkan bir mekân olarak anıl-

makta; aynı zamanda “Sultansarayı” olarak da adlandırılarak, muhtemelen civarın-

daki saray ya da önemli yapılara atıfta bulunulmaktadır. “Zeytuncular Unkapanı / 

Balıkçılardır bir yanı / Kundakçılar tüfenkçiler / Cibali’ye kıl seyranı” manisinde, 

Unkapanı çevresi zeytinci ve balıkçı esnafının yoğunlaştığı bir ticaret merkezi ola-

rak betimlenmektedir. Aynı manide Cibali Kapısı çevresinin ise kundakçılar ve tü-

fenkçiler gibi askerî malzeme üreticileriyle anılması, bu kapıların yalnızca geçiş 

noktası değil, aynı zamanda meslekî kümelenmenin gözlendiği zanaat ve ticaret 

merkezleri olduğunu da ortaya koymaktadır. 

Bir diğer manide; “Yenikapı'da var hamâm/ Ayakapısı da tamâm / Petrekapı-

sı kilise / Fener’in kumudur bed-nâm” dizeleriyle, yabancıların yoğun olarak yaşadı-

ğı bölgelerden Ayakapısı, Petrekapısı ve Fener Kapısı birlikte anılmıştır. Petrekapı-

sı, Bizans dönemi kiliselerine yakınlığıyla ilişkilendirilirken; gayrimüslim yerleşim 

bölgelerinden biri olan Fener Kapısı çevresi ise “bed-nâm” (kötü şöhretli) nitele-

 
49 Kara kapıları hakkında detaylı bilgi için bk; Eyice vd., Dersaadet’in Sur Kapıları, 57-113. 



Süleyman Nuri Yağcı 

İstem 46 (2025), 431-456 

448 

mesiyle, muhtemelen dönemin toplumsal algısını yansıtan bir bakış açısıyla betim-

lenmiştir. Haliç kıyısında kereste ticaretinin yapıldığı bir bölge olan50 Odunkapı; 

“Odunkapısı yanları / Keresteci dükkânları” dizeleriyle tanımlanırken; Ayazmakapı 

ise özellikle yaz aylarında faal olan pekmezci dükkânlarıyla birlikte anılmaktadır: 

“Ayazmakapısı’nın da / Pekmezci yaz dükkânları”. “Geçince Balıkpazârı / Ketecilerle 

attârı / Zindankapısı aşikâr / Balmumcular ider kârı” manisinde ise Balıkpazarı 

Kapısı, keteci ve attar gibi meslek gruplarının bulunduğu bir merkez olarak betim-

lenirken, Zindankapı bilinen bir geçiş noktası olarak anılmakta, çevresinde bal-

mumu üretimi yapan dükkânların bulunduğu ifade edilmektedir.  

Son olarak, Sarayburnu’nda Haliç’e nazır yalıların yer aldığı sahil şeridinde 

konumlanan Bahçekapı; “Bahçekapısı âlîdir / Sarayburnu hoş yalıdır / Yalı köşkü 

bahre nâzır / Anda cennet misâlidir” manisiyle tanıtılmaktadır. Bu mısralarda kapı-

nın konumu ve çevresindeki doğal güzellikler vurgulanmakta; Sarayburnu’ndaki 

yalı köşklerinin zarafeti ve bölgenin cenneti andıran manzarası estetik bir dille 

yansıtılmaktadır.51 

2.3.3. Ramazannâme’de Bahsi Geçen Marmara Surlarında Bulunan Ka-

pılar 

Marmara surları, Sarayburnu’ndan başlayarak Marmara kıyısı boyunca uza-

nır ve Yedikule’de kara surlarıyla birleşir. Bu hat üzerinde yer alan bazı kapılar da 

Ramazannâme'de, bulundukları konumlar ve çevresel özellikleriyle birlikte anıl-

mıştır. Sarayburnu ile Kumkapı arasında yer alan Ahırkapı, Bizans ve Osmanlı dö-

nemlerinde saraya ait ahırların bulunduğu bölgede konumlandığı için bu adla 

anılmıştır. Eserde geçen; “Ahırkapı’da olunur / Bahr-i Sefîd’in seyrânı” dizeleri, bu 

kapının Marmara Denizi’ne bakan manzaralı bir konumda yer aldığını ve deniz 

kıyısında hoşça vakit geçirilen bir seyranlık alanı olduğunu ima etmektedir. İsmini 

yan tarafında bulunan burçlardan birinin 1532 yılındaki depremde çatlamış olma-

sından alan52 Çatladıkapı ise; “Çatladıkapı'nın yânı / Seyr eyle Cündî Meydânı” mıs-

ralarıyla Osmanlı döneminde cirit gösterileriyle tanınan ve halk arasında “Cinci 

Meydanı” olarak da bilinen Cündî Meydanı’na yakınlığıyla ele alınmıştır.53 Balıkçı-

lık ve meyhâneleriyle bilinen54 kıyı kapısı Kumkapı ise; “Kumkapı da hoşca yerdir / 

Etraf(ı) çoğu kâfirlerdir / Bezm ehli anda zevk eder / Ehl-i dile mu'teberdir” dizele-

 
50 Eyice vd., Dersaadet’in Sur Kapıları, 124. 
51 Haliç surlarında bulunan kapılar hakkında detaylı bilgi için bk; Eyice vd., Dersaadet’in Sur Kapıları, 

113-130. 
52 Eyice vd., Dersaadet’in Sur Kapıları, 137. 
53 Reşat Ekrem Koçu, “Cinci Meydanı”, İstanbul Ansiklopedisi (İstanbul: Tan Matbaası, 1958), 7/3580-

3581. 
54 Selin Birgül Geçer - Elif Mıhçıoğlu Bilgi, “İstanbul’da Tarihi Kumkapı’nın Son Yirmi Yıldaki Fiziksel 
Değişimi (1994-2013)”, İdealkent 8/22 (31 Mayıs 2017), 512-513. 



Ramazannâme Bağlamında Osmanlı İstanbul’unda Mekân Tasavvuru 

İstem 46 (2025), 431-456 

449 

riyle bu kapı etrafında genelde yoğun Rum nüfusunun yaşadığına55, bölgenin zevk, 

eğlence ve gönül eğlendirme mekânı olduğuna atıfta bulunulmuştur. Çevresinin 

Ermeni semtleriyle çevrili olması, yoğun Ermeni nüfusu56 ve bu kimselerin işlettiği 

meyhânelerden ötürü olacak ki Narlıkapı Ramazannâme’de; “Ey benim ağam efen-

dim / Narlıkapı'yı almam dile” mısralarıyla anılmıştır. Marmara kıyısında, güzel 

manzarasıyla, kıyıdaki eğlence meclisleriyle ve sosyal yaşantısının zenginliği ile 

meşhur olan Samatya ve Davutpaşa Kapıları; “Samatya'da cem’ olurlar / Seyrine 

âlem gelirler / Davutpaşa iskelesi / Zevkini âlem bilirler” manisiyle ele alınmıştır. 

“Yenikapı'ya varılır / Oduna çeki kurulur” dizelerinde ise Bizans’ın Haliçten sonraki 

ikinci büyük limanının olduğu muhitte yer alan57 Yenikapı; yakınındaki iskeleden 

odun ticareti yapılmasıyla Ramazannâme’ye dâhil edilmiştir.58  

2.4. İstanbul’un Merkezi ve Beldeleri 

Osmanlı Dönemi’nde İstanbul’un nahiye ve mahalle yapısının merkezî oda-

ğını, Haliç, Marmara Denizi ve kara surlarıyla çevrelenmiş olan tarihî yarımada, 

yani nefs-i İstanbul ya da Dersaadet olarak anılan bölge oluşturmaktadır. Bu alan, 

Osmanlı döneminde kentsel, idarî ve sembolik merkez işlevi görmüştür. “Belde-i 

Tayyibe” ifadesiyle de yüceltilen bu merkezî alanın yanı sıra, kadılık birimleri şek-

linde teşkilatlanmış ve zamanla şehir dokusuyla bütünleşmiş olan Galata, Eyüp ve 

Üsküdar bölgeleri ise, “Bilâd-ı Selâse” (üç belde) adıyla anılmakta ve İstanbul’un 

idarî-topoğrafik bütünlüğünün tamamlayıcı unsurları olarak değerlendirilmekte-

dir.59 

Cumhuriyet’in ilk yıllarında, İstanbul vilayeti İstanbul (Merkez), Adalar, Ba-

kırköy, Beyoğlu, Çatalca, Şile ve Üsküdar olmak üzere yedi kazadan oluşuyordu. 

1930’lu yıllara gelindiğinde ise İstanbul’un on beş kazadan oluştuğu bilinmektedir. 

Bu kazalar alfabetik sırasıyla; Adalar, Bakırköy, Beşiktaş, Beykoz, Beyoğlu, Çatalca, 

Eminönü, Fatih, Kadıköy, Kartal, Sarıyer, Silivri, Şile, Üsküdar ve Yalova kazaları-

dır.60 Günümüzde ise, Yalova’nın 1995 yılında il statüsü kazanması dışında, 1950 

ve 1980 yıllarındaki yoğun iç göç dalgalarının etkisiyle İstanbul’daki hızlı nüfus 

artışı yeni yerleşim alanlarının oluşmasına sebebiyet vermiş; bu demografik ve 

 
55 Geçer - Bilgi, “İstanbul’da Tarihi Kumkapı’nın Son Yirmi Yıldaki Fiziksel Değişimi (1994-2013)”, 512. 
56 Teni  Batar, I  stanbul Ermeni Kiliseleri Üzerine Bir Araştırma ve Narlıkapı Surp Hovhannes Ermeni 
Kilisesi (eski Narlıkapı Ermeni Hastanesi) (İstanbul: Yıldız Teknik Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 
2007), 46-49. 

57 Eyice vd., Dersaadet’in Sur Kapıları, 139. 
58 Marmara surlarında bulunan kapılar hakkında detaylı bilgi için bk; Eyice vd., Dersaadet’in Sur 
Kapıları, 131-141. 

59 Mehmet Ganatar, “I stanbul’un Nahi ye ve Mahalleleri  (1453-1923)”, Büyük İstanbul Tarihi (İstanbul: 
İstanbul Büyük Şehir Belediyesi Kültür A.Ş., 2015), 3/218. 

60 Cemalettin Şahin, “I stanbul’un I lçeleri ”, Büyük İstanbul Tarihi (İstanbul: İstanbul Büyük Şehir 
Belediyesi Kültür A.Ş., 2015), 3/246. 



Süleyman Nuri Yağcı 

İstem 46 (2025), 431-456 

450 

mekânsal dönüşüm, idarî yapıların yeniden düzenlenmesini beraberinde getirmiş-

tir. Bu süreçte, bahsi geçen kazalardaki bazı semtler müstakil ilçe statüsü kazanmış 

ve böylece İstanbul’daki ilçe sayısı otuz dokuza ulaşmıştır.61  

Ramazannâme’de üçü müstakil olmak üzere İstanbul’daki pek çok kaza, na-

hiye ve mahalle, ön plana çıkan çeşitli özellikleriyle manilere konu edilmişlerdir.  

2.4.1. Ramazannâme’de Müstakil Olarak Mani Konusu Edilen Beldeler 

Belde-i Selâse içerisinde yer alan Üsküdar ve Eyüp, Ramazannâme’de müs-

takil başlıklar altında ele alınırken; bu üç belde arasında yer almayan ancak Os-

manlı döneminde mesire ve sayfiye yeri olarak öne çıkan Beykoz da eserde müsta-

kil bir manzume ile konu edilmiştir. Sur dışında yer alan ve İstanbul’un tarihî kaza-

larından biri olan Üsküdar, Ramazannâme’de “Fasl-ı Üsküdar” 62 başlığı altında ele 

alınmakta; beldenin payitahtın tam karşısında yer aldığı; “Payitahtın karşısında / 

Bir hoşça yerdir Üsküdar” mısrasıyla ifade edilmektedir. Eşsiz bir güzelliğe sahip 

olduğu ve adeta Allah tarafından özel olarak yaratıldığı; “Rûy-i zeminde misli yok / 

Yerinde halk etmiş Bârî” mısralarıyla belirtilirken, bazı kimselerin Üsküdar topra-

ğını Kâbe toprağına benzettiği de; “De(di)ler Kâ‘be toprağı / Gûyâ ki cihânın bağı” 

mısralarıyla dile getirilmiştir. Sonrasında şair, okuyucusunu; “Azimet edip seyrâna 

/ Çıkalım bağ u bostâna /Hele gör Şemsipaşa’nın / Zevki hayat verir câna” şeklinde 

Üsküdar’ın bağlarına çağırır. Bu bağlamda ilerleyen mısralarda Şemsipaşa, Ayaz-

ma, Doğancılar, Harmanlık, Kapulıbağ, Kavak, Kadıköy, Fenerbahçe, İbrahimağa 

Çayırı ve Ayrılıkçeşmesi gibi noktalar zikredilir. Bu yerler genellikle kıyı şeridinde-

ki bağlık ve halkın sıklıkla ziyaret ettiği mesire mekânlardır. Müellif buralarda ge-

zenlerin halı serip seccade yayarak huzur içinde zaman geçirdiğini; “Kadıköy’üne 

erelim / Fenerbağçesi’ni görelim / Döşensin halı seccâde / Biraz anda zevk sürelim” 

manisiyle anlatır. Üsküdar’ın bahar ve bağ mevsiminde oldukça canlı, renkli ve 

kalabalık olduğu ise; “Taraf taraf seyrânı var / Hoş görülür devrânı var / Bağ vak-

tinde Üsküdar’ın / Ehl-i dile unvânı var” şeklinde dile getirir.  

“Eyyüb Faslı”63 başlığıyla Belde-i Selâse’nin manevî merkezi olarak öne çıkan 

Eyüp kazası, Ramazannâme’de yine müstakil bir manzume ile ele alınmakta; hem 

dinî bir merkez olması, hem de sosyal canlılığı yönüyle detaylı biçimde işlenmek-

tedir. Müellif, okuyucuya Eyüp Sultan’ı anlatırken onu adeta bir irfan meclisine 

davet eder: “Halkı seyrâna varalım / Bezm-i irfâna varalım / Eyleyelim ziyâretin / 

Eyyüb Sultan’a varalım”. Bu mısralar Eyüp’ün sıradan bir semt olmadığını, halk 

nezdinde dinî bir ziyaretgâh ve toplumsal buluşmanın merkezi olduğunu da gös-

 
61 Şahin, “I stanbul’un I lçeleri ”, 3/247. 
62 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 144-146. 
63  Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 254-256. 



Ramazannâme Bağlamında Osmanlı İstanbul’unda Mekân Tasavvuru 

İstem 46 (2025), 431-456 

451 

termektedir. Ayrıca; “Cum’alar olur seyrânı / Cem olur cümle yârânı / Eyyüb Sultan 

türbesinde / Keselim biz de kurbânı” manisiyle Cum’a günleri halkın akın akın Eyüp 

Sultan’a giderek ziyaret ettiği, kurbanlar kestiği ve dua ettiği belirtilir. Manzume-

nin ilerleyen bölümlerinde; “Eyyüb içi gerçi darlık / Bahçeler ayvalık narlık” mısra-

larıyla Eyüp’ün dar bir yerleşkeye sahip olduğunu, burada genellikle ayva ve nar 

bahçelerinin bulunduğu ifade edilmektedir. Eyüp, sadece kutsal bir ziyaret yeri 

değil; “Havada gör nice yazı / Kaymakçılar eder nazı / Şeytan çarşısında dahi / Ya-

parlar envâ’i sâzı” ve “Bardakları gûne gûne / Görenler döner mecnûna / Uşaklara 

tef alalım / Tanburu benzer kaanuna” manilerinden de anlaşılacağı üzere türlü eğ-

lencelerinin gösterildiği, pazarlarında kaymakçıların, çömlekçilerin, oyuncakçıların 

bulunduğu canlı bir sosyal alandır. Bütün bu güzelliklerinin yanında müellifin; “Bu-

yur dükkâna çelebi / Cızbız kebabı yer isen” mısraları Eyüp’ün ruhun yanında bede-

ni de doyuran bir mekân olduğunu göstermektedir. 

Ramazannâme’de Belde-i Selâse’ye dâhil olmamasına rağmen “Beykoz Fas-

lı”64 şeklinde müstakil bir başlıkla işlenen Beykoz, ilk olarak meşhur olan çeşmesi 

ve onun sanatsal özellikleriyle ele alınmıştır: “Yaptılar ol çeşmesârı / Kodular güzel 

asârı / Üstünü kubbe ettiler / Lüleleri oldu câri”. Ardından; “Kıl nazar türlü elvâna / 

Dolandı la’le mercâna / Va’z eylediler önüne / Mermer direk altı dâne.” manisinden 

hareketle Beykoz’un, Boğaziçi’nin hem doğal güzellikleri hem de mimarî yapılarıy-

la ön plana çıkan bir mesire alanı olduğu ortaya konulur. Beykoz’un tabiat manza-

ralarıyla bezeli, oldukça keyifli ve halkın çok rağbet ettiği bir eğlence ve dinlence 

yeri olduğu ise; “Haddi hesabı yoğ idi / Beykoz seyrine gidenin” ve “Kiraz mevsimin-

de âlem / Beykoz seyrine giderler” mısralarından anlaşılmaktadır. Fetihten sonra 

İstanbul’un ilk bahçesi olan ve “Bahçe-i Beykoz” adıyla da anılan Tokatköy’deki 

Tokat Bahçesi, sonraki dönemlerde içerisine inşa ettirilen çeşme, havuz ve kasır-

larla meşhur olmuştur.65 Bu durum müellif tarafından; “Tokadda ne var der isen / 

Varıp safâsın sürsen / İki dâne havuz vardır / Ne ra’nâdır bakıp görsen” ve “Görünür 

çağlağanı da / Akarsu çeşme yanında / Bir acayib köşk yapılmış / İki havzun meya-

nında” manileriyle okuyucuya aktarılmıştır.  

2.4.2. Dersaadetteki Çarşı ve Pazar Mekânları 

Aslı Farsça “bâzâr” olan kelime, sözlükte “alıcı ve satıcıların ticaret amacıyla 

belli zamanlarda bir araya geldikleri, genellikle açık alanda kurulan kamuya açık 

mekân” anlamına gelir. Pazar kavramı, bu yönüyle haftalık ya da dönemsel olarak 

kurulan geçici ticaret alanlarını ifade ederken; “çarşı” kelimesi ise daha çok kalıcı 

dükkânların sıralandığı, üstü kapalı veya yarı açık biçimde düzenlenmiş, belirli bir 
 

64 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 97-99. 
65 Nurhan Atasoy, “İstanbul Bahçeleri”, Büyük İstanbul Tarihi (İstanbul: İstanbul Büyük Şehir Belediyesi 
Kültür A.Ş., 2015), 4/567. 



Süleyman Nuri Yağcı 

İstem 46 (2025), 431-456 

452 

esnaf topluluğuna ait işlevsel ve mimari bir yapılanmayı tanımlar.66 Osmanlı şehir 

yapısında çarşılar genellikle cami, han ve bedesten gibi merkezi yapılar etrafında 

teşekkül ederken67; her türlü mal ve eşya satılan dig er pazar yerleri ise haftanın 

yedi gününde belirli mahallerde kuruluyordu. 68 En önemli çarşı ve pazar mekânla-

rı, İstanbul’un suriçi olarak bilinen Dersaadet bölgesindeydi. Bizans döneminden 

itibaren önemli bir ticaret merkezi olan İstanbul’un, Kapalıçarşı’dan başlayarak 

Eminönü ve Haliç kıyılarına kadar uzanan bölgesi, Osmanlı döneminde de bu işle-

vini sürdürmüştür.69 Tarihsel süreçte çarşı ve pazarlar, yalnızca mal ve hizmet 

alışverişinin gerçekleştirildiği ekonomik alanlar olmakla beraber, toplumların sos-

yo-kültürel dokusunu şekillendiren kamusal mekânlar olarak da önemli roller üst-

lenmiştir. Antik dönem agoralarından İslam şehirlerindeki bedesten ve arastalara, 

Osmanlı mahalle pazarlarından modern kentlerin haftalık semt pazarlarına kadar 

uzanan bu tarihsel süreklilik, çarşı ve pazarların gündelik hayatın vazgeçilmez bir 

parçası olduğunu göstermektedir. Özellikle Osmanlı şehir kültüründe çarşılar; es-

naf dayanışması, mesleki aidiyet, ahilik ahlâkı ve vakıf anlayışı etrafında şekillen-

miş, bu yapılar sadece tüketimin değil, aynı zamanda iletişim, haberleşme, eğlence 

ve hatta siyasi sohbetlerin gerçekleştiği sosyal mekânlar hâline gelmiştir.70 Bu bağ-

lamda çarşı ve pazarlar hem mekânsal hem de toplumsal bir örgütlenme modeli 

olarak incelenmeye değerdir.  

Reşat Ekrem Koçu’nun İstanbul Ansiklopedisi’nde ismi çarşılar arasında zik-

redilen Eminönü semtindeki Ketenciler Çarşısı71 Ramazannâme’de; “Ketenciler 

Faslı”72 başlığı altında müstakil olarak ele alınmakla beraber, maniler içerisinde 

yeri geldikçe İstanbul’daki pek çok çarşıdan söz edilmiştir. Müellif Ketenciler Çar-

şısı’nın eşsiz mimari güzelliklerinden bahsederken; “Çok ziynetli mahal gördüm / 

Cümlesini güzel gördüm / Ketenciler çarşısını / Gayetle bî-bedel gördüm” ve “Türlü 

türlü oymaları / Ben unuttum saymaları / Gûne gûne askılar var / Her köşeye koş-

maları” manilerini dile getirmiştir. Ayrıca çarşı çevresindeki tabiat güzellikleri de; 

“Gümrükönünün haleti / Gayetle çoktur ziyneti / Çepçevre al yeşil selvi / Meydana 

 
66 Cengiz Kallek, “Pazar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 

34/194. 
67 Semavi Eyice, “Bedesten”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 

5/303. 
68 Tug ba Kara, “III. Ahmed Devri nde Sur I çi  I stanbul: Yerleşi m Alanları ve Di g er Alanları Dag ılımı”, 
Studies of The Ottoman Domain (Osmanlı Hâkimiyet Sahası Çalışmaları) 6/11 (31 Ağustos 2016), 144. 

69 Resul Köse vd., Dünden Bugüne Tarihi İstanbul Çarşıları (İstanbul: Türkiye Turing ve Otomobil 
Kurumu, 2018), 219. 

70 Osmanlı’da çarşı ve pazarlar hakkında daha detaylı bilgi için bk; Köse vd., Dünden Bugüne Tarihi 
İstanbul Çarşıları; Mehmet Sait Şahinalp - Veysi Günal, “Osmanlı Şehircilik Kültüründe Çarşı 
Sisteminin Lokasyon ve Çarşı Içi Kademelenme Yönünden Mekânsal Analizi”, Milli Folklor 12/93 
(2012), 149-168. 

71 Reşat Ekrem Koçu, “Çarşı/Çarşılar”, İstanbul Ansiklopedisi (İstanbul: Tan Matbaası, 1958), 7/3764. 
72 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 299-301. 



Ramazannâme Bağlamında Osmanlı İstanbul’unda Mekân Tasavvuru 

İstem 46 (2025), 431-456 

453 

vermiş şöhreti” manisi zikredilmiştir.   

Ramazannâme adlı eserde, “Zahire Faslı”nda bekçinin pirinç almak üzere 

gittiği yer olarak Fatih sınırları içerisindeki Mercan ve burada bulunan Uzun Çarşı 

zikredilir. Bu durum; “Bekçi davrandı merdâne / Seğirtti vardı Mercân’a / Ramaza-

na pirinç aldı / Binikiyüzelli dâne” 73 manisiyle ifade edilmiştir. Uzun Çarşı’nın de-

vamında yer alan Tahtakale Çarşısı; “Uzunçarşıda dayanmış / Sehilce uykuya varmış 

/ Ayağından sürümüşler / Tahtakala’da uyanmış”74 mısralarıyla anlatılır. Eminö-

nün’de ismiyle müsemma bir biçimde halkın balık ihtiyacını karşılayan Balıkpazarı 

ise; “Geçince Balıkpazarı / Ketecilerle attârı / Zindankapısı âşikâr / Balmumcular 

ider kârı”75 manisiyle aktarılmıştır. Nâdir, eski, yeni kitapların satıldığı Kapalı Çar-

şı'nın Fesçiler Kapısı ile Beyazıt Camii arasındaki bölgesinde yer alan76 Sahaflar 

Çarşısı; “Vardım baktım sahâflara / Sözüm yoktur esnâflara / Mest pabuç lâzım gel-

di / Sapıverdim kavâflara”77 mısralarıyla; Saraçhâne Çarşısı ise, “Size sezâ saraç-

hâne / Hoşça idi kavafhâne / Vardım temaşâ eyledim / Hele nazik simkeşhâne”78 

manisiyle tanıtılmıştır. Kullanılmış ya da bozuk eşyaların satıldığı79 Batpazarı; 

“Edirne’nin Atpazarı / İstanbul’un Batpazarı / Bursa’nın Tahılpazarı / Edirne Bursa 

İstanbul”80 manisiyle zikredilirken, ev kadınlarının gündelik ihtiyaçlarını temin 

ettiği81 Avratpazarı ise; “Erken kalkar olsa pazar / San’atına eyler nazar / Avrat 

pazarına varıp / Kuşbazlık eyleyip gezer”82 manisiyle tasvir edilmiştir. 

Sonuç 

Ramazannâme türü, Osmanlı edebiyatında Ramazan ayının sosyal, dinî ve 

kültürel yönlerini kayda geçiren özgün bir anlatı formu olarak, yalnızca manzum 

dinî öğütlerin ötesinde bir işlev üstlenmiştir. Bu türdeki eserler, halkın ibadet şe-

killerinden iftar âdetlerine, eğlence anlayışından gündelik alışkanlıklara kadar ge-

niş bir çerçevede bilgi sunar. Bu yönüyle Ramazannâmeler, bir devrin dinî atmofe-

rininin yanında; şehir hayatını, günlük yaşam biçimlerini ve toplumsal değerleri de 

yansıtan folklorik birer bellek metin işlevi görürler. Ramazan ayı etrafında şekille-

nen bu tür eserler, aynı zamanda Osmanlı şehir yaşamının bir panoramasını çizer; 

böylece dönemin kültürel ve mekânsal zihniyet dünyasına da ışık tutarlar. 

 
73 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 59. 
74 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 211. 
75 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 242. 
76 Köse vd., Dünden Bugüne Tarihi İstanbul Çarşıları, 261. 
77 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 181. 
78 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 295. 
79 Şahinalp-Günal, “Osmanlı Şehircilik Kültüründe Çarşı Sisteminin Lokasyon ve Çarşı İçi Kademelenme 
Yönünden Mekânsal Analizi”, 167. 

80 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 267. 
81 Özkan Ertuğrul, “Avrat Pazarı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1991), 4/125. 
82 Amil Çelebioğlu, Ramazannâme, 93. 



Süleyman Nuri Yağcı 

İstem 46 (2025), 431-456 

454 

Âmil Çelebioğlu’nun neşretmiş olduğu Ramazannâme, bu geleneğin ilk ve en 

dikkate değer örneklerinden biridir. Eserde İstanbul’un Ramazan ayındaki atmos-

feri, yalnızca dinî merasimler ya da gündelik hayatın akışı üzerinden değil; semtler, 

yapılar, mesire yerleri ve camiler gibi mekânsal öğelerle birlikte betimlenmiştir. 

Çelebioğlu’nun eserinde Eyüp’ten Beşiktaş’a, Bayezid’den Üsküdar’a kadar birçok 

semt, Ramazan vesilesiyle farklı anlam derinlikleri kazanır. Cami avlularında kuru-

lan mahyalar, meydanlarda yapılan orta oyunları, türbe ziyaretleri ve pazar yerle-

rindeki hareketlilik; İstanbul’un Ramazan ayı boyunca sosyal ve kültürel dönüşü-

münü takip edebilmek açısından önemlidir. Bu durum, Ramazannâme’yi bir Rama-

zan tasviri olmaktan çıkararak, aynı zamanda bir şehir hafızasına dönüştürür. 

Bunun yanında Ramazannâme neşri, Osmanlı İstanbul’unun mekânsal kur-

gusunu da yansıtan kıymetli bir kaynaktır. Eserde geçen camiler, hamamlar, çarşı 

ve pazar yerleri, sur kapıları, mesire alanları, saraylar dekoratif bir arka plan ol-

makla beraber, toplumsal alışkanlıkların görünür hâle geldiği canlı sahnelerdir. Bu 

yönüyle Ramazannâme, şehirdeki fiziksel yapıları maniler vasıtasıyla betimlerken, 

aynı zamanda onların toplumsal işlevlerini, tarihsel kökenlerini ve halkın zihnin-

deki çağrışımlarını da aktarma çabasındadır. Bu bağlamda Ramazannâme, mekân 

kavramının, fiziksel varlığın ötesinde; tarihî, kültürel ve sembolik katmanlarla örü-

lü bir anlatı nesnesi olduğunu ortaya koyar. Dolayısıyla eser, Ramazan ayı özelinde 

şekillenen İstanbul tahayyülünü anlamak kadar, Osmanlı toplumunun şehirle kur-

duğu anlam ilişkisini çözümlemek açısından da önemli bir kaynak olarak ön plana 

çıkmaktadır. 

Sonuç olarak, Ramazannâme, XVIII. yüzyıl Osmanlı İstanbul’unun sosyo-

kültürel hayatını geniş bir perspektifle ele alan, toplumsal yapının ve gündelik ya-

şam biçimlerinin izini süren önemli bir kaynak eserdir. Eser, dönemin Osmanlı 

şehir yaşamının genel karakteristiğini anlamak açısından oldukça kıymetli veriler 

sunmaktadır. Bu yönüyle Ramazannâme, Osmanlı İstanbul’unun çok katmanlı ya-

pısını ortaya koyan ve dönemin günlük hayatını edebî bir üslupla belgeleyen 

önemli metinlerden biri olarak değerlendirilmektedir. Aynı zamanda eser, geçmiş-

le günümüz arasındaki mekânsal, toplumsal, sosyal ve kültürel değişimi takip etme 

imkânı sunması yönüyle yeni çalışmalara da kapı aralamaktadır. 

Funding / Finansman: This research received no external funding. / Bu araştırma herhangi 

bir dış fon almamıştır. 

Conflicts of Interest / Çıkar Çatışması: The author declare no conflict of interest. / Yazar, 

herhangi bir çıkar çatışması olmadığını beyan eder. 

  



Ramazannâme Bağlamında Osmanlı İstanbul’unda Mekân Tasavvuru 

İstem 46 (2025), 431-456 

455 

Kaynakça  

Acun, Fatma. “A Portrait of the Ottoman Cities”. Muslim World 92 (2002), 255-285. 
Ahmet Kala. Debbağlıktan Dericiliğe: İstanbul Merkezi Deri Sektörünün Doğuşu ve Gelişimi. 

İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi Yayınları, 2012. 
https://www.ahievran.org/tr/kitapdetay/debbagliktan-dericilige-istanbul-merkezi-
deri-sektorunun-dogusu-ve-gelisimi/205668 

Ali Şükrü Çoruk. “Osmanlı İstanbul’unda Halkın Eğlence Hayatı”. Büyük İstanbul Tarihi. C. 4. 
İstanbul: İstanbul Büyük Şehir Belediyesi Kültür A.Ş., 2015. 

Aliağaoğlu, Alpaslan - Uğur, Abdullah. “Osmanlı Şehri”. Süleyman Demirel Üniversitesi Fen-
Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi 38 (25 Ağustos 2016), 203-226. 

Alidost Ertuğrul. “İstanbul Hamamları ve Mimarisi”. Büyük İstanbul Tarihi. C. 8. İstanbul: 
İstanbul Büyük Şehir Belediyesi Kültür A.Ş., 2015. 

Amil Çelebioğlu. Ramazannâme. İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1995. 
Atasoy, Nurhan. “I  stanbul Bahçeleri ”. Büyük İstanbul Tarihi. C. 4. İstanbul: İstanbul Büyük 

Şehir Belediyesi Kültür A.Ş., 2015.  
Barbarosoğlu, Fatma. Ramazannâme. Profil Kitap, 2020. 
Batar, Teni . I  stanbul Ermeni Kiliseleri Üzerine Bir Araştırma Ve Narlıkapı Surp Hovhannes 

Ermeni Kilisesi (eski Narlıkapı Ermeni Hastanesi). İstanbul: Yıldız Teknik Üniversitesi, 
Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

Çavuşoğlu, Raşit. “Merhabâ İle Elvedâ Arasında Bir Mâh-ı Gufrân: Prizrenli Hacı Ömer 
Lutfî’nin Ramazaniyesi”. Rize İlahiyat Dergisi 26 (20 Nisan 2024), 133-166. 
https://doi.org/10.32950/rid.1400551 

Çelik, Elif - Aydemir, Ali İşık. “Türk Hamam Mimarisinin Yapısal ve Mekânsal Özelikleri”. 
Kent Akademisi 11/2 (15 Haziran 2018), 274-281. 

Ertuğrul, Özkan. “Avrat Pazarı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 4/125. İstanbul: 
TDV Yayınları, 1991. 

Eyice, Semavi. “Bedesten”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 5/302-311. İstanbul: 
TDV Yayınları, 1992. 

Eyice, Semavi. “Cağaloğlu Hamamı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/12-13. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Eyice, Semavi. “Cami (Mimari Tarihi)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/56-90. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Eyice, Semavi vd. Dersaadet’in Sur Kapıları. İstanbul: Bilnet Matbaacılık ve Ambalaj Sanayi A. 
Ş., 2016. 

Eyice, Semavi. “Eyüp Sultan Külliyesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 12/9-12. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Eyice, Semavi. “Hamam”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/402-430. İstanbul: 
TDV Yayınları, 1997. 

Ganatar, Mehmet. “I stanbul’un Nahi ye ve Mahalleleri  (1453-1923)”. Büyük İstanbul Tarihi. C. 
3. İstanbul: İstanbul Büyük Şehir Belediyesi Kültür A.Ş., 2015. 
https://istanbultarihi.ist/84-istanbulun-nahiye-ve-mahalleleri-1453-
1923?q=istanbulda%20yerle%C5%9Fim 

Geçer, Selin Birgül - Bilgi, Elif Mıhçıoğlu. “İstanbul’da Tarihi Kumkapı’nın Son Yirmi Yıldaki 
Fiziksel Değişimi (1994-2013)”. İdealkent 8/22 (31 Mayıs 2017), 510-537. 

Günay, Hacı Mehmet. “Ramazan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 34/433-435. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

Kallek, Cengiz. “Pazar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 34/194-203. İstanbul: TDV 
Yayınları, 2007. 

Kara, Tug ba. “III. Ahmed Devri nde Sur I çi  I stanbul: Yerleşi m Alanları ve Di g er Alanları 
Dağılımı”. Studies of The Ottoman Domain (Osmanlı Hâkimiyet Sahası Çalışmaları) 
6/11 (31 Ağustos 2016), 119-148. 

Karakoç, Sezai. Samanyolunda Ziyafet. Diriliş Yayınları, 2013. 
Kesebir, Ensar. “Nerede O Eski Ramazanlar? Halit Fahri Ozansoy, Cenap Şahabettin Ve Sezai 



Süleyman Nuri Yağcı 

İstem 46 (2025), 431-456 

456 

Karakoç’un Hâtıralari Işığında Ramazan Ayı”. Uluslararası Sosyal Araştırmalar 
Dergisi 9/46 (2016), 133-142. 

Koçu, Reşat Ekrem. “Cinci Meydanı”. İstanbul Ansiklopedisi. 7/3580-3581. İstanbul: Tan 
Matbaası, 1958. 

Koçu, Reşat Ekrem. “Çarşı/Çarşılar”. İstanbul Ansiklopedisi. 7/3764. İstanbul: Tan Matbaası, 
1958. 

Komisyon. “Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi”. Âmil Çelebioğlu. 2/127-128. İstanbul: 
Dergâh Yayınları, 1977. 

Köse, Resul vd. Dünden Bugüne Tarihi İstanbul Çarşıları. İstanbul: Türkiye Turing ve 
Otomobil Kurumu, 2018. 

Kurnaz, Cemal. “Çelebioğlu, Âmil”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 8/264-265. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Kurnaz, Cemal. “Hatıraların Işığında Hocam Âmil Çelebioğlu”. Divan Edebiyatı Araştırmaları 
Dergisi 10/10 (01 Haziran 2013), 79-88. 

Nejdet Ertug . “Klasi k Do nem Osmanlı I stanbul’unda Deni z Ulaşımı”. Büyük İstanbul Tarihi. C. 
6. İstanbul: İstanbul Büyük Şehir Belediyesi Kültür A.Ş., 2015. 

Nursel Uyaniker. Eyüp Sultan Türbesi Etrafında Teşekkül Eden Efsanelerin Tespiti ve 
İncelenmesi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 
2010. 

Özden, H. Ömer. “Türk Ramazan Kültürü”. Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 
Enstitüsü Dergisi 12/30 (2010), 83-109. 

Rasim, Ahmet. Ramazan Sohbetleri. ed. Muzaffer Gökman. Kapı Yayınları, 2011. 
Şahin, Cemalettin. “I stanbul’un I lçeleri ”. Büyük İstanbul Tarihi. C. 3. İstanbul: İstanbul Büyük 

Şehir Belediyesi Kültür A.Ş., 2015. https://istanbultarihi.ist/85-istanbulun-
ilceleri?q=il%C3%A7eler 

Şahinalp, Mehmet Sait - Günal, Veysi. “Osmanlı Şehircilik Kültüründe Çarşı Sisteminin 
Lokasyon Ve Çarşı Içi Kademelenme Yönünden Mekânsal Analizi”. Milli Folklor 
12/93 (2012), 149-168. 

Şimşir, Nahide. “XVIII. Yüzyılın Ortalarında İstanbul ve Çevresindeki Hamamların Sosyal ve 
İktisadî Özellikleri”. XVI. Türk Tarih Kongresi. 6/87-118., 2015.  

Tali, Gürol. “Hamam Kültürü”. Social Mentality And Researcher Thinkers Journal 70 (01 Ocak 
2023), 3338-3347. https://doi.org/10.29228/smryj.69100 

Yaşar, Ahmet. “Bir Semte Vefa - Vefa Hamamlari”. Klasik Yayınları. 341-347., 2009. 
https://www.academia.edu/2089674/Vefa_Hamamlari 

Yaşaroğlu, M. Kâmil. “Hamam (Fıkıh)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/433-
434. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Yeniterzi, Emine. “Mevlana Torunu Bir Akademisyen: Prof. Dr. Âmil Çelebioğlu (Bilim 
Adamlığı ve Şahsiyeti)”. Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 10 (2013), 5-12. 

Zdergisi İstanbul. “Evliyâ Çelebi Seyahatnâme’sinde Üç Başşehrin Suları, Su Yapıları, Su 
Esnafı”. Erişim 14 Nisan 2025. https://www.zdergisi.istanbul//makale/evliya-
celebi-seyahatnamesinde-uc-bassehrin-sulari-su-yapilari-su-esnafi-96 

İstanbul Surları. “İstanbul Surları”. Erişim 14 Nisan 2025. https://istanbulsurlari.ku.edu.tr/. 
 


