
Danisname 11 (Eylül 2025) 

Araştırma Makalesi/Resource Article  Danisname 11(Eylül-September 2025) 111-134 

Ahlâkî Erdemlerin Mihveri Olarak Adalet: Celâleddin 
ed-Devvânî’nin Düşüncesinde Denge ve Ölçü Arayışı1 

Zarife Bekmezci 

Yüksek Lisans Öğrencisi, Kütahya Dumlupınar Üniversitesi, 
Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

devavar35@gmail.com 
Orcid id: 0009-0004-4079-5474 

Ömer Faruk Erdoğan 

Prof. Dr., Kütahya Dumlupınar Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi 
omerfaruk.erdogan@dpu.edu.tr 
Orcid id: 0000-0003-4131-3532 

Öz 
Bu çalışma, 15. yüzyıl İslâm düşünürü olan Celâleddin Devvânî’nin adalet 

anlayışını, İslâm ahlâk felsefesi bağlamında ele almaktadır. Devvânî, adaleti yalnızca 
bireysel bir fazilet olarak değil aynı zamanda toplumsal düzenin temel prensibi ve 
ilâhî bir yükümlülük olarak değerlendirmiştir. Ona göre adalet; hikmet, cesaret ve iffet 
gibi temel erdemlerin dengeli biçimde ve birbirleriyle sıkı bir bağ kurmasıyla ortaya 
çıkan kapsayıcı bir erdemdir. Adaletin mutlak anlamda gerçekleşebilmesi, sadece 
insan aklına değil, aynı zamanda vahyin rehberliğine ve ilâhî lütufla bireyin derûnî 
olgunluğa ulaşmasına bağlıdır. Devvânî, adaletin insanlar tarafından 
araçsallaştırılmasına karşı çıkarak onun yalnızca hakkaniyet ilkesine dayanması 
gerektiğini vurgulamaktadır. Ayrıca Devvânî’nin Aristoteles’in “orta yol” (mesotes) 

1 İntihal Taraması/Plagiarism Detection: Bu makale intihal taramasından geçirildi/This paper 
was checked for plagiarism.  
Etik Beyan/Ethical Statement: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere 
uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur/It is declared 
that scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this 
study and that all the sources used have been properly cited (Zarife Bekmezci, Ömer Faruk Er-
doğan).  
Geliş/Received: 23 Temmuz/July 2025| Kabul/Accepted: 17 Eylül/September 2025 |  
Yayın/Published: 20 Eylül/September 2025 
Atıf/Cite as: Zarife Bekmezci, Ömer Faruk Erdoğan, Ahlâkî Erdemlerin Mihveri Olarak Adalet: 
Celâleddin ed-Devvânî’nin Düşüncesinde Denge ve Ölçü Arayışı, Danisname 11 (Eylül/Septem-
ber 2025), 111-134 https://doi.org/10.5281/zenodo.17159556 
CC BY-NC 4.0 | This paper is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 
License 



Bekmezci, Erdoğan, Ahlâkî Erdemlerin Mihveri Olarak Adalet: Celâleddin ed-
Devvânî’nin Düşüncesinde Denge ve Ölçü Arayışı 

 

112 

anlayışından ve Kur’an’daki denge fikrinden beslendiği, buna ilaveten bu dengeyi 
belirleyenin şeriat olduğunu savunduğu da bilinmelidir. Devlet yönetimi açısından da 
adaletin merkezî bir rol oynadığına dikkat çeken Devvânî, liyakat ve ahlâkî yeterliliğin 
yöneticilerde bulunması gerektiğini savunmuştur. Bu bağlamda çalışmada, içerik 
analizi tekniğinden istifade edilerek Devvânî’nin adalet anlayışı teorik ve pratik 
yönleriyle ele alınmıştır. Devvânî’nin adalet anlayışı hem felsefi hem de dini 
referanslarıyla birlikte incelenerek, onun düşünce sistemindeki kavramsal bütünlüğü 
ortaya konmaya çalışılmıştır. Elde edilen bulgular, onun adaleti bireysel ahlâk 
eğitimiyle toplumsal-siyasal düzenin vazgeçilmez bir normu olarak 
konumlandırdığını ve böylece İslâm ahlâk geleneğinde ilgi çekici bir bütünlük 
sağladığını göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler: Ahlâk, Adalet, İtidal, Erdem, Devvânî. 

Justice as the Axis of Moral Virtues: The Pursuit of Balance and Moderation 
in the Thought of Jalāl al-Din Dawwānī 

Abstract 
This study examines the concept of justice as articulated by the 15th-century 

Islamic scholar Jalāl al-Din Dawwānī within the context of Islamic moral philosophy. 
Dawwānī considers justice not merely as an individual virtue, but also as a 
fundamental principle of social order and a divine responsibility. According to him, 
justice is a comprehensive virtue that emerges from the harmonious integration of 
fundamental virtues such as wisdom (ḥikmah), courage (shajāʿah), and temperance 
(ʿiffah). The actual realization of justice depends not only on human reason but also on 
the guidance of revelation and divine support in attaining inner perfection. Dawwānī 
rejects the instrumentalization of justice, emphasizing that it must be grounded solely 
in the principle of fairness. He is also noted to be influenced by Aristotle’s notion of 
the “golden mean” (mésotès) and the Qur’anic idea of balance, although he asserts that 
it is ultimately the Shari‘a that determines this balance. Dawwānī further underscores 
the central role of justice in governance, advocating for merit and moral competence 
in those who hold political authority. In this framework, the study employs a content-
analytic method to examine Jalāl al-Dīn al-Dawwānī’s conception of justice in both its 
theoretical and practical dimensions. By analyzing his account together with its 
philosophical and religious sources, it seeks to elucidate the conceptual coherence of 
his intellectual system. The findings indicate that he positions justice as an 
indispensable norm for individual moral formation as well as for the socio-political 
order, thereby articulating a distinctive coherence within the Islamic ethical tradition. 

Keywords: Ethics, Justice, Moderation, Virtue, Dawwānī. 
Summary 

This article examines the conception of justice of the fifteenth-century Islamic 
thinker al-Dawwānī within the framework of Islamic moral philosophy. Al-Dawwānī 
seeks to demonstrate that justice is not merely an individual virtue but also a 
constitutive principle of social order and a necessity grounded in a divine foundation. 
For him, justice is an all-encompassing virtue arising from the balanced conjunction of 
wisdom, courage, and temperance. Justice regulates the other virtues and secures 
moral equilibrium. Al-Dawwānī rejects the instrumentalization of justice; he opposes 



Bekmezci, Erdoğan, Justice as the Axis of Moral Virtues: The Pursuit of 
Balance and Moderation in the Thought of Jalāl al-Din Dawwānī 

 
 

113 

conceding justice to achieve personal, social, or political aims. Moreover, he maintains 
that the establishment of justice is not confined to individual efforts alone but also 
requires divine grace. 

After touching upon the salient figures in the history of the idea of justice from 
Antiquity to the Middle Ages, the study shows that in the Islamic intellectual tradition, 
justice signifies both a moral and a metaphysical order. Accordingly, what 
distinguishes al-Dawwānī from other thinkers is his treatment of the virtues within a 
religious dimension. In this regard, the virtues are ultimately evaluated according to 
the principles laid down by revelation. On this basis, justice occupies the mean 
between deficiency (zulm and inzilām). Thus, the article demonstrates that, by 
preserving the balance of reason and revelation, justice rests on both philosophical 
foundations and religious references. For example, while maintaining close 
engagement with Ṭūsī, al-Dawwānī situates the virtues more explicitly upon a 
religious foundation. 

This research shows that al-Dawwānī treats such headings as fidelity, sociability, 
loyalty, compassion, maintenance of kinship ties, recompense, good relations, sound 
judgment, amiability, submission, trust in God, and worship not as a merely nominal 
list, but as sub-virtues that regulate individual morality and social dealings and have 
measurable practical effects. In this context, al-Dawwānī concretizes justice, within the 
framework of the aforementioned sub-virtues, as a principle of balance that manifests 
in both one's interactions with others and oneself across the dimensions of intention, 
action, and outcome. On this basis, on the individual level, justice appears as a 
disposition that protects the soul from excesses and prevents inner conflict; on the 
social level, it becomes a norm that, at the political plane, safeguards rights, limits 
power, and structures decision-making processes in accordance with equity. 

In conclusion, by employing the method of content analysis, this study examines 
al-Dawwānī’s conception of justice within the context of Islamic moral philosophy and 
reveals its functional configuration at both the individual and social levels. The 
findings indicate that al-Dawwānī regards justice not merely as a theoretical virtue but 
as a leading principle extending from the individual’s inner world to the social 
structure. For him, justice is an all-encompassing virtue grounded in the harmonious 
functioning of wisdom, courage, and temperance; it secures the individual’s inner 
balance while ensuring the stability of social order. Justice is a balancing virtue that 
excludes the extremes of zulm and inzilām that lie at the ends of excess and deficiency. 
Al-Dawwānī rejects the use of justice for the sake of worldly advantage; he locates 
justice as a transcendent value whose source lies in divine and rational principles. His 
holistic approach, built upon twelve sub-virtues, renders justice a concrete moral 
reality in individual practice and social relations; at the political level, the 
establishment of justice is possible only with rulers who possess moral merit. In sum, 
by grounding the wisdom–courage–temperance equilibrium of the classical virtue 
theory in religious foundations, al-Dawwānī offers a practicable and comprehensive 
model of justice. 
Giriş  

Celâleddin Devvânî, 1424–1427 yıllarında Kâzerûn’da doğmuş, Şiraz’da 



Bekmezci, Erdoğan, Ahlâkî Erdemlerin Mihveri Olarak Adalet: Celâleddin ed-
Devvânî’nin Düşüncesinde Denge ve Ölçü Arayışı 

 

114 

aklî ve naklî ilimlerde yetişmiş; Karakoyunlu ve Akkoyunlu idaresinde 
kadılık ve müderrislik yapmıştır (Şerif, 1991, s. 103; Anay, 1994, s. 257–258). 
Bu tecrübe, onun adaleti yalnızca bireysel bir erdem değil, kurumsal ve 
toplumsal b൴r ൴lke olarak düşünmesine zemin hazırlamıştır. O, İslâm’da adalet 
düşüncesini Sünnî gelenek üzerinden temellendirmiş ve özellikle ahlâk 
felsefesi alanındaki görüşleriyle kendisinden sonraki birçok Müslüman 
düşünür arasında fark edilir bir etki uyandırmıştır. Dolayısıyla bu çalışmanın 
merkezinde, adalet düşüncesinin metafizik temelli İslâm düşünce geleneği 
içindeki tarihsel akış ve kavramsal gelişim süreci bağlamında Devvânî’nin 
katkıları yer alacaktır. Bu yapılırken de adalet anlayışı, “hikmet”, “şecaat” ve 
“iffet” gibi temel erdemlerle kurduğu iç içe geçmiş bir çerçevede 
incelenecektir. Ayrıca Devvânî’nin ahlâk ve siyaset felsefesi alanında bıraktığı 
etkiler genel hatlarıyla ele alınarak, klasik İslâm ahlâk düşüncesindeki yeri 
ortaya konulacaktır.  

Devvânî, İbn Sînâ'nın (ö.428/1037) felsefesi ile Râzî'nin (ö. 606/1210) 
temsil ettiği Eş’arî kelâm çizgisini dikkate alarak, bu iki düşünceyi İşrâkî 
felsefeyle birleştirmeye çalışmıştır. Düşünceleri, yaşadığı dönemdeki Osmanlı 
uleması tarafından ilgiyle takip edilmiş, Kemalpaşazâde (ö. 940/1534) ve 
Taşköprizâde (ö. 968/1561) gibi sonraki nesil âlimler nezdinde de derin 
tartışmalara konu olmuştur (Üçer, 2017, s. 577). Devvânî’nin eser verdiği 
başlıca alanlardan biri ahlâk ve siyasettir. “Levâmiʿu’l-İşrâk fî Mekârimi’l-Ahlâk” 
başlığını taşıyan ve daha sonra “Ahlâk-ı Celâlî” adıyla da ün kazanan eseri, 
Nasîrüddin Tûsî’nin (ö. 672/1274) “Ahlâk-ı Nâsırî”sinden miras alınan felsefî 
geleneğin, kelâmî unsurlarla harmanlandığı bir telif çalışması olarak 
değerlendirilebilmektedir (Bulut, 2021, s. 46-48; Demirkol, 2011, s. 50-61; Üçer, 
2017, s. 578). 

Felsefe literatüründe Celâleddin Devvânî üzerine yapılan çalışmalar 
çoğunlukla onun ahlâk felsefesi ve genel felsefi yaklaşımına odaklanmış; 
adalet kavramı ise daha çok genel çerçevede ele alınmıştır. 2  Bu yönüyle 
mevcut araştırmalar arasında onun adalet merkezli yaklaşımının literatüre 
yeterince yansıdığını söylemek güçtür. Bu çalışma bu boşluğu fark etmeyi ve 

 
2  Devvânî’yle ilgili yapılan çeşitli araştırmalar için örnek olarak bkz. Mehmet Fatih 
Arslan, Celâleddîn ed-Devvânî’nin Varlık Felsefesi (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2015); Zübeyir Bulut, “Celaleddin Devvânî’nin İslam 
Ahlak Felsefesindeki Yeri”, Danişname 2 (2021), 41-65; Hatice Toksöz (ed.), İsbât-ı Vâcib 
Tartışmaları: Celâleddîn Devvânî Yorumu, Kaynakları ve Günümüze Yansımaları (Ankara: 
Fecr Yayınları, 2023).  



Bekmezci, Erdoğan, Justice as the Axis of Moral Virtues: The Pursuit of 
Balance and Moderation in the Thought of Jalāl al-Din Dawwānī 

 
 

115 

Devvânî’nin adalet anlayışını hem teorik hem de pratik boyutlarıyla ortaya 
koymayı hedeflemektedir. Bu bağlamda Devvânî, adaleti yalnızca bireysel bir 
fazilet değil; toplumsal düzenin vazgeçilmez bir unsuru ve ilâhî bir 
yükümlülük olarak nasıl konumlandırdığını da detaylı bir şekilde 
değerlendirmektedir. 

Bu çalışmada yöntem olarak nitel bir yaklaşım benimsenmiş; 
Devvânî’nin başat eserlerinden Ahlâk-ı Celalî kavramsal analiz ve içerik 
çözümlemesi yöntemleriyle değerlendirilmiştir. Ayrıca klasik İslâm ahlâk 
literatürü ile karşılaştırmalı okumalar yapılarak adalet, hikmet, iffet ve şecaat 
kavramlarının evrilmeleri izlenmiştir. Devvânî’nin adalet anlayışının İslâm 
düşünce geleneğindeki konumu tespit edilmeye çalışılmıştır. Çalışma bu 
yönüyle, Devvânî’nin adalet teorisini yalnızca felsefi bir kavrayış olarak değil 
aynı zamanda toplumsal ve siyasal yansımaları açısından da ele alan kendine 
has bir katkı sunmayı amaçlamıştır. 

1. Adalet Kavramının Felsefî Temelleri 
İnsan, içinde bulunduğu sosyal, ekonomik ve siyasal koşullar 

çerçevesinde adaleti farklı şekillerde yorumlamış ve ona göre bir yol 
izlemiştir. Bu doğrultuda, adaletin tanımı konusunda farklı düşünceler ve 
yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. Kimi düşünürler adaleti “denge/düzen” olarak 
değerlendirirken, kimileri “hak ve hukuk ilkelerine bağlılık” şeklinde 
tanımlamıştır. Bazıları adaleti “mükâfat ve cezalandırmada eşitlik” olarak ele 
alırken, bazıları ise “Allah’ın sıfatı” olarak görmüştür. Bu çeşitlilik, adalet 
kavramının farklı bağlamlarda ele alınabileceğini ve anlamsal çeşitlilik 
gösterdiğini ortaya koymaktadır (Özdemir, 2023, s. 224). Adaletin tanımında 
görülen bu çeşitlilik, kavramın tek boyutlu bir anlamda ele alınamayacağını 
net bir şekilde göstermektedir. Farklı düşünürlerin ve geleneklerin adalete 
atfettiği anlamlar, sadece tanımsal bir eğilim değil aynı zamanda onların 
kültür, bilgi ve toplum anlayışlarına dair daha derin felsefî tutumlarını da 
yansıtır. Bu durum adaletin hem bireysel vicdanda hem de kurumsal yapıda 
tezahür eden bir norm olarak değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Dolayısıyla adalet, hem teorik düzlemde kavramsal sınırları belirlenmesi 
gereken bir sorun alanı hem de pratik düzlemde uygulanabilirliğini 
sorgulayan çok boyutlu bir araştırma konusu hâline gelmiştir. 

Günümüzde en çok tartışılan ve toplumsal düzenin mihenk taşlarından 
biri olarak kabul edilen adalet kavramı; asırlar boyunca hukukçular, filozoflar 
ve düşünürler tarafından çeşitli yönleriyle ele alınmış; ancak yine de üzerinde 



Bekmezci, Erdoğan, Ahlâkî Erdemlerin Mihveri Olarak Adalet: Celâleddin ed-
Devvânî’nin Düşüncesinde Denge ve Ölçü Arayışı 

 

116 

tam bir görüş birliğine varılamamıştır (Apaydın, 2018, s. 459). Bu sebeple, 
adaletin kapsamı ve uygulanabilirliği, teoloji, felsefe, siyaset ve hukuk gibi 
farklı disiplinler tarafından çok boyutlu olarak incelenmeye devam 
edilmektedir.  

Adalet özü itibarıyla “davranış ve hükümde doğru olmak, hakka göre hüküm 
vermek, eşit, adil olmak, düzen ve düzende olmak, denge ve dengede bulunmak, doğru 
yolu izlemek, dürüstlük ve bitaraflık” anlamlarını ifade etmektedir. Buradan 
hareketle adaletin hem eyleme yönelik hem de bilgi temelli bir yönü olduğu 
söylenebilir (Saruhan, 2024, s. 120-121). Bu anlamsal çeşitlilik, adaletin 
yalnızca ahlâkî ya da toplumsal bir kavram olmadığını; aynı zamanda onun 
varoluşsal ve epistemolojik bir temele dayandığını da ortaya koyar. Bu 
doğrultuda, farklı dönemlerde ve çeşitli düşünce geleneklerinde adaletin 
nasıl anlamlandırıldığını incelemek, kavramın tarihsel ve felsefî derinliğini 
daha iyi anlamamıza olanak sağlayacaktır. Özellikle Antik Çağ, Orta Çağ ve 
İslâm felsefesi bağlamında adaletin nasıl ele alındığına kronolojik bir bakışla 
yaklaşmak, kavramın dönüşümünü irdelemek ve disiplinler arası bir zemin 
oluşturmak bakımından işlevsel bir yöntem teşkil etmektedir. 

Adalet kavramına felsefî bir anlam kazandıran ilk düşünürlerden biri 
Antik Çağın önde gelen filozoflarından Anaksimandros’tur (Jaeger, 2024, s. 
54; Çiçek, 2020, s. 3). Ona göre; evrendeki varlıklar, kendilerinden türedikleri 
kaynağa zorunlu olarak geri dönerler. Anaksimandros, bu döngüselliği, 
varlıkların birbirlerine karşı işledikleri haksızlıkların bedelini ödemesi ve 
böylece dengeyi yeniden sağlaması şeklinde açıklar. Bu bağlamda adalet, 
yalnızca toplumsal veya bireysel bir ilke değil aynı zamanda varoluşsal bir 
zorunluluk olarak da görülmekte ve evrendeki düzenin sürdürülebilmesi için 
temel bir olgu olarak öne çıkmaktadır. Böylece adalet, kozmik bir düzenin 
temel ilkesi olarak ele alınır ve varlıkların döngüsel hareketi, bir tür kefaret ve 
denge mekanizması çerçevesinde yorumlanır (Jaeger, 2024, s. 61;  Çiçek, 2020, 
s. 3). Bu yaklaşımıyla Anaksimandros kozmik düzene ahlâkî-felsefî bir anlam 
kazandıran ilk düşünürlerden biridir. 

Klasik Yunan düşüncesi öncelikle adalet kavramını bir erdem olarak 
görmüş ve bunu insanın içsel bir niteliği olarak tanımlamıştır (Demirdal, 2019, 
s. 4). Platon’un (m.ö. 427-347) Devlet isimli eserinde ortaya koyduğu adalet 
yaklaşımı incelendiğinde; ona göre adalet, en yüce ve en yetkin erdemdir. 
Bilgelik, yiğitlik ve ölçülülük, adaletin temel dayanaklarını oluşturur ve bu 
erdemlerin uyumundan da adalet ortaya çıkar. Söz konusu erdemler, insanın 
genel doğasında potansiyel olarak mevcuttur; ancak bireylerin mizacına bağlı 



Bekmezci, Erdoğan, Justice as the Axis of Moral Virtues: The Pursuit of 
Balance and Moderation in the Thought of Jalāl al-Din Dawwānī 

 
 

117 

olarak farklı şekillerde tezahür eder  (Akarsu, 1998, s. 110; Platon, 2024, s. 132).  
Antik Çağ’ın öne çıkan filozoflarından Aristoteles’e (m.ö. 384-322) göre 

ise adalet, amacını bizatihi kendinde taşıyan bir erdemdir; ancak bu, onun tek 
başına değil, başkalarıyla olan ilişkilerinde ortaya çıkan bir erdem 
olmasındandır. O halde adalet erdemin bir parçası değil, erdemin bütünüdür 
(Aristoteles, 2024, s. 93). Bu yüzden adaletin, bütün erdemlerin en büyüğü 
olduğu düşünülür. Nitekim şöyle denmiştir: “Adalette bütün erdemler bir araya 
gelir. Ne sabah yıldızı ne de akşam yıldızı adalet kadar parlak ve değerlidir” 
(Aristoteles, 2024, s. 92). Bu nedenle Aristoteles, adaleti yalnızca soyut bir 
erdem olarak değil toplumsal yaşamın işleyişinde somut karşılığı olan bir 
norm olarak değerlendirir. Bu yaklaşım, adaletin bireysel davranışlardan 
hukukî düzene kadar çeşitli bağlamlarda ayrıntılı olarak ele alınmasına zemin 
hazırlamıştır. 

Aristoteles; Eudemos’a Etik isimli eserinde adalet ve adaletsizlik 
kavramlarını, bireyin davranışları, haklar ve toplumsal düzen bağlamında ele 
almaktadır. Ona göre adalet, bir tür “orta olma” (µεσότης / mesotes) hâlidir. 
Bu ne bir aşırılık ne de bir eksikliktir; aksine ikisi arasında bir denge 
durumudur. Peki, adalet neyin ortasıdır? Bu soruya adaletin işlevi üzerinden 
yanıt vermek mümkündür: Adalet, adil olmak, haklı ve doğru olanı istemek ve ona 
uygun davranmaktır. Buna karşılık adaletsizlik, haklı olmayana yönelmek veya haksız 
eylemlerde bulunmaktır. Adalet, adil olanı istemek ve yapmaktır; tersi ise 
adaletsizliktir (Aristoles, 2024, s. 83). Aristoteles’in adalet anlayışı, “orta 
olma”yı hakka uygunluk üzerinde ele alır. Haklı olana yönelmek, hakkını 
teslim etmek, haksızlığa engel olmak ve gidermek adaletin işlevini belirler. Bu 
bağlamda Devvânî’de adalet; “itidal” ve hakkaniyet vurgusuyla yeniden ele 
alınır. Adalet, faziletlerin dengesini savunurken yerli yerine getirme ilkesini 
de garanti altına alır. 

Aristoteles, bir diğer ahlâk eseri olan Nikomakhos’a Etik’te adaleti dağıtıcı 
ve düzeltici olmak üzere ikiye ayırmıştır (Aristoteles, 2024, s. 97).  Buna göre; 
dağıtıcı adalet, toplumsal kaynakların kişilerin erdem ve yeteneklerine göre 
dağıtılmasını; düzeltici adalet ise bozulan dengenin yeniden sağlanmasını ifade 
eder (Aristoteles, 2024, s. 94-95). Antik Çağ’da temelleri atılan bu anlayış, Orta 
Çağ’da hem bireysel hem de toplumsal düzeyde daha metafizik hatta ahlâk 
merkezli bir yaklaşımla incelenmiştir. Bu dönemde adalet, sadece toplumsal 
düzenin değil aynı zamanda içsel ve ilahî uyumun bir göstergesi olarak 
gündeme getirilmiştir.  



Bekmezci, Erdoğan, Ahlâkî Erdemlerin Mihveri Olarak Adalet: Celâleddin ed-
Devvânî’nin Düşüncesinde Denge ve Ölçü Arayışı 

 

118 

Orta Çağ düşüncesinde ise adalet, insanın iyi, tam ve anlamlı bir yaşam 
sürdürebilmesi için öncelikle kendi iç dünyasını düzenlemesi, ardından da 
Tanrı, diğer insanlar ve evrenle uyum içinde yaşamasını gerektirir. Bu yüzden 
ideal yaşam; toplum içinde, ahlâkî ve metafizik değerlere bağlı bir şekilde 
sürdürülen yaşamdır. Antik Yunan ve Orta Çağ filozofları, bu nedenle adalet 
kavramını ahlâkî temellere dayanan ideal bir toplum düzeniyle 
ilişkilendirmişlerdir. Adaletin diğer erdemler arasında en önemli erdem 
sayılmasının nedeni de budur. Çünkü doğruluk, hak, eşitlik, denge ve uyum; 
bireyler ve toplumlar için temel değerlerdir. Adalet, insanların bu değerlere 
uygun biçimde davranmasını sağlayan bir ölçüttür. Adil insanın davranışları 
da adil olur. Bu nedenle Orta Çağ düşünürleri, adaleti hem birey hem toplum 
için doğru ile yanlışı ayırt etmeyi mümkün kılan kapsayıcı bir erdem olarak 
görmüşlerdir (Osmanoğlu, 2011, s. 214). Orta Çağ filozoflarından biri olan 
Aquinas’a göre adalet, erdemler arasında en yüce olanıdır. İnsan, 
fıtratına/doğasına uygun şekilde davranmayı içselleştirip bunu alışkanlık 
haline getirdiğinde bu erdeme ulaşılabilir (Alkan, 2018, s. 152). Bu 
düşüncesinde Hıristiyan mistisizminin etkisi de açıkça görülür. Adaletin ilahî 
kaynaklı bir fazilet olarak görülmesi, sadece Hristiyan düşünce dünyası ile 
sınırlı kalmayıp İslam felsefesi ve teolojisinde de geniş bir biçimde ele 
alınmıştır. Bu çerçevede İslam düşüncesinde adalet hem Allah’ın sıfatlarından 
biri olarak ilahî bir hususiyet hem de toplumsal düzenin temel normu olarak 
değerlendirilmektedir. 

İslam felsefe geleneğinin adalet kavramına dair sunduğu verilere 
bakıldığında ise Allah’ın sıfatlarından biri olarak da öne çıkan adaletin ana 
kriterlerini büyük oranda Kur’an ve hadislerde belirtilenen ilkelere dayandığı 
görülmektedir (Topaloğlu, 1988, s. 387). İslâm kaynaklarında adalet, “adl”, 
“kıst”, “ihsan” ve “takvâ”3 gibi ahlâkî ve hukukî çerçeveler içinde ele alınmış 
ve detaylı bir biçimde incelenmiştir (Özdemir, 2023, s. 219). “Adl” ibaresi, 
Allah'ın sıfatlarından biri olarak kullanıldığında, adaletin en üstün ve mutlak 
biçimini ifade eder. Bu sıfat, Allah’ın asla zulmetmeyen, her hükmünde 
hakkaniyeti gözeten, doğruluktan sapmayan ve daima âdil olan bir varlık 
olduğunu ortaya koyar (Topaloğlu, 1988, s. 387). Bundan dolayı pek çok 
ayette adaletin gözetilmesi, adaletle hükmedilmesi ve adil davranılması 
yönünde emir, tavsiye ve tembih bulunmaktadır.4 Bu noktada dikkat edilmesi 

 
3 Âl-൴ İmran 3/18, Yunus 10/4, 47, 54, Enb൴ya 21/47, Ma൴de 5/8,en-Nahl 16/90, el-Mümteh൴ne 
60/8. 
4 Âl-൴ İmran 3/18-21, N൴sa 4/ 3, 58, 127, 129, Ma൴de 5/ 8, 42, 95, 106, En’am 6/ 115, 152, Araf 



Bekmezci, Erdoğan, Justice as the Axis of Moral Virtues: The Pursuit of 
Balance and Moderation in the Thought of Jalāl al-Din Dawwānī 

 
 

119 

gereken husus ayetlerin bağlamsal tahlilinin ve yorumunun doğru şekilde 
yapılmasıdır (Apaydın, 2018, s. 461).  

İslâm’da pratik hayat, dinin ortaya koyduğu hakikatten farklı değildir 
(Akgün, 2024, s. 279). Nitekim Hz. Peygamber’in sünnetinde de adalete 
verilen önem, onun uygulamalarında açık ve net bir şekilde görülmektedir. 
Hicretten sonra Medine’de kurulan ilk İslam devletinde, farklı din ve etnik 
kökenden insanların eşit haklara sahip olduğu bir toplum düzeni 
oluşturulmuştur. Hz. Peygamber’in “Hırsızlık yapan kızım Fatıma bile olsa 
cezasını vermekten geri durmazdım.”5 hadisi, İslam’ın adalet anlayışının evrensel 
ve eşitlikçi boyutunu yansıtan önemli bir örnektir.  

Kur’an’da ve hadislerde adalet, genellikle “düzen, denge, denklik, eşitlik, 
gerçeğe uygun hükmetme, doğru yolu izleme, takvaya yönelme, dürüstlük, 
tarafsızlık” gibi anlamlarda kullanılmıştır (Çağrıcı, 1988, s. 341). Kur’an-ı 
Kerim’de adaletin sarih bir ifadeyle Allah’a atfedildiği görülmektedir. Bu 
minvalde  “Allah adaleti, iyiliği ve akrabaya yardım etmeyi emreder; hayâsızlığı, 
fenalığı ve azgınlığı yasaklar...” 6  buyurularak adaletin önemi vurgulanmıştır 
(Fahri, 2021, s. 38). Bu bağlamda Kur’an-ı Kerim’e göre adaletin temel ölçüsü 
hakkaniyettir. Bir emrin yerine getirilebilmesi için muhataplarına açık ve 
anlaşılır olması gerekir. Muhatabın anlamlandıramadığı veya içeriğini 
kavrayamadığı bir şeyin emredilmesi, insana gücünü aşan bir sorumluluk 
yüklemek olur ki bu, dinî ve aklî açıdan makul değildir (Apaydın, 2018, s. 
459).  

İslâm düşünce geleneğine göre adaletin en yüce sahibi ve belirleyicisi 
Allah’tır; dolayısıyla adalet, yalnızca bireysel ve toplumsal bir ideal değil, 
aynı zamanda ilahi bir düzenin gereği olarak da görülmektedir. Bu çerçevede, 
insanın adil bir varlık olması, yaratılışında var olan bir fıtrata dayanmakta ve 
bireylerin adaleti ayakta tutan kurallara uyması beklenmektedir. Bunun yanı 
sıra İslam geleneğinde Allah, evrendeki her varlığı belirli bir ölçü ve uyum 
içinde yaratmıştır. Bu nedenle, varlıklar arasındaki düzen, uyum ve denge, 
ilahi iradenin bir tezahürü olarak adalet kavramıyla ilişkilendirilmektedir. 
Adalet kavramının kökeni, itidal, mutedil ve muadil terimleriyle bağlantılı 
olup, denge ve ölçülülük anlamlarını içermektedir. Ayrıca, insan vücudunun 

 
7/ 29, 159, 181, Enfal 8/ 58, Yunus 10/ 4, 47, 54, Nahl 16/ 76, 90, Hac 22/ 25, Ahzâb 33/ 5, Şûra 
42/ 15, Hucurat 49/ 9, Rahman 55/ 9, Had൴d 57/ 25, Mümteh൴ne 60/ 8, Talak 65/ 2. 
5 Buhar൴, Hudud, 11.  
6 Nahl 16/90. 



Bekmezci, Erdoğan, Ahlâkî Erdemlerin Mihveri Olarak Adalet: Celâleddin ed-
Devvânî’nin Düşüncesinde Denge ve Ölçü Arayışı 

 

120 

dik durmasını sağlayan “adale” terimi de denge ve düzenle olan ilişkisi 
bakımından adalet fikriyle örtüşmektedir (Saruhan, 2015, s. 3).  

İslâm düşünürlerine göre adalet hem bireysel hem de toplumsal düzeyde 
davranışların temel niteliği olarak kabul edilmektedir. Bu yaklaşım, bireyin 
hem kendi içsel dünyasında hem yaratıcıyla olan ilişkilerinde hem de diğer 
insanlarla olan münasebetlerinde adaleti gözetmesini zorunlu kılar. 
Dolayısıyla adalet, yalnızca hukuki bir ilke değil; aynı zamanda metafizik 
(dikey) ve toplumsal (yatay) boyutlarıyla çok aşamalı bir varoluş ilkesidir 
(Apaydın, 2018, s. 465). Bu noktada hikmet, şecaat ve iffet gibi ahlâkî 
erdemlerin dengeli bir şekilde birleşimiyle ortaya çıkan ruhsal denge, adaletin 
bireysel ve içsel boyutunu temsil etmektedir (Apaydın, 2018, s. 465). Adaletin 
İslam geleneğindeki toplumsal boyutu ele alınacak olursa; el-Medînetü’l fâdıla 
eserinde örnek bir toplum modeli sunan Fârâbî’nin (ö. 870/950); erdemli bir 
toplumun yöneticisinin sahip olması gereken hasletleri zikrederken ‘adalet’ 
olgusuna ayrıca vurgu yaptığı dikkatleri çekmektedir (Farabî, 2016, s. 108). 
Fârâbî’ye göre felsefenin asıl amacı mutluluktur. Bu hedefe götüren 
erdemlerin başında ise adalet gelir (Farabî, 2020, s. xiii). 

İbn Sînâ’ya (ö. 428/1037) göre adalet, ifrat ile tefrit arasında vasatı 
koruyan, hikmet, iffet, şecaatin dengeli birleşimiyle ortaya çıkan üst erdemdir 
(İbn Sînâ, t.y., s. 140-141). Bu yüzden o, bu üç erdem için alt şemalar verir; 
fakat adalet için müstakil bir şema öngörmez, çünkü adalet zaten hepsini 
düzenleyen birleşik ilkedir (Toktaş, 2016, s. 46). Bu bağlamda adalet tam yani 
bütün bir erdemdir. Başka bir ifade ile adalet hem temel erdemlerde hem de 
alt erdemlerde vasat (orta hâl) olanı bulmaktır. 

İbn Miskeveyh’e (ö. 421/1030) göre ise adalet, nefsin en temel 
erdemlerinden biridir ve nefiste yer alan üç erdemin bir arada uyumlu bir 
şekilde bulunmasıyla ortaya çıkar. Adaletin gerçekleşmesi hikmet, iffet ve 
şecaatin (yiğitlik) barış içinde olmaları ve ayırt etme gücünün boyun eğmeleri 
ile mümkündür. Böylelikle güçler ne birbirini yenmeye çalışır ne de kendi 
hazlarının peşinden sürüklenir. Adalet erdemi insana öncelikle kendi nefsine 
karşı insaflı olma sonra da başkasına insaf ettiği ölçüde ondan insaf bekleme 
vasfı kazandırır (İbn Miskeveyh, 2022, s. 35-36).  

İbn Miskeveyh’den büyük ölçüde etkilenen Nasîrüddin Tûsî’ye (ö. 
672/1274) göre adalet, lafzî olarak eşitlik anlamı taşır. Bu eşitlik, insan nefsinin 
kuvveleri arasında dengeyi kurma bakımından en yüce fazilettir.  Zira 
hikmet, şecaat ve iffet kendi başlarına birer erdem olmakla birlikte, 
ölçüsüzlüğe sapmamaları için bir “orta” ya muhtaçtır. İşte bu orta, adalettir 



Bekmezci, Erdoğan, Justice as the Axis of Moral Virtues: The Pursuit of 
Balance and Moderation in the Thought of Jalāl al-Din Dawwānī 

 
 

121 

(Tusî, 2021, s. 112). Bu nedenle adalet; hem ölçülülük ilkesi, hem kendi başına 
yalın bir erdem, hem de hikmet, iffet ve şecaatin birleşiminden doğan bir 
erdem olup daha kapsayıcı bir niteliğe sahiptir (Gafarov, 2014, s. 755).  

Bütün bu değerlendirmeler ışığında İbn Sînâ,  hikmet, iffet ve  şecaati 
sırasıyla ayırt etme gücü, şehvet ve öfke güçlerinin itidal hâli olarak ele alır. 
Adaleti bu üç itidalin kurucusu gördüğünden, adalete özgü müstakil bir alt 
erdem şeması kurmaz. İbn Miskeveyh, adaleti nefis güçlerinin ayırt edici akla 
tabi, birbirleriyle uyumlu bir dengede bulunması olarak temellendirir; ahlâk 
terbiyesi ve içsel denge vurgusunu öne çıkarır. Tûsî, daleti lafzen “eşitlik”, 
kavramsal olarak “itidal”in ölçüsü sayar. Devvânî ise seleflerini takip ederek 
konuyu daha normatif ve teolojik bir çerçevede yeniden inşa eder; adaleti hem 
diğer erdemleri tanzim eden üst bir norm hem de kişinin mal, mülk ve makam 
elde etmek için araçsallaştıramayacağı ahlâkî bir zorunluluk olarak 
konumlandırır. Sonuç olarak bu dört düşünürde ortak payda, adaletin ifrat 
ile tefrit arasında “orta”yı kuran, erdemleri düzenleyen kapsayıcı bir ilke 
oluşudur.  

İslâm ahlâk felsefesinde adalet, dört temel erdemden biri olarak kabul 
edilmiştir. Bu bağlamda, bireyin teorik bilgiden pratik eyleme, potansiyel 
kabiliyetten fiilî davranışa geçiş sürecinde denge, uyum ve bütünlük içinde 
hareket etmesi adaletin ahlâkî boyutunu oluşturur. Bunun yanı sıra İslam 
ahlâk felsefesinde adalet, insanın nazarî bilgiyi amelî boyutta ete kemiğe 
büründürürken, içsel kuvveleri arasında dengeli ve uyumlu bir işleyiş tesis 
etmesiyle ortaya çıkan bir meleke olarak tanımlanmaktadır (Saruhan, 2024, s. 
120-122). 

İslam ahlâk felsefesi literatüründe adaletin on iki alt erdeminden 
bahsedilmektedir. Bunlardan öne çıkanları bazıları; sadakat, ülfet ve vefadır. 
Kur’an-ı Kerim’de sadakat, doğru sözlülük, emanete riayet etmek, verilen 
sözde durmak ve ahde vefa gibi erdemler sıkça vurgulanmaktadır. Bu ayetler, 
vahiy bilgisiyle insanı sürekli olarak ahlâkî bir bilinçle donatmayı amaçlar. 
Kur’an, teorik bir bilgi kaynağı olmanın ötesinde, insanı cehaletin 
karanlığından bilginin aydınlığına ulaştırmayı hedefleyen ilkeler sunar. Bu 
anlamda sadakat, Kur’an’a göre öncelikle bir bilgi meselesidir ve insan bu 
bilgiyle sadakate yönlendirilir7 (Saruhan, 2000, s. 138). 

 
7 Ahde vefayı ahlâkî ൴lke olarak, teşv൴k eden ayetler, Bakara 2/ 177, Ma൴de 5/ 1, Enfal 8/ 56, 
Tevbe 9/ 4-7, Nahl 16/ 91-95, Ra'd 13/ 21-25, İsrâ 17/ 34, Ahzab 33/ 15, Fet൴h 48/ 10. 
 



Bekmezci, Erdoğan, Ahlâkî Erdemlerin Mihveri Olarak Adalet: Celâleddin ed-
Devvânî’nin Düşüncesinde Denge ve Ölçü Arayışı 

 

122 

Buraya kadar zikredilen bilgiler ışığında, adalet kavramının, insanlık 
tarihinin en temel ve evrensel değerlerinden biri olup, teoloji, felsefe, siyaset 
ve hukuk gibi geniş bir yelpazede ele alınan bir kavram olduğu ortaya 
konmuştur. Tarihsel süreçte adalet üzerine geliştirilen teoriler, bu kavramın 
farklı açılardan değerlendirilmesine imkân tanımış olsa da adaletin evrensel 
ve mutlak bir tanımı üzerinde mutabakat sağlanamamıştır.  

Adalet olgusu, Antik Yunan’dan İslâm geleneğine kadar uzanan süreçte 
farklı perspektiflerden ele alınmış ve yorumlanmış olsa da temelinde bireyin 
ve toplumun düzenini sağlayan kurucu bir ilke olarak varlığını 
sürdürmüştür. Adaletin hangi ölçütlere göre şekillenmesi gerektiği sorusu ise 
felsefî ve hukukî tartışmaların odağında yer almaya hâlâ devam etmektedir. 
Antik Yunan düşüncesinde adalet, erdemlerin dengesi ve kozmik 
zorunluluk olarak temellendirilirken, Kur’an’da adalet, ilahi bir emir ve 
evrensel ölçü olarak açık ve net bir şekilde belirtilmiştir. Orta Çağ İslam 
filozofları perspektifinden adalet olgusu, esasen etik erdem olarak da 
değerlendirilmektedir. Ayrıca adalet kavramına metafizik ve ahlâkî bir 
derinlik kazandırarak bütüncül bir bakış açısı sunmaktadır. Bu bağlamda 
İslam düşüncesinde adalet; metafizik, ahlâkî ve toplumsal düzenin 
vazgeçilmez bir ilkesi olarak sistemli bir biçimde açıklanmıştır.  

2. Devvânî’nin Adalet Anlayışı   
Celâleddin Devvânî’nin eklektik düşünce yapısı, ahlâk ve siyaset 

felsefesine de yansımış olup, bu disiplinlerdeki görüşleri felsefî temeller 
açısından büyük ölçüde Nasîrüddin Tûsî’nin düşüncelerine dayanmaktadır. 
Özellikle Ahlâk-ı Nâsırî adlı eseri yakından takip eden Devvânî, içerdiği 
kavramsal çerçeveyi benimseyerek kendi ahlâk,  siyaset ve din anlayışını  
oluşturmuştur (Anay, 1994, s. 59). Bu doğrultuda Devvânî, klasik İslam ahlâk 
felsefesi geleneğinde yer alan bir çizgiyi takip ederek, adaleti bireyin iç 
dünyasında kurulan denge ve uyumun bir sonucu olarak 
değerlendirmektedir. Ona göre ahlâkî faziletlerin birbirini dengelemesi, 
bireysel olgunluğun ve toplumsal adaletin temelidir (Bulut, 2021, s. 62-63). 

Devvânî’ye göre adalet; hikmet, cesaret ve iffet erdemlerinin bir araya 
gelmesi, birbirleriyle uyum içinde olması ve böylelikle akıl kuvvetine itaat 
etmesiyle ortaya çıkar. Bu erdemlerin uyumlu bir şekilde birleşmesi ise 
sonuçta insanda “insaf” ile “intisaf” yani hakkını alma duygusu gelişir 
(Devvânî, 2019, s. 53). Bu anlayışa göre adalet, yalnızca dış dünyada düzeni 
sağlamakla kalmayıp aynı zamanda bireyin iç dünyasında bir uyum ve denge 
kurmayı amaçlar. Örneğin, adil bir yargıç karar verirken salt mevzuat 



Bekmezci, Erdoğan, Justice as the Axis of Moral Virtues: The Pursuit of 
Balance and Moderation in the Thought of Jalāl al-Din Dawwānī 

 
 

123 

bilgisiyle yetinmemeli; cesaretle karar alabilme dirayetini göstermeli, 
haksızlığa yönelmeyecek ölçüde iffet sahibi olmalı ve bu iki meziyeti yani 
cesaret ve iffeti hikmetle dengeleyebilmelidir.  Söz konusu bu üç faziletin 
aklın rehberliğinde uyum içinde işlemesiyle yargıç hem bireysel kemâle ulaşır 
hem de toplumsal adaletin gerçekleşmesine katkıda bulunur. Bu yönüyle 
Devvânî’nin adalet anlayışı, bireyin içsel terbiyesi ile toplumun düzeni 
arasında kurulan felsefî bir köprü olarak değerlendirilebilir. 
3.Adaletin Temelindeki Erdemler 

Ahlâk-ı Celâlî’de erdemler൴n ൴şley൴ş൴, nefs güçler൴ ve ൴rade ൴l൴şk൴s൴ üzer൴nden 
açıklanır. Hikmet, cesaret ve iffet; kişinin ortaya koyduğu iradeye göre farklı 
etkiler gösterir. Eğer bu güçlerden biri diğerine hâkimiyet kurarsa, zayıf olan 
ya onun tahakkümüne girerek boyun eğer ya da tamamen ortadan kaybolur 
(Devvânî, 2019, s. 48).  

Devvânî, Ahlâk-ı Celâlî eserinde bahse konu bu erdemlere ilişkin 
anlatımında erdemleri bir çemberin merkezi olarak tanımlamaktadır. 
Erdemsizlikleri ise merkez nok tadan uzaklaşma olarak nitelemektedir 
(Devvânî, 2019, s. 74-75). Bu minvalde adalet; hikmet, cesaret ve iffetin 
uyumlu bir şekilde birleşmesiyle ortaya çıkan bir erdemdir. Bu üç erdem 
ittifak halinde olmazsa kişi şaşkınlığa ve kararsızlığa sürüklenir, dengeli bir 
şekilde birleşince ise kişide insaf ve hakkaniyet duygusu doğar. Tek başına 
hiç bir erdem yeterli değildir. Cömertlik, infak veya himmet gibi başkasına 
dönük iyi ve güzel huylar ancak aklın rehberliği altında faydalı olur. Aksi 
hâlde aşırılığa ya da eksikliğe dönüşebilir. Ayrıca havf ile recâ (korku ve 
umut) arasındaki denge, aklın bir kişiyi övmenin veya övmemenin gerekli 
olup olmadığına sağlıklı biçimde hükmetmesini sağlar. Sonuç olarak adalet, 
diğer tüm erdemleri düzenleyen temel ilke olarak insanın olgunlaşmasına 
imkân verir (Devvânî, 2019, s. 53). Bu üç erdem arasında dengenin sağlanması 
ahlâkî olgunluğun temelini oluşturur. Bu bağlamda ilk olarak, aklın erdemi 
olan hikmet üzerinde durulmalıdır. 
3.1. Hikmet 

Kur’an-ı Kerim’de çok önem verilen “hikmet” kavramı, on yerde “kitap” 
ile birlikte olmak üzere toplamda yirmi defa zikredilir. Bunun yanı sıra 
“mülk”, “mev’iza”, “hayır” ve “ayet” gibi kavramlarla da ilişkilendirilmiştir. 
Ayrıca “hikmet3.1. ün baliga” terkibi, bizzat Kur’an’ın kendisini niteleyen bir 
ifade olarak öne çıkarmaktadır. Hikmetin bu çeşitliliğe sahip bağlamlarda yer 
alması, onun salt bir bilgi ya da ahlâkî öğüt olmaktan öte, çok yönlü bir anlam 
dünyasına işaret ettiğini gösterir. Bu bağlamlar, hikmeti hem ilahi bilgiye 



Bekmezci, Erdoğan, Ahlâkî Erdemlerin Mihveri Olarak Adalet: Celâleddin ed-
Devvânî’nin Düşüncesinde Denge ve Ölçü Arayışı 

 

124 

erişimin bir yolu hem de varoluşsal bir bilgelik alanı olarak yorumlamayı 
mümkün kılmaktadır. Bu yaklaşım, müfessirlerin hikmet kavramına dair 
farklı yorumlar geliştirmelerine yol açmıştır (Kutluer, 1998, s. 503-504). Bu 
semantik çeşitlilik, İslam düşünürlerini hikmet kavramını daha kapsamlı bir 
şekilde ele almaya itmiştir. Nitekim Devvânî, hikmeti sadece teorik bir bilgi 
alanı olarak değil, aynı zamanda ahlâkî olgunluğu hedefleyen bir yetkinlik 
biçimi olarak ele alır.  

Devvânî’ye göre hikmet, “varlıkların durumlarını insanın gücü yettiği ölçüde 
gerçekte oldukları şekilde bilmekle ilgili bir ilimden ibarettir” (Devvânî, 2019, s. 52). 
Bu tanım, Devvânî’nin hikmeti, nazarî bilginin ötesine geçen ve bireyin fiil 
sahasına da yön veren bir erdem olarak konumlandırdığını göstermektedir. 

Hikmet, düşünen ve ayırt etme yetisine sahip nefsin bir erdemidir. 
Varlıkları, varoluşları yönüyle bilmeyi içerir. Başka bir ifadeyle hikmet, ilâhî 
ve insanî olayları kavrama yetisidir. Nefis, bu erdem sayesinde hangi fiilin 
yapılması, hangisinin terk edilmesi gerektiğini ayırt edebilir (İbn Miskeveyh, 
2022, s. 35).  

Ahlâk düşüncesine göre her erdem, kendisine karşıt iki aşırılık arasında 
bir denge bulma hâlidir. Bu bağlamda, hikmet erdemi de kendi zıddı olan 
ifrat ve tefrit durumları arasında yer alır ve bu denge içinde anlam kazanır. 
Bu aşırılıklardan biri, düşünme yetisinin ölçüsüz kullanımıyla ortaya çıkan 
ifrat hâli olan “sefihlik”; diğeri ise düşünme yetisinin işlevsizleştiği tefrit hâli 
olan “eblehliktir”. Sefihlik, aklın gereksiz veya amaçsız kullanımı anlamına 
gelirken; eblehlik, akıl yürütme yetisinin ihmal edilmesi ya da tamamen devre 
dışı bırakılması anlamına gelir (Devvânî, 2019, s. 78).  

Ancak Devvânî, hikmet erdemine benzeyen fakat gerçekte bu erdemle 
asla ilgisi olmayan bir erdemsizlik türüne de dikkat çeker. Ona göre, bazı 
kimseler vardır ki ilimlerin meselelerini ezberler ve çoğu kişiye karmaşık 
gelen delilleri açıklamakta ustalık sergilerler. Bu kişiler, feraset sahibi 
olmayanları etkileyen süslü ve gösterişli bir üslupla konuşurlar; böylece 
dinleyenler onları gerçek bir âlim sanır. Oysa bu kişilerin sahih bilgiyle bir 
ilişkisi yoktur ve güvenilirlikten de uzaktırlar. İnsanlara, sahip olmadıkları bir 
bilgisi varmış gibi sunar; dikkat çekici, parlatılmış sözlerle kendilerini âlim 
gibi gösterirler. Devvânî, bu sahte bilginlerin hakiki bilgeye benzerliğini, 
maymunun ya da papağanın insana öykünmesine benzetir. Bu nedenle, bu 
tür sahte bilginlerle gerçek hikmet ehli arasındaki farkı ayırt edebilmek, çoğu 
insan için kolay değildir (Devvânî, 2019, s. 67-68). Bundan dolayı, hikmetin 
ayırt edilebilmesi, yalnızca bilgiye değil; aynı zamanda derin bir ferasete 



Bekmezci, Erdoğan, Justice as the Axis of Moral Virtues: The Pursuit of 
Balance and Moderation in the Thought of Jalāl al-Din Dawwānī 

 
 

125 

ihtiyaç duyar. Çünkü bilgelik, sadece bilmek değil, bilgiyi hakikate ve ahlâka 
uygun biçimde kullanabilme kabiliyetidir. Bu ayrımı yapamamak ise 
toplumu, sahte âlimlerin etkisine açık hâle getirir; böylece gerçek hikmet, 
çoğu zaman gösterişli ve aldatıcı sözlerin içerisinde kaybolur. 

Hikmet melekesindeki sapmalar iki düzeyde ele alınabilir: Bunlardan 
ilki, ilim öğrenme sürecinden kaynaklanan bir sapmadır ki bu, bilgiyi sadece 
mesâil (teorik meseleler, soyut bilgiler) düzeyinde öğrenen kişinin durumuna 
benzer. Diğeri ise niyete ilişkin bir sapmadır. Bu da müellifin açıkça belirttiği 
üzere, ilmin bizatihi hakikatine yönelmek yerine onu dünyevî gayelere alet 
eden kişide görülür. Bu durumda, kişinin amacı hikmetin kendisine ulaşmak 
değil; tartışmalarda üstün gelmek, muhatabını susturmak ve kibirli bir 
tutumla âlimlere galip gelmek içindir. Böylece, burada söz konusu olan kişi, 
hikmeti bir fazilet olarak elde etmeye değil, onu araçsallaştırarak nefsanî 
üstünlükler kazanmaya yönelmiştir. Onların âlimlere benzemedeki durumu; 
bazı hayvanların, maymun ve papağanın insanların söz ve davranışlarını 
taklit etmesine ya da çocukların yetişkinlere öykünmesine benzemedeki 
durumu gibidir (Devvânî, 2019, s. 67-68; İstanbulî, 2014, s. 56). Hikmetin 
ahlâkî hayattaki belirleyici rolü gibi, insanın davranışlarını denge (itidal) 
içinde yönlendirmesini sağlayan ve üç asli erdemden ikincisi 
olan cesaret/şecaat kavramını ele almak bu noktada yerinde olacaktır. 
3.2. Cesaret / Şecaat  

Sözlük anlamı itibarı ile “cesaret”, “yiğitlik”, “kahramanlık” gibi 
anlamlara gelen şecaat8 kelimesi, ahlâk literatüründe öfke (gazap) kuvvesinin 
aklın rehberliğinde dengeye kavuşmuş ölçülü hâlini ifade eder. Şecaat, kimi 
zaman saldırganlık ile korkaklık arasında bir itidal noktası olarak, kimi 
zaman da doğrudan korkaklığın tam aksi olarak tanımlanır. Klasik 
kaynaklarda şecaatle benzer ya da yakın anlamlarda cesaret, hamaset, besâlet, 
batûlet, cüret ve mürüvvet gibi kavramlara da kullanılır (Çağrıcı, 2010, s. 402). 

Devvânî’ye göre cesaret erdemi, kişinin öfke ve korku gibi duygularını 
eğiterek kontrol altında tutmasıdır (Devvânî, 2019, s. 52-53). Düşünen nefis, 
tehlike anında sarsılmadan aklın gerektirdiği yönde hareket eder. Cesaret 
erdemi farklı yönleriyle çeşitlilik gösterir. Bu erdemin altında yer alan on bir 
alt erdem bulunmaktadır. Bunlar; yüksek ruhluluk, yiğitlik, yüksek ideal, 
sebât, hilm, sükûnet, korkusuzluk, tahammül, tevazu, hamiyet ve rikkattir 

 
8 Or൴j൴nal Farsça met൴nde şecâat olarak geçer (Devvânî, 2019, s. 52). 



Bekmezci, Erdoğan, Ahlâkî Erdemlerin Mihveri Olarak Adalet: Celâleddin ed-
Devvânî’nin Düşüncesinde Denge ve Ölçü Arayışı 

 

126 

(Devvânî, 2019, s. 55). 
Şecaat melekesindeki sapma, iki yönlü bir sapma biçimiyle kendini 

gösterir. Bunlardan biri, doğrudan eylem düzeyinde gerçekleşen sapmadır; 
ikinci ise niyetin yöneldiği gayede ortaya çıkar. Şöyle ki; kişi, cesaretin 
gerektirdiği eylemleri yerine getiriyor görünse de bu fiilleri hikmetli bir 
amaçla değil; daha çok şöhret kazanma, toplumun gözünde yüceltilme veya 
maddî ganimet elde etme gibi dünyevî arzularla tekrar ediyorsa, bu durum 
şecaatin hakiki anlamından bir sapmayı ifade eder. Yani burada gaye, 
hasletlerin en yücesi olan şecaatin kendisine ulaşmak değil, onun görünüşünü 
kullanarak nefsânî arzulara hizmet etmektir. Böyle bir tutumda, davranışın 
dış formu doğru olsa da, içsel yönelimin bozulmuş olması melekede 
bozulmayı doğurur (Devvânî, 2019, s. 70-73). 
3.3. İffet 

Sözlükte “haramdan uzak durmak, helâl olmayan ve güzel olmayan söz 
ve davranışlardan sakınmak” anlamında bir mastardır. Bu kavram, özellikle 
felsefî mahiyetteki ahlâk kitaplarında ve bu kitapların etkisiyle kaleme 
alınmış diğer eserlerde, insandaki arzu (şehvet) gücünün ılımlı işleyişinden 
doğan bir erdemi ifade etmek üzere kullanılmıştır. Başlıca faziletlerden biri 
olarak kabul edilen iffet, bu kaynaklardaki tanımlara göre; yeme, içme ve cinsî 
arzular konusunda ölçülü olmak, aşırı istekleri bastırıp dinin ve aklın 
denetimine almak suretiyle kazanılan niteliktir (Çağrıcı, 2000, s. 508). İffet 
fazileti, İslâm ahlâk felsefesinin temel erdemlerinden biri olarak, bireyin 
şehvet ve arzu gücünü aklın himayesine almasıyla ortaya çıkan dengeli bir 
ruhsal yapılanmayı ifade eder. Bu kavram hem sözlük anlamı hem de felsefî 
anlamda taşıdığı derinlikle, insanın arzularına karşı sergilediği bilinçli 
duruşu temsil eder. Devvânî’ye göre ise iffet, şehevî arzuların aklın emrine 
girmesiyle ortaya çıkan bir erdemdir. Bu erdem sayesinde şehevî güç aklın 
rehberliğini benimser. Böylece insan, nefsin hevasına körü körüne tapmadan 
aklın gerektirdiği ölçülü ve bilinçli davranışları sergiler (Devvânî, 2019, s. 53). 

Selefi Tûsî gibi Devvânî de iffetin türlerini on iki kategori altında toplar. 
Bu kategoriler; hayâ, nezaket, güzel yöneliş, barışçıl olma, sükûnet, sabır, 
kanaat, vakar, vera’(sakınma), intizam, hürriyet ve cömertliktir (Devvânî, 
2019, s. 57-58). İffet melekesindeki sapmaya gelince, kişinin haram ya da 
ihtiyaç dışı hazlardan uzak duruyor görünmesine rağmen, bu tavrını asıl 
gayesini başka bir haz ya da menfaati benimsemesiyle ortaya çıkar. Mesela 
biri, bu davranışı ahirette daha büyük bir karşılık beklediği için yapıyorsa bu 
kişi “zâhid” olarak adlandırılır. Lakin dünyada bir mevki kazanmak, makam 



Bekmezci, Erdoğan, Justice as the Axis of Moral Virtues: The Pursuit of 
Balance and Moderation in the Thought of Jalāl al-Din Dawwānī 

 
 

127 

ya da toplumda üstünlük sağlamak için yapıyorsa bu durumda kişi “zâhid 
görünümlü” olur. Dolayısıyla burada asıl sıkıntı, davranışta değil, davranışın 
niyetindendir. İffet erdeminin salt değeri herhangi bir menfaat bekletişine 
girmeden bu erdemi içselleştirmektir. Bu durumlarda gâye iffetin kendisi 
değil, onun üzerinden elde edilmek istenen başka bir faydadır (Devvânî, 2019, 
s. 68-69). 
3.4. Adalet 

Devvânî, adaleti erdemlerin ortada uyum ve denge içerisinde 
birleşmesiyle oluşan kurucu ilke olarak temellendirir. Bu denge düzleminde 
ifratı ‘zulüm’, tefriti ise ‘inzilâm’ olarak adlandırır. Ona göre her erdemin 
karşısında iki erdemsizlik vardır. Adaletin karşısında konumlandırdığı iki 
erdemsizlik türü ise zulüm ve zulme boyun eğmedir (inzilam). Zulüm, 
başkalarının haklarına müdahale etmek; zulme boyun eğmek ise haksızlığa 
sessiz kalma anlamına gelmektedir. Adalet bütün erdemleri kendi 
bünyesinde barındırırken, zulüm eksiklikleri bir araya getirerek bir tür ahlâki 
çöküşe neden olur (Devvânî, 2019, s. 78). 

Devvânî, adaletin her zaman saf ve bozulmamış bir erdem olarak 
kalmadığını özellikle vurgular. Ona göre, adaletin yalnızca yüzeysel bir 
biçimde sergilenip, özü itibarıyla bu erdemden yoksun kalan eylemler; 
bireylerin ve toplulukların makam, mevki ya da maddi kazanç elde etme 
amacıyla adalet görüntüsü oluşturmasından kaynaklanmaktadır. Bu tür bir 
yaklaşım, adaletin ahlâki ve toplumsal bir değer olmaktan çıkarılarak 
araçsallaştırılmasına yol açar. Oysa Devvânî’ye göre gerçek ve mutlak adalet, 
herhangi bir çıkar beklentisi taşımaksızın, yalnızca hakkaniyet ilkesine dayalı 
olarak uygulanmalıdır (Devvânî, 2019, s. 73-74). Bütün bu değerlendirmeler 
ışığında, Devvânî adaletin mutlak bir erdem olarak içselleştirilmesinin ancak 
ilahi bir destekle mümkün olabileceğini savunur. Ona göre, “Allah katından 
desteklenenlerin dışında hiç kimse, fıtri erdem üzerine olamaz” (Devvânî, 2019, s. 
102). Bu ifade, insanın doğuştan mutlak anlamda erdemli olmadığını, ancak 
Allah’ın lütfu ve iradesiyle bu erdemleri sonradan kazanabileceğini gösterir. 
Bu bağlamda, adaletin yalnızca bireysel bir ahlâkî erdem olmanın ötesinde, 
ilahi bir ilkeyle de desteklenmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. Devvâni 
bunu şu şekilde ifade eder: “Adalet, nefsin bir hâlidir ve nefiste gazabı, yani öfke 
ve şehveti yöneten bir kuvvettir. Nefis, adaleti hikmetin gereği olarak taşır, istirsal ve 
inkıbazda, bollukta ve darlıkta, bırakmada ve tutmada onu gereğince zapt eder.” 
(Devvânî, 2019, s. 50). 



Bekmezci, Erdoğan, Ahlâkî Erdemlerin Mihveri Olarak Adalet: Celâleddin ed-
Devvânî’nin Düşüncesinde Denge ve Ölçü Arayışı 

 

128 

Devvânî, hem Kur’an’daki denge (orta yol /vasat) anlayışından hem de 
Aristoteles’in (m.ö. 384-322) “orta yol” (mesos) öğretisinden etkilenmiştir. 
Ancak onun yaklaşımında, neyin “orta” yani dengeli ve doğru olduğu, 
Aristoteles’in vurguladığı gibi sadece akıl ya da sezgiyle değil, esas olarak 
şeriat tarafından belirlenir. Akıl bu noktada yalnızca ahlâkî davranışların 
şekillenmesine katkı sunabilir; ahlâkın esas içeriği ise dini kaynaklardan gelir. 
Devvânî, orta yolu takip etmenin zorluğunu vurgulamak için bu yolu, kıldan 
ince ve kılıçtan keskin olan sırat köprüsüne benzetir (Çağrıcı, 2000, s. 508). 

Adalet, insanın sahip olduğu hikmet (bilgelik), cesaret (kararlılık) ve iffet 
(ölçülülük) gibi temel kuvvetlerin bir araya gelerek, birbirleriyle uyum içinde 
hareket etmesi ve anlaşması sonucunda mümeyyiz kuvveye (aklın seçme 
yetisine) bağlı kalmasıyla ortaya çıkan bir erdemdir. Devvânî’ye göre, bu üç 
kuvvenin uyumlu bir biçimde anlaşması, bireyin hevâ kaynaklı içsel 
çatışmalardan korunmasını sağlar. Böylece birey, nefsin aşırı eğilimleri ve 
içsel kuvvetlerin birbiriyle çelişmesinden doğan şaşkınlık ve tereddütten 
kurtulur ve doğruyu yanlıştan ayırt edebilme yetisini kazanır (Devvânî, 2019, 
s. 53). Bu sürecin bir sonucu olarak, bireyde insaf (hakkaniyet) ve intisaf 
(hakkını alma bilinci) gelişir. Yani kişi, yalnızca başkalarına karşı değil, 
kendisine karşı da adil olmayı öğrenir. Adaletin bu şekilde gerçekleşmesi, 
insanın içsel kuvvetlerini dengeleyerek ahlâkî bütünlüğünü korumasına 
yardımcı olur (Devvânî, 2019, s. 53). 

Devvânî, burada önemli bir noktaya dikkat çeker: Bu üç erdemden 
herhangi biri diğerleriyle etkileşime girmediği sürece, o erdemin sahibi hakiki 
anlamda övgüyü hak etmez. Yani hikmet, cesaret ve iffet tek başlarına yeterli 
değildir; bu kuvvetlerin birbirini tamamlaması ve adaletin gerçekleşmesini 
sağlaması gerekir. Bu durum, erdemlerin ancak bir bütün olarak insanı 
olgunlaştırdığı ve bireyin ahlâkî değer kazanmasının ancak bu denge içinde 
mümkün olduğu fikrini ortaya koyar (Devvânî, 2019, s. 53). Buradan şu 
anlaşılır ki; Devvânî’ye göre adalet, yalnızca bir ahlâkî ilke değil, bireyin 
nefsini yönetmesi ve içsel çatışmalarını kontrol altına alması için de 
vazgeçilmez bir unsur olarak görülmelidir. Bu, kişinin hem kendi iç 
dünyasında hem de dış dünyadaki sosyal ilişkilerinde istikrar ve hakkaniyet 
sağlamasının temel koşuludur (Devvânî, 2019, s. 53). 

Adaletin ifrâtı zulüm (aşırılık), tefrîti ise inzilamdır (zulme boyun eğme). 
Zulüm başkalarının mallarına/haklarına saldırı; zulme boyun eğmek ise 
haksızlığa sessiz kalmaktır. Bazı âlimler her iki durumu da zulüm sayar. 
Çünkü zulüm ister başkasına ister kişiye yönelik olsun adaletin zıddı olarak 



Bekmezci, Erdoğan, Justice as the Axis of Moral Virtues: The Pursuit of 
Balance and Moderation in the Thought of Jalāl al-Din Dawwānī 

 
 

129 

bütün eksiklikleri içerinde barındırır. Nitekim Devvânî’nin Ahlâk-ı Celâlî 
eserinde aktardığı üzere Şeyhülislâm Abdullah Ensarî şöyle demiştir; “İncitme 
yoksa günah da yoktur” Çünkü ister kendine ister başkasına yapılsın her günah 
bir zulümdür (Devvânî, 2019, s. 78-79). Bu tespitlerden yola çıkarak; zulüm 
yalnızca başkalarına yapılan bir haksızlık değil aynı zamanda bireyin 
kendisine yönelttiği sessizlik ve boyun eğişle de tezahür eder. Gerçek adalet 
ise hem başkasının hakkını korumayı hem de kendine yapılan haksızlığa karşı 
durmayı gerektirir. 

Bu doğrultuda Devvânî, adaleti yalnızca nazarî bir fazilet olarak değil 
aynı zamanda amelî davranışlarla da iç içe girmiş, çeşitli ahlâkî faziletlerle 
desteklenen dinamik bir yapı olarak ele alır. Ona göre adalet; sadakat, ülfet, 
vefa, şefkat, sıla-i rahim, mükâfat, iyi ilişki, güzel yargı, sevimlilik, teslimiyet, 
tevekkül ve ibadet olmak üzere on iki alt erdemle tamamlanır (Devvânî, 2019, 
s. 61). Bu faziletler adaletin bireysel ve toplumsal hayatta görünür kılınmasını 
sağlayan temel unsurlar olarak değerlendirilmektedir. Bu anlamda adaletin 
birey ve toplum hayatında nasıl kök saldığını anlamak için Devvânî’nin 
belirlediği on iki alt erdemi tek tek incelemek gerekir. Bunlar;  

Sadâkat: Sadık dostluktan ibarettir. Sevgiyi, bağlılığı ve ikilikten uzak 
kardeşliği temsil eder. Aklın gerektirdiği yerde ayrışmayı değil, birlik içinde 
kalmayı amaçlar. 

Ülfet: Bu erdem, toplumsal uyumun bir temelidir. İnsanların birbirine 
yardımda görüş birliği içinde olması ve aynı birlik içerisinde olmayı ifade 
eder. 

Vefa: Verilen sözleri çiğnememek, hukuku koruma ve uygulama anlamı 
taşır. 

Şefkat: Bir insanın maruz kaldığı olumsuz durum karşısında üzüntü ve 
derin bir hassasiyet duyarak bu uygunsuzluğu ortadan kaldırmak için bilinçli 
çaba göstermesidir. 

Sıla-i rahim: Akrabalık bağlarını servet ve refahta sürdürmek, onlara 
yardım etmektir.  

Mükâfat: Yapılan iyiliğe misliyle veya daha fazlasıyla karşılık vermek.  
İyi ilişki: Bireyin elindeki imkânları adil bir biçimde paylaşırken, adalet 

ilkesine sadık kalmak kaydıyla yakın ilişkide bulunduğu kişilere yönelik 
kayırmacılıktan uzak bir tutum sergilemesidir. 

Güzel yargı: Kişinin başkalarının haklarına saygı göstermesi ve bu 
durumda herhangi bir övgü beklentisine ya da kınamaya muhatap olmaktan 



Bekmezci, Erdoğan, Ahlâkî Erdemlerin Mihveri Olarak Adalet: Celâleddin ed-
Devvânî’nin Düşüncesinde Denge ve Ölçü Arayışı 

 

130 

kaçınmasıdır. 
Sevimlilik: Sevimlilik, kişinin güzel sözler, cömertlik, saygı gibi diğer 

olumlu iletişim yolları aracılığıyla; erdemli, denk ve uyumlu kişilerle sevgi, 
yakınlık ve dostluk kurma çabasıdır. 

Teslimiyet: Bireyin ilahî hükümlere, şer’î kurallara, peygamberî 
düzenlemelere, şeriat imamları ile tasavvuf önderlerinin belirlediği usul ve 
merasimleri; kişisel eğilimlerine aykırı olsa bile, gönülden bir rıza ve içten bir 
kabul ile yaklaşmasıdır.  

 Tevekkül: İnsan gücünü ve imkânlarını aşan, değiştirilmesi mümkün 
olmayan durumlarda; aşırılıklardan, eksikliklerden, aceleciliğin ve 
ertelemenin doğurduğu tedirginliklerden uzaklaşarak, tüm işi en güzel Vekil 
olan Allah’a havale etmektir. 

İbadet: İnsanı yokluğun karanlığından çıkarıp, Allah’ın ihsan ve 
keremiyle varlık sahnesine taşıyan hakiki Mebde’yi tazim etmek, şeriat 
hükümlerine tâbi olarak takva ile yaşamak ve dinin emirlerini yerine 
getirmektir (Devvânî, 2019, s. 62-65).  

Bu alt erdemler bir araya geldiğinde adalet hem bireyin iç dünyasında 
hem de toplumda tam anlamıyla tecelli eder. Devvânî, adaleti sadece 
hukuksal bir düzen aracı olarak değil; ahlâki, ruhsal ve metafizik bir denge 
hâli olarak görür. Bu unsurlar adalete eklenen parçalar olmayıp, adaletin 
hayatta nasıl tezahür ettiğini gösterir. Devvânî’ye göre adalet; hikmet, şecaat, 
iffet erdemlerinin merkezi konumundadır. Yukarıda zikredilen alt erdemler 
insan hayatında üç şekilde kendini gösterir: Birincisi yaratıcı ile olan; ikincisi 
insanlarla olan; üçüncüsü ise kişinin kendisiyle olan ilişkilerinde (Gafarov, 
2007, s. 149). Örneğin sadâkat ve vefa, verilen söze sadık kalmayı ve emaneti 
teminat altına alarak adaletin Allah ile olan yönünü kuvvetlendirir. Şefkat, 
ülfet ve sevimlilik; kırmadan, incitmeden ve dışlamadan saygılı bir biçimde 
iletişim kurmayı sağlar. Bu da adaletin toplumsal huzur boyutunu gösterir. 
İbadet ise, kulun yaratıcısına borcunu ve sorumluluklarını yerine 
getirmesidir. Tevazu ise kişinin dengeli ve ölçülü davranmasını sağlar. 
Böylece adalet; niyette ve davranışta tezahür eder. Bu bilgilerden hareketle 
bahse konu on iki alt erdem adaletin tamamlayıcı unsurları olmayıp bilakis 
adaletin farklı alan ve aşamalarında kendini gösteren hallerdir. Bu da gösterir 
ki adalet; teoriden pratiğe etkisi birçok alanda görülen erdemlerden biridir.  

Adalet erdemine benzeyen erdemsizliğe gelince; adaletle ilgili eylemlere 
benzeyen bazı davranışlar, gerçekte adalet süsü taşımayan bir topluluktan 
sadır olur. Bu türden bir erdemsizlik, makam, mevki ve malı artırmak 



Bekmezci, Erdoğan, Justice as the Axis of Moral Virtues: The Pursuit of 
Balance and Moderation in the Thought of Jalāl al-Din Dawwānī 

 
 

131 

amacıyla, ya riyâ ve süm‘a9  yoluyla ve yahut bu yollar aracılığıyla halkın 
gönlünü kazanmak maksadıyla söz konusu topluluktan ortaya çıkar 
(Devvânî, 2019, s, 73-74). 

Mutlak adil kişi, güçlerini adalet, denge ve itidal prensibine göre 
kullanan; bütün davranışlarını aklın hükmüne uyarak ve itidal yolunu takip 
ederek ortaya koyan kişidir. Bu nedenle, hiçbir kuvvet, aklın kendisine tayin 
ettiği ölçü ve adalet sınırlarının dışına çıkmamalı ve diğer kuvvetlere 
üstünlük sağlamamalıdır. Ayrıca bu kişi, kendi gibi insan olanlarla 
ilişkilerinde, yani toplumsal bağlamda da bu adalet anlayışını sürdürmelidir 
(Devvânî, 2019, s, 74). 

Kuvvetlerin amacı, her zaman erdemleri esas almak olmalıdır. Bunun 
dışında hiçbir şey onun hedefi veya maksadı olmamalıdır. Bu sağlandığında, 
nefis ve ruhta, genel edebe uygun bir ruhsal yapı meydana gelir ve böylelikle 
kişinin tüm tesirleri ve eylemleri itidal ile süslenir; bozulmanın çirkinliğinden 
uzaklaşır (Devvânî, 2019, s. 74). 

 
Diğer erdemler de bu prensiplere göre değerlendirilmelidir. Böylece 

doğru ile yanlış, hile ve düzenbazlık ile dürüstlük ve samimiyet, sahte para 
ile gerçek para, doğru kişi ile yalancı kişi, hile yapanla dürüst davranan, hakkı 
bâtıla karıştıranla hakkı hak, bâtılı bâtıl olarak bilen kişi arasındaki fark 
belirgin bir şekilde ortaya çıkmış olur. Bu belirtilen ifadeler ve hususlar açıkça 
adalet sistemine işaret etmektedir (Devvânî, 2019, s. 74). Dolayısıyla adalet, 
sadece erdemleri düzenleyen bir ölçü değil, aynı zamanda doğru ile yanlışı, 
hak ile batılı birbirinden ayırmayı sağlayan temel bir erdemdir. Bu da 
adaletin, bireysel ve toplumsal alanda bütün erdemlerin mihveri bir yerde 
olduğunu göstermektedir. 
Sonuç 

Bu çalışmada, Celâleddin Devvânî’nin adalet anlayışını İslâm ahlâk 
felsefesi perspektifinden ele alarak adaletin bireysel ve toplumsal düzeydeki 
işlevsel boyutları ortaya konmuştur. Buna bağlı elde edilen bulgular 
doğrultusunda Devvânî’nin, adaleti yalnızca teorik bir erdem olarak değil 
aynı zamanda bireyin içsel dünyasından toplumsal yapıya taşınan temel bir 
denge ilkesi olarak değerlendirdiği sonucuna ulaşılmıştır. 

Devvânî’ye göre adalet; hikmet, şecaat ve iffetin dengeli birleşimiyle 

 
9 Riyâ görmeyi, süm’a ise işitmeye delalet eden gösterişi ifade etmek için kullanılır. 



Bekmezci, Erdoğan, Ahlâkî Erdemlerin Mihveri Olarak Adalet: Celâleddin ed-
Devvânî’nin Düşüncesinde Denge ve Ölçü Arayışı 

 

132 

oluşan ve bu üç temel yetinin uyumlu işleyişine dayanan kapsayıcı bir 
fazilettir. Bu yönüyle adalet, hem bireyin içsel dengesini temin eden hem de 
toplumsal düzenin istikrarını sağlayan merkezi bir erdem konumundadır. 
Çalışmada ayrıca adaletin ifrat ve tefrit arasında yer alan vasat bir denge 
olduğuna dikkat çekilmiş; zulüm ve inzilâm gibi uç davranışlardan 
sakınılmasının gerekliliği vurgulanmıştır. 

Devvânî’nin, adaletin dünyevî çıkarlar uğruna kullanıldığı istismar 
edilmesine karşı geliştirdiği eleştirel tutum da çalışmanın önemli 
tespitlerinden biridir. Ona göre adalet; servet, makam, mevki veya güç elde 
etmenin aracı değil; kaynağının ilahî ve aklî ilkelerden alan müteâl bir varoluş 
değeridir. Bu bağlamda adalet, yalnızca toplumsal bir düzen ögesi olmayıp, 
aynı zamanda insanın nefsî terbiyesi ve ahlâkî olgunluğu açısından da 
vazgeçilmez bir unsurdur. Bununla birlikte, Devvânî’nin sadâkat, vefa, 
tevekkül, ibadet ve şefkat gibi tamamlayıcı erdemler aracılığıyla geliştirdiği 
bütüncül adalet anlayışı, adaletin yalnızca soyut bir ideal değil, bireysel 
yaşam ve toplumsal ilişkilerde somut bir ahlâkî gerçeklik olarak 
yaşanabilirliğini ortaya koymaktadır. Siyasal düzlemde ise Devvânî, adaletin 
tesisinin ancak ahlâkî liyakate sahip yöneticiler eliyle mümkün olabileceğini 
vurgulayarak, yönetim ahlâkı bağlamında önemli bir ilkesel duruş ortaya 
koymuştur. 

Sonuç olarak; Devvânî’nin adalet anlayışı, İslâm ahlâk felsefesi geleneği 
içinde hikmet, şecaat ve iffetin dengeli birlikteliğine dayanan klasik erdem 
teorisini esas alırken; aynı zamanda şer‘î ölçülerle uyumlu, uygulanabilir ve 
bütüncül bir adalet tasavvuru sunmaktadır. Bu yönüyle Devvânî’nin 
düşüncesi hem bireysel ahlâk eğitimi hem de siyasal etik bağlamında modern 
tartışmalara katkı sağlayabilecek nitelikte kuramsal bir temel sunmaktadır. 
Elde edilen bulgular, Devvânî’nin düşüncesinde adaletin hikmet, şecaat, iffet 
dengesine dayandığını ve şer’î temeller üzerine kurulduğunu göstermektedir. 
On iki alt erdem adaletin; niyet, davranış ve sonuç evrelerindeki tezahürlerini 
ortaya koymaktadır.  
Kaynakça 
Akarsu, B. (1998). Mutluluk Ahlakı (Iǚnkılâp). 
Akgün, C. (2024). Iǚslam ve Adalet. Iǚçinde A. K. Cihan & A. Kuşat (Ed.), İslâm 

Medeniyeti Bağlamında Adalet. Kimlik Yayınları. 
Alkan, Y. (2018). Aquinas ve Abelard’ta Adalet Ve İktisadi Adalet Justıce and 

Economic Justice in Aquinas and Abelard. 1(2), 151-160. 
Anay, H. (1994). Devvânı̂. Iǚçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (C. 



Bekmezci, Erdoğan, Justice as the Axis of Moral Virtues: The Pursuit of 
Balance and Moderation in the Thought of Jalāl al-Din Dawwānī 

 
 

133 

9). TDV Yayınları. 
Apaydın, H. Y. (2018). Adalet Nedir? Mahiyet ve Keyfiyet. Bilimname, 35/1. 
Aristoteles. (2024). Eudemos’a Etik (F. Akderin, Çev.). Say Yayınlar. 
Aristoteles. (2024). Nikomakhos’a Etik (S. Babür, Çev.; 12. bs). BilgeSu. 
Bulut, Z. (2021). Celaleddin Devvânı̂’nin Iǚslam Ahlak Felsefesindeki Yeri. 

Danişname, 2, 41-65. 
Çağrıcı, M. (2000). Iǚffet. Iǚçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi: C. 21. 

TDV Yayınları. 
Çağrıcı, M. (2010). Şecaat. Iǚçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (C. 

38). TDV Yayınları. 
Çiçek, M. (2020). Aristoteles’in Adalet Anlayışı. Celal Bayar Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 1-11.  
Demirdal, M. B. (2019). Iǚnsan Haklarının Temellendirilmesine Yardımcı Bir 

Kavram: Adalet Iǚlkekeri. İnsan Hakları Yıllığı, 37, 1-35. 
Demirkol, M. (2011). Nasîreddin Tûsî’nin Ahlâk Felsefesine Etkisi. Fecr Yayınları. 
Devvânı̂, C. (2019). Ahlâk-ı Celâlî (E. Okumuş, Çev.; 1.Baskı). Fecr yayınları. 
Fahri, M. (2021). İslam Ahlâk Teorileri (6.). Litera Yayıncılık. 
Farabı̂. (2016). İdeal Devlet (A. Arslan, Çev.). Türkiye Iǚş Bankası Kültür 

Yayınları. 
Farabı̂. (2020). Mutluluğun Kazanılması (A. Arslan, Çev.; VIII). Türkiye Iǚş 

Bankası Kültür Yayınları. 
Gafarov, A. (2007). Nasîrüddîn Tûsî’nin Ahlâk Felsefesi. Iǚsam Yayınları. 
Gafarov, A. (2014). Nası̂ruddı̂n Tûsı̂’nin Ahlâk Felsefesinde Adâlet Kavramı. 

Iǚçinde M. Demirkol & M. E. Kala (Ed.), Uluslararası 13. Yüzyılda Felsefe 
Sempozyomu Bildirileri (ss. 754-764). Kalkan Matbaacılık. 

Iǚbn Miskeveyh. (2022). Tehzîbu’l-Ahlâk (A. Şener, Iǚ. Kayaoğlu, & C. Tunç, Çev.; 
5.). Büyüyenay Yayınları. 

Iǚbn Sı̂nâ. (t.y.). Metafizk El-İlahiyat, Kitab’ü-ş Şifa (E. Demirli & Oǆ . Türker, Çev.). 
Felsefus Yayınları. 

Iǚstanbulı̂, Iǚ. M. (2014). Ahlâk-ı Ududiyye ŞerhiŞerhu’l-Ahlâki’l-Adudiyye (S. Çınar, 
Çev.; 1.). Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları. 

Jaeger, W. (2024). İlk Yunan Filozoflarında Tanrı Düşüncesi. Iǚthaki Yayıncılık. 
Osmanoğlu, Oǆ . (2011). Ortaçağ Siyaset Felsefesinde Adalet [Doktora Tezi]. 

Marmara Uǆniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 
Oǆ zdemir, R. (2023). İslâm Düşüncesine Göre Adâlet ve Adâletin Önündeki Engeller. 
Platon. (2024). Devlet (S. Eyüpoğlu & M. A. Cimcoz, Çev.). Türkiye Iǚş Bankası 

Kültür Yayınları. 
Saruhan, M. S. (2000). İslâm Ahlâk Felsefesinde Bilgi ve Hürriyet. Ankara 

Uǆniversitesi. 
Saruhan, M. S. (2015). Erdemlerin Erdemi: Adâlet. Adam Akademi, 5(1), 14. 



Bekmezci, Erdoğan, Ahlâkî Erdemlerin Mihveri Olarak Adalet: Celâleddin ed-
Devvânî’nin Düşüncesinde Denge ve Ölçü Arayışı 

 

134 

Saruhan, M. S. (2024). İslam Ahlak Felsefesinde Bilgi ve Hürriyet (1.). Fecr 
Yayınları. 

Toktaş, F. (2016). Bn Sı̂nâ’nın “Risâle fı̂ ‘Iǚlmi’l-Ahlâk” risalesinin takdim, tahkik 
ve çevirisi. Dokuz Eylül Ünivesitesi İlahiyat Fakültesi Dergi, 43, 7-52. 

Topaloğlu, B. (1988). Adl. Iǚçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi: C. 1. 
TDV Yayınları. 

Tusı̂, N. (2021). Ahlâk-ı Nâsırî (A. Gafarov & Z. Şükürov, Çev.; 5.). Litera 
Yayıncılık. 

Uǆ çer, Iǚ. H. (Ed.). (2017). Celâleddin ed-Devvânı̂. Iǚçinde İslam Düşünce Atlası (C. 
3). 

 
 


