
Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | 2025/2 | CİLT: 12 | SAYI: 2 | s. 977-1005

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: 
KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA 
KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM
THE TERM “ALLÂH” IN PRE-ISLAMIC POETRY: A CONCEPTUAL APPROACH TO GOD 

PERCEPTION BEFORE THE QUR’AN

RIFAT AKBAŞ
DOÇ. DR., VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ
ARAP DİLİ VE BELAGATI ANABİLİM DALI
ASSOCIATE PROFESSOR, VAN YUZUNCU YIL UNIVERSITY, FACULTY OF THEOLOGY
DEPARTMENT OF ARABIC LANGUAGE AND RHETORIC.
VAN/TÜRKİYE

rifatakbas@yyu.edu.tr 

 http://orcid.org/ 0000-0002-8533-3335

SUHEYB MUHAMMEDOĞLU
DR. ÖĞR. ÜYESİ, VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ, İLAHİYAT FAKÜLTESİ
ARAP DİLİ VE BELAGATI ANABİLİM DALI
DR. VAN YUZUNCU YIL UNIVERSITY, FACULTY OF THEOLOGY
DEPARTMENT OF ARABIC LANGUAGE AND RHETORIC.
VAN /TÜRKİYE

suheybmuhammedoglu@yyu.edu.tr 

 http://orcid.org/ 0000-0000-8033-5502

 http://dx.doi.org/10.46353/k7auifd.1749904 

Makale Bilgisi / Article Information

Makale Türü / Article Types
Araştırma Makalesi / Research Article

Geliş Tarihi / Received
24 Temmuz / July 2025

Kabul Tarihi / Accepted
23 Aralık / December 2025

Yayın Tarihi / Published
Aralık / December 2025

Yayın Sezonu / Pub Date Season
Aralık / December

Atıf / Cite as: Akbaş, Rıfat – Muhammedoğlu, Suheyb, “Câhiliye Şiirinde Allâh Lafzı: Kur’ân Öncesi 
Tanrı Tasavvuruna Kavramsal Bir Yaklaşım [the Term “Allâh” in Pre-Islamıc Poetry: a Conceptual 
Approach to God Perceptıon Before the Qur’an]”. Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
- Journal of the Faculty of Theology 12/2 (Aralık/December 2025): 977-1005.

İntihal / Plagiarism: Bu makale, en az iki hakem tarafından incelendi ve intihal içermediği teyit 
edildi. / This article has been reviewed by at least two referees and scanned via a plagiarism 
software.

Lisans / License: Creative Commons Atıf-GayrıTicari 4.0 Uluslararası (CC BY-NC 4.0) /Creative 
Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0).

Published by Kilis 7 Aralık Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi - Kilis 7 Aralık University, Faculty of 
Theology, Kilis, 79000 Turkey. 

ilahiyatdergisi@kilis.edu.tr 



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

978

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI 
TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

Öz
Câhiliye dönemi Arap şiiri, estetik bir ifade alanı olmanın yanı sıra 
erken dönem Arap toplumunun Tanrı, kader, kudret ve kutsal kav-
ramlarına dair zihinsel dünyasını yansıtan çok katmanlı kültürel bir 
bellektir. Bu şiir mirası, Arapların varlık anlayışını, insan ve evren 
arasındaki ilişkiyi, hayatın anlamına dair sorgulamalarını ve ilahî 
kudret karşısındaki konumlarını açığa çıkaran bir düşünsel zemin 
sunmaktadır. Dolayısıyla bu şiirler İslam öncesi Arap toplumunun 
inanç yapısını ve teolojik eğilimlerini anlamak bakımından en sa-
hih ve birinci elden kaynaklar arasında yer alır. Nitekim mezkûr dö-
nem şiirlerinde yer alan “Allâh” lafzı, İslam’dan önceki Arap toplu-
munda Tanrı kavramının mahiyetine, Tanrısal kudretin sınırlarına 
ve insan ile ilah arasındaki ilişkinin doğasına dair önemli ipuçları 
barındırmaktadır. Allâh lafzının Câhiliye şiirindeki kullanımlarının 
incelenmesi, tevhid inancının doğuşuna giden tarihsel ve zihinsel 
zeminin anlaşılması açısından da temel bir katkı sunmakta ve dinî 
düşüncenin evrimini aydınlatmaktadır. Bu itibarla Câhiliye şiirinde 
“Allâh” lafzının araştırılması, Arapların İslam öncesi dönemde sahip 
oldukları Tanrı anlayışını, kutsal ile insan arasındaki ilişkinin ma-
hiyetini ve tevhid düşüncesine giden zihinsel sürecin izlerini orta-
ya koyma bakımından büyük önem taşımaktadır. Çalışma, Câhiliye 
dönemi edebiyatçılarına ait tüm beyitleri kapsayan bir taramadan 
ziyade dua, beddua, yemin, kudret ve takdir gibi söylem alanların-
da yoğunlaşan örnekler üzerinde odaklanmıştır. Böylelikle “Allâh” 
lafzının farklı temalar içinde kazandığı anlamlar karşılaştırmalı bi-
çimde ortaya konulmuştur. Öte yandan çalışmada yalnızca Câhiliye 
döneminde yaşadığı klasik kaynaklarda açıkça belirtilen şairlere ait 
beyitler değerlendirilmiş; İslamî tesir ihtimali bulunan muhadram 
şairlerin şiirleri kapsam dışı bırakılmıştır. Bu tercih, çalışmanın 
İslam öncesi dinî ve dilsel zemini olabildiğince saf biçimde yan-
sıtma amacına yöneliktir. Metodolojik açıdan çalışma, bağlamsal 
ve semantik çözümleme yöntemleriyle yürütülmüştür. Beyitlerde 
“Allâh” lafzının geçtiği bağlamlar, şairin söylemindeki işlevsel rolü 
dikkate alınarak analiz edilmiştir. Bununla birlikte, beyitlerdeki kul-
lanım biçimleri Kur’ân’daki benzer söylemlerle karşılaştırmalı olarak 
ele alınmıştır. Bu karşılaştırma, kelime düzeyinde bir paralelliğin 
ötesinde dönemin metafizik algısında süreklilik gösteren kavram-



979

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

sal yaklaşımları da açığa çıkarmıştır. Böylece anlam evrenindeki 
tarihsel sürekliliği belirginleştirmiştir. Nitekim elde edilen veriler, 
Kur’ân’ın tevhid merkezli hitabının, tamamen kopuk bir zeminde 
değil aksine “Allâh” ismini bilen, ona belirli sıfatlar atfeden bir dil 
ve düşünce evreni üzerinde yükseldiğini göstermektedir. Çalışmada 
ulaşılan bulgular, Câhiliye şairlerinin “Allâh” lafzını dilsel bir kalıp 
veya geleneksel bir söylem unsuru olarak değil duygusal, toplumsal 
ve metafizik anlamlar taşıyan bir ifade aracı olarak kullandıkları-
nı ortaya koymuştur. Özellikle yemin, dua ve beddua gibi kalıplar-
da bu lafzın yer alması, şairin bireysel duygularını Tanrısal kudret 
aracılığıyla ifade etme eğilimini yansıtmaktadır. “الله الله“, ”قاتلكِ   ”لحى 
ve “الله يُبعِدِ   gibi ifadelerde Tanrı hem cezalandıran hem de adalet ”لا 
sağlayan bir güç olarak konumlanmakta; insanın öfkesini, beklenti-
sini ya da yakarışını meşrulaştıran bir otoriteyi temsil etmektedir. Bu 
yönüyle “Allâh” lafzı, şiirde hem bir teolojik gönderme hem de in-
san ile kader arasındaki ilişkinin dilsel ifadesi hâline gelmiştir. Bazı 
beyitlerde ise kader, ölüm ve zaman temalarının “Allâh”a atfedilen 
mutlak irade ve kudret anlayışıyla ilişkilendirilmesi, Câhiliye döne-
mi insanının hayatın nihai düzenleyicisini Tanrı’da gördüğünü gös-
termektedir. Şairlerin farklı kabilelerden olmalarına rağmen ortak 
biçimde “Allâh” lafzına yer vermeleri, bu lafzın kabile üstü ve evren-
sel bir kudreti temsil ettiğini göstermektedir. “Allâh” böylece “ilahlar 
arasında ilah” veya “Rabbu’l-erbâb” olarak konumlandırılmıştır. Bu 
kullanım, İslam öncesi Arap toplumunda tektanrıcı eğilimlerin sez-
gisel biçimlerini yansıtan güçlü bir göstergedir. Bu çalışma, “Allâh” 
lafzının Câhiliye dönemi şiirinde taşıdığı anlamları, şiirsel bağlam 
içerisindeki kullanımlarını ve bu kullanımların yemin, dua, beddua, 
takdir gibi temalarla nasıl ilişkilendirildiğini, ayrıca Kur’ân’daki kimi 
âyetlerlerle de ne denli benzerlik arz ettiğini ortaya koymaktadır. Bu 
yönüyle dönemin Tanrı algısının şiir dilinde nasıl temsil edildiğine 
dair kapsamlı bir bakış sunmaktadır.
Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Belagatı, Câhiliye Edebiyatı, 
Câhiliye Şiiri, Allâh Lafzı, İlâhî Algı.

THE TERM “ALLÂH” IN PRE-ISLAMIC POETRY: A CONCEPTUAL 
APPROACH TO GOD PERCEPTION BEFORE THE QUR’AN

Abstract
Pre-Islamic Arabic poetry, beyond being an aesthetic means of expression, rep-
resents a multilayered cultural memory reflecting the intellectual world of early 
Arab society regarding the concepts of God, fate, power, and the sacred. This po-



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

980

etic heritage reveals the Arabs’ understanding of existence, the relationship be-
tween man and the universe, their inquiries into the meaning of life, and their per-
ception of their position before divine power. Therefore, these poems are among 
the most authentic sources for understanding the belief structure and theological 
tendencies of pre-Islamic Arab society. The occurrence of the term Allāh in the 
poetry of the said period contains significant clues about the nature of the con-
cept of God in pre-Islamic Arabia, the limits of divine power, and the relationship 
between the human and the divine. Examining the usages of Allāh in Jāhiliyyah 
poetry contributes fundamentally to understanding the historical and intellectual 
background that paved the way for monotheistic belief and sheds light on the 
evolution of religious thought. Accordingly, studying Allāh in pre-Islamic poetry 
is crucial for revealing the Arabs’ conception of God before Islam, the nature of 
the sacred-human relationship, and the traces of the intellectual process leading 
toward divine unity. This study does not include all verses attributed to Jāhiliyyah 
poets but focuses on selected examples in discursive contexts such as supplication, 
imprecation, oath, divine power, and destiny. Thus, the meanings Allāh acquired 
within different themes are comparatively presented. Only verses belonging to 
poets explicitly identified in classical sources as pre-Islamic figures have been 
included, while those of muhadram poets—possibly influenced by Islam—were 
excluded. This preference aims to reflect the pre-Islamic religious and linguistic 
background as purely as possible. Methodologically, the study employs contextual 
and semantic analysis. The contexts in which Allāh appears were examined con-
sidering its functional role in poetic discourse. Additionally, usage patterns were 
compared with similar expressions in the Qur’an. This revealed not only lexical 
parallels but also conceptual continuities within the metaphysical perceptions of 
the time, clarifying the historical continuity of the semantic universe. Findings 
indicate that the Qur’an’s tawḥīd-centered address did not arise in isolation but 
upon a linguistic and intellectual milieu that already recognized Allāh and attrib-
uted certain divine qualities. The poets of the Jāhiliyyah did not use Allāh merely 
as a linguistic convention or traditional expression but as a means of conveying 
emotional, social, and metaphysical meanings. In oaths, prayers, and curses, the 
term reflects the poet’s inclination to articulate personal emotions through divine 
power. Expressions such as qātalaki Allāh, laḥā Allāh, and lā yubʿid Allāh por-
tray God as an authority who both punishes and upholds justice, legitimizing hu-
man anger, expectation, or supplication. Thus, Allāh functions in poetry as both a 
theological reference and a linguistic expression of the relationship between man 
and destiny. In some verses, the association of fate, death, and time with divine 
will and omnipotence shows that the Jāhiliyyah individual perceived the ultimate 
regulator of life in God. The frequent appearance of Allāh among poets of differ-
ent tribes indicates that it represented a supra-tribal and universal power. Thus, 
Allāh was positioned as “a deity among deities” and, more explicitly, as the “the 
lord of lords” (Rabb al-arbāb), reflecting intuitive monotheistic tendencies in pre-
Islamic Arab thought. In conclusion, this study reveals the meanings carried by 
Allāh in pre-Islamic poetry, its functional uses within poetic contexts, and how 
these uses relate to themes such as oath, supplication, imprecation, and destiny, as 
well as its resemblance to certain Qur’anic expressions. It offers a comprehensive 
perspective on how the concept of God was represented in the poetic language of 
the period.
Keywords: Arabic Language and Rhetoric, Jāhiliyya Literature, Pre-Islamic Poetry, 
the term “Allāh”, Conceptions of Divine



981

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

GİRİŞ

Arap dili ve edebiyatı, özellikle İslam öncesi dönemde ortaya konan 
şiirlerde, Arap toplumunun inanç dünyasını, toplumsal yapısını 
ve bireysel psikolojisini yansıtan zengin bir kültürel hafızayı ba-

rındırır. Bu şiirler, sözlü bir gelenek olmanın ötesinde, dönemin zihin dün-
yasını ve dilsel imkânlarını belgeleyen tarihî metinler olarak da ayrı bir de-
ğer taşımaktadır. Öte yandan bu dönemde şiir, her kabilenin kimliğini tem-
sil eden ve şairlerin kabileler arası rekabetin dili hâline geldiği en önemli ifa-
de alanı olarak öne çıkar.1 Hemen her kabilenin bir veya birkaç şairinin bu-
lunduğu; kabilelerin bu şairler aracılığıyla hem kendi kimlik ve üstünlük id-
dialarını görünür kıldığı hem de edebî rekabete dâhil olduğu görülür. Böyle 
bir bağlamda şairlik, övgüye değer bir meziyet, şiir ise kabile onurunu, kolek-
tif hafızayı ve bu hafızanın sonraki kuşaklara aktarımını teminat altına alan 
başlıca ifade ve temsil araçlarından biri olarak değerlendirilir.

Câhiliye döneminde şairlik öyle yaygın bir gelenek hâline gelmişti ki, ba-
zı kaynaklarda şiirleri günümüze ulaşan şairlerin oldukça kalabalık bir top-
luluk oluşturduğu belirtilmektedir. Corcî Zeydân’ın (1861-1914) aktardığı 
üzere bu şair kitlesi, sadece bireysel yeteneklerin bir araya gelişinden ibaret 
olmayıp Arap kabilelerinin hemen tamamına dağılmış bir kültürel yapılan-
manın ürünüdür. Kimi kabilelerde şairlik adeta bir kimlik göstergesi hâline 
gelirken, kimi kabilelerde daha sınırlı ölçüde temsil edildiği görülür. Hat-
ta Arap olmayan unsurların bile bu şiir geleneğine dâhil olduğuna dair ör-
nekler mevcuttur. 2 Bu tablo, dönemin kültürel üretkenliğini ve şiirin top-
lumsal meşruiyetini açık biçimde ortaya koymakta; şiirin bireysel duygu-
nun ötesine geçerek kolektif bir bilinç ve değerler sistemini taşıdığını gös-
termektedir. Dolayısıyla bu şiirsel zenginlik, tarihî, sosyolojik ve dinî açılar-
dan da dikkatle incelenmesi gereken bir miras olarak karşımızda durmakta-
dır. Özellikle Kur’ân’ın indiği sosyo-kültürel ortamı, dilsel kodları anlama-
da Câhiliye şiirleri oldukça önemli bir başvuru kaynağıdır.3

Erken dönem müfessirlerin Câhiliye şiirlerine başvurarak Kur’ân’daki bazı 
kelime ve deyimlerin anlam alanlarını tayin etmeye çalışmaları, söz konusu 
şiirlerin dilbilimsel ve tefsir alanındaki önemini de göstermektedir. Sahâbî 
müfessirlerden Abdullah b. Abbâs’ın (ö. 68/687-88) uygulamaları, bu yak-

1 Alî el-Cündî, fî Târîḫi’l-edebi’l-Câhilî (Kahire: Mektebetü Dâri’t-Türâs, 1412/1991), 277.
2 Corcî Zeydân, Târîḫu âdâbi’l-luġati’l-ʿArabiyye, thk. Şevkî Dayf (Kahire: Müessesetu Dâri’l-

Hilâl, ts.), 1/64 - 67.
3 Abdurrahman b. Ma‘âde eş-Şehrî, eş-Şâhidü’ş-şi‘rî fî tefsîri’l-Ḳur’âni’l-Kerîm, ehemmiyetuhu 

ve es̱eruhu ve menâhicü’l-müfessirîne fi’l-istişhâdi bih (Riyad: Mektebetu Dâri’l-Minhâc, 1431/2010), 
633.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

982

laşımın en dikkat çekici örneklerindendir. Nitekim o, Câhiliye dönemi şiir-
lerini Kur’ân’daki müphem ifadeleri açıklamada referans olarak kullanmış-
tır. Örneğin Nâfiʿ b. el-Ezrak’ın, (ö. 65/685) Meâric Sûresi 37. ayette geçen 
-kelimesinin anlamını sorması üzerine İbn Abbâs, bu kelimenin “hal «عِزيِنَ“
ka halka, bölük bölük” anlamına geldiğini belirtmiş ve açıklamasını Câhiliye 
şairlerinden Abîd b. el-Ebras’a (ö. 555) ait şu beyitle desteklemiştir:

بَرهِِ  عِزينَا يَكُونُوا  حَوْلَ  مِنـْ هْرعَُونَ إلِيَْهِ حَتَّى فَجَاؤُوا يـُ

Ona doğru hızla koştular, nihayet minberinin etrafında halka halka 
dizildiler.4

Bu örnek, Kur’ân’da geçen bazı kelimelerin Câhiliye şiiri bağlamında ta-
şıdığı anlam zenginliğini ve bağlam duyarlılığını gözler önüne sermektedir. 
Aynı zamanda bu durum, Kur’ân’ın nazil olduğu ortamın dilsel gerçekliği-
ni çözümlemede Câhiliye şiirinin ne denli vazgeçilmez bir işlev gördüğü-
nü ortaya koymaktadır. 

Abdullah b. Abbâs’a atfedilen şu söz de yukarıdaki yaklaşımı teyit etmesi 
bakımından dikkat çekicidir: ٌّعْرَ عَرَبِي عْرِ، فَإنَّ الشِّ  إذا تَعاجَم شَيْءٌ مِنَ الْقُرْآنِ فَانْظُرُوا فِي الشِّ
“Kur’ân’daki bir ifade size kapalı gelirse, şiire bakın; çünkü şiir Arapçadır.” 5 
Bu söz, Câhiliye şiirinin, Kur’ân’ın dilini anlamada ilkel veya ham bir lügat 
ve kavramsal referans işlevi görebileceğine işaret etmektedir.

Bu çalışmada yalnızca Câhiliye döneminde yaşadığı ve vefat ettiği hu-
susunda görüş birliği bulunan şairlerin şiirlerinden örnekler kullanılma-
sının en önemli gerekçesi, erken dönem Arap dilciliği ve tefsir geleneğin-
de Câhiliye şiirine atfedilen otoriteyle ilgilidir. Nitekim Basra dil mektebi-
nin öncü simalarından olan el-Asmaʿî (ö. 216/831), uzun yıllar Yedi Kıra-
at imamlarından Ebû ʿAmr b. el-ʿAlâʾ’nın (ö. 154/770) yanında bulunmuş 
ve onun hiçbir zaman İslâm dönemine ait şiirleri dilsel delil olarak kullan-
madığını, daima Câhiliye şiirine müracaat ettiğini özellikle vurgulamıştır.6 
Bu rivayet, kıraat ve tefsir ekollerinin de Câhiliye şiirini bir dil ve anlam kay-
nağı olarak gördüğünü açıkça ortaya koymaktadır. 

4 Ebü’l-Fadl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, el-
İtḳān fî ʿulûmi’l-Ḳurʾân, thk. Muhammed Ebü’l-Fadl İbrâhim (Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetu’l-
‘Âmme li’l-Kitâb, 1394/1974), 2/68. Aynı bağlamdaki diğer örnekler için bk. İbrahim Muhammed 
el-Cermî, Mu‘cemu ‘ulûmi’l-Ḳur’ân (Dımaşk: Dâru’l-Kalem, 1422/2001), 268.

5 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî, Câmiʿu’l-beyân ʿan teʾvîli âyi’l-
Ḳurʾân, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Tür kî (Kahire: Dâru Hecer li’n-Neşr ve’t-Tevzî‘ ve’l-İ‘lân, 
1422/2001), 16/642.

6 Alî el-Cündî, fî Târîḫi’l-edebi’l-Câhilî, 134; Ali Bulut, “İslam Öncesi Arap Edebiyatının Mev-
sukiyeti Tartışmaları”, İslam Öncesi Araplarda dil ve Edebiyat, ed. Mustafa Çağrıcı, (İstanbul: Kur’an 
Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2019), 22.



983

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

İslâm öncesi Arapların teolojik tasavvurunu konu edinen çeşitli akade-
mik çalışmalar mevcuttur. Bunlar arasında özellikle The Concept of Allah as 
the Highest God in Pre-Islamic Arabia başlıklı yüksek lisans tezi, Câhiliye dö-
nemi şiirlerinden hareketle Arap toplumunun Allâh tasavvurunu bütüncül 
bir çerçevede tespit etmeyi amaçlamaktadır.7 Çalışma, hanîf eğilimlerine 
işaret eden ifadelerden putperestliğe yönelik eleştirilere kadar oldukça ge-
niş bir malzemeyi delil olarak kullanmakta, dolayısıyla Allâh lafzının dilsel 
yapısı veya semantik alanından ziyade, İslâm öncesi Arapların Allâh inan-
cının genel mahiyetini ortaya koymaya odaklanmaktadır.

Literatürde dikkat çeken bir diğer çalışma olan en-Naṣrâniyye ve Âdâbühâ 
beyne ʿ Arabiyyi’l-Câhiliyye ise İslâm öncesi Arap Hristiyanlığını tarihî ve te-
olojik bir perspektifle incelemektedir. Eserde, dönemin Hristiyan şairlerinin 
şiirlerinde dinî temaların nasıl işlendiği, özellikle de Allâh inancına yönelik 
göndermelerin hangi bağlamlarda ortaya çıktığı analiz edilmektedir.8 Bu 
çerçevede kimi beyitlerde Allâh lafzı ve ilahî sıfatlara temas edilmekle bir-
likte, çalışmanın temel yaklaşımı kavramsal bir çözümlemeden ziyade, Hris-
tiyan şairlerin genel dinî söylemini ortaya koymaya yöneliktir. Bu nedenle 
eser, Allâh lafzının semantik tahliline ilişkin sistematik bir değerlendirme 
sunmamaktadır. Bunun yanı sıra Câhiliye Araplarının Ulûhiyet Anlayışı baş-
lıklı derleme eser, Arapların taptıkları putları, bu putların toplumsal ve ka-
bilevi işlevlerini ayrıntılı biçimde ele alarak politeist inanç yapısına odakla-
nan geniş kapsamlı bir çerçeve sunmaktadır.9 Câhiliye Dönemi Hanîf Şair-
lerin Şiirlerine Tematik Bir Yaklaşım - Tevhid Anlayışı başlıklı makale, hanîf 
eğilimli şairlerin tevhid merkezli söylemlerini tematik açıdan incelemekte;10 
İslam Öncesi Arap Toplumunun Tanrı Tasavvuru ve Bu Tasavvurun İslam’ın 
Tanrı Tasavvuruna Etkisi Sorunu başlıklı çalışma ise Câhiliye dönemi tanrı 
tasavvuru ile İslam’daki ulûhiyet anlayışı arasındaki muhtemel etkileşimle-
ri tartışan mukayeseli bir yaklaşım ortaya koymaktadır.11

Mezkûr literatürün genel olarak dikkat çektiği husus, çalışmaların büyük 
bir kısmının ya dönemin inanç tarihine ya da teolojik söylemine yönelmesi; 
buna karşılık Allâh lafzının Câhiliye şiirindeki semantik değerini, bağlam-

7 Bk. Najmah Sayutı, The Concept of Allah as the Highest God in Pre-Islamic Arabia, (Kanada: 
The Instıtute Of Islamıc Studes, 1999).

8 Bk. Rızkullāh b. Yûsuf b. Abdilmesîh b. Ya‘kūb Luvıs Şeyho, en-Naṣrâniyye ve Âdâbühâ bey-
ne ʿArabiyyi’l-Câhiliyye (Beyrut: el-Mektebetü’ş-Şarkiyye, ts.).

9 Bk. Mehmet Mahfuz Söylemez, (ed.), Câhiliye Araplarının Ulûhiyet Anlayışı (Ankara; Anka-
ra Okulu Yayınları, 2015).

10 Ramazan Meşe, “Câhiliye Dönemi Hanif Şairlerin Şiirlerine Tematik Bir Yaklaşım: Tevhid 
Anlayışı”, Amasya İlahiyat Dergisi, 16 (Haziran 2021), 197-227.

11 Resul Öztürk, “İslam Öncesi Arap Toplumunun Tanrı Tasavvuru ve Bu Tasavvurun İslam’ın 
Tanrı Tasavvuruna Etkisi Sorunu”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 7/4 (Ağustos 2007), 
133-158.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

984

sal kullanım çeşitlerini ve kavramsal boyutunu sistematik biçimde inceleyen 
müstakil bir araştırmanın bulunmamasıdır. Bu çalışma ise dikkat çekilen boş-
luğu doldurmayı hedeflemektedir. Çalışma kapsamında, klasik şiir antoloji-
leri ile edisyon kritiği yapılmış birçok şiir divanı taranmış; özellikle yaşadığı 
ve vefat ettiği döneme dair tarihî mutabakat bulunan Câhiliye şairlerine ait 
beyitlerde yer alan “Allâh” lafzı tespit edilmiştir. Bu beyitler bağlam-anlam 
ilişkisi gözetilerek Türkçeye çevrilmiş; ardından lafzın şiir içerisindeki se-
mantik konumu, işlevi ve çağrışım alanı analiz edilmiştir. Ayrıca yer yer söz 
konusu kullanımlar, Kur’ân’daki benzer ifadelerle karşılaştırmalı olarak ele 
alınmış ve bu karşılaştırma üzerinden Câhiliye dönemine ait Tanrı tasavvu-
runun Kur’ân’ın tevhidî diliyle olan tematik ilişkisi sorgulanmıştır.

1. CÂHİLİYE DÖNEMİNDE TEOLOJİK ALGI
Kur’ân-ı Kerîm’in ilgili âyetlerinden hareketle, Câhiliye Araplarının bir kıs-

mının âlemi yaratıp düzenleyen yüce bir varlığın mevcudiyetini kabul ettiği an-
laşılmaktadır. 12 Bir başka kesimin ise, tek bir ilâhın varlığını benimseyerek be-
lirli ölçülerde tevhidî bir inanç tasavvuruna yöneldiği görülmektedir. 13 Nite-
kim bu dönemde halkı tefekküre, yaratılışın sırlarını düşünmeye ve ahlâkî so-
rumluluğa çağıran, yer ve gök, gece ve gündüz gibi kozmik unsurlar üzerinden 
ilâhî kudretin tecellilerine işaret eden kimselerin varlığından söz edilmektedir.14 
Bu kişilerin söylemlerinde ahde vefa, ölümden sonraki hayatın sorgulanması, 
hesap ve ceza inancı gibi kavramlara sıkça yer verildiği gibi, yaklaşmakta olan 
bir peygamberin gönderileceğine dair beklenti ve işaretlerin de dile getirildiği 
görülmektedir.15 Bazıları da Allâh’ın varlığını kabul ettikleri halde O’na doğru-
dan ulaşmanın mümkün olmadığını, bu sebeple de aracıların, özellikle de put-

12 Örneğin ُه اللّٰ قُولُنَّ  ليَـَ واَلاَْرْضَ  مٰواَتِ  السَّ خَلَقَ  مَنْ  هُمْ  سَاَلْتـَ -Onlara, “Gökleri ve yeri kim yarattı?” diye so وَلئَِنْ 
racak olsan, mutlaka “Allâh” diyeceklerdir.” âyeti buna işaret eder. Kur’ân Yolu (Erişim 6 Nisan 2025), 
Lokman 31/25; ez-Zümer 39/38; ez-Zuhruf 43/9.

13 Örneğin َرٰهيٖمَ حَنٖيفًاۜ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْركِيٖن هْتَدُواۜ قُلْ بَلْ مِلَّةَ ابِـْ -Ve dediler ki: Yahudi veya Hristi“ وَقَالُوا كُونُوا هُودًا اَوْ نَصَارٰى تـَ
yan olun ki doğru yolu bulasınız. De ki: ‘Hayır, biz hanîf olarak İbrahim’in dinine uyarız. O, müşrikler-
den değildi.” Kur’ân Yolu (Erişim 6 Nisan 2025), el-Bakara, 2/135. “Mezkur âyet, Hz. İbrahim’in hanîf 
dini üzerinden bir tevhid çağrısı niteliği taşımakta ve O’nun müşriklerden olmadığına özellikle vur-
gu yapmaktadır. Bu vurgu, hem Yahudi-Hristiyan ayrışmasını hem de Arap müşrikliğini dışlayarak 
bir monoteizme işaret eder. Ayetin yapısı ve hitap ettiği zemin dikkate alındığında, İslam öncesi 
Araplar arasında da kendini bu çizgiye nispet eden bazı bireylerin bulunmuş olabileceği ihtimali 
doğmaktadır. Bu durum, Kur’an’ın ‘hanîf ’ kavramına yüklediği anlamın hem tarihsel bir zeminle 
hem de inançsal bir tutumla ilişkilendirilmesini mümkün kılar.

14 Ebü’l-Meâlî Cemâlüddîn Mahmûd Şükrî b. Abdillâh el-Âlûsî, Bulûġu’l-ereb fî maʿrifeti 
aḥvâli’l-ʿArab, haz. Muhammed Behçet el-Eserî (Kahire: Dâru’l-Kitabi’l-Mısrî, 2009), 2/281, 282; 
Semîh Dugaym, Edyân ve mu‘teḳidâtu’l-Arab ḳable’l-İslâm (Beyrut: Dâru’l-Fikri’l-Lübnânî, 1995), 
50.

15 Âlûsî, Bulûġu’l-ereb fî maʿrifeti aḥvâli’l-ʿArab, 2/281, 282; Dugaym, Edyân ve mu‘teḳidâtu’l-Arab 
ḳabl e’l-İslâm, 50.



985

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

ların, Allâh’a yakınlaşmak için vesile olarak kullanılmasının gerekli olduğuna 
inanıyorlardı ki bu inanç, onları putlara tapmaya yöneltmiştir.16

Câhiliye toplumunun tanrısal güçlere dair inancı, büyük ölçüde maddî 
semboller üzerinden görünürlük kazanmakta ve bu semboller toplumsal ha-
yatın merkezinde konumlanmaktadır. Mekke’de hemen her evde bir putun 
bulunduğu ve ev halkının ibadet pratiğini bu putlar etrafında şekillendir-
diği belirtilmektedir. Yolculuğa çıkan bir kimsenin evden ayrılmadan önce 
puta dokunarak uğur aradığı, dönüşte ise eve adımını atar atmaz aynı temas 
ritüelini tekrarladığı aktarılmaktadır. 17 Bu pratik, putların yalnızca kolek-
tif ibadet alanlarıyla sınırlı kalmadığını, aynı zamanda bireysel hayatın vaz-
geçilmez birer parçası olduğunu gösterir. Câhiliye döneminde putlar farklı 
şekillerde temsil edilir ve kutsal tanrısal varlıkların sembolleri olarak görü-
lürdü. Lât, Menât, Uzzâ ve Hubel gibi meşhur putlar, doğrudan ilah olarak 
kabul edilmemekle birlikte, ilahî kudretin yeryüzündeki somut temsilcile-
ri olarak algılanırdı. Bu nedenle Araplar onları yüceltmiş, onlara kurbanlar 
adamış ve etraflarında özel ritüeller gerçekleştirmişlerdir.18 Bu durum, Arap-
ların Tanrı’ya doğrudan ulaşmak yerine, O’na ancak birtakım aracılar vasıta-
sıyla yönelme eğiliminde olduklarını; Tanrı inancını, putperestlik kalıplarıy-
la harmanlayarak yaşadıklarını açıkça göstermektedir.19 Öte yandan Câhiliye 
şiirinde yer alan kimi beyitlerde hem put isimlerinin hem de “Allâh” lafzının 
birlikte anılması, dönemin dinî tasavvuruna dair son derece çarpıcı ipuçları 
sunmaktadır. Ebû Şüreyh Evs b. Hacer b. Attâb et-Temîmî’nin (ö. 620)

رُ هُنَّ أَكْبـَ وَبِاللَّهِ إِنَّ اللَّهَ مِنـْ هَا وَبِاللاتِ واَلْعُزَّى  وَمَنْ  دَانَ  دِينـَ
Lât’a, Uzzâ’ya ve onların dinini benimseyenlere yemin ederim

Ve Allâh’a da yemin ederim ki kuşkusuz Allâh onlardan daha büyüktür.20

16 Nitekim Yûnus sûresinde, müşriklerin “Allâh’ı bırakıp kendilerine ne zarar ne de fayda sağlayabi-
len şeylere tapmaları” ve bu tutumlarını ِۜه اللّٰ عِندَ  شُفَعَاؤُنَا  اءِ  هٰؤُٓلَٓ قُولُونَ  وَيـَ فَعُهُمْ  نـْ يـَ وَلاَ  يَضُرُّهُمْ  لاَ  مَا  هِ  اللّٰ دُونِ  مِنْ  عْبُدُونَ   وَيـَ
“Bunlar Allâh katında bizim şefaatçilerimizdir” diyerek meşrulaştırmaları eleştirilmiştir. Bk. Kur’ân 
Yolu (Erişim 6 Nisan 2025), Yûnus, 10/18. Benzer şekilde, Zümer sûresi bu anlayışı daha genel bir 
düzlemde değerlendirir ve tevhide aykırı bu yaklaşımı “halis dinin yalnızca Allâh’a ait olduğu” ha-
kikatiyle karşılaştırır. Müşrikler kendilerini şöyle savunmaktadır: ِواَلَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِه ينُ الْخَالِصُۜ  هِ الدِّ  أَلاَ للِّٰ
هِ زلُْفٰى قَربُِّونَا إلَِى اللّٰ عْبُدُهُمْ إِلاَّ ليِـُ -Biz onlara sadece bizi Allâh’a daha çok yaklaştırsınlar diye ibadet edi“ أَوْليَِاءَ مَا نـَ
yoruz.” Kur’ân Yolu (Erişim 6 Nisan 2025), ez-Zümer, 39/3. Bununla bağlantılı olarak En‘âm sûresi 
de müşriklerin Allâh’a ait olan yaratma fiilini inkâr etmeksizin, cinleri O’na ortak koştuklarını ve 
bilgisizce O’na oğullar ve kızlar isnat ettiklerini ifade eder: ِنَاتٍ بِغَيْر هِ شُركََاءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُمْۚ وَخَرقَُوا لَهُ بَنِينَ وَبـَ  وَجَعَلُوا للِّٰ
ا يَصِفُونَ عَالٰى عَمَّ  Kur’ân Yolu (Erişim 6 Nisan 2025), el-En‘âm, 6/100. Tüm bu ayetler, putperest عِلْمٍۜ سُبْحَانَهُ وَتـَ
Arapların Allâh inancına sahip olduklarını; ancak bu inancı tevhid ekseninde değil aracı varlıklar 
aracılığıyla işleyen eksik ve bozulmuş bir sistem içinde yaşadıklarını ortaya koymaktadır.

17 Semîh Dugaym, Edyân ve mu‘teḳidâtu’l-Arab ḳable’l-İslâm, 98.
18 Semîh Dugaym, Edyân ve mu‘teḳidâtu’l-Arab ḳable’l-İslâm, 100.
19 Emre Köksal, Kur’an’da Allah’ın İsimleri, Câhiliye Din Kültüründen İlk Dönem Kelam Tartış-

malarına Uzanan Süreçte Bir Değerlendirme, (Isparta: Süleyman Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilim-
ler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2016), 5-7.

20 Ebü’l-Münzir Hişâm b. Muhammed b. Sâib b. Bişr el-Kelbî, Kitâbü’l-Eṣnâm, thk. Ahmed 



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

986

şeklindeki beyti, bu bağlamda dikkatle değerlendirilmelidir. Şairin hem 
müşrik sembolleri hem de “Allâh” lafzını aynı beyitte yan yana zikretmesi, 
İslam öncesi Arapların dinî zihin dünyasında Allâh’a yönelik genel bir inanç 
kabulünün mevcut olduğunu, ancak bu inancın, putları Allâh’a ulaştıran 
aracı figürler olarak görme biçiminde şekillendiğini göstermektedir. Bu tür 
kullanımlar, Câhiliye insanının Tanrı anlayışının tamamen inkâr edici de-
ğil bilakis yönü ve mahiyeti muğlak bir şekilde tevhide meyyal, ancak şirkle 
kuşatılmış bir yapıda olduğunu ortaya koyar. Nitekim bu durum, Kur’ân’da 
sıkça vurgulanan (َهِ اِلاَّ وَهُمْ مُشْركُِون رهُُمْ بِاللّٰ ؤْمِنُ اكَْثـَ -Onların çoğu ortak koşma“ (وَمَا يـُ
dan Allâh’a iman etmezler.”21 mealindeki ayetin tarihsel ve zihinsel zeminini 
anlamak açısından da önem arz etmektedir. 

Bu konudaki en dikkat çekici değerlendirmelerden biri Iraklı tarihçi 
Cevâd Ali’ye (1907-1987) aittir. Ona göre: “Allâh İslam’da âlemlerin Rabbi, 
tüm insanların ilahıdır; ne ortağı ne de yardımcısı vardır. Câhiliye Arapları-
nın tasavvurundaki Allâh düşüncesi ise O’nun tanrıların tanrısı olduğu yö-
nündedir ve diğer kabile tanrılarının üzerinde bir yüceliğe sahiptir. Bu yüz-
den bir kabileye değil tüm kabilelerin şiirlerinde yer alır.”22 Bu değerlen-
dirme, Kur’ân’ın birçok âyetinde üzerinde önemle durulan23 ve Câhiliye 
Araplarının inanç yapısını karakterize eden temel unsurlardan biri olan 
‘Allâh’ı âlemin yaratıcısı ve düzenleyicisi olarak kabul etmekle birlikte iba-
det ve yönelişi çeşitli putlar üzerinden gerçekleştirme’ olgusu ile doğrudan 
örtüşmektedir. Yani Câhiliye dönemi Arapları arasında, rubûbiyyet düze-
yinde Allâh’ın varlığını ve yüceliğini kabul eden bir anlayışın mevcut oldu-
ğu görülmektedir. Ancak bu kabul onları ibadet ve niyazda sadece Allâh’a 
yönelmeyi gerektiren bir ulûhiyyet tevhidine götürmemiştir.

2. CÂHİLİYE DÖNEMİNDE TANRI TASAVVURUNUN ŞİİRE 
YANSIMASI

Câhiliye dönemi Arap şiiri, görünürde aşk, kahramanlık, kabile bağlılığı 
ve doğa tasvirleri gibi temalar etrafında şekillense de bu şiirlerin derin ya-
pısında Tanrı tasavvuruna dair önemli kavramsal izler mevcuttur. Bu şiir-

Zekî Paşa (Kahire: Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye, 2000), 17.
21 Yûsuf 12/106.
22 Cevâd Ali, el-Mufaṣṣal fî târîḫi’l-ʿArab ḳable’l-İslâm (Beyrut: Dâru’s-Sâkî, 1422/2001), 

11/118, 119.
23 Bk. el-Ankebût 29/61; Lokmân 31/25; ez-Zümer 39/3; Yûnus 10/18; ez-Zuhruf 43/87.



987

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

lerde geçen Allâh, er-Rahmân24, el-İlâh25 gibi lafızlar, İslam öncesi Araplar 
arasında ilahî bir varlığa yönelik en azından lügat düzeyinde bir farkında-
lık bulunduğuna işaret eder. 

2.1. ALLÂH LAFZININ KULLANIMI 
Câhiliye şiirinde en sık rastlanan ilahî adlandırma “Allâh” lafzıdır. Bu laf-

zın şiirlerde hangi tematik bağlamlarda yer aldığı ve ne tür işlevler üstlendi-
ği üzerine yapılacak çözümleme, dönemin Tanrı tasavvurunun hem dilsel 
hem de zihinsel izdüşümlerini anlamak bakımından son derece önemlidir. 
Bu bağlamda, şairlerin “Allâh” lafzını hangi temalar çerçevesinde kullandık-
ları; bu kullanımın teolojik bir inancı mı ritüel bir pratiği mi yansıttığı be-
yitlerin kavramsal ve bağlamsal çözümlemesiyle ortaya konulabilir. Yemin, 
dua, beddua, güç ve koruma talebi gibi söylem örüntülerinde sıkça görülen 
bu lafız, Câhiliye dönemi Araplarının ilahî kudrete dair aidiyet duygusunu 
anlamaya imkân veren önemli bir gösterge alanı sunar. 

2.1.1. YEMİN BAĞLAMINDA ALLÂH LAFZI
Câhiliye şiirinde Allâh lafzı, teolojik bir anlam taşıyan bir varlık ismi ol-

manın ötesinde, özellikle yemin bağlamlarında işlevselleşmiş ve şairlerin 
sözlerine kudsi bir meşruiyet kazandıran güçlü bir araç haline gelmiştir. Bu 
kullanımlar genellikle toplumsal bağlayıcılığı olan söylemler, tehditler, ka-
rarlılıklar ya da duygusal vurgularla birlikte görülür. Şairler, Allâh adına ye-
min ederek hem söylediklerine ciddiyet kazandırmış hem de sözün muha-
tabı üzerindeki psikolojik etkiyi derinleştirmiştir. Bu çerçevede kullanılan 
 gibi doğrudan أقُْسِمُ ,آليَْتُ gibi yeminler ile تَاللهِ ve daha az yaygın olan بِاللّهِ ,واَللهِ
yemin anlamını taşıyan fiiller Câhiliye şiirinde karşılığı bulunan ifadelerdir. 
Nitekim Mühelhil b. Rebîa et-Tağlibî’nin (öl. 525) aşağıdaki beyti, bu işlev-
sel kullanıma erken bir örnek teşkil eder. Şair burada, Bekiroğullarına kar-

24 Aṣmaî, el-Aṣmaʿiyyât, 136; ʿAbīd b. el-Ebraṣ, Dīvānu ʿAbīd b. el-Ebraṣ, thk. Huseyin Nasâr (Mısır: 
Şeriketu Mektebe ve Matbaʿatu Mustafā el-Bābi el-Halebî ve Evlâdihi, 1957), 68; Ebü’l-Esved (Ebû 
Abbâd) Amr b. Külsûm, Dîvânu ʿAmr b. Küls̠ūm, thk. Eymen Meydân (Cidde: Kitabu’n-Nadi’l-
Edebi’s-Sekâfî, 1992.), 164; Ebû Mâlik Selâme b. Cendel, Dîvânu Selâme b. Cendel, nşr. Fahruddin 
Kabâve, (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1987), 182|; Mussakkib el-ʿAbdî, Dîvânu Şiʿri’l-Musş aḳḳib 
el-ʿAbdî, thk. Hasan Kâmil es-Sayrafī Kahire: Cāmiʿatu’d-Duveli’l-ʿArabiyye Maʿhedu’l-Mahtûtâti’l-
ʿArabiyye, 1971), 276; Emîl Bedî’ Ya’kūb, el-Mu‘cemü’l-Mufaṣṣal fî şevâhidi’l-‘Arabiyye (Beyrut: 
Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1417/1996), 4/100.

25 Ebü’l-Abbâs Mufaddal b. Muhammed b. Ya‘lâ ed-Dabbî, el-Mufaḍḍaliyyât, nşr. Aḥmed 
Muḥammed Şākir – ʿAbdusselâm Muhammed Hârûn (Kahire: Dâru’l-Meʿârif, 1963), 151; Ebû Zü-
heyr Sâbit b. Câbir el-Fehmî Teebbeta Şerran, Dîvânu Teʾebbeṭa Şerran ve Aḫbāruhu, thk. Ali Zulfikâr 
Şâkir (Beyrut: Dâru’l-Ġarbī’l-İslâmî, 1984), 73; Mussakkib el-ʿAbdî, Dîvânu Şiʿri’l-Musş aḳḳib el-
ʿAbdî, 101; Züheyr b. Ebu Sulmâ, Şiʿru Züheyr b. Ebî Sulmâ, şrh. el-Aʿlem eş-Şentemerî, nşr. Fahred-
din Kabâve (Beyrut: Dâru’l-Âfâki’l-Cedîde, 1980), 243.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

988

şı sürdüreceği kan davasını ifade ederken, Allâh adına yemin ederek sözü-
nün ciddiyetini pekiştirir:

نَمَا وُجِدُوا هْرجَِ بَكْراً أيَـْ حَتَّى أبُـَ آليَْتُ بِاللَّهِ لا أَرْضَى بِقَتْلِهِمْ
Allâh’a yemin ettim ki, onların öldürülmesine razı olmayacağım;

Ta ki Bekiroğullarını nerede bulunurlarsa bulunsunlar kanlarını heder saya-
na kadar. 26

Bu beyitte geçen ِآليتُ باللّهifadesi, “Allâh adına yemin ettim” anlamına gel-
mektedir. Buradaki yemin, şairin kararlılığını vurgularken aynı zamanda 
onun davranışında tanrı ile kutsal bir sözleşme yapmışcasına bir gerekçe-
lendirme kazandırmaktadır. Zira yemin, eyleminin öncesine konumlanarak 
onu meşru ve geri dönülmez kılmaktadır.27 Bu tür yeminler çoğu zaman sa-
vaş, intikam veya toplumsal kararlılıkla ilişkilendirilse de Câhiliye şiirinde 
yemin sadece kamusal ve sert beyanlarla sınırlı kalmamış; kişisel arzuların, 
duygusal bağların ve mahrem anların da ifadesine aracılık etmiştir. Aynı 
ilahi isme yemin edilse de bu yeminlerin içerdiği anlam katmanları ve duy-
gusal tonları oldukça çeşitlidir. Nitekim muallaka şairlerinden İmruülkays 
(öl. 544), yemin temasını daha içsel, bireysel ve hatta dramatik bir bağlam-
da kullanan şairlerin başında gelir. Onun şiirinde yemin, aşk, tutku ve ıs-
rarcı bağlılık gibi duygularla iç içedir:

قُلْتُ يَمِينُ اللهِ أبرحَُ قاعِدًا  وَلَوْ قَطَعُوا رأَْسِي لَدَيْكِ وأََوْصَالِي فـَ
 لنََامُوا وَمَا إِنْ مِنْ حَدِيثٍ وَلا صَالِي حَلَفْتُ لَهَا بِاللَّهِ حَلْفَةَ فَاجِرٍ

Ona dedim ki: Allâh’a yemin olsun, (yanından) ayrılmayacağım
Başımı ve uzuvlarımı kesmiş olsalar bile.

Ona, günahkâr birinin yemini gibi Allâh’a yemin ettim ki:
Herkes uyumuş, ne konuşan var ne de geceyle ilgilenen birisi.28

26 Ebû Leylâ Mühelhil b. Rebîa b. Hâris b. Mürre et-Tağlibî, Dīvânu Muhelhil b. Rabīʿa, thk. 
Talâl Hârb, (y.y: ed-Dâru’l-ʿÂlemiyye, ts.), 27; Ebû Ömer Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Ab-
dirabbih, el-ʿİḳdü’l-ferîd, (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1404/1983), 6/76.

27 Kur’ân’da “Allâh adına yemin etmek” anlamında “ألََى” fiilinin açık bir kullanımı yer alma-
makla birlikte, bu fiilin muzâri formu olan َؤْلُون  kelimesi, Bakara sûresinin 226. âyetinde şu şekilde يـُ
geçmektedir:ٌفَإِنْ فَاءُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رحَِيم İ عَةِ أَشْهُرٍ  ؤْلُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ تـَربَُّصُ أَربْـَ  Kadınlarından uzaklaşmaya yemin“ للَِّذِينَ يـُ
edenler için dört ay beklemek vardır. Eğer geri dönerlerse Allâh çok bağışlayıcıdır, sonsuz rahmet sahibi-
dir. Bk. el-Bakara, 2/226. Bu âyette geçen َؤْلُون ؤْلِي ,يـُ  fiilinden türemiş olup, nikâh akdi devam eden ألََى – يـُ
kadınlarla cinsel ilişkiyi kesmeye yemin etmek anlamında kullanılmıştır. Dolayısıyla fiil yeminle il-
gilidir; ancak yemin “Allâh adına” şeklinde doğrudan bir teolojik referansla değil ailenin iç düzenine 
dair pratik bir bağlamda ele alınmaktadır.

28 Ebû Vehb Hunduc b. Hucr b. el-Hâris İmruülḳays, Dîvânu İmruülḳays, thk. Muḥammed 
Ebu’l-Fadl İbrahim (Kahire: Dâru’l-Meʿârif, 1990), 32.



989

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

Şair, bu beyitte muhatabına duyduğu derin bağlılığı, vazgeçmeyeceğini 
ve ondan ayrılmayacağını en güçlü teminat biçimi olarak Allâh adına ye-
min ederek ifade etmektedir. Allâh’ın adıyla yapılan bu yemin, sözün doğ-
ruluğunu pekiştiren ve bağlılığın samimiyetine ilâhî bir güvence kazandı-
ran bir söylem işlevi görür. Ayrıca şairin, çevrede kimsenin olmadığı ve ge-
cenin sessizliğinin hâkim olduğu bir anda Allâh üzerine yemin etmesi, bu 
bağlılığın hem içten hem de sorumluluk bilinci taşıyan bir taahhüt niteli-
ğinde algılandığını göstermektedir.

Muallaka şairlerinden Tarafe b. el-‘Abd’ın (ö. 564) amcası olan el-Murakkiş 
el-Asğar29 (öl. 573), cariyesi Hint bint el-Aclân’a duyduğu aşkı ifade ederken 
İmruülkays’ın yemin ifadesinden farklı olarak şöyle seslenmiştir:

عَمْركََ  اللهَ هَلْ تَدْرِي إِذَا لُومْ فـَ  ما لُمْتَ في حُبِّهَا فِيمَ تـَ
Ömrün (karşılığında) Allâh’a yemin olsun! Biliyor musun ki 

Onun sevgisine daldığında neyle kınanacaksın?30

Şair burada Allâh lafzını, duygusal bir ifadenin pekiştiricisi olarak kul-
lanır. Bu kullanımda Allâh, hayatı veren ve onun süresine hükmeden varlık 
olarak zihinde yer etmektedir. Dolayısıyla “ömür” kavramı ile “Allâh” isminin 
birlikteliği, yaşamın üstündeki bir otoriteye yapılan güçlü bir göndermedir.31 
Bu kullanımı Kur’an’daki benzer yemin yapılarıyla da ilişkilendirmek müm-
kündür. Bu bağlamda şu ayet öne çıkmaktadır: (َعْمَهُون هُمْ لَفِي سَكْرتَِهِمْ يـَ  (لَعَمْركَُ إنِـَّ
“Ömrüne andolsun ki onlar, sarhoşlukları içinde bocalayıp duruyorlardı.”32 
Görüldüğü üzere hem Câhiliye şiiri hem de Kur’ân’daki kimi yemin ifadele-
ri, Arapların zihinsel evreninde Allâh isminin taşıdığı güçlü metafizik an-
lamı ve bağlayıcılığı yansıtmaktadır. Bu ortak zemin, Kur’ân’ın muhatapla-
rına hitap ederken başvurduğu dilsel stratejilerin toplumsal karşılığını an-
lamak açısından da önemlidir.
Öte yandan Câhiliye şiirinde yer alan kimi beyitler, içerdikleri tevhidî ifa-
deler dolayısıyla sıradan müşrik inançların çok ötesinde bir Tanrı tasavvu-

runa işaret eder. Örneğin ʿAbîd b. el-Ebras’a (öl. 597) nispet edilen ُحَلَفْت 

29 Ebû Ubeydillâh Muhammed b. İmrân b. Mûsâ b. Saîd el-Merzübânî, Muʿcemü’ş-şuʿarâʾ, 
haz. Fritz Krenkow (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1402/1982), 201.

30 Mufaddal ed-Dabbî, el-Mufaḍḍaliyyât, 249.
31 Aslında “الله -ifadesi, klasik Arapçada hem dua (uzun ömür dileği) hem de yemin an «عَمْركََ 

lamı taşır. Halîl b. Ahmed’in ifadesiyle bu, muhatabı Allâh adına yemin vererek bir işe yönlendir-
me veya teşvik etme amacıyla da kullanılabilir. Bk. Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Amr 
b. Temîm el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-‘Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî - İbrâhim es-Sâmerrâî (Beyrut: Dâru 
Mektebeti’l-Hilâl, ts.), “’Amr” 2/137.

32 el-Hicr 15/72.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

990

 لِمَنْ يَشَاءُ ذُو عَفْوٍ وَتِصْفَاحِ بِاللَّهِ إِنَّ اللهَ ذُو نِعَمٍ
Allâh’a yemin ederim ki, Allâh nimet sahibidir;
Dilediğine verir, affedicidir ve bağışlayandır.33

şeklindeki beyitte, Allâh’ın yemin edilen bir varlık olarak öne çıkması-
nın yanı sıra O’nun nimet, af ve bağışlayıcılık gibi sıfatlarla nitelendirilme-
si dikkat çekicidir. Bu tür ifadelere dair yorumlar, araştırmacılar arasında 
farklı yönelimlerle ele alınmıştır. Bazı yaklaşımlar, bu monoteist vurguların 
Hanîfî bir inanç çizgisini yansıttığını belirtirken; bazı değerlendirmeler ise 
söz konusu tevhidî söylemlerin dönemin Hristiyan kültürel ve dinî atmos-
ferinden etkilenmiş olabileceğini ileri sürmektedir.34 

Yukarıda aktarılan niteleme türleri, Kur’ân’daki bazı ayetlerle de doğrudan 
paralellikler arz eder. Nitekim (ٍرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَاب -Allâh, dilediğine he“ (اللَّهُ يـَ
sapsız rızık verir.”35 (ُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاء  واَللَّهُ) Dilediğine mülkü verirsin.”36 Ve“ (تـُ
 Allâh çok bağışlayıcıdır, çok merhametlidir.”37 gibi âyetlerde Allâh’ın“ (غَفُورٌ رحَِيمٌ
nimet dağıtan, affeden ve mutlak irade sahibi olduğu ifade edilmektedir. 

Aynı şair başka bir beytinde yine Allâh lafzını yemin bağlamında şu şe-
kilde kullanmıştır:

واَللهِ إنْ عِشْتُ ما سَرَّني  وإنْ مِتُّ ما كانتِ العائِدَةُ فـَ
Andolsun Allâh’a, yaşarsam bu beni sevindirmez;
Ölürsem de geriye (hayata) dönmek istemem.38

Şairin Allâh adına yemin ederek söze başlaması, ifadesine içtenlik ve 
doğruluk kazandırma çabasını yansıtır. Şairin sözüne Allâh’ı şahit tutma-
sı, onun sözünün ciddiyetini ve bağlayıcılığını artırma amacı taşır. Her ne 
kadar Kur’ân’da şairlerin kullandığı “ِواَلله  gibi ifadeler aynen yer almasa da ”فـَ
وَربَِّكَ, 39 تاللهِ -gibi benzer yemin kalıpları aracılığıyla Allâh adına yemin ge 40 فـَ
leneği devam ettirilmiştir. 

Câhiliye şiirinde yemin ifadesi, bazen şairin inanç dünyasındaki kutsal 
ve bağlayıcı referanslara işaret eden bir unsur olarak da görülmektedir. Bu 
yaklaşımı karşılayan beyitlerden biri Müseyyeb b. ʿAles’e (öl. 575) aittir:

33 Abîd b. el-Ebras, Dīvānu ʿAbīd b. el-Ebraṣ, 42.
34 Cevâd Ali, el-Mufaṣṣal fî târîḫi’l-ʿArab ḳable’l-İslâm, 11/110.
35 el-Bakara, 2/212.
36 Âl-i İmrân, 3/26.
37 el-Bakara, 2/173.
38 Abîd b. el-Ebras, Dîvânu ʿAbîd b. el-Ebraṣ, 49.
39 el-Hicr, 15/92-93.
40 Yûsuf, 12/73, 95.



991

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

تُمُ نَا وأَنَـْ قَيـْ رِّ مُظْلِمُ فَأُقْسِمُ أَنْ لَوِ الْتـَ وْمٌ مِنَ الشَّ   لَكَانَ لَكُمْ يـَ
Yemin ederim ki bizler ve sizler karşılaşırsak, 

Sizin için kötülükle dolu karanlık bir gün olurdu.”41

Burada şair, ُفَأُقْسِم (yemin ederim) fiilini kullanarak birinci şahıs ağzıyla 
tehditkâr bir ton kurmakta, fakat yeminin hangi varlık üzerine edildiği açık-
ça belirtilmemektedir. Ancak birkaç beyit sonra gelen şu ifade bu yeminin 
ilahî bir zemin üzerine kurulduğunu açıklar niteliktedir:

قُونَ اللَّهَ يَا آلَ عَامِرِ تـَّ مُ أَلاَ تـَ تَّقِ اللَّهَ الأَْبَلُّ الْمُصَمِّ  وَهَلْ يـَ
Ey Âmiroğulları! Allâh’tan korkmaz mısınız? 

Zaten, kötülüğe saplanmış azgın biri Allâh’tan korkar mı hiç?42

Bu ikinci beyitte Allâh’tan korkmayanlara yönelik doğrudan bir hi-
tap yer almakta ve Allâh lafzı açıkça zikredilmektedir. Bu bağlamda dü-
şünüldüğünde, önceki beyitte yer alan yeminin muhataplarca Allâh adı-
na yapılmış kabul edilmesi kuvvetle muhtemeldir. Dolayısıyla bu örnek, 
Câhiliye şiirinde Allâh lafzının doğrudan kullanılmasa bile ima yoluy-
la yemin bağlamında nasıl işlevsel kılındığını ve şairin sözüne ciddiyet 
katmak amacıyla ilahî referansa başvurduğunu göstermesi bakımından 
önemli bir örnektir.

Kur’ân’da da benzer şekilde (َبْصِروُن بْصِروُنَ، وَمَا لاَ تـُ لاَ أقُْسِمُ بِمَا تـُ -Görebildikle“ (فـَ
riniz ve göremedikleriniz üzerine yemin ederim ki”43 ve (ِلاَ  أُقْسِمُ  بِالْخُنَّسِ الْجَواَر  فـَ
 Hayır hayır! Yörüngelerinde akıp giderek doğan ve batan yıldızlara“ (الْكُنَّسِ
andolsun!”44 ve (ِلاَ أُقْسِمُ بِرَبِّ الْمَشَارِقِ واَلْمَغَارِب  Doğuların ve batıların Rabbine“ (فـَ
yemin ederim.”45gibi ifadelerle başlayan âyetlerde ُأقُْسِم yapısına yer verilmiş 
olması, bu tür yemin kalıplarının vahyin indiği dönemde hem tanınan hem 
de güçlü retorik etkiye sahip dilsel kalıplar olduğunu ortaya koyar.

Câhiliye şiirinde Tanrıya yemin ifadesi olarak  ِآليْتُ ,بِاللهِ  ,واَلله ve أقسم gi-
bi kullanımların yanı sıra, daha az yaygın olmakla birlikte  ِتَاللهifadesine de 
rastlanmaktadır. Teebbeta Şerrân’a (öl. 540) ait aşağıdaki beyit bu kullanı-
ma örnek teşkil eder:

41 Museyyeb b. ʿAles, Dîvânu Museyyeb b. ʿAles, thk. ʿAbdurrahman Muhammed el-Vasîfî, 
(Kahire: Mektebetu’l-Âdâb, 1423/2003), 125.

42 Museyyeb b. ʿAles, Dîvânu Museyyeb b. ʿAles, 125.
43 el-Hâkka 38.
44 et-Tekvîr 15.
45 el-Maʻâric, 70/ 40.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

992

عْدَ مَا حَلَفَتْ ثَى بـَ  أَسْمَاءُ بِاللهِ مِنْ عَهْدٍ وَمِيثَاقِ تَاللّهِ آمَنَ أنُـْ
Allâh’a yemin ederim ki, hiçbir kadına – Esmâ’nın Allâh adına yemin edip 

söz ve ahit verdikten sonra – güvenmem.46

Bu beyitte iki farklı yemin formunun bir arada kullanılması hem ifadenin 
vurgusunu artırmakta hem de söze tanrısal bir meşruiyet kazandırmaktadır. 
Bu kullanım Kur’ân-ı Kerîm’deki benzer yemin kalıplarıyla da anlam düzeyin-
de bir benzerlik taşır. Bununla birlikte Kur’an’da “ِتَالله” ifadesi özellikle duygusal 
yoğunluğu yüksek ya da şaşkınlık gibi tepkilerin dile getirildiği ayetlerde kul-
lanılmıştır. Nitekim Hz. Yusuf kıssasında geçen şu iki âyet bu kullanıma örnek 
teşkil eder: (ِفْسِدَ فِي الأَْرْض نَا لنِـُ  Allâh’a andolsun ki, biz bozgunculuk“ (تَاللهِ لَقَدْ عَلِمْتُمْ مَا جِئـْ
yapmaya gelmedik.”47âyeti ile (َفْتَأُ تَذْكُرُ يُوسُف  Dediler ki: Allâh’a andolsun“ (قَالُوا تَاللهِ تـَ
ki, sen hâlâ Yûsuf ’u anıp duruyorsun.”48 Her iki örnekte de “ِتَالله” ifadesi, yalnız-
ca yemin bildiren bir kalıp olmaktan öte, muhatap üzerinde duygusal bir etki 
oluşturmayı amaçlayan bir dilsel araç olarak öne çıkmaktadır. Kur’ân’daki bu 
kullanım tarzı, Câhiliye dönemi şiirinde Allâh lafzıyla yapılan yeminlerin fonk-
siyonel boyutlarıyla karşılaştırıldığında dikkat çekici bir benzerlik arz eder.

2.1.2. DUA VE BEDDUA BAĞLAMINDA ALLÂH LAFZI
Câhiliye şiirinde Allâh lafzı dua ve beddua içerikli söylemlerde de kendine 

yer bulmuştur. Şairler, iç dünyalarındaki sarsıntıları, toplumsal eleştirilerini 
veya kişisel serzenişlerini aktarırken, Allâh adını zikretmek suretiyle sözleri-
ne hem duygusal hem de kutsal bir ağırlık kazandırmışlardır. Bu tür bir kul-
lanımı yansıtan örneklerden biri, Mütelemmis’in (öl. 569) dayısı el-Hâris b. 
et-Tev’em’e (ö. ?) yönelik serzeniş içeren kasidesinde görülmektedir:

 أخَا كرمٍَ إلاَّ بانْ يتكَرَّما تُعيِّرني أمّي رجالٌ ولنْ تَرى
 لهُ حسَباً كانَ اللَئيمَ المذمما وَمَنْ يَكُ ذَا عِرْضٍ كريمٍ فلَمْ يصُنْ

رهُا إنْ تركَْتُها نَما وهلْ ليَ أمٌّ غيـْ  أبَى اللهُ إلاَّ أنْ أكُونَ لَهَا ابـْ
Bazı adamlar annemi ayıplıyorlar;

Oysa hiçbir cömert kimse yoktur ki cömertliğini göstermesin.
İffetli ve şerefli biri, soyunun şanını korumazsa
O zaman aşağılık ve yerilmeye layık biri olur.

Peki, ben onu terk edersem, başka bir anam mı var?
Onun oğlu olmam dışındaki (ihtimali) Allâh engellesin.49

46 Teebbeta Şerran, Dîvânu Teʾebbeṭa Şerran ve Aḫbāruhu, 128.
47 Yûsuf 12/73.
48 Yûsuf 12/85.
49 Asmaʿî, el-Aṣmaʿīyyât, 244, 245.



993

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

Son beyitte geçen نَما -ifadesi, şairin hem aidiyet duygu أبَى اللهُ إلاَّ أنْ أكُونَ لَهَا ابـْ
sunu hem de duygusal bağlılığını Allâh adına yapılan bir dua şeklinde ifade 
ettiğini göstermektedir. Burada Allâh ismi, şairin iradesini aşan bir hakika-
tin taşıyıcısı olarak karşımıza çıkar. Şair, annesine bağlılığını sıradan bir te-
menniyle değil ilahî iradeye bağlayarak meşrulaştırır. 

Murakkiş el-Ekber (öl. 549) de savaş çağrısına verilen olumlu cevabı ve 
bu cevabın ardından gelen silahlı harekâtı överken Allâh’a yönelik bir dua 
cümlesine başvurmuştur:

لَبُّبَ واَلْغَاراَتِ بْعِدِ  اللهُ  التـَّ عَمْ لاَ  يـُ  إِذْ قَالَ الْخَمِيسُ نـَ
Allâh, silah kuşanmayı ve baskınları bizden uzak kılmasın;

Ordu bunlar develerdir (haydi saldırın) dediği zaman.50

Burada Allâh’tan bir dilekte bulunulması, dua formunun şiirsel bağlam-
da nasıl işlevselleştiğini göstermektedir. Savaşma iradesinin ve saldırı karar-
lılığının yüceltilmesi, bu dileğin Allâh adıyla ifade edilmesi sayesinde yal-
nızca dünyevi bir talep olmaktan çıkarak metafizik bir onay arayışına dö-
nüşmüştür.

Câhiliye dönemi şiirinde Allâh lafzının dua bağlamında kullanıldığı bir 
diğer dikkat çekici örnek, Esved b. Yaʿfûr’un (ö. 600) dayısı ve aynı zaman-
da kabilesinin reisi olan Masrûk b. el-Münzir’in (ö. ?) ölümü üzerine inşâd 
ettiği mersiyede görülür. Şair, acısını ifade ederken şu beyite yer verir:

 لا يُبعِدِ اللهُ رَبُّ النّاسِ مَسروقَا أقولُ لَمّا أتاني هلكُ سَيِّدِنا
Bize reisimizin öldüğü haberi geldiğinde şöyle derim:

Allâh, insanların efendisi Masrûk’u (hayırdan) uzak tutmasın. 51

Beyitteki ُبْعِدِ  الله -ifadesi, ölen kişiyi Allâh’ın rahmetine yakın tutma te لاَ  يـُ
mennisiyle söylenmiş bir duadır. Ayrıca bu dua ifadesi hem bireysel bir yas 
duygusunu hem de toplumsal açıdan önemli bir şahsiyetin hatırasına du-
yulan saygıyı dile getirmenin bir yolu olarak öne çıkar.

Câhiliye şiirinde Allâh lafzının yer aldığı beddua ifadeleri de dikkat çe-
ken bir kullanım alanıdır. Şairler, hoşnutsuzluklarını, öfke ve tiksintilerini 
ifade ederken doğrudan Allâh’a yönelerek beddualarını daha etkili ve bağla-
yıcı kılmayı amaçlamışlardır. Bu tür söylemler, çoğu zaman ahlaki bir duru-

50 Mufaddal ed-Dabbî, el-Mufaḍḍaliyyât, 240; Ebü’l-Hasen Alî b. Süleymân b. el-Fadl el-Ahfeş 
el-Asgar, el-İḫtiyâreyn, thk. Fahreddin Kabâve (Beyrut: Dâru’l-Fikri’l-Mu‘âsır, 1420/1999), 746.

51 Esved b. Yaʿfur, Dīvānu Esved b. Yaʿfur, thk. Nûrî Hammûdî el-Kaysî (Bağdat: Viza ratu’s-
Sekâfe ve’l-İ ʿlam Matbaʿatu’l-Cumhûriyye, 1970), 51.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

994

şun ya da toplumsal değerlerin ihlaline karşı bir tepki niteliği taşır. Meşhur 
şair ʿUrve b. el-Verd (ö. 592), toplum nezdinde hor görülen pasif ve üşen-
geç bir tipolojiyi hedef alarak şöyle der:

 مُصَافي الْمُشَاشِ آلفاً كُلَّ مَجْزرَ لَحَى  اللهُ صُعْلُوكاً إذَا جنَّ ليلُهُ
Allâh, fakirin belasını versin! Ggecenin karanlığı çöktüğünde

Alışıktır deve kesim yerlerindeki kemik uçlarını kemirmeye.52

Burada geçen ُلَحَى الله (Allâh belasını versin) ifadesi, toplumun ortak de-
ğerlerini tehdit eden bir davranış biçimine karşı yöneltilmiş sert bir dışlayı-
cı tepkidir. Benzer bir beddua formu, cömertliğiyle tanınan şair Hâtim et-
Tâî (ö. 578) tarafından da şu şekilde dile getirilmiştir:

هُ لْقَى لبَُوساً وَمَطْعَمَا لَحَى  اللهُ صُعْلُوكاً مناهُ وهمُّ  مِنَ الْعَيْشِ أنْ يـَ
Allâh , geçim derdi sadece yiyecek ve giyecek bulmak olan fakiri kahretsin!53

Bu beyitlerde ortaklaşan söylem, sadece bireysel bir küçümsemeden ibaret 
olmasının yanı sıra Câhiliye toplumunda yüceltilen kahramanlık, cömertlik 
ve onur gibi değerlerle çelişen bireysel çıkarcılığın ve tembelliğin dışlanma-
sıdır. Her iki beyitte de Allâh lafzı, bedduanın meşruiyetini ve etkisini artı-
ran kutsal bir dayanak olarak kullanılmıştır.54

Câhiliye şiirinde beddua formu, bireysel hayal kırıklıklarının ve toplum-
sal öfkenin dışavurulduğu güçlü bir ifade alanı olarak da öne çıkar. Örne-
ğin ʿUrve b. el-Verd’in fidye karşılığında cariyesini ailesine teslim ettikten 
sonra duyduğu pişmanlığı dile getirdiği şiirindeki şu beyit bu yönüyle dik-
kate değerdir:

فُونِي  عَداةَ اللهِ مِنْ كَذِبٍ وَزُورِ سَقَوْنِي النَّسْئَ ثُمَّ تَكَنـَّ
Bana içki içirdiler sonra da her taraftan sardılar etrafımı.

Yalan ve süslü sözleri nedeniyle (kahrolsun) Allâh’ın düşmanları.55

ʿUrve b. el-Verd’in şiirinde geçen  ِعَداةَ الله(Allâh’ın düşmanları) ifadesi, 

52 Ebû Saîd Abdülmelik b. Kureyb el-Asmaʿī, el-Aṣmaʿīyyât, thk. Ahmed Muhammed Şâkir - 
ʿAbdusselam Muhammed Harun (Mısır: Dâru’l-Me‘ârif, 1993), 45; Ebû Muhammed Abdullah b. 
Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, eş-Şiʿr ve’ş-şuʿarâʾ, thk. Ahmed Muhammed Şakir (Mısır: Daru’l-
Me‘ârif, 1958), 2/675.

53 Bk. Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, Uyûnü’l-aḫbâr (Beyrut: 
Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1418/1997), 1/337.

54 Aynı beddua ifadesinin geçtiği diğer beyit için bk. Amr b. Külsûm, Dîvânu ʿAmr b. Küls̠ūm, 231.
55 Urve b. el-Verd el-ʿAbsî, Şiʿru ʿUrve b. el-Verd el-ʿAbsî, s. 35.



995

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

bağlamı itibarıyla doktriner bir tekfir veya teolojik bir sınıflandırma ola-
rak değil, daha çok ahlâkî bir kınama ve yoğunlaştırılmış bir beddua ifadesi 
olarak değerlendirilmelidir. Başka bir ifadeyle şairin kastı, söz konusu kim-
seleri inanç düzeyinde “Allah’a karşı konumlanan” bir grup olarak tanımla-
mak değil; yaptıkları fiillerin, mutlak kudret sahibi bir ilâhın gazabına la-
yık derecede kötü olduğunu vurgulamaktır. Bu nedenle, beyitteki kullanım 
ile Kur’ân-ı Kerîm’de geçen (ِعَدُوَّ ٱللَّه ! رهِْبُونَ بِهِ  onunla Allah’ın düşmanını…“ (تـُ
korkutursunuz.”56 veya (َهُمْ يُوزعَُون ءُ ٱللَّهِ إلَِى ٱلنَّارِ فـَ !دَآ !شَرُ أَع !مَ يُح -Allah düşman“ (وَيَو
larının ateşe doğru sevkedilecekleri gün, öncekileriyle sonrakileriyle onların 
hepsi bir araya getirilir.57 gibi ifadeler arasında anlamsal veya teolojik bir 
paralellik kurmak isabetli görünmemektedir. Nitekim Arap dili ve edebiya-
tı âlimi Ebü’l-Abbâs el-Müberred’in de (ö. 286/900) dikkat çektiği üzere bu 
tür ifadelerde aşırı kötüleme amacı bulunmaktadır.58

Murakkiş el-Asğar da hem bireysel zaaflarını hem de bu zaafların üze-
rindeki psikolojik baskıyı dile getirdiği şu beytinde Allâh lafzının yer aldığı 
diğer bir beddua formunu kullanmıştır:

لَكِ  اللهُ مِنْ مَشْروُبَةٍ  لَوْ أنَّ ذَا مِرَّةٍ عَنْكِ صَبُورُ قَاتـَ
Allâh canını alsın ey içki!

Keşke güçlü bir kimse sana karşı sabırlı olabilseydi!59

Beyitte şair, içki karşısındaki çaresizliğini, kişisel bir günah ya da ahlaki 
zayıflık olarak değil tanrısal lanete layık bir düşman gibi resmettiği içecek 
üzerinden dile getirir. قاتلكِ الله ifadesiyle, bir nesneye yöneltilen bu lanet, şairin 
hem kendine hem de içkiye karşı duyduğu öfkenin ilâhî bir mahkûmiyetle 
güçlendirilmesi anlamına gelir. Bu kullanım Kur’ân’daki bazı sert lanet ve 
kınama ifadeleriyle dilsel ve anlamsal açıdan yakınlık taşır. Örneğin, insa-
nın nankörlüğüne yönelik olarak geçen (َُقُتِلَ الإنْسانُ مَا أَكفَره) “Kahrolası o insan, 
ne kadar da inkârcı!”60 âyeti, insanın tutumuna yönelik ilâhî bir öfkeyi dile 
getirir. Yine (َؤْفَكُون لَهُمُ اللهُ أنَّى يـُ  Allâh onları kahretsin! (Gerçeklerden) nasıl“ (قَاتـَ
da yüz çeviriyorlar!”61 âyeti, bir topluluğun hakikatten sapmasına karşı yö-
neltilmiş lanet yüklü bir ifadedir. Her iki ayette de kullanılan dil, ilâhî gaza-

56 el-Enfâl, 8/60.
57 el-Fussilet, 41/19.
58 Ebü’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd b. Abdilekber b. Umeyr el-Müberred, el-Kâmil fi’l-luġa 

ve’l-edeb, thk. Muhammed Ebü’l-Fadl İbrâhim (Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1417/1997), 3/31.
59 Asmaʿî, el-Aṣmaʿīyyât, 153.
60 el-Abese 80/17,
61 et-Tevbe 9/30,



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

996

bın doğrudan hitapla somutlaştırılması yönüyle, Murakkiş’in beytinde içki-
ye yöneltilen bedduaya anlam düzleminde yaklaşır.62

Câhiliye şiirinde Allâh lafzının yer aldığı beddua formlarına bir diğer dik-
kat çekici örnek, Muallaka şairi Tarafe b. el-Abd’in (öl. 564) dostluk ilişki-
lerinden duyduğu hayal kırıklığını dile getirdiği şu beyittir:

ركََ اللهُ لَهُ واَضِحَه  كُلُّ  خَلِيلٍ  كُنْتُ  خَاللَْتُهُ   لا تـَ
Dostluk yaptığım kim varsa Allâh onların ağızlarında diş bırakmasın..63

Tarafe b. el-Abd’in kullandığı ركََ اللهُ لَهُ واَضِحَه  ifadesinin beddua anlamını لا تـَ
taşıdığı hemen sonrasında gelen ve  ٍعْلَب  hepsi de tilkiden daha“كُلُّهُمْ أرْوغَُ مِنْ ثـَ
hilekârdır” şeklinde başlayan beyitten de anlaşılmaktadır.64 Bu yüzden şair 
burada, samimi ilişkiler kurduğu kimselere yönelik derin bir öfke duymak-
ta; yaşadığı ihanetin ya da hayal kırıklığının ağırlığını, “ağzında diş kalma-
sın” anlamına gelen dikkat çekici bir bedduayla ifade etmektedir. 

2.1.3. KUDRET VE TAKDİR BAĞLAMINDA ALLÂH LAFZI
Câhiliye dönemi şiirinde Allâh lafzının kullanımı, inançsal bir tanıklık veya 

sözsel bir motif olmanın ötesine geçerek şairin dünyaya, kadere ve beşerî kud-
rete dair yaklaşımını da yansıtır. Bu dönem şairleri, ilâhî kudreti vurgularken 
özellikle kader, hesap, ceza, yardım ve ilâhî bilginin mutlaklığı gibi kavramlara 
sıkça atıfta bulunur. Beyitlerdeki bu atıflar, Tanrı tasavvurunun merkezine in-
san iradesini aşan bir mutlak kudret fikrinin yerleştirildiğini gösterir. Söz ko-
nusu kudret bazen bir düşmanın helakinde, bazen bir savaşın sonucunda, ba-
zen de geleceğe dair beklenti ve korkularda tezahür eder. Allâh’ın zarar mı fay-
da mı vereceğinin kestirilemezliği veya mutlak bilginin sahibi oluşu gibi tema-
lar etrafında şekillenen bu ifadeler, şairin hem bireysel hem de toplumsal düz-
lemde bir üst otoriteyi kabul ettiğine işaret eder. Örneğin Câhiliye döneminin 
en eski şairlerinden Lakīt b. Yaʿmur (öl. 380) kendi kabilesini tehlikeli bir gru-
ba karşı uyanık olmaya çağırdığı kasidesinin ilgili beytinde şöyle söyler:

وْمٍ تَآوَّوكُْمْ عَلَى حَنَقٍ نَاءُ قـَ فَعَا أبَـْ  لا يَشْعُروُنَ  أضَرَّ  اللهُ  أمْ  نـَ
Onlar, öfkeli bir şekilde üzerinize üşüşecekler;

Allâh’ın zarar mı ya da fayda mı sağlayacağını da umursamadan.65

62 Bu beddua ifadesinin Allâh’ın laneti anlamına geldiğini söyleyenler de olmuştur. Bk. Ebû 
Bekr Muhammed b. el-Kâsım b. Muhammed el-Enbârî, ez-Zâhir fî meʿânî kelimâti’n-nâs, thk. Hâtim 
Sâlih ed-Dâmin (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1412/1992), 1/293.

63 Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, eş-Şi‘r ve’ş-Şu‘arâ’, (Kahire: 
Dâru’l-Hadîs, 1423/2002), 1/190.

64 İbn Kuteybe, eş-Şi‘r ve’ş-Şu‘arâ’, 1/190.
65 Ebü’s-Saâdât Ziyâüddîn Hibetullah b. Alî b. Muhammed b. Hazma el-Bağdâdî, İbnü’ş-Şecerî, 



997

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

Bu beyitte şair, saldırıya hazırlanan topluluğun, ilâhî takdirin sonucunu 
hiç hesaba katmadan hareket ettiğini ifade eder. Allâh’ın zarar verme ya da 
fayda sağlama kudreti, insan iradesi üzerinde belirleyici olan yüce bir güç 
olarak zikredilmiştir.

Câhiliye dönemi meşhur şairlerinden Şenferâ el-Ezdî (ö. 525) de Ben-i 
Mürre’nin kollarından biri olan Ben-i Sa’d’ı tehdit ettiği beytinde düşmanla 
karşılaşmanın ya da hayatta kalmanın tamamen Allâh’ın takdirine bağlı ol-
duğunu şöyle ifade eder:

راَ أبـَغِّي بَنِي صَعْبِ بِنِ مُرٍّ بِلادَهُمْ  وَسَوْفَ أُلاقِيهِمْ إِنْ اللهُ أَخَّ
Müroğullarından olan Sa‘boğullarının yurduna saldıracağım
Eğer Allah (ecelimi) geciktirirse (elbette) onlarla karşılaşacağım.66

Şair burada, gelecekteki bir eylemin gerçekleşmesini tamamen Allâh’ın 
takdirine bağlar. Beyitte geçen را  وَمَا كانَ لنفسٍ أنْ تَمُوتَ) ifadesi, Kur’ân’daki إن اللهُ أخَّ
-Hiçbir kimse Allâh’ın yazılıp bir süreye bağlanmış izni ol“ (إلاّ بإذْنِ اللهِ كِتَاباً مُؤَجّلاً
madan ölmez.”67 âyetiyle güçlü bir benzerlik taşır. Bu benzerlik, erken dö-
nem Arap düşüncesinde yaşama ve ölüme dair kararın beşerî değil tama-
men ilahî kudretin takdirine bırakıldığına işaret eder. 

Allâh lafzının geçtiği dikkat çekici beyitlerden ikisi, Muallaka şairlerin-
den İmruülkays’a aittir. İlk beyitte şair, dilek ve taleplerinin gerçekleşmesini 
Allâh’ın takdirine bağlayarak onun her şeyi bilen ve başarıyı bahşeden kud-
ret sahibi bir varlık olduğunu vurgular:

الَلهُ أنَْجَحُ مَا طَلَبْتُ بِه رُ حَقِيبَةِ الرَّحْلِ واَلْبِرُّ خَيـْ
Allâh, neyi istediğimi en iyi bilendir

Ve iyilik, yola düşenin en hayırlı heybesidir68

Şair, dua veya talep mahiyetindeki sözlerinde, elde edilecek başarının ve 
bu taleplerin kabulünün ancak Allâh’ın kudreti ve iradesiyle mümkün ola-
cağını vurgular. Böylece Allâh’ı hem gaybın bilgisine sahip olan hem de kul-
ların arzularına karşılık verebilecek güçte bir merci olarak takdim eder. Bu 
çerçevede ikinci beyitte ise, şarap içme eylemini meşru göstermek ve dav-

Muḫtârâtü şuʿarâʾi’l-ʿArab, haz. Mahmûd Hasan Zenâtî (Mısır: Matbaatü’l-İ ‘timâd, 1344/1925), 
1/2; Lakît b. Yaʿmur, Dīvānu Laḳīṭ b. Yaʿmur, thk. ʿAbdulmuîd Hân, Beyrut: Muʾessesetü’r-Risâle – 
Dâru’l-Emâne, 1971), 40.

66 Sâbit (Amr) b. Mâlik eş-Şenferâ el-Ezdī, Dîvânu’ş-Şenferâ ve yelīhi dîvâna’s-Suleyk b. es-
Suleke ve ʿAmr b. Burâk, nşr. Talâl Harb (Beyrut: Dâru Sâdır, 1996), 46.

67 Âl-i İmrân 3/145.
68 İmruülkays, Dîvânu İmruülḳays, 238.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

998

ranışına bir temellendirme kazandırmak amacıyla doğrudan Allâh’a atıf-
ta bulunur:

رَ مُسْتَحْقِبٍ وْمَ أُسْقَى غَيـْ فَاليـَ إثِْمًا مِنَ اللهِ، وَلاَ واَغِل
Bugün içiyorum, ne Allâh katında bir günah yüklenen

Ne de çağrılmadan içki ortamına katılan bir kimse olarak.69

Şair bu beyitte, söz konusu davranışının meşruiyetini doğrudan Allâh’ın 
hükmüne dayandırmakta, günahkâr sayılmama hâlini de ilâhî değerlendir-
meye bağlamaktadır. Bu yaklaşım, Câhiliye Araplarında doğru-yanlış yar-
gılarının üzerinde konumlandırılan aşkın bir otorite fikrinin tamamen yok 
olmadığını, aksine belirli davranışların mutlak bir gücün ölçütlerine göre 
anlam kazandığı yönünde bir bilincin bulunduğunu göstermektedir. Bu bi-
linç özellikle ahlâkî değerlendirmeler bağlamında daha belirgin hâle gel-
mektedir. Nitekim içkinin bireyi kendi itidal hâlinden uzaklaştırarak top-
lum nezdinde hoş karşılanmayan davranışlara sevk ettiği Câhiliye dönemin-
de de bilinen bir olgudur. Dolayısıyla şairin ifadeleri, inanç temelli bir helal-
haram anlayışından ziyade, içkinin doğurduğu ahlâkî olumsuzlukların far-
kında olduğunu ve eylemini bu çerçevede savunduğunu düşündürmektedir. 
Takıyyüddîn el-Makrîzî’nin (ö. 845/1442) naklettiği ريَْشٍ فِي راَءِ قـُ  مَا مَاتَ أَحَدٌ مِنْ كُبـَ
نَسِ ركََ الْخَمْرَ اسْتِحْياءٍ  ممّا  فِيهَا  مِنَ  الدَّ  Câhiliye döneminde Kureyş’in ileri“ الْجَاهليّةِ حَتَّى تـَ
gelenlerinden hiçbiri, onun sebep olduğu kötülükten utanıp şarabı terk et-
meden ölmemiştir.” ifadesi de içki kullanımının ahlâkî sonuçlarının Câhiliye 
toplumunda fark edilen ve sosyal düzlemde dikkate alınan bir mesele oldu-
ğunu teyit eder mahiyettedir.70

Muallaka şairlerinden Hâris, b. Hillīze (ö. 578) de yaptığı bir eylemin 
doğruluğunu Allâh’ın bilgisine referansla şu şekilde meşrulaştırır:

عَلْنَا بِهِمْ كَمَا عَلِمَ اللَّهُ  وَمَا إِنْ للِْحَانِثِينَ دِمَاءٌ وَفـَ
Allâh biliyor ya onlara ettiğimizi (kimseye etmedik),
Doğrudan sapanların kanına karşılık bir şey yoktur 71

Şair, yaptığı eylemin doğruluğunu Allâh’ın bilgisiyle temellendirir. Bura-
da “Allâh biliyor” ifadesi ilâhî adaletin ve gözetimin vurgusudur.

Muʿallaka şairlerinden ʿAntere b. Şeddâd (ö. 600), beyitlerinde Allâh’ın 

69 Asmaʿî, el-Aṣmaʿīyyât, 130; İmruülḳays, Dîvânu İmruülḳays, 122.
70 Ebû Muhammed Takıyyüddîn Ahmed b. Alî b. Abdilkādir b. Muhammed el-Makrîzî, el-

Muḳaffa’l-kebîr, thk. Muhammed el-Ya‘lâvî (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1427/2006), 4/266.
71 Hâris b. Hillize, Dîvânu Ḥâris� b. Ḥillize, 92.



999

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

emrini önceden belirlenmiş ve değişmesi mümkün olmayan bir kader ola-
rak tasvir eder. Ona göre ilâhî irade tarafından takdir edilmiş bir hükmün 
dışına çıkmak, insan açısından fiilen imkânsızdır. Nitekim aşağıdaki beyit-
te, Allâh’ın takdir ettiği bir iş söz konusu olduğunda kişinin ondan kaçma-
ya yahut onun sonuçlarından sakınmaya güç yetiremeyeceğini açık bir bi-
çimde dile getirir.

رُ قَدَّ  فَكَيفَ يَفِرُّ المَرءُ مِنْهُ وَيَحذَرُ إِذا كانَ أَمرُ اللَهِ أَمراً يـُ
Allâh’ın emri takdir edilmişse, 

Kişi ondan nasıl kaçabilir ve sakınabilir ki?72

Beyitte geçen أمرُ الله ve ُر -ifadeleri Kur’ân’da Allâh’ın hükmünün kesin يُقدَّ
liği ve insanın buna karşı çaresizliği temasını taşıyan (ًمقدورا  (وكان أمرُ الله قدراً 
“Allâh’ın emri mutlaka yerine gelir.”73 âyetiyle doğrudan örtüşmektedir. Bu 
beyit, Câhiliye şiirinde kader fikrinin, keyfî bir alın yazısından ziyade Allâh’ın 
belirleyici ve mutlak iradesine dayanan bir anlayışla dile getirildiğine işa-
ret eder.

Câhiliye dönemi şairlerinden ̒ Abîd b. el-Abras’ın aşağıda yer verilen be-
yitinde ise Allâh, tüm insanlardan farklı olarak yardım ve karşılık vermede 
şaşmaz bir kudret ve kerem sahibi olarak konumlanır. Bu, Allâh’ın bireysel 
talepler karşısındaki mutlak ve sonsuz iyilik kaynağı olduğuna dair güçlü 
bir inancın göstergesidir:

مَنْ يَسْألِ النَّاسَ يَحْرمَْهُ  وَسَائلُ اللهِ لا يَخيّبُ
İnsanlardan bir şey isteyen (çoğunlukla) eli boş döner;

Fakat Allâh’tan isteyene hayal kırıklığı yoktur. 74

Şair, Allâh’a yönelen kişinin asla geri çevrilmeyeceğini söylerken, in-
sanlara el açmanın zayıflık ve karşılıksızlıkla sonuçlanabileceğini vurgu-
lar. Bu düşünce, Kur’ân’daki (اعِ إِذَا دَعَان -Dua edenin dileğine kar“ (أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّ
şılık veririm.”75 âyetinin yanı sıra (ْادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُم) “Bana dua edin, size cevap 
vereyim.”76 âyetiyle de benzerlik taşımaktadır.

Bir diğer Câhiliye şairi Zuheyr b. Ebû Sulmâ (ö. 609) Allâh’ı gizli niyet-

72 Antere b. Şeddâd b. Amr el-ʿAbsî. Dîvânu ʿAntere, şrh. el-Haṭîb et-Tebrîzî. thk. Mecîd Tarâd 
(Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-ʿArabî, 1993), 78.

73 el-Ahzâb 33/38.
74 Abîd b. el-Ebraṣ, Dîvânu ʿAbîd b. el-Ebraṣ, 22.
75 el-Bakara 2/186.
76 el-Mü’min 40/60.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

1000

leri bilen ve cezayı gerektiğinde erteleyip yazan bir otorite olarak sunar. Bu 
anlayış hem Allâh’ın bilgisine hem de hesap gününe dair güçlü bir inanç iz-
lenimi bırakır:

فُوسِكُمْ لاَ تَكْتُمُنَّ اللهَ مَا فِي نـُ فـَ عْلَمِ ليَِخْفَى وَمَهْمَا يُكْتَمِ اللهُ يـَ
خَرْ يُدَّ يُوضَعْ فِي كِتَابٍ فـَ رْ فـَ يـُؤَخَّ قَمِ نـْ يـُ لْ فـَ وْمِ الْحِسَابِ أَوْ يـُعَجَّ  ليِـَ

İçinizden geçen (hıyaneti) gizli kalsın diye Allâh’tan saklamayın
Ne kadar saklanırsa saklansın Allâh onu bilir.

(Hıyanetin cezası) ya tehir edilir ve bir deftere yazılarak hesap gününe bırakılır
Ya da acele edilerek intikamı hemen alınır.77

Şair burada, kuşkusuz Allâh’ın gizliyi bilen ve hesap gününde cezayı ger-
çekleştiren bir otorite olduğunu belirtir. Allâh’ın kudreti sadece dünyevî olay-
larla sınırlı değil, ahiret tasavvuruna da yöneliktir. Bu söylem, Kur’ân’da geçen 
دُورِ) فُسِكُمْ اَوْ) Allâh, kalplerin özünü bilendir.” 78 ve“ (عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّ بْدُوا مَا فيٖٓ انَـْ  واَِنْ تـُ
هُ -İçinizdekini açığa vursanız da gizleseniz de Allâh sizi onun“(تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِهِ اللّٰ
la hesaba çeker.”79 gibi ayetlerle birebir örtüşmektedir. 

Aynı beyitte yer alan “deftere yazılma” ve “hesap gününe saklanma” (ْيُوضَع 
وْمِ الْحِسَابِ -teması ise Kur’ân’da sıkça tekrar edilen amel defteri ve he (فِي كِتَابٍ ليِـَ
sap günü inancıyla paralellik arz eder.80 Zuheyr’in bu yaklaşımı, Câhiliye 
şiirinde Allâh’a atfedilen bilgi, adalet ve ceza ilişkisini zamansal bir boyutla 
ifade ederek Kur’ânî değerlerle şaşırtıcı bir yakınlık sergilemektedir.

Ebû Mâlik Selâme b. Cendel b. Abdiamr et-Temîmî el-Hârisî (ö. 608), 
atının gücünü överken hem bazı kimselere sağladığı maddi desteğin olum-
lu sonuç verdiğini hem de zengin bir kesimin kendi müdahalesiyle fakirle-
şip dağıldığını ifade eder ve tüm bu durumları dönemin kader anlayışı çer-
çevesinde Allâh’ın iznine bağlar.

رَتْ  وذِي غِنىً بـَوَّأتَْه دارَ مَحْروُبِ كَمْ مِنْ فَقِيرٍ بإِذنِ  اللهِ قد جَبـَ
(Atım) Allâh’ın izniyle nice fakirin durumunu düzeltti (zenginleştirdi);
Nice zengini de yıkık dökük bir yuvaya mahkûm etti (fakirleştirdi).81

77 Ebû Abdillâh Hüseyn b. Ahmed ez-Zevzenî, Şerḥu’l-Muʿallāḳāti’s-Sebʿ , (Beyrut: Dâru İbn 
Kesîr, 1989), 170.

78 el-Mülk 67/13.
79 el-Bakara 2/284.
80 Bk. el-Kehf 18/49; ez-Zilzâl 99/7-8.
81 Mufaddal ed-Dabbî, Mufaḍḍaliyyāt, 122; Selâme b. Cendel, Dîvânu Selâme b. Cendel, nşr. 

Fahruddin Kabâve, (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1987), 107.



1001

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

Bu söylemde, toplum içindeki sosyal farklılaşmanın, servet ve yoksulluk 
gibi ekonomik dalgalanmaların doğrudan mutlak kudret sahibinin iradesi 
ve tasarrufu altında gerçekleştiği açık bir biçimde dile getirilmektedir. Beyit-
te geçen  بإذنِ الله“Allah’ın izniyle” ibaresi, Kur’ân’da benzer şekilde birçok fiilî 
sürecin Allâh’ın izniyle gerçekleştiğini belirten kullanımlarla örtüşür.82

Hülasa, bu beyitlerde “Allâh” lafzının kullanımı, Câhiliye Araplarının 
Tanrı tasavvuruna dair son derece dikkat çekici veriler sunmaktadır. Şiir-
lerde karşımıza çıkan ilâhi varlık anlayışı, insanın eylemlerini bilen, onları 
değerlendiren, doğruyla yanlışı ayırt eden, gerektiğinde ödüllendiren veya 
cezalandıran, yani toplumsal ve bireysel hayata doğrudan müdahil bir kud-
ret olarak görünmektedir. Şairlerin Allâh’ın takdirini kaçınılmaz bir kader 
şeklinde algılamaları, kendi davranışlarını onun sınırsız bilgisiyle temellen-
dirmeleri ve yaşamın akışını onun inayetiyle ilişkilendirmeleri bu inanç an-
layışının pratik hayattaki belirleyici rolünü açıkça göstermektedir. 

SONUÇ
Câhiliye şiirinde “Allâh” lafzının kullanımı, İslam öncesi Arap toplumu-

nun Tanrı tasavvuruna dair son derece zengin ve çok katmanlı bir veri sun-
maktadır. Bu şiirlerde Allâh lafzı, sadece yaratıcıya yönelik soyut gönder-
melerle sınırlı kalmaz; aksine bireysel duyguların, toplumsal değerlerin ve 
metafizik yaklaşımların somutlaştığı birçok bağlamda anlam kazanır. Dua, 
yemin, beddua ve takdir gibi söylem alanlarında yer alan bu lafız, kimi za-
man aşkın bir kudrete yönelişi, kimi zaman ise insanın kaderle yüzleşme-
sini temsil eder.

Câhiliye döneminde kullanılan ilahî isimler çoğu zaman Kur’ân’da ge-
çen lafızlarla biçimsel benzerlik gösterse de bu benzerlikler anlam düzeyin-
de mutlak bir örtüşme sunmamaktadır. Özellikle “Allâh” lafzı, Kur’ân’dan 
önce de Arap toplumunda bilinen ve kullanılan bir kavram olmakla birlik-
te, bu kullanım çoğunlukla çoktanrıcı bir dünya görüşü içerisinde merke-
zi ve daha üstün bir Tanrı varlığına gönderme yapar. Bu durum, “Allâh” is-
minin kabilevi tanrılardan farklı olarak bütün tanrıların üzerinde ve onları 
yöneten yüce bir varlık olarak algılandığını göstermektedir. Nitekim farklı 
kabilelere mensup kimi şairlerin ortak biçimde bu isme sıklıkla yer verme-
si, onun daha evrensel ve kabile üstü bir güç ve kudreti temsil ettiğini gös-
termektedir.

Yapılan analizler, şairlerin Allâh lafzını çoğu zaman yemin ifadesi taşı-
yan fiil ve harflerle birlikte hem duygusal hem de metafizik anlam katman-

82 Bk. el-Bakara, 2/102, 213, 251; Âl-i İmrân 3/49, 145; el-Hac 22/65; İbrahîm, 14/11, 25; et-
Tekvîr, 81/29; Yûnus, 10/3, 100; en-Nûr, 24/36.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

1002

larıyla kullandıklarını ortaya koymaktadır. Bunun yanı sıra, özellikle bed-
dua kalıplarında Allâh isminin faili konumunda yer alması, Kur’ân’da karşı-
laşılan lanet ve kınama söylemleriyle yapısal benzerlikler taşımaktadır. “ِقاتلك 
 gibi ifadeler, Câhiliye şiirinde sadece geleneksel ”لا يُبعِدِ الله“ ve ”الله“, ”لحى الله
dua ve yemin biçimlerini değil aynı zamanda bireysel duyguların güçlü bi-
çimde dışavurumunu da yansıtır. Bu kullanım, şairin öfkesini, hayal kırıklı-
ğını ya da bedduasını Tanrısal kudret üzerinden meşrulaştırması bakımın-
dan dikkat çekicidir.

Bazı beyitlerde ise insan hayatı, kader, ölüm ve zaman gibi temalar, 
Allâh’a atfedilen mutlak kudret ve irade fikriyle ilişkilendirilmiştir. Bu du-
rum, Câhiliye şairlerinin zaman zaman hayatın nihai düzenleyicisi olarak 
Tanrı’yı gördüklerini ve ilahî kudretle yazgı arasında anlamlı bir bağ kur-
duklarını göstermektedir. Özellikle Tanrı merkezli söylemlerin şiirdeki be-
lirginliği, Kur’ân’ın indiği tarihsel bağlamda Arap zihninin ilahî olanla kur-
duğu ilişkiye dair önemli ipuçları sunmaktadır. Bu noktada Câhiliye şiirin-
de geçen ilahî kullanım ve göndermelerin, sadece folklorik dinî motifler de-
ğil aynı zamanda dönemin sezgisel Tanrı anlayışını, kutsal olana dair kav-
ramsal sınırları ve metafizik dünya anlayışına dair kolektif algıyı da yansıt-
tığı söylenebilir.

Sonuç olarak bu çalışma, Kur’ân’ın indiği toplumsal ve zihinsel bağlamı 
anlamaya katkı sunduğu gibi, Kur’ân’ın Tanrı tasavvuruna dair getirdiği kav-
ramsal dönüşümün şiirsel arka planını da görünür kılmaktadır. Kur’ân’ın tev-
hid merkezli hitabının nasıl bir düşünsel ve kültürel zemin üzerine geldiğini 
görmek açısından, Câhiliye şiirindeki Allâh lafzına dair veriler, anlamlı bir 
başlangıç noktası sunmaktadır. Gelecekte bu tür çalışmalara, Câhiliye şiirin-
de meleklere, ahiret tasavvuruna veya kader anlayışına yönelik göndermele-
rin de benzer bir yöntemle analiz edilmesiyle devam edilmesi, İslam öncesi 
Arap zihniyetinin daha bütüncül bir biçimde anlaşılmasına önemli katkılar 
sağlayacaktır. Ayrıca bu tür analizler, İslam öncesi şiir ile Kur’ân arasındaki 
dilsel ve kavramsal süreklilikleri ortaya çıkararak, erken dönem Arap dü-
şüncesinin zihinsel ve kültürel evrimini daha somut bir şekilde göstermeye 
olanak tanıyacaktır. Bu sayede hem dil hem de inanç boyutunda kapsamlı 
bir tarihsel perspektif kazanılacaktır.

KAYNAKÇA
Abîd b. el-Ebraṣ. Dîvânu ʿ Abîd b. el-Ebraṣ. şrh. Eşref Ahmed ʿ Adra. Beyrut: Dâru’l-

Kitâbi’l-ʿArabî, 1994. 
Ahfeş Asgar, Ebü’l-Hasen Alî b. Süleymân b. el-Fadl. el-İḫtiyâreyn. thk. Fahreddin 

Kabâve. Beyrut: Dâru’l-Fikri’l-Mu‘âsır, 1420/1999.



1003

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

Alî el-Cündî, fî Târîḫi’l-edebi’l-Câhilî. Kahire: Mektebetü Dâri’t-Türâs, 1412/1991.
Âlûsî, Ebü’l-Meâlî Cemâlüddîn Mahmûd Şükrî b. Abdillâh. Bulûġu’l-ereb fî 

maʿrifeti aḥvâli’l-ʿArab. haz. Muhammed Behçet el-Eserî. 3 Cilt. Kahire: 
Dâru’l-Kitabi’l-Mısrî, 2. Basım, 2009.

Asmaʿī, Ebû Saîd Abdülmelik b. Kureyb. el-Aṣmaʿīyyât, nşr. Aḥmed Muḥammed 
Şâkir - ʿAbdusselam Muhammed Harun. Mısır: Daru’l-Me‘ârif, 7. Basım, 
1993.

Amr b. Külsûm, Ebü’l-Esved (Ebû Abbâd). Dîvânu ʿAmr b. Küls̠ūm. thk. Eymen 
Meydân. Cidde: Kitabu’n-Nadi’l-Edebi’s-Sekâfî, 1992.

Antere b. Şeddâd b. Amr el-ʿAbsî. Dîvânu ʿAntere. şrh. el-Haṭîb et-Tebrîzî. thk. 
Mecîd Tarâd. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-ʿArabî, 1993.

Bulut, Ali. “İslam Öncesi Arap Edebiyatının Mevsukiyeti Tartışmaları”. İslam Ön-
cesi Araplarda dil ve Edebiyat. ed. Mustafa Çağrıcı. 15-60. İstanbul: Kur’an 
Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2019.

Cevâd Ali. el-Mufaṣṣal fî târîḫi’l-ʿArab ḳable’l-İslâm. 20 Cilt. Beyrut: Dâru’s-Sâkî, 
4. Basım, 1422/2001.

Corcî Zeydân. Târîḫu âdâbi’l-luġati’l-ʿArabiyye. thk. Şevkî Dayf. 4 Cilt. Kahire: 
Müessesetu Dâri’l-Hilâl, ts.

Esved b. Yaʿfur. Dîvânu Esved b. Yaʿfur. thk. Nûrî Hammûdî el-Kaysî. Bağdat: 
Vizaratu’s-Sekafe ve’l-İʿlam Matbaʿatu’l-Cumhûriyye, 1970.

Emîl Bedî’ Ya’kūb. el-Mu‘cemü’l-Mufaṣṣal fî şevâhidi’l-‘Arabiyye. 14 Cilt. Beyrut: 
Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1417/1996.

Hâris b. Hillize b. Mekrûh el-Yeşkürî. Dîvânu Hâris b. Hillize. nşr. Mervân el-
Atiyye. Beyrut: Dâru’l-Hicre, 1415/1994.

Halîl b. Ahmed, Ebû Abdirrahmân, Kitâbü’l-‘Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî - 
İbrâhim es-Sâmerrâî. 8 Cilt. Beyrut: Dâru Mektebeti’l-Hilâl, ts.

İbnü’ş-Şecerî, Ebü’s-Saâdât Ziyâüddîn Hibetullah b. Alî b. Muhammed b. Hazma 
el-Bağdâdî. Muḫtârâtü şuʿarâʾi’l-ʿArab. haz. Mahmûd Hasan Zenâtî. 3 Cilt. 
Mısır: Matbaatü’l-İ‘timâd, 1344/1925.

İbnü’l-Enbârî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Kâsım b. Muhammed. ez-Zâhir fî meʿânî 
kelimâti’n-nâs. thk. Hâtim Sâlih ed-Dâmin. 2 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-
Risâle, 1412/1992.

İbn Kuteybe ed-Dîneverî, Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe. 
Uyûnü’l-aḫbâr. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1418/1997.

İbn Kuteybe ed-Dîneverî, Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe. eş-Şi‘r 
ve’ş-Şu‘arâ’. 2 Cilt. Kahire: Dâru’l-Hadîs, 1423/2002.



K7AÜİFD | 2025/2| CİLT: 12 | SAYI: 2

1004

İbrahim Muhammed el-Cermî. Mu‘cemu ‘ulûmi’l-Ḳur’ân. Dımaşk: Dâru’l-Kalem, 
2. Basım, 1422/2001â

İmruülkays, Ebû Vehb Hunduc b. Hucr b. el-Hâris. Dīvânu İmruülḳays, thk. 
Muḥammed Ebu’l-Fadl İbrahim. Kahire: Dâru’l-Meʿârif, 1990.

İbn Abdürabbih, Ebû Ömer Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Abdirabbih. el-
ʿİḳdü’l-ferîd. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1404/1983.

Kelbî, Ebü’l-Münzir Hişâm b. Muhammed b. Sâib b. Bişr. Kitâbü’l-Eṣnâm. thk. Ah-
med Zekî Paşa. Kahire: Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye, 4. Basım, 2000.

Köksal, Emre. Kur’an’da Allâh’ın İsimleri, Câhiliye Din Kültüründen İlk Dönem Ke-
lam Tartışmalarına Uzanan Süreçte Bir Değerlendirme. Isparta: Süleyman 
Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2016.

Luvıs Şeyho, Rızkullāh b. Yûsuf b. Abdilmesîh b. Ya‘kūb. en-Naṣrâniyye ve Âdâbühâ 
beyne ʿArabiyyi’l-Câhiliyye. Beyrut: el-Mektebetü’ş-Şarkiyye, 2. Basım. ts.

Makrîzî, Ebû Muhammed Takıyyüddîn Ahmed b. Alî b. Abdilkādir b. Muham-
med. el-Muḳaffa’l-kebîr. thk. Muhammed el-Ya‘lâvî. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-
Garbi’l-İslâmî, 2. Basım. 1427/2006.

Merzübânî, Ebû Ubeydillâh Muhammed b. İmrân b. Mûsâ b. Saîd. Muʿcemü’ş-
şuʿarâʾ. haz. Fritz Krenkow. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 2. Basım, 
1402/1982.

Meşe, Ramazan. “Câhiliye Dönemi Hanif Şairlerin Şiirlerine Tematik Bir Yakla-
şım -Tevhid Anlayışı-”. Amasya İlahiyat Dergisi 16 (Haziran 2021), 197-227. 
https://doi.org/10.18498/amailad.895030.

Mühelhil b. Rebîa, Ebû Leylâ et-Tağlibî. Dīvânu Muhelhil b. Rabīʿa. thk. Talâl Hârb, 
y.y: ed-Dâru’l-ʿÂlemiyye, ts.

Müberred, Ebü’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd b. Abdilekber b. Umeyr. el-Kâmil fi’l-
luġa ve’l-edeb. thk. Muhammed Ebü’l-Fadl İbrâhim. 4 Cilt. Kahire: Dâru’l-
Fikri’l-Arabî, 3. Basım, 1417/1997.

Mufaddal ed-Dabbî, Ebü’l-Abbâs Mufaddal b. Muhammed b. Ya‘lâ ed-Dabbî. el-
Mufaḍḍaliyyât, nşr. Aḥmed Muḥammed Şâkir – ʿAbdusselâm Muḥammed 
Hârun, Kahire: Dâru’l-Meʿârif, 1963.

Museyyeb b. ʿAles, Dîvânu Museyyeb b. ʿAles. thk. ʿAbdurrahmân Muhammed el-
Vasîfî. Kahire: Mektebetu’l-Âdâb, 1423/ 2003. 

Öztürk, Resul. “İslam Öncesi Arap Toplumunun Tanrı Tasavvuru ve Bu Tasav-
vurun İslam’ın Tanrı Tasavvuruna Etkisi Sorunu”. Dinbilimleri Akademik 
Araştırma Dergisi 7/4 (Ağustos 2007), 133-158.

Selâme b. Cendel. Ebû Mâlik Dîvânu Selāme b. Cendel, nşr. Fahruddin Kabâve. 
Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1987.



1005

CÂHİLİYE ŞİİRİNDE ALLÂH LAFZI: KUR’ÂN ÖNCESİ TANRI TASAVVURUNA KAVRAMSAL BİR YAKLAŞIM

Semîh Dugaym, Edyân ve mu‘teḳidâtu’l-‘Arab ḳable’l-İslâm. Beyrut: Dâru’l-Fikri’l-
Lübnânî, 1995.

Süyûtî, Ebü’l-Fadl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. 
el-İtḳān fî ʿulûmi’l-Ḳurʾân. thk. Muhammed Ebü’l-Fadl İbrâhim. 4 Cilt. Ka-
hire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetu’l-‘Âmme li’l-Kitâb, 1394/1974.

Sayutı, Najmah. The Concept of Allah as the Highest God in Pre-Islamic Arabia. 
Kanada: The Instıtute Of Islamıc Studes, 1999.

Söylemez, Mehmet Mahfuz. (ed.), Câhiliye Araplarının Ulûhiyet Anlayışı. Ankara; 
Ankara Okulu Yayınları, 2015.

Şenferâ el-Ezdî, Sâbit (Amr) b. Mâlik. Dîvânu’ş-Şenferâ ve Yelīhi Dîvâna’s-Suleyk b. 
es-Suleke ve ʿAmr b. Burâk. Thk. Talâl Harb. Beyrut: Dâru Sâdır, 1996.

Şehrî, Abdurrahman b. Ma‘âde. eş-Şâhidü’ş-şi‘rî fî tefsîri’l-Ḳur’âni’l-Kerîm 
ehemmiyetuhu ve es̱eruhu ve menâhicü’l-müfessirîne fi’l-istişhâdi bih. 
Riyad: Mektebetu Dâri’l-Minhâc, 1431/2010.

Teebbeta Şerran, Ebû Züheyr Sâbit b. Câbir el-Fehmî. DÎvânu Teʾebbeṭa 
Şerran ve Aḫbāruhu. thk. ʿAlī Zulfikâr Şâkir. Beyrut: Dâru’l-Ġarbī’l-
İslâmî, 1984.

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî. Câmiʿu’l-beyân 
ʿan teʾvîli âyi’l-Ḳurʾân. thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî. 26 
Cilt. Kahire: Dâru Hecer li’n-Neşr ve’t-Tevzî‘ ve’l-İ‘lân, 1422/2001.

Yâkût el-Hamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn. Muʿcemü’l-büldân. 7 Cilt. Bey-
rut: Dâru Sâdır, 2. Basım, 1995.

Zevzenî, Ebû Abdillâh Hüseyn b. Ahmed. Şerḥu’l-Muʿallāḳāti’s-Sebʿ . Bey-
rut: Dâru İbn Kesîr, 1989. 

Züheyr b. Ebu Sulmâ. Şiʿru Züheyr b. Ebî Sulmâ. şrh. el-Aʿlem eş-Şentemerî. 
nşr. Fahreddin Kabâve. Beyrut: Dâru’l-Âfâki’l-Cedîde, 1980.


