
 

ESER DEĞERLENDİRMESİ/BOOK REVIEW  

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 66:2 (2025), 1389-1394 

 

 

 

 

Anonim. Ḥikāyātu’ṣ-Ṣāliḥīn. Haz. Muḥammed 
ʿAbdulʿazīz ʿAbdulḫalīḳ. Beyrut: Kitāb-Nāşirūn, 
1440/2019. 128 s.  ISBN: 978-2-7451-9138-0 

 
 

AYŞEGÜL METE GEZER 
Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Türkiye 
Sakarya University Faculty of Theology, Turkey 

aysegulmete@sakarya.edu.tr  
 https://orcid.org/0000-0001-5467-6346 

 
 

Ülkemizde son yıllarda erken dönem tasavvuf tarihi ve düşüncesine 

ilişkin araştırmaların sayısında artış görülmektedir. Erken dönem tasavvuf 

tarihini oluşturan haritanın netlik kazanmasına katkı sunmaya çalışan bu 

araştırmaların müracaat etmesi gereken literatür, yeni neşirler ve 

tahkiklerle genişlemektedir. Söz konusu literatür kapsamında 

değerlendirilebilecek türden Ḥikāyātu’ṣ-Ṣāliḥīn isimli Arapça yeni bir eser 

daha neşredilmiştir. “Salihlerin Hikayeleri” anlamındaki başlığı ve “sırat-ı 

müstakim üzere olan selef-i salihinin hayatını içerdiği”ni ifade eden alt 

başlığı, onun doğrudan bir tasavvuf eseri olduğu imasını taşımamaktır. Fakat 

içeriğini incelediğimizde onun erken dönem tasavvuf araştırmaları için göz 

ardı edilmemesi gereken bir eser olduğu kanaatine vardık.  

Hz. Peygamber Efendimiz, Ashab-ı Kiram, tabiin ve sufilerden birçok 

rivayet ve anekdotun derlendiği Ḥikāyātu’ṣ-Ṣāliḥīn’in müellifi meçhuldür. 

Toplamda 20 babdan oluşan ve her bir babda 10 civarı menkıbe ve rivayet 

sunulan bu eserde, ara ara daha önceki peygamberlerden ve ümmetlerden 

salih kişilerin hayatından kesitlere de yer verilmektedir. Müellif, eserinin 

girişinde değil de eserini nihayete erdirirken telif sebebine ilişkin bilgiler 

sunar. “Zamaneden şikayet” motifli bu sunumunda müellif, yaşadığı çağda 

fıskın alıp başını gittiğini, salihlerin kaybolduğunu, artık tarikatların sadece 

isimlerden şeriatın ise resimden ibaret kaldığını kaydeder. Müslüman olarak 

vefat edip felaha kavuşmak isteyen kişinin, kendisine rehber olarak selef-i 

salihine ve onların güzel amellerine bakması gerektiğini ekler. Bu ifadeler 

müellifin kimliğine ve yaşadığı asra ilişkin net bir resim ortaya 

mailto:aysegulmete@sakarya.edu.tr
https://orcid.org/0000-0001-5467-6346
https://orcid.org/0000-0001-5467-6346


1390                                                                                                                        Ayşegül Mete Gezer 

koymamaktadır. Zira zamaneden şikayet motifini Asr-ı Saadet’ten sonra 

hemen hemen her asırda yazılan kitaplarda görmekteyiz. Bununla birlikte 

eserine mezhep imamlarından Ebū Ḥanı̄fe’nin velayet yönüne işaret eden 

rivayetleri alması (ss. 123-125) cihetinden müellifin Hanefî olabileceği 

kanaatindeyiz. 

Eseri neşre hazırlayan Muḥammed ʿAbdulʿazīz ʿAbdulḫalīḳ, Ḥikāyātu’ṣ-

Ṣāliḥīn hakkında herhangi bir bilgi sunmamakla birlikte ilerleyen sayfalarda 

yer yer “mahtutada şöyle geçmektedir” kabilinden dipnotlar 

kaydetmektedir. Buradan eserin yazmaya dayalı bir neşir olduğu 

anlaşılmaktadır ancak söz konusu dipnotlarda yazmanın yer aldığı 

koleksiyona ilişkin bir kayıt bulunmamaktadır. Türkiye geneli yazma eser 

koleksiyonlarında yaptığımız tarama neticesinde bu esere rastlayamadık. 

Bununla birlikte Beyrut’ta neşredilmesi sadedinde Lübnan 

koleksiyonlarında yer alan bir yazma eser olması muhtemeldir. 

Ḥikāyātu’ṣ-Ṣāliḥīn’in içeriğini tetkik etmeden önce sadece bab 

başlıklarına genel olarak baktığımızda onun tasavvufî terminoloji ve 

pratiklerin yanı sıra tasavvufun tartışmalı meselelerini de dikkate alan bir 

yapı arz ettiğini görürüz. İlk bab temiz azık ve helali talep konusuyla 

başlamakta ve sırasıyla şu bab başlıklarıyla devam etmektedir: “nefs 

riyazeti”, “mücahede ve ibadet”, “Allah Teala’ya olan haşyet ve onun havfıyla 

ağlama”, “dili koruma ve eziyeti terk etme”, “tevbe edenler ve tevbe 

sebepleri”, “ evliyaların kerametleri”, “salihlerin duaları ve dualarına sür’atle 

icabet olunması”, “salihlerin temiz niyetleri ve iç yüze ilişkin bilgi vermeleri”, 

“Allah’a tevekkül ve ondan gayrıdan korkmama”, “evliyanın cömertliği ve 

yardımları”, “yöneticilerin zühdü ve vera’ı”, “hanımların zühdü”, “çocukların 

kulluğu ve kerametleri”, “kölelerin vera’ı ve zühdü”, “fakir ve zayıfların 

hikayeleri”, “darda kalanların ve onlara yapılan yardımların hikayeleri”, 

“evliyanın vefatı ve kerametleri”, “vefatları sonrası salihlerin rüyada 

görülmeleri” ve çeşitli hikayelerin derlendiği 20. babla eser sona ermektedir. 

Bu başlıklardan da anlaşılacağı üzere eserin tasavvufî açıdan en güçlü 

yönü 7. bölüme kadar olan bölümlerde yerini bulmaktadır. Zira bu 

bölümlerde tasavvuf ilminin tasfiye ve tezkiye yöntemleri içerisinde yer alan 

bazı kavramlar ve pratikler konu edilmektedir. Ondan sonraki bölümlerin bir 

kısmında yine bu güçlü yönü görmekteyiz ki söz konusu bölümlerde 

tasavvufun tartışmalı meseleleri arasında da yer alan keramet, ricalu’l-gayb, 

rüya, velayet-nübüvvet, vefat edenler için yapılan dua ve iyiliklerin durumu 

gibi kavram ve konular işlenmektedir. Bu itibarla eserin erken dönem 



AÜİFD 66:2 Anonim, Ḥikāyātu’ṣ-Ṣālihīn                                                                      1391 

tasavvuf tarihinin gündemindeki tartışmaların takip edilebileceği bir zemine 

sahip olduğunu söylemek mümkündür. 

Geriye kalan “çocukların kulluğu ve kerametleri”, “zayıfların hikayeleri”, 

edebu’l-müluk kategorisinde yer alacak türden “yöneticilerin zühdü ve vera’ı” 

başlıklarına sahip birkaç bölümün eseri kuşatıcı bir yapıya büründürdüğü 

düşünülebilir. Lakin geneli itibariyle eserin tasavvufî şahsiyetlerin sözleri ve 

hayatlarından kesitler sunmak suretiyle tasavvufî terminolojiye ve yaşayışa 

ilişkin adeta bir âdâb eseri hüviyetinde olduğunu iddia etmemizi sağlayan 

birçok veri barındırmaktadır. 

İçeriksel bir analiz yapıldığında tasavvufî kabullerin eserin bâb 

sıralamasına tesir ettiği öngörülebilir. Meselâ ilk bölümün temiz azık ve 

helâli talep edip şüphelilerden kaçınma konusuna hasredilmesi aslında 

tasavvufî hayata atılacak ilk adımı tasvir etmektedir. Çünkü bütün sufiler 

öğretilerine helal lokmaya yönlendirmeyle başlamaktadır. Hatta İbrāhīm b. 

Edhem tasfiye-tezkiye yöntemleri kapsamında helâl yemeyi yegâne unsur 

olarak zikrederek onu seyr u sülûk anlayışının esası yapmasıyla öne 

çıkmaktadır.1 Ḥikāyātu’ṣ-Ṣāliḥīn’in de ilk başlığında her şeyin başının helal 

yemek olduğu fikrine dikkat çekilerek adeta bundan sonraki başlıklarda ne 

anlatılacaksa bütün bu anlatılanların ve öğüt olarak sunulanların ancak helal 

lokmayla bir anlam ifade edeceği; aksi hâlin boşuna bir uğraş olduğu ima 

edilmiştir.  Aynı şekilde bu bölüm, İbrāhīm b. Edhem’in rivayetleri2 öne 

çıkarılarak işlenmiştir. 

Eserde alışılagelenin dışında bazı taksimler dikkat çekmektedir. Örneğin 

nefis terbiyesi sadece onu arzu ettiği yiyeceklerden alıkoymayla ve az 

yemeyle sınırlandırılmıştır (ss. 12-15). Oysa tasavvuf literatüründe az 

yemenin hemen yanında kıllet-i kelam ve kıllet-i menam yani konuşmayı ve 

uykuyu azaltma pratikleri, nefis terbiyesinin bir parçası olarak 

sunulmaktadır. Bununla birlikte eserde kıllet-i menâma ilişkin rivayetlere 

“mücahede ve ibadet” başlıklı 3. bölümde (ss. 16-19) rastlanır. Uykuyu 

mücahedenin zıddı olarak sunan bu bölümde verilmek istenen mesaj salt 

olarak uykuyu terk etmek değil; onun yerine insanların işlerini halletmek, 

halkın sorunlarını çözmek ve bunun yanı sıra zikr u taatle meşgul olmak veya 

 
1 İbrāhīm b. Edhem’in şu cümlesi bu durumu açıkça ortaya koymaktadır: “Yiyeceğin helâl ve temiz 
olsun da varsın teheccüd namazın ve gündüz nafile orucun olmasın ( أطب مطعمك ولا عليك أن لا تقوم بالليل
 .Bkz. Ebū Nuʿaym el-Iṣfahānī, Ḥilyetü’l-evliyā, 8/31 .”(وتصوم بالنهار
2 Bu başlıkta İbrāhīm b. Edhem’den aktarılan başka bir söz de “لا ينال هذا الباب بكثرة الطاعات إلا بالقوت الحلال” 
manevî bir mertebeye ancak helal azık ile erişileceği fikrini canlı tutmaktadır. Ḥikāyātu’ṣ-Ṣālihīn, s. 8. 



1392                                                                                                                        Ayşegül Mete Gezer 

Cuneyd el-Baġdādī örneğinde olduğu gibi ticaretle uğraşmak ama nafile 

ibadetten de geri kalmamaktır.  

Eserde seçilen rivayetlerde sunulan bazı örnekler de dikkat çekicidir. 

Mesela gereksiz konuşmalardan kaçmak ve gıybeti terk etmekle alakalı 

rivayetler in derlendiği 5. babda (ss. 26-29), bir anlık gafletle bu hataya düşen 

selefin, oruç tutmak veya bir köle azat etmek gibi bu hatalara nasıl kefaret 

getirdiklerine ilişkin örnekler sunulmuştur. Benzer şekilde salihlerin 

vaazlarına kulak verme neticesinde istiğfar edip Allah’a yönelen zevattan 

uzun uzadıya bahsedilen 6. babda (ss. 30-40), manevi tekamülde vaaz 

dinlemenin ne derece güçlü bir rol oynadığı gündeme getirilmektedir.   

Ayrıca son nefes ve ahiret üzerine tefekkür etmenin, kişiyi ağlamaya ve 

ahiret için amel etmeye sevk edeceği mesajını veren rivayetler (ss. 20-25) de 

dikkat çekicidir.  

Eser geneli itibariyle ana akım tasavvufunun görüşlerini yansıtsa da ana 

akımın dışında kalan bazı anekdotlar barındırmaktadır. Ana akım tasavvuf, 

ittiba-ı Rasul’ü yegâne hedef olarak göstermek suretiyle aşırılıklardan uzak; 

“denge” üzerine kurulu bir dindarlık anlayışı ortaya koymaktadır. Bilhassa 

erken dönemde yazılan birçok tasavvuf eseri manevi hayatta Hz. 

Peygamber’in uyguladığı ve yönlendirdiği dengeyi yaşama ve dolayısıyla 

aşırı zühd hareketlerini tasavvuf sahasının dışına çıkarma amacını da 

taşıyarak kaleme alınmıştır. Ancak Ḥikāyātu’ṣ-Ṣāliḥīn’de söz konusu 

dengeden uzak; ‘müfrit’ denilebilecek nitelikte hikayelere de 

rastlanmaktadır. Özellikle önceki ümmetlerde yaşayan zahidlerin 

hayatından aktarılan bazı hikayelerde söz konusu aşırılık dikkat 

çekmektedir. Her ne kadar yer yer rastlansa da katı zühd pratiklerine ve 

marjinal hareketlere ilişkin bu rivayetleri ihtiva etmesi eserin zayıf yönüdür. 

Bu açıdan müellifin, heteredoks eğilimleri tasavvufî alanın dışına çıkarma 

gayretinde olan erken dönem müellifleriyle aynı kaygıyı taşımadığı 

anlaşılmaktadır.  

Bu zayıf yönüne rağmen eser, araştırmalarını erken döneme 

yoğunlaştıranlar için başvurulması gereken bir eserdir.  Zira burada Ḥabīb 

el-ʿAcemī’den Serī es-Seḳaṭī’ye, Rābiʿa el-ʿAdeviyye’den Yaḥyā b. Muʿāz’a 

kadar erken dönemin önde gelen şahsiyetlerinin rivayetleri yoğun bir 

biçimde yer almaktadır. Bu bağlamda eserde, aşağıdaki şahıs bulutunda da 

görüldüğü üzere, Hz. Peygamber Efendimiz ve Ashab-ı kiramdan sonra 

kendisinden en çok rivayet aktarılan ve hayatından kesitler sunulan kişi 

İbrāhīm b. Edhem’dir. İbrāhīm b. Edhem’in bu denli öne çıkması eserin daha 

ziyade Horasan tasavvuf ekolünün fikriyatını aktardığı şeklinde 



AÜİFD 66:2 Anonim, Ḥikāyātu’ṣ-Ṣālihīn                                                                      1393 

yorumlanabilir. Fakat onun hemen akabinde Mālik b. Dīnār, Rābiʿa el-

ʿAdeviyye, Ḥasen el-Baṣrī gibi Basralı isimlerin yer alması ve onları Ẕünnūn 

el-Miṣrī, Cuneyd el-Baġdādī ve Bāyezīd el-Bisṭāmī gibi farklı coğrafyalardan 

isimlerin takip etmesi, eserin havza kaydı taşımaksızın genel bir çerçeve 

sunmaya çalıştığı izlenimini vermektedir. Elbette eserin kaynaklarını ortaya 

çıkarma, rivayetlerini diğer tasavvuf eserleriyle mukayeseli olarak analiz 

etme bu çalışmanın sınırları dışındadır ancak kısa ölçekli bir incelemeyle 

eserin, erken dönem tasavvuf literatürü içerisinde geçmeyen bazı rivayetleri 

barındırdığını fark ettiğimizi belirtmeliyiz.  Şaḳīk el-Belḫī ile alakalı, başka 

eserde rastlamadığımız bir rivayeti (s. 39) buna örnek olarak verebiliriz. 

Eserin içeriği ve önemine dair kanaatlerimizi paylaştıktan sonra neşriyle 

alakalı birkaç önemli eksikliğin dikkat çektiğini belirtmek istiyoruz. Bu 

eksikliklerden ilki, esere dair hiçbir ön bilginin veya değerlendirmenin 

bulunmaması; ikincisi hangi yazmaya dayanarak bu eserin hazırlandığına 

ilişkin bilgi sunulmaması ve son olarak eserde herhangi bir indekse yer 

verilmemesidir. 

Netice itibariyle bilhassa erken dönem sufilerinin rivayetlerini, tasfiye-

tezkiye pratiklerini ve tasavvufun tartışmalı mesele ve mefhumlarını dikkate 

alan bir yapıyla okuruna sunan bu eser, erken dönem tasavvuf çalışmaları 

açısından önem arz etmektedir. Aşağıda hazırladığımız şahıs bulutu konuyla 

ilgili saha araştırmacılarına bir veri sunma amacı taşır. Zira söz konusu şahıs 

bulutu, herhangi bir indeksin bulunmadığı bu eserde hangi sufîlerin ne 

derece yoğun zikredildiğini kolaylıkla görülmesini sağlamaya çalışır. Buna 

ilaveten konuyla ilgili araştırmacılara ileri bir çalışma önerisi olarak; bu 

eserde yer alan rivayetler tabakat literatürüyle mukayese edilmeli ve böylece 

eserde yer alan rivayetlerin onlardan farklı ve benzer yönleri ortaya 

konulmalıdır.  

 

Şekil 1. Ḥikāyātu’ṣ-ṣāliḥīn Şahıs Bulutu 



1394                                                                                                                        Ayşegül Mete Gezer 

KAYNAKÇA 

el-Iṣfahānī Ebū Nuʿaym. Ḥilyetü’l-evliyā. 8 c. Beyrut: Dāru’l-Fikr, 1416/1996. 

Ḥikāyātu’ṣ-ṣāliḥīn. Nşr. Muḥammed ʿAbdülʿazīz ʿAbdülḫāliḳ. Beyrut: Kitāb-Nāşirūn, 
1440/2019. 

 


