
Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/2 (Aralık 2025), 545-566 | Araştırma Makalesi 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

Dinsel Ötekinin Popüler Kültürde Temsili: Kutsal Damacana Serisinde 
Hıristiyan Din Adamı ve Sembolik Alan 

Yasin ÖNER  0000-0001-7094-3205 yasinoner21@gmail.com 
Dr. Millî Eğitim Bakanlığı Diyarbakır, Türkiye 

 ROR : 00jga9g46  

Öz 

Bu çalışma, Türk sinemasında Hıristiyan din adamı figürünün özellikle komedi türü 
içerisindeki temsillerini Kutsal Damacana film serisi özelinde analiz etmeyi amaçlamaktadır. 
Hıristiyanlık, Türk sinemasında sıklıkla “öteki” olarak konumlanan dinî geleneklerden biri 
olmasına rağmen doğrudan Hıristiyan din adamlarını merkezine alan yapımlar oldukça 
sınırlıdır. Bu bağlamda çalışmanın odaklandığı Kutsal Damacana serisi (2007–2025), 
Hıristiyan dinî figürlerinin –özellikle rahiplerin ve şeytan çıkarma ayinleriyle özdeşleşmiş 
karakterlerin– temsili açısından son derece zengin ve istisnai bir örnek sunmaktadır. Beş 
filmden oluşan bu seri hem popüler kültür kodlarını hem de geleneksel dinî sembolleri bir 
arada kullanarak Hıristiyan din adamını parodinin, abartının ve ironinin konusu haline 
getirmektedir. Çalışmada söz konusu filmler üzerinden geliştirilen temsil biçimleri hem 
görsel hem de söylemsel düzeyde ele alınmış, karakterlerin kostümleri, mimikleri, 
kullandıkları dil, etkileşimde bulundukları mekânlar ve bu figürlerin yerleştirildiği anlatı 
yapıları detaylı biçimde incelenmiştir. Bu süreçte özellikle film karakterlerinin hangi 
sinematografik tercihlerle çerçevelendiği, hangi kültürel kodlarla karikatürize edildiği ve 
bu temsillerin izleyici nezdinde nasıl bir algı oluşturabileceği üzerine yoğunlaşılmıştır. 
Araştırma bir yandan sinema çalışmalarının anlatı analizi ve görsel temsil kuramlarından 
diğer yandan Dinler Tarihi disiplininin dinî figürlerin kültürel bağlamlarda dönüşümüne 
ilişkin kuramsal çerçevelerinden faydalanarak disiplinler arası bir yöntem 
benimsemektedir. Çalışmada nitel araştırma yöntemlerine dayalı olarak betimleyici ve 
yorumlayıcı analiz teknikleri kullanılmış, yerli ve yabancı akademik literatürden özellikle 
dinî temsillerin sekülerleşme süreçleri, mizahın inanç sistemleri üzerindeki etkisi ve 
ötekinin sinematik inşası konularında yoğun biçimde yararlanılmıştır. Bu doğrultuda 
çalışmada filmlerdeki rahip karakterlerinin dinsel bir figür olmanın yanı sıra Türkiye’nin 
tarihsel Hıristiyanlık algısının bir yansıması olarak biçimlendirilme şekli 
değerlendirilmiştir. Çalışmanın temel bulguları, Kutsal Damacana serisinde Hıristiyan din 
adamı imgesinin sistematik bir biçimde abartılı, eksantrik ve çoğu zaman absürt bir 
karakter yapısıyla sunulduğunu ortaya koymaktadır. Bu temsil biçimi mizah aracılığıyla 
izleyicide hem bir mesafe duygusu yaratmakta hem de dinî farklılıklara dair var olan 
toplumsal önyargıların yeniden üretimine katkı sunmaktadır. Öte yandan bu temsillerin 
Hıristiyanlıkla sınırlı kalmayıp genel anlamda dinî kurumlara ve figürlere yönelik 
sekülerleşme eğilimlerinin bir dışavurumu olduğu da gözlemlenmiştir. Filmdeki 
karakterler çoğunlukla gerçekliğin sınırlarını zorlayan bir şekilde konumlandırılmış, 

https://orcid.org/0000-0001-7094-3205
mailto:yasinoner21@gmail.com
https://ror.org/00jga9g46


546  •  Dinsel Ötekinin Popüler Kültürdeki Temsili: Kutsal Damacana Serisinde Hıristiyan Din Adamı ve 
Sembolik Alan 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

Hıristiyan rahipleri, şeytan çıkarma ritüelleri, kutsal objeler ve kilise ritüelleri gibi 
unsurlar, yerel mizah kalıplarıyla birleşerek komik ve yer yer grotesk (fantastik) bir görsellik 
kazanmıştır. Bu anlamda çalışma, Kutsal Damacana serisinin Türk komedisinde Hıristiyan 
din adamı figürünün temsili açısından kritik bir örnek sunduğunu, bu temsilin görsel ve 
anlatısal stratejiler aracılığıyla seküler bir zemine çekildiğini ve dinî farklılıklara dair 
kolektif bilinçte yer alan stereotiplerin mizah yoluyla pekiştirildiğini ortaya koymaktadır. 
Hıristiyan din adamı figürü bu filmlerde “öteki” bir dinin mensubu olmakla birlikte 
modernlik, inanç, hurafe ve akılcılık arasındaki gerilimin mizahî bir düzlemde somutlaştığı 
bir araç haline gelmiştir. Bu yönüyle çalışma, Türk sinemasında dinî temsillerin kültürel 
arka planını anlamaya yönelik bir katkı sunmakta ve sinema ile din arasındaki ilişkiyi 
komedi türü bağlamında, din adamı profili üzerinden yeniden düşünme gayretinde 
bulunmaktadır. 

Anahtar Kelimeler 

Dinler Tarihi, Hıristiyanlık, Türk Sineması, Papaz, Şeytan Çıkarma.  

Atıf Bilgisi 

Öner, Yasin. “Dinsel Ötekinin Popüler Kültürde Temsili: Kutsal Damacana Serisinde Hıristiyan 
Din Adamı ve Sembolik Alan”. Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/2 (Aralık 2025), 
545-566. https://doi.org/10.32955/neu.ilaf.2025.11.2.06  

Geliş Tarihi 29.07.2025 
Kabul Tarihi 10.10.2025                              
Yayım Tarihi 31.12.2025     
Değerlendirme İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme 
Etik Beyan Bu araştırma için Etik Kurul İzni gerekmemektedir. Bu çalışmanın 

hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan 
tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 

Benzerlik Taraması Yapıldı – Turnitin 
Çıkar Çatışması Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Finansman Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve 

çalışmaları CC BY-NC 4.0  lisansı altında yayımlanmaktadır. 

https://doi.org/10.32955/neu.ilaf.2025.11.2.06
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


The Journal of Near East University Faculty of Theology 11/2 (December 2025), 545-566 | Research Article 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

The Representation of Religious Otherness in Popular Culture: 
Christian Clergy and Symbolic Space in the Kutsal Damacana Series 

Yasin ÖNER  0000-0001-7094-3205 yasinoner21@gmail.com 
Dr. Ministry of National Education Diyarbakır, Türkiye 

 ROR : 00jga9g46  

Abstract 

This study aims to analyze the representation of Christian clergy figures in Turkish cinema, 
particularly in the comedy genre, with a focus on the Kutsal Damacana Jug film series. Although 
Christianity is one of the religious traditions that is often positioned as “the other” in Turkish 
cinema, there are very few productions that focus directly on Christian clergy. In this context, 
the Kutsal Damacana series (2007–2025), which is the focus of this study, offers an extremely 
rich and exceptional example in terms of the representation of Christian religious figures, 
particularly priests and characters associated with exorcism rituals. This series, consisting of 
five films, uses both popular culture codes and traditional religious symbols to make Christian 
clergy the subject of parody, exaggeration, and irony. The forms of representation developed 
in the films in question are examined at both the visual and discursive levels, with detailed 
analysis of the characters' costumes, facial expressions, language, the spaces in which they 
interact, and the narrative structures in which these figures are placed. In this process, 
particular emphasis is placed on how the film characters are framed by cinematographic 
choices, how they are caricatured by cultural codes, and how these representations can shape 
the audience's perception. The research adopts an interdisciplinary approach, drawing on 
narrative analysis and visual representation theories from cinema studies on the one hand, 
and theoretical frameworks from the discipline of History of Religions on the other, regarding 
the transformation of religious figures in cultural contexts. The study uses descriptive and 
interpretive analysis techniques based on qualitative research methods, drawing heavily on 
domestic and foreign academic literature, particularly on the secularization processes of 
religious representations, the impact of humor on belief systems, and the cinematic 
construction of the other. In this context, the study evaluates how priest characters in films 
are shaped not only as religious figures but also as reflections of Turkey's historical 
perception of Christianity. The study's main findings reveal that the image of Christian clergy 
in the Kutsal Damacana series is systematically presented as exaggerated, eccentric, and often 
absurd characters. This form of representation creates a sense of distance in the viewer 
through humor and contributes to the reproduction of existing social prejudices regarding 
religious differences. On the other hand, it has been observed that these representations are 
not limited to Christianity but are an expression of secularization trends towards religious 
institutions and figures in general. The characters in the film are mostly positioned in a way 
that pushes the boundaries of reality, and elements such as Christian priests, exorcism rituals, 
sacred objects, and church rituals are combined with local humor patterns to create a comical 

https://orcid.org/0000-0001-7094-3205
mailto:yasinoner21@gmail.com
https://ror.org/00jga9g46


548  •  The Representation of Religious Otherness in Popular Culture: Christian Clergy and Symbolic Space 
in the Kutsal Damacana Series 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

and sometimes grotesque visuality. In this sense, the study presents a critical example of the 
representation of the Christian clergy figure in Turkish comedy in the Kutsal Damacana series, 
revealing that this representation is drawn to a secular ground through visual and narrative 
strategies and that stereotypes about religious differences in the collective consciousness are 
reinforced through humor. The Christian clergyman figure in these films has become a tool 
that embodies the tension between modernity, faith, superstition, and rationality on a 
humorous level, despite being a member of a “different” religion. In this regard, the study 
contributes to understanding the cultural background of religious representations in Turkish 
cinema and attempts to rethink the relationship between cinema and religion in the context 
of the comedy genre through the profile of the clergyman. 

Keywords 

History of Religions, Christianity, Turkish Cinema, Priest, Exorcism 

Citation 

Öner, Yasin.. “The Representation of Religious Otherness in Popular Culture: Christian Clergy 
and Symbolic Space in the Kutsal Damacana Series”. The Journal of Near East University Faculty of 
Theology 11/2 (December 2025), 545-566. https://doi.org/10.32955/neu.ilaf.2025.11.2.06    
 

Date of Submission 29.07.2025 
Date of Acceptance 10.10.2025                              
Date of Publication 31.12.2025     
Peer-Review Double anonymized - Two External 
Ethical Statement Ethics Committee Permission is not required for this research. It is declared 

that scientific and ethical principles have been followed while carrying out 
and writing this study and that all the sources used have been properly 
cited. 

Plagiarism Checks Yes - Turnitin 
Conflicts of Interest The authors has no conflict of interest to declare. 
Grant Support The author acknowledge that they received no external funding in support 

of this research. 
Copyright & License Authors publishing with the journal retain the copyright to their work 

licensed under the CC BY-NC 4.0. 

https://doi.org/10.32955/neu.ilaf.2025.11.2.06
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en


Yasin Öner  • 549 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

Giriş 

Türk sineması, tarihsel ve sosyokültürel bağlamda büyük ölçüde İslâm coğrafyasına ait 
anlatılar üzerinden şekillenmiş olsa da farklı dinlere mensup kimlik ve figürlerin temsiline 
de zaman zaman yer vermiştir. Bu bağlamda Hıristiyanlık, özellikle azınlık temsilleri, 
tarihsel anlatılar, mistik ögeler ya da komedi gibi türler aracılığıyla dolaylı biçimlerde 
sinema perdesine yansımıştır.1 Ancak bu temsillerin büyük bir kısmı ya tarihsel gerçekliğin 
dramatize edilmiş biçimleriyle ya da kültürel stereotiplerin pekiştirildiği kurgularla sınırlı 
kalmış, Hıristiyanlık çoğu zaman ya folklorik bir arka plan ya da anlatıdaki antagonist 
yapıların dinî kimliği olarak konumlandırılmıştır. Bu doğrultuda Türk sineması özelinde 
yapılan çalışmalarda Hıristiyanlığın doğrudan bir teolojik tartışma nesnesi olmaktan ziyade 
kültürel ötekilik üzerinden işlevselleştirildiği görülmektedir.2 

Türk sinemasında Hıristiyanlığın veya Hıristiyan karakterlerin yer aldığı komedi türü 
ise dinî temsillerin popülerleşerek gündelik yaşama sirayet ettiği bir anlatı zemini 
sunmaktadır.3 Bu zemin içerisinde Hıristiyan din adamı profili çoğu zaman abartılı ve 
karikatürize edilmiş şekilde ve bazen de grotesk (fantastik) özellikler taşıyan biçimlerde 
izleyiciye sunulmaktadır. Mizahın taşıdığı abartı potansiyeli, dinî temsilleri bir yandan 
estetik ve ideolojik bağlamda yeniden şekillendirirken diğer yandan dinî figürlerin 
sekülerleşmesine veya yerli seyirci algısına göre yeniden kodlanmasına olanak 
tanımaktadır. Bu bağlamda Türk komedi filmlerinde Hıristiyan din adamı sıklıkla ya saflıkla 
ya da şeytanla savaşan karikatürize edilmiş eksantrik (ayrıksı) bir kimlikle 
betimlenmektedir.4 Bu karakterler çoğu zaman anlatı merkezinin dışına yerleştirilerek 
olayların absürt doğasına katkı sunan araçsal figürler hâline getirilmektedir. Bununla 
birlikte karakterler, görünüm ve tematik yapıları bakımından dinsel öğeler barındırmakta, 
fakat bunun yanında toplumdaki kültürel önyargıları da içermektedir.5 

Türk sinemasında dinî figürlerin temsili, özellikle 2000’li yıllardan itibaren toplumsal 
dönüşümlerle paralel biçimde mizah ekseninde yeniden şekillenmiştir. Dinsel sembollerin 
ve ruhban figürlerinin kutsalın ciddiyetini koruyan bir anlatı ögesinden ziyade mizahî bir 
malzeme olarak ele alınması, bu dönemdeki komedi türünün belirgin eğilimlerinden 
biridir.6 Bu bağlamda Kutsal Damacana film serisi (2007–2025), Hıristiyan din adamı 

                                                           
1  Savaş Arslan, Cinema in Turkey: A New Critical History (New York: Oxford University Press, 2011), 78. 
2  Dilara Balcı Gülpınar, “Agop, Salomon and Despina: Content Analysis of Non-Muslim 

Representations in Yeşilçam Cinema”, Howard Journal of Communications 34/1 (2022), 5-6. 
3  Serpil Kırel, Yeşilçam Öykü Sineması (İstanbul: Babil Yayıncılık, 2013), 112. 
4  Hülya Önal, “From Clichés to Mysticism: Evolution of Religious Motives in Turkish Cinema”, 

Religions 5/1 (2014), 205-210. 
5  Gülpınar, “Agop, Salomon and Despina: Content Analysis of Non-Muslim Representations in 

Yeşilçam Cinema”, 8. 
6  Gönül Dönmez-Colin, Turkish Cinema: Identity, Distance and Belonging (London: Reaktion Books, 



550  •  Dinsel Ötekinin Popüler Kültürde Temsili: Kutsal Damacana Serisinde Hıristiyan Din Adamı ve Sembolik 
Alan 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

figürünün Türk popüler kültüründe en görünür ve en yoğun biçimde işlendiği örneklerden 
biri olarak öne çıkmaktadır. Serinin ilk filminden itibaren papaz karakteri, anlatının 
merkezinde konumlandırılmakta ve mizahın taşıyıcısı olmanın yanında kimlik parodisinin 
aracı hâline de getirilmektedir. Şafak Sezer’in canlandırdığı Fikret karakteri, sahte bir 
papaz kimliği üzerinden hem dinî otoriteyi hem de “öteki” kültürel alanlara yönelik algıları 
ironik bir biçimde dönüştürmektedir. Serinin ilerleyen filmlerinde bu karakterin kimi 
zaman doğaüstü varlıklarla mücadele eden bir kahramana, kimi zaman da absürt bir 
dolandırıcıya dönüşmesi, temsildeki değişkenliği ve parodinin sürekliliğini göstermektedir. 
Dolayısıyla çalışma boyunca Kutsal Damacana serisindeki Hıristiyan din adamı figürü, bir 
karakter tiplemesi olmakla birlikte Türk toplumunun din, öteki ve temsil ilişkilerini açığa 
çıkaran sembolik bir yapı olarak da analiz edilmektedir. 

Araştırmanın yalnızca Kutsal Damacana film serisiyle sınırlandırılmış olmasının temel 
nedeni, bu serinin diğer Türk komedilerine kıyasla Hıristiyan din adamını hem anlatı 
düzeyinde hem de görsel temsil bakımından daha yoğun ve belirgin biçimde kullanmış 
olmasıdır. Diğer komedi yapımlarında din adamı figürü ya kısa süreli bir sahnede yer 
almakta ya da yan karakter düzeyinde işlenmektedir. Oysa Kutsal Damacana’da bu figür hem 
olay örgüsünün merkezinde yer almakta hem de serinin ilerleyen filmlerinde daha 
karmaşık ve ironik bir düzleme oturtulmaktadır. Dolayısıyla bu durum, Kutsal Damacana 
film serisini dinî temsillerin analizine elverişli kılan bir örneklem hâline getirmektedir. 

Türkçe akademik literatürde, dinî figürlerin sinemadaki temsiline dair çeşitli çalışmalar 
bulunmakla birlikte bu çalışmaların büyük kısmı İslâmî temsillerle sınırlıdır. Örneğin 
İbrahim Yenen’in Türk Sinemasında Din Adamı Tiplemelerine Tarihsel Bir Yaklaşım Denemesi7 adlı 
çalışmasında İslâmî motiflerin dramatik işlevi detaylı biçimde ele alınmaktadır. Birsen 
Banu Okutan’ın Türk Sinemasında Popüler Din ve Din Adamı İmajı8 adlı eserinde de konu benzer 
şekilde İslâm dini ekseninde işlenmektedir. Yalçın Lüleci ve Alparslan Nas’a ait Türk 
Sinemasında Azınlıklar9 adlı çalışma ise bazı filmlerdeki azınlık Hıristiyan temsillerine yer 
verse de çoğunlukla Türk sinema sektörünün tarihinde aktif rol alan azınlıkları ele 
almaktadır. Öte yandan Hülya Önal’ın From Clichés to Mysticism: Evolution of Religious Motives 
in Turkish Cinema10 ve Dilara Balcı Gülpınar’ın Agop, Salomon and Despina: Content Analysis of 
Non-Muslim Representations in Yeşilçam Cinema11 isimli çalışmaları, Türk sinemasında azınlık 

                                                           
2008), 143-147. 

7  İbrahim Yenen, “Türk Sinemasında Din Adamı Tiplemelerine Tarihsel Bir Yaklaşım Denemesi”, 
TRT Akademi 3/5 (2018), 284-302. 

8  Birsen Banu Okutan, “Türk Sinemasında Popüler Din ve Din Adamı İmajı”, Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
20 (2009), 225-242. 

9  Yalçın Lüleci - Alparslan Nas, “Türk Sinemasında Azınlıklar”, Düşünce ve Toplum Sosyal Bilimler Dergisi 2 
(2020), 1-16. 

10  Önal, “From Clichés to Mysticism: Evolution of Religious Motives in Turkish Cinema”. 
11  Gülpınar, “Agop, Salomon and Despina: Content Analysis of Non-Muslim Representations in 



Yasin Öner  • 551 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

olarak yer alan Hıristiyanları konu edinen nadir eserler arasındadır. Yabancı literatürde ise 
Hıristiyan din adamının konu edindiği çalışmalar arasında Piotr Zwierzchowski’nin Clergy 
(Kler) by Wojciech Smarzowski: The Image of Catholic Priests in Polish MoviesAfter 198912 ve Marek 
Sokołowski’nin Film Dilogy about Faith, Suffering and Illness Media Images of Catholic Priests Based 
on the Films Father Stu and Johnny13 adlı eserleri zikredilebilir. Ancak hem yerli hem de 
yabancı literatürde yer alan çalışmaların hemen hiçbirinde Türk sineması özelinde 
Hıristiyan din adamı temsiline odaklanan sistematik bir inceleme bulunmamaktadır. 
Dolayısıyla bu çalışma gerek yerli gerekse uluslararası akademik literatürde önemli bir 
boşluğu doldurmayı hedeflemektedir. 

Çalışmanın temel amacı, Kutsal Damacana film serisinde Hıristiyan din adamı figürünün 
temsil biçimi ve bu temsilin hangi görsel, anlatısal ve kültürel stratejilerle yapılandırıldığını 
ortaya koymaktır. Bununla birlikte filmin kurgusal dünyasında yaratılan bu karakterin yerli 
izleyicilerde uyandırdığı çağrışımlar, seküler bir mizah anlayışındaki işlevi ve temsil ettiği 
ideolojik mesajlar da bu çalışmanın tartışma konuları arasındadır. Çalışma, dinî figürlerin 
sinemadaki temsiline dair daha geniş çaplı bir metodolojik çerçeveye katkı sunmayı ve dinî 
imgelerin popüler kültürdeki dönüşümünü ortaya koymayı hedeflemektedir. 

Çalışmanın amaç, hedef ve sınırlılıkları doğrultusunda nitel araştırma yöntemi temel 
alınmış ve bu çerçevede betimsel ve yorumlayıcı analiz deseni tercih edilmiştir. Bu desen, 
popüler kültür ürünlerinde dinî temsil biçimlerini anlamaya yönelik olarak olguların doğal 
bağlamları içinde çok yönlü biçimde incelenmesine imkân tanımaktadır.14 Araştırma 
sürecinde Kutsal Damacana serisi doküman analizi yöntemiyle çözümlenmiştir. Bu 
kapsamda her film sahne-sahne incelenmiş ve karakterlerin söylemleri, kostümleri, 
davranış kalıpları ile etkileşim biçimleri tematik olarak kodlanmıştır. Kodlama süreci nitel 
veri analizinde kullanılan içerik çözümlemesi yaklaşımıyla yürütülmüş, elde edilen temalar 
“dinî semboller”, “mekânsal kodlamalar”, “sinematografik tercihler” ve “dinsel ötekinin 
temsili” başlıkları altında sınıflandırılmıştır. Bu veriler, Dinler Tarihi disiplininin kavramsal 
araçları (mit ve ritüel analizi, sembolik yorumlama, kutsal–profan ayrımı, dinsel temsil 
teorileri ve karşılaştırmalı din yaklaşımı) kullanılarak yorumlanmış ve böylece sinema 
estetiği ile dinî sembolizm arasında disiplinler arası bir analiz zemini oluşturulmuştur. 

Çalışmanın kaynakları yazılı ve görsel olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Yazılı kaynaklar 
genellikle sinema ve Dinler Tarihi alanında yazılmış ve çalışmanın teorik kısmına katkı 
sunabilecek eserlerdir. Görsel kaynaklar ise Kutsal Damacana serisinin bütün filmleridir. Bu 

                                                           
Yeşilçam Cinema”. 

12  Piotr Zwierzchowski, “Clergy (Kler) by Wojciech Smarzowski: The Image of Catholic Priests in 
Polish MoviesAfter 1989”, Studia Religiologica 54/1 (2021), 81-94. 

13  Marek Sokołowski, “Film Dilogy about Faith, Suffering and Illness Media Images of Catholic Priests 
Based on the Films Father Stu and Johnny”, Kultura i Edukacja 4 (2023), 153-164. 

14  Hasan Şimşek - Ali Yıldırım, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri (Ankara: Seçkin Yayıncılık, 
2021), 256-259. 



552  •  Dinsel Ötekinin Popüler Kültürde Temsili: Kutsal Damacana Serisinde Hıristiyan Din Adamı ve Sembolik 
Alan 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

bağlamda Kutsal Damacana,15 Kutsal Damacana 2: İtmen,16 Kutsal Damacana: Dracoola,17 Kutsal 
Damacana 418 ve Kutsal Damacana: Zombi19 adlı filmlerin her biri incelenmiş ve filmlerde yer 
alan görsel ögeler çalışmanın amacı ve hedefleri doğrultusunda değerlendirilmiştir. 

Kutsal Damacana film serisinde Hıristiyan din adamı temsillerinin ağırlıklı olarak 
seküler, abartılı ve ironik bir anlatımla sunulduğu gözlemlenmiştir. Bu temsil biçimleri kimi 
durumlarda toplumsal önyargıların yeniden üretilmesine veya meşruiyet kazanmasına 
zemin hazırlamıştır. Filmlerde yer verilen dinî semboller ise çoğunlukla özgün 
bağlamlarından kopartılarak absürt ve parodisel bir düzlemde kullanılmış, bu da dinî 
unsurların ciddiyetinden uzaklaştırılarak mizah nesnesine dönüştürüldüğü izlenimini 
yaratmıştır. Söz konusu bulgular bir yandan Türk komedi sinemasının dinî temsillere ilişkin 
yaklaşımını ortaya koyarken diğer yandan kültürel bellekte ötekileştirilen figürlerin inşa 
edilme biçimine dair önemli ipuçları sunmuştur. 

1. Kutsal Damacana Film Serisinin Genel Görünümü 

Kutsal Damacana film serisi, Türk sinemasında Hıristiyanlığa ait dinî olguları merkeze 
alan ve özellikle dinsel figürleri komedi türü içerisinde yeniden üreten nadir örneklerden 
biridir. Serinin temel yapısı dinsel sembollerin, ayinlerin, kurumların ve figürlerin mizahî 
bir perspektifle dönüştürülmesine dayanır. Bu yapı, anlatının mizahî etkisini artırmanın 
yanında toplumsal düzlemde dine ve din adamına yüklenen anlamların sorgulanmasına da 
neden olur. Filmdeki karakterler, özellikle de ‘sahte’ ya da ‘şüpheli’ din adamı temsilleri, 
Dinler Tarihi açısından bakıldığında ritüel otoritenin ve kutsal bilginin karikatürize edilmiş 
hallerini yansıtmaktadır.20 

Serinin ilk filmi olan Kutsal Damacana, izleyiciyi sahte bir papaz figürüyle tanıştırarak 
dinsel kimliklerin taklit ve temsil üzerinden sorgulanabileceği bir anlatı inşa etmektedir. 
Bu durum, Dinler Tarihi'nin otantik ve sahte dinî temsil ayrımını gündeme getirmektedir.21 
Filmin merkezinde yer alan karakterin, herhangi bir dinsel formasyon olmaksızın rahip 
kimliğini üstlenebilmesi, Hıristiyanlıktaki ruhban sınıfının halk nezdindeki algısını da 
hicvetmektedir. Bu bağlamda film, dinsel kurumun otoritesini sarsmadan, onunla mesafeli 
ve eleştirel bir ilişki kurmaktadır. 

                                                           
15  Ahmet Yılmaz – Kamil Aydın, Kutsal Damacana (Film, 2007). 
16  Korhan Bozkurt, Kutsal Damacana 2: İtmen (Film, 2010). 
17  Korhan Bozkurt, Kutsal Damacana: Dracoola (Film, 2011).  
18  Kamil Çetin, Kutsal Damacana 4 (Film, 2023). 
19  Kamil Çetin, Kutsal Damacana: Zombi (Film, 2025). 
20  Brent Rodriguez Plate, Religion and Film: Cinema and the Re-creation of the World (New York: 

Wallflower Press, 2009), 78-79. 
21  Bruce Lincoln, Holy Terrors: Thinking About Religion After September 11 (Chicago: The University of 

Chicago Press, 2006), 56. 



Yasin Öner  • 553 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

Serinin devam filmlerinde ise mizah evreni genişletilerek dinsel temsillerin farklı 
mitolojik ve fantastik ögelerle ilişkilendirilmesi konu edilmektedir. Ancak bu genişleme, 
temsillerin dinî derinliğini artırmak yerine onları daha da yüzeysel ve eğlenceye dönük 
biçimlere dönüştürmektedir. Dinsel sembollerin, örneğin haçın ya da kutsal suyun, 
doğaüstü güçlere karşı araçsallaştırılması, dinî anlamın seküler bağlamda yeniden 
üretilmesini beraberinde getirmektedir. Bu eğilim, kutsalın işlevinin ve bağlamının 
değişimini gözler önüne sermektedir.22 

Film serisinin estetik yapısı da temsilî anlamda önemlidir. Karanlık kilise iç mekânları, 
gotik mimari çağrışımları, ruhanî kostümler gibi unsurlar, genellikle grotesk biçimde 
kullanılarak seyircide korku değil, alay ve tebessüm duygusu uyandırmayı 
hedeflemektedir.23 Bu durum kutsal mekân ve objelerin anlam kaybına uğratılması olarak 
yorumlanabilmektedir. Serinin ilerleyen filmlerinde bu görsel kodlar daha belirgin hale 
gelmekte, böylece Hıristiyanlık bir inanç sistemi olmanın ötesinde parodileştirilebilir bir 
sinemasal figür deposu olarak lanse edilmektedir.24 

Kutsal Damacana serisi, Türk sinemasında dinî figürlerin ve kurumların toplumsal 
karşılıklarını komedi içinde tartışmaya açtığı için, temsil edilen dinin yapısal analizine 
olanak sağlamaktadır. Bu nedenle film serisinin tamamı hem karakter tipolojileri hem de 
kullanılan semboller açısından Dinler Tarihi'nin kavramsal araçlarıyla incelenmeye uygun 
görülmektedir. Özellikle Hıristiyan din adamı figürü ve onun etrafına örülen sembolik 
alanın geçirdiği görsel ve anlamsal dönüşüm, bu çalışmanın amaç ve hedeflerinin 
işletilmesine olanak tanımaktadır. 

2. Kutsal Damacana Serisinde Hıristiyan Din Adamının Temsili 

Kutsal Damacana serisi, Hıristiyan din adamı figürünü Türk seyircisinin bakış açısıyla 
yeniden inşa eden örnekler sunmaktadır. Serideki din adamı karakteri, bireysel düzeyin 
yanı sıra kurumsal ve kültürel kodlarıyla birlikte temsil edilmektedir. Bu temsil biçimi, 
Dinler Tarihi kapsamında değerlendirilen kutsal, ritüel, dinsel otorite ve dinî sembolizm 
gibi kavramları doğrudan ilgilendiren unsurlar içermektedir. Çalışmada bu film serisindeki 
Hıristiyan din adamı figürü, dinin hem teolojik hem de sosyokültürel boyutları dikkate 
alınarak analiz edilmiştir. Bu anlamda karakterlerin görsel sunumları, dilsel pratikleri, 
toplumsal rolleri ve dinsel ritüellere katılımları, disiplinler arası bir yaklaşımla 
çözümlenmiştir. Bu çözümleme sırasında sadece bireysel temsillere odaklanılmamış, 
bununla birlikte filmlerdeki çevresel mekânlar ve diğer karakterlerle olan ilişkileri de 
değerlendirilmiştir. 

                                                           
22  Mircea Eliade, Kutsal ve Dindışı, çev. Mehmet Ali Kılıçbay (Ankara: Gece Yayınları, 1991), 89-91. 
23  Plate, Religion and Film: Cinema and the Re-creation of the World, 112-114. 
24  Robert K. Johnston, Reel Spirituality: Theology and Film in Dialogue (Michigan: Baker Academic Press, 

2006), 77. 



554  •  Dinsel Ötekinin Popüler Kültürde Temsili: Kutsal Damacana Serisinde Hıristiyan Din Adamı ve Sembolik 
Alan 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

Çalışmanın alt başlıkları, seride yer alan filmlerdeki Hıristiyan din adamı imajının ne 
tür anlatı kalıpları içerisinde biçimlendirildiğini ve nasıl bir sembolik karşılıkla işlendiğini 
ortaya koymayı amaçlamaktadır. Öncelikle figürün gerçeklik ya da sahtecilik sorunu 
etrafında nasıl kurgulandığı incelenmiş, ardından ritüel davranışları, kıyafetleri, 
ayinlerdeki temsili ve kullandığı kutsal objelerin anlamları üzerinde durulmuştur. Bu 
bağlamda figürün bir inanç taşıyıcısı mı yoksa inancın parodisi mi olduğuna yönelik 
sorular, Dinler Tarihi metodolojisinin kutsalın bozulması, sekülerleşme ve tipolojik 
çözümleme gibi kavramsal araçlarıyla değerlendirilmiştir. Ayrıca figürün temsil edildiği 
sahnelerde kullanılan görsel semboller, mekân atmosferi ve karakterin jest-mimik düzeyi 
gibi sinemasal öğeler, dinî bir temsile yüklenen anlamlar açısından ayrıntılı biçimde analiz 
edilmiştir. 

Çalışmada yer alan analizler yalnızca film içeriğine bağlı kalmamış, temsillerin 
toplumsal bellekte karşılık bulma biçimleri de göz önünde bulundurulmuştur. Bu bölümde, 
Türk izleyicisinin Hıristiyan din adamına bakışı, bu figürün ‘öteki’ algısını nasıl beslediği ve 
mizahla dinî kavramların nasıl değiştirildiği ele alınmıştır. Böylece Kutsal Damacana film 
serisinde Hıristiyan din adamının temsili sinemasal bir öğe olmakla birlikte tarihsel, 
teolojik ve kültürel düzeyde sorgulanabilir bir yapı olarak ortaya konmuştur. Bu bakış 
açısıyla oluşturulan alt başlıklar, filmlerdeki dinî figürlerin hangi sembolik kodlarla inşa 
edildiğini ve bu kodların izleyici zihninde nasıl işlediğini ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

2.1. Ruhban Figürünün Tipolojik Analizi: Filmdeki Din Adamı Figürünün 
Tarihsel ve Teolojik Kodları 

Ruhban figürü, Hıristiyan geleneğinde dinî görevleri üstlenen bir temsilci olmanın 
ötesinde kutsal olanla dünyevî olan arasındaki geçiş alanını kontrol eden sembolik bir 
otoriteyi simgeler. Bu figür, tarihsel bağlamda özellikle Katolik dünyasında dogmatik 
eğitimden geçmiş, ritüelleri yönetme yetkisine sahip, cemaatin ruhsal rehberi konumunda 
bir karakter olarak inşa edilmiştir.25 Bu inşa, tarihî bir arka planın yanında teolojik bir 
sürekliliğe de sahiptir. Hıristiyanlıkta ‘rahiplik’ kurumu, İsa Mesih’in havarileriyle kurduğu 
kurumsal ilişkilerden başlayarak zamanla kutsal ritüellerin yürütücüsüne dönüşmüş, 
dogmalarla pekiştirilmiş ve ayinsel pratiklerin merkezine yerleştirilmiştir.26 

Kutsal Damacana (2007) filminde rahip figürü, klasik anlamda bir ruhban tipolojisinin 
sürekliliğini yansıtmaktan uzaktır. Filmde Fikret’in papaz kimliğine büründüğü 
sahnelerde27 karakterin kiliseye ait sembolleri rastgele kullanması ve Latince duaları 
anlamsız biçimlerde tekrar etmesi, dinsel performansın parodik biçimde çözülmesine yol 
açar. Örneğin Fikret’in “Dominus... domino... domates!” şeklindeki sözde Latince ifadeleri 

                                                           
25  Katolik Kilisesi Din ve Ahlâk İlkeleri, çev. Dominik Pamir (İstanbul: Yaylacık Matbaacılık, 2000), 171-

175. 
26  Canan Seyfeli, Ermeni Kilisesinde Sakramentler (Konya: Çizgi Kitabevi Yayınları, 2015), 408-410. 
27  Kutsal Damacana, 00:21:45-00:24:30. 



Yasin Öner  • 555 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

litürjik dilin anlam kaybını mizahî bir araç hâline getirir. Bu sahne hem dilsel hem de ritüel 
düzlemde kutsal temsilin sekülerleşmesini görünür kılar. Göstergebilimsel açıdan 
değerlendirildiğinde burada rahip figürü “otorite” ve “sahicilik” göstergelerini kaybederek 
sözde-din adamı (pseudo-priest) imgesine dönüşmektedir. Böylece figür, Hıristiyan 
geleneğindeki ruhban karakterlerin tarihsel-teolojik derinliğiyle açık bir karşıtlık kurar. 
Mizah unsuru aracılığıyla işlenen bu dönüşüm, kutsalın parodiye indirgenmesi ve dinsel 
temsillerin kültürel bağlamda yeniden kodlanması açısından dikkate değerdir.28 

Filmde yer alan bir sahnede Fikret’in Kiliseye gelen bir kadını büyü bozma ayiniyle 
iyileştirmeye çalışması,29 söz konusu figürün ritüel otoritesini nasıl yeniden tanımladığını 
göstermektedir. Bu sahnede Fikret’in başvurduğu yöntemler geleneksel Katolik 
ayinlerinden ziyade halk inanışlarına ve dinsel-folklorik pratiklere daha yakındır. Duaların 
anlaşılmaz biçimde taklit edilmesi, haçın ters ve yanlış kullanımı ve mekânın ruhsallıktan 
uzak biçimde mizah unsuruna dönüştürülmesi, izleyiciye bu figürün parodileştirilmiş bir 
versiyonunu sunmaktadır. Bu durum, karakterin mizahî yönünü ön plana çıkarmakla 
birlikte temsil edilen ruhban figürünün kutsallıktan ve otantik bağlamından soyutlandığını 
da göstermektedir. 

Serinin ikinci filminde kutsala yönelik oluşturulan boşluk daha da derinleşmektedir. 
Fikret karakteri, kendisini ‘şeytan çıkarma uzmanı’ olarak tanıtmakta, ancak sahnede 
kullandığı objeler (ters çevrilmiş haç, yanlış okunan dualar ve gazoz şişesiyle yapılan sözde 
takdis sahnesi vb.) tipolojik anlamda hiçbir kutsal göndermeye sahip değildir. Burada figür 
dinî bir otorite değil, dinsel imgelerin grotesk bir kullanıcısı olarak betimlenmektedir. Bu 
durum kutsal objelerin bağlamından koparılarak seküler mizahın araçları haline getirilmesi 
anlamına gelmektedir.30 Film bu bağlamda figürün tarihsel-teolojik arka planını 
silikleştiren ve yalnızca görünür formlar üzerinden parodi inşa eden bir temsil stratejisi 
geliştirmektedir. 

Serinin diğer filmlerinde bu parodinin sürdürülmesi ve zamanla abartılı bir hal alması, 
Türk sinemasında Hıristiyan din adamı figürünün tutarlı bir şekilde işlenemediğini ortaya 
koymaktadır. Bu noktada örneğin, Kutsal Damacana: Dracoola filminde papaz figürünün 
doğrudan vampir mitiyle ilişkilendirilerek işlenmesi, geleneksel Hıristiyan figürünün 
karanlık ve grotesk yönlerle iç içe geçirilmesine neden olmaktadır. Böylece figür, bir inanç 
temsilcisinden ziyade türler arasında geçiş yapan kurgusal bir araca dönüşmektedir. 

                                                           
28  Stewart M. Hoover, Religion in the Media Age: Media, Religion and Culture (Oxfordshire: Routledge 

Press, 2006), 112-115. 
29  Kutsal Damacana, 00:55:30–00:58:00. 
30  Eliade, Kutsal ve Dindışı, 89-91. 



556  •  Dinsel Ötekinin Popüler Kültürde Temsili: Kutsal Damacana Serisinde Hıristiyan Din Adamı ve Sembolik 
Alan 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

2.2. Ritüel ve Sembollerin Parodisi: Ayin, Kıyafet, Haç ve Dinsel Objelerin 
Kullanımı 

Hıristiyanlık tarihinde ritüel ve semboller, inancın görünür hale geldiği temel yapılar 
olarak işlev görür. Ayin, kıyafet, haç ve diğer dinsel objeler, inananların katıldığı törensel 
bir eylemin parçası olmakla birlikte bu eylemin teolojik ve dogmatik içeriğini temsil eden 
kodlanmış anlam alanlarıdır. Bu semboller, Hıristiyanlıkta kutsal olanın mekânda ve 
zamanda temsili için taşıyıcı görevi görmektedir.31 Sinemasal anlatı ise bu sembolleri 
dönüştürme, yeniden üretme ya da bozuma uğratma potansiyeline sahiptir. Kutsal 
Damacana film serisi tam da bu bağlamda, Hıristiyan ritüel sembollerini mizah malzemesi 
haline getirme yoluyla anlamlarını tersine çeviren bir anlatı inşa etmektedir.32 

Özellikle serinin ilk filminde haçın kullanımı, sembolün aslî bağlamından koparılarak 
mizahın merkezine yerleştirilmesini örneklendirmektedir. Filmde Fikret karakteri, haçı bir 
tür büyüsel araç gibi kullanmakta ve onu fiziksel tehditlere karşı savunma objesi olarak 
taşımaktadır. Bu kullanım, haçın kurban ile Tanrı arasında kurulan kurtuluş ilişkisini temsil 
eden aslî anlamını dışlayarak, onu neredeyse mitolojik bir simgecilik mantığıyla işleyen 
tılsıma dönüştürmektedir.33 Haç bu bağlamda kurtuluşun değil, kahkahaya açılan bir 
komedinin tetikleyicisi durumuna getirilmektedir. Film, izleyiciyi bu dönüşüme ortak 
etmekte ve haçın anlam katmanlarını da bilinçli biçimde aşındırmaktadır. 

Seride ayin pratiği ise geleneksel Katolik litürjisinin belirli yapılarına göndermede 
bulunur. Fakat bu gönderme ayinin dramatik ve estetik değerlerini taşımaktan ziyade 
onların biçimsel taklidine indirgenmiştir. Fikret’in gerçekleştirdiği sahte ayinler, genellikle 
Latince sözcüklerin alaycı bir üslupla söylenmesine ve kutsal mekânın abartılı bir 
sahneleme biçiminde sunulmasına dayanmaktadır. Ayinin merkezî unsurları olan dua, 
sessizlik, düzen ve ritmik tekrarlar yerini abartılı sesler, yanlış beden dili ve bilinçli kaosa 
bırakmaktadır. Bu yapısal bozum sadece form düzeyinde değil, anlam düzeyinde de bir 
parodi işlevi görmektedir. Ayin böylelikle Tanrı’yla insan arasındaki bağın kurulması yerine 
izleyiciyle komik bir gerilim hattı oluşturmanın aracına dönüşmektedir. 

Filmlerde yer alan rahip kıyafetleri de benzer biçimde sembolik işlevlerinden 
arındırılmıştır. Fikret’in üzerine geçirdiği siyah cübbe, kolyesine taktığı haç ve başındaki 
takke, karakterin ruhban sınıfına ait olduğunu göstermez, aksine o sınıfla hiçbir ilişkisinin 
olmadığını vurgulamak için grotesk bir şekilde kullanılır. Kıyafetlerin bedene tam 
oturmaması, renk dengesinin bilinçli biçimde bozulması ya da kostümlerin mizahî birer 
nesne haline getirilmesi, kutsal olanın estetik temsilinin bilinçli bir deformasyonudur. Bu 

                                                           
31  Yasin Öner, Netflix Sinemasında Hıristiyan Sembolizmi (Ankara: Eskiyeni Yayınları, 2023), 89-90. 
32  Yasin Öner, “Sinemada Teofani: Hıristiyanlık Bağlamında Tanrı’nın Filmlerdeki Tasviri”, Dokuz 

Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 61 (2025), 153-154. 
33  Kadir Albayrak, “Dinsel Bir Sembol Olarak Haçın Tarihi”, Dini Araştırmalar 7/19 (2004), 120-124. 



Yasin Öner  • 557 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

deformasyon, figürün dış görünüşüyle birlikte onun temsil ettiği kurumsal ve ilahî yapıyı 
da kırılgan hale getirmektedir. 

Diğer dinsel objeler de (kutsal su, tütsü veya ikonografik imgeler vb.) film boyunca 
yalnızca yüzeysel anlamlarıyla görünür hale getirilmektedir. Örneğin bir sahnede kutsal su, 
sıradan bir plastik damacana içinde taşınmaktadır. Bu kullanım, objenin hem işlevsel hem 
sembolik düzeyde anlamını kaybetmesine neden olur. Böylece dinsel obje ritüel saflığın 
değil, modern ve seküler mizahın bir öğesine dönüşür. Benzer şekilde ikonalar ve İsa Mesih 
figürleri görsel arka planda sadece dekoratif öğeler olarak kullanılmakta ve bunların dinî 
anlamları derinlemesine ele alınmadan mizahî bir çerçevede sunulmaktadır. 

Film serisinin kutsalı ironik şekilde yansıtma pratiği, yalnızca dinî sembollerin görsel 
temsiline indirgenemez. Bu durum aynı zamanda sembollerin tarihsel anlamlarını, 
duygusal yankılarını ve inananlar üzerindeki etkilerini ters yüz eden bir stratejidir. Parodi 
burada güldürme aracı olmanın yanında temsili kırma ve kutsallığın otoritesini sorgulama 
biçimi olarak da işlev görmektedir. Dolayısıyla ritüel ve sembollerin mizah yoluyla anlam 
kaybına uğraması, estetik görünümün yanı sıra kültürel ve ideolojik bir dönüşümün de 
göstergesidir. 

2.3. Kutsal Mekânın Groteskleştirilmesi: Kilise, Sunak ve Ruhbanın Alanı 

Dinî sistemlerde mekân, yalnızca fiziksel bir konum olmanın ötesinde kutsalın tecrübe 
edildiği, sembolik anlamlarla yüklü bir varoluş alanıdır. Kilise, sunak ve rahibe ait alanlar 
tarih boyunca Hıristiyan geleneğinde Tanrı’nın yeryüzündeki temsiline aracılık eden özel 
konumlar olarak inşa edilmiştir. Bu yapılar, dinî ayinlerin yapıldığı yerler olmanın yanı sıra 
cemaatin ilahî olanla ilişkisini mekânsal düzlemde mümkün kılan aracılardır.34 Sinemada 
ise kutsal mekânlar, anlatının ideolojik veya estetik eğilimine göre dönüşüme uğrayabilir. 
Kutsal Damacana serisi, bu mekânları alışılmış anlamlarından uzaklaştırarak mizahî abartı 
ve çarpıtma yoluyla yeniden yorumlamaktadır. Böylece kutsala ait alan, sekülerleşmiş ve 
hicivle sarsılmış bir mizansenin parçası hâline gelmektedir.35 

Serinin ilk filminde izleyiciye sunulan kilise, mekân olarak sembolik ağırlığından 
arındırılmış, terk edilmişliğe yakın bir atmosferle sunulmaktadır. Kamera genellikle 
karanlık, loş ve dağınık mekânlarda gezinen bir hareketle kiliseyi taramaktadır. Bu tarayış 
esnasında kutsal metinlerin saklandığı rafların toz içinde olduğu ve ikonaların yer aldığı 
nişlerin bilinçli bir şekilde abartılan figürlerle donatıldığı görülmektedir. Bu durum, kutsal 
olanın fiziksel izlerinin ihmal edildiği, dolayısıyla ruhanî işlevini yitirmiş bir mekân algısı 
yaratılmaya çalışıldığı izlenimi uyandırmaktadır. Grotesk estetik burada mimari biçimin 
yanı sıra görsel bozulma ve işlevsizleştirme yoluyla da inşa edilmektedir. Bu anlamıyla 

                                                           
34  Titus Burckhardt, Doğu’da ve Batı’da Kutsal Sanat: Sanatın İlkeleri ve Yöntemi, çev. Tahir Uluç 

(İstanbul: İnsansanat Yayınları, 2019), 57-66. 
35  Öner, Netflix Sinemasında Hıristiyan Sembolizmi, 256-260. 



558  •  Dinsel Ötekinin Popüler Kültürde Temsili: Kutsal Damacana Serisinde Hıristiyan Din Adamı ve Sembolik 
Alan 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

kilise, tanrısal temasın değil, absürt olayların gerçekleştiği bir mizah sahnesine 
dönüşmektedir. 

Sunak, geleneksel Hıristiyan ayinlerinde kurban, dua ve kutsal iletişimin merkezi bir 
objesidir.36 Serideki bazı sahnelerde sunak, bu aslî fonksiyonundan koparılarak sakarlık, 
yanlış yönlendirme ya da yanlış ayin biçimleriyle bir tür sahne dekoruna indirgenmiştir. 
Örneğin, Fikret’in sözde ayin gerçekleştirdiği sahnelerden birinde, sunağın etrafındaki 
hareketleri bilinçli olarak abartılı ve komiktir. Kurbanı temsil eden semboller, yerlerini 
kimi zaman gıda maddelerine kimi zaman da anlamsız objelere bırakmaktadır. Sunağın 
merkezî ve kutsal bağlamı, mizahî bir abesle yer değiştirmektedir. Bu bozum hem anlamın 
sarsılması hem de görsel kutsallığın kırılması yönünden belirgindir. 

Ruhbanın alanı ise seride çoğunlukla disiplinsizlik ve sahte kimliklerle doludur. 
Fikret’in rahip kisvesiyle girdiği alanlar, onun bu kimliğe yabancılığını açığa çıkaran 
mizansenlerle örülmüştür. İkinci filmde geçen ve Vatikan’a ait olduğu ima edilen 
mekânlarda kullanılan süslemeler, abartılı ikonalar, orantısız dekorlar ve yapay 
ışıklandırmalar mekânın gerçekliğini zedeleyerek gerçeküstü ve düzensiz bir sanatsal 
anlatıma hizmet etmektedir. Oysa Dinler Tarihi literatüründe kutsal mekân sessizlik, düzen, 
kutsal nesnelerin hiyerarşik yerleşimi ve sembolik simetriyle tanımlanan bir alan olarak ele 
alınır.37 Bu bağlamda filmdeki iç mekânlar kutsalın düzen ve dinginlik niteliklerini taşımak 
yerine, gürültü, kaos ve teatral jestlerle yeniden kurgulanmıştır. Böylece mekân, kutsalın 
ciddiyetini taşıyamayan, parodiye ve profan deneyime açılan, kendi içinde çelişkili ve 
anlamsal olarak kırılgan bir yapıya büründürülmüştür. 

Film serisinin bu yaklaşımı, izleyicinin kutsal mekân ile kurduğu estetik ve duygusal 
ilişkiyi sorgulamasına neden olmaktadır. Bu anlamda çeşitli sahnelerde yer alan bilinçli 
deformasyon, bir mizah unsuru olmanın yanında kültürel bellekte yer etmiş sembol ve 
mekânların yeniden okunmasına yol açan bir strateji olarak işlev görmektedir. Kilise, sunak 
ve ruhbanın alanı gibi temsilî yapılar artık Tanrı’ya ait mekanlar değil, seküler bir 
kahkahanın üretildiği sahnelerdir. Bu dönüşüm izleyicinin kutsala dair beklentilerini 
yıkarak, o alanın yeniden inşa edilmesine neden olmaktadır. 

2.4. Dinsel Söylemin Dilsel Bozulması: Latince Dua ve Litürjinin Parodiye 
Açılması 

Hıristiyan geleneğinde dua ve litürjik söylem, kutsal olanla iletişimin temel aracıdır. 
Özellikle Katolik Kilisesi'nde Latince, uzun yüzyıllar boyunca litürjik ibadetin ana dili olarak 
kullanılmış ve bu durum kutsal metinlerin gizemli, evrensel ve ruhanî bir izlenim 
kazanmasına neden olmuştur. Latince hem ritüelin evrenselliğini temsil etmiş hem de 
Tanrı ile cemaat arasındaki ontolojik mesafeyi yansıtan bir araç işlevi görmüştür. Bu 

                                                           
36  Stefan Heid, Altar and Church (Washington: The Catholic University of America Press, 2023), 27. 
37  Eliade, Kutsal ve Dindışı, 54-58. 



Yasin Öner  • 559 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

bağlamda kutsal dilin kullanım biçimi, ‘kutsal söylem’ anlayışıyla yakından ilişkilidir. 
Kutsalın dili, seküler dilden farklı işlemekte ve onu kullanmak belirli koşullar ve ritüel 
bağlamlar gerektirmektedir.38 Kutsal Damacana serisinde kutsal olanın bu temsili sıklıkla 
mizah aracılığıyla dönüştürülerek, geleneksel anlam ve söylem yapısı ironik bir şekilde 
altüst edilmektedir. 

Serinin ilk filminden itibaren Latince söylemler, göze çarpan bilgi eksikliklerinin 
yanında mizahî bir yüzeysellikle iç içe geçirilerek sunulmaktadır. Örneğin ilk filmde sahte 
papaz rolüne bürünen Fikret karakteri, bir ayin esnasında Latince dua etmek zorunda 
kaldığında hiçbir anlamı olmayan, uydurma seslerden oluşan bir tiratla (seslenişle) bu 
söylemi taklit etmektedir. Bu sahnede Fikret’in ciddiyetle okuduğu sözde Latince ifadeler, 
izleyiciye komik bir ikilik sunmaktadır: bir yanda ayinin ciddiyeti, diğer yanda anlamdan 
ve bağlamdan koparılmış sözlerin gülünçlüğü. Dinler Tarihi perspektifinden bakıldığında 
bu durum, kutsal dilin sekülerleştirilmesi ve içerdiği manevi fonksiyonun bozulması olarak 
yorumlanabilir.39 Latincenin bu şekilde işlevsiz hale getirilmesi, kutsalın dilsel sınırlarının 
gevşetilmesi ve dilin kutsallıkla ilişkisinin parodiye dönüştürülmesi anlamını taşımaktadır. 

Serinin ikinci filminde benzer bir durum, bir şeytan çıkarma sahnesinde izleyiciye 
sunulmaktadır.40 Bu sahnede gerçek bir papaz karakteri Latince dualar okurken karşısındaki 
şeytanın bu duaları küçümseyerek alaycı biçimde tekrar etmesi dikkat çekmektedir. Kutsal 
söylemin yalnızca kahramanlar tarafından değil, antagonistik unsurlar tarafından da 
değersizleştirilmesi, filmde kutsal dilin parodiye dönüştürülmesinin en belirgin 
örneklerinden birini oluşturur. Ritüelin etkisizleşmesi, dilin kutsallığının ortadan 
kalkmasıyla paralel ilerlemekte ve bu süreçte dualar mekanikleşerek anlamdan sıyrılmış 
tekrarlara dönüşmektedir. Böylece kutsal metnin işlevi, dramatik bir etki yaratmak yerine 
absürt ve grotesk bir komedi unsuruna evrilmektedir. 

Serinin dördüncü filmi, bu durumu daha da ileri taşımaktadır. Filmde yer alan ayin 
sahnesinde karakterlerin Latince yerine Türkçe argo ifadelerle dua etmeye başlaması, dinî 
söylemin neredeyse tamamen sekülerleştirildiği bir yapıyı işaret etmektedir.41 Bu sahnede 
papaz karakterinin dua esnasında kullandığı ifadeler hem içerik hem de ton bakımından 
litürjik geleneğin dışında yer almakta ve kutsal söylemin parodileştirilmesi yoluyla ayin 
ritüelinin komedi unsuru haline dönüşmesi sağlanmaktadır. Böylece litürjik dil ritüel 
bağlamından koparılarak Tanrı’ya yöneltilen bir hitap olmaktan çıkmakta ve seyirciye 
yönelen bir mizah aracına dönüşmektedir. 

Litürjik parodi, dilin bozulmasının ötesine geçerek yüz ifadeleri, ses tonu ve fiziksel 
performans gibi görsel-işitsel öğelerle derinleştirilmektedir. Kutsal Damacana 5: Zombi 

                                                           
38  Katolik Kilisesi Din ve Ahlâk İlkeleri, 602-609. 
39  Eliade, Kutsal ve Dindışı, 20-30. 
40  Kutsal Damacana 2: İtmen, 00:46:50–00:49:30. 
41  Kutsal Damacana 4, 00:47:10 – 00:48:30. 



560  •  Dinsel Ötekinin Popüler Kültürde Temsili: Kutsal Damacana Serisinde Hıristiyan Din Adamı ve Sembolik 
Alan 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

filminde geçen bir sahnede papaz karakterinin Latince dua okurken yüzünde beliren teatral 
jestler, söylemin ruhanî derinliğinden ziyade sahnede sergilenen mizahı pekiştirmeye 
yöneliktir.42 Bu durum, sinemasal söylemde “görsel parodi” olarak tanımlanabilecek bir 
estetik biçim üretmektedir. Benzer biçimde Robert K. Johnston, sinemanın kutsal temsilleri 
sekülerleştirirken sıklıkla “kutsalın dramatik performansa indirgenmesi”ne başvurduğunu 
belirtir.43 Aynı şekilde Paul Tillich’in “kutsalın biçimsel temsili” kavramı da burada 
açıklayıcıdır. Çünkü kutsal öğeler yalnızca sembolik biçimleriyle sahnede var olur, ancak 
içerik olarak dünyevîleşir.44 Bu bağlamda Kutsal Damacana’da kutsal söylemi taklit eden ama 
onu içselleştirmeyen bir performans sergilenerek modern Türk sinemasında teolojik 
parodinin görsel kodları kurulmaktadır. 

Kutsal Damacana serisinde kutsal dilin bozulması iki yönlü bir mizahî uyarlamayı içinde 
barındırır: bir yandan dinsel söylemin tarihsel ciddiyetiyle alay edilmekte, diğer yandan bu 
söylem günlük hayattaki pragmatik kullanımla birleştirilerek seyirciyle ironik bir bağ 
kurulmaktadır. Bu noktada kutsal olanın dili, artık yalnızca Tanrı’ya yönelen bir söylem 
değil, mizah yoluyla seyircinin gülme refleksini tetikleyen bir teatral enstrümana 
dönüşmektedir. Bu dönüşüm, dinsel iletişimi hem parodinin hem de sekülerleşmiş kültürel 
temsillerin bir parçası haline getirmektedir. 

2.5. Dinsel Kimliğin Kültürel Karşılaştırması: ‘Öteki’ Din Adamının 
Stereotipleştirilmesi 

Dinler Tarihi disiplini, farklı inanç sistemlerinin temsil biçimlerini incelerken içsel 
yapılarının yanında bu sistemlerin birbirleriyle olan kültürel ilişkilerini ve karşıtlıklarını 
da analiz etmektedir.45 Bu çerçevede sinemada dinsel ötekinin sunum biçimi, çoğu zaman 
kültürel basmakalıplara dayanır. Özellikle Türk komedi sinemasında Hıristiyan din adamı 
figürü, dinî bir temsilci olmakla birlikte toplumsal bilinçaltında yer eden Batılı, yabancı ve 
çoğunlukla anlaşılmaz bir karakter olarak şekillendirilir. Bu anlamda Kutsal Damacana serisi, 
tanımı yapılan stereotipleştirmenin tipik bir örneğini sunar.46 

Serinin genelinde Hıristiyan din adamı, İslâmî inanç sisteminden farklılığı 
vurgulanacak şekilde biçimlendirilmektedir. Bu farklılık kıyafet ve dil düzeyinin yanı sıra 
davranış biçimi, tepkiler ve mimiklerde de açıkça hissedilir. Örneğin ilk filmde Fikret 
karakteri, sahte papaz kimliğine büründüğünde sadece kıyafetle değil, konuşma tarzıyla da 
‘öteki’ bir kültürü temsil etmeye çalışır. Bu taklit sürecinde Batı dillerinden uydurulmuş 
kelimeler, Latince benzeri sesler ve abartılı jestlerle rahip figürü, anlaşılmaz ve mesafeli bir 

                                                           
42  Kutsal Damacana: Zombi, 00:42:50 – 00:44:00. 
43  Johnston, Reel Spirituality: Theology and Film in Dialogue, 114-117. 
44  Paul Tillich, Theology of Culture (Oxford: Oxford University Press, 1959), 42-45. 
45  Abdurrahman Küçük vd., Dinler Tarihi (Ankara: Berikan Yayınevi, 2014), 31. 
46  John C. Lyden, Film as Religion: Myths, Morals, and Rituals (New York: New York University Press, 

2003), 156-158. 



Yasin Öner  • 561 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

figür hâline getirilir. Bu temsil, Hıristiyan din adamının ‘bizden olmayan’ bir figür olarak 
konumlandırıldığını gösterir. 

Kutsal Damacana: Dracoola filminde Hıristiyan unsurlarına yönelik indirgemeci yaklaşım 
daha da görünür hale gelmektedir. Filmdeki gerçek papaz karakteri, mekanik hareketlerle 
dua eden, insanlarla duygusal bağ kurmakta zorlanan ve sürekli panik içinde davranan bir 
figür olarak sunulur. Bu karakterin yüz ifadesi çoğunlukla donuktur ve iletişim kurarken 
kullandığı dil, karakterle izleyici arasında bir mesafe yaratır. Bu durum farklı din 
mensubunun bir tür mistifikasyon (çarpıtma) nesnesine dönüştürüldüğünü gösterir. 
Karakterin anlaşılamaz olması, bu sayede onun komik ve marjinal bir figür hâline 
getirilmesini kolaylaştırır. 

Serinin dördüncü filminde kültürel karşılaştırma doğrudan İslâm-Hıristiyanlık 
karşıtlığı üzerinden yapılmaktadır. Filmde yer alan bir şeytan çıkarma sahnesinde 
Müslüman bir hocanın dua ve ritüel biçimiyle Hıristiyan bir papazınki karşı karşıya getirilir. 
Sahnenin mizahî yapısı Müslüman hocayı başarıya ulaşan etkili bir figür olarak sunarken, 
papazı işlevsiz ve panik içinde gösterir. Bu temsil biçimi, bireysel beceri farkından ziyade 
kültürel üstünlük mesajı içermektedir. Burada ‘öteki’ olarak ele alınan rahibin zayıf, etkisiz 
ve başarısız oluşu, izleyiciye yerel dinî kimliğin sağlamlığı üzerinden sunulur. Dinler Tarihi 
perspektifinden bu durum sinematik temsilde dinler arası hiyerarşinin üretildiği bir 
noktaya işaret etmektedir. 

Serinin beşinci filminde Hıristiyan din adamı figürü bir kez daha sahte kimlik üzerinden 
komedi unsuru haline getirilmektedir. Filmde Fikret karakteri yeniden papaz kılığına 
bürünmekte, ancak bu kez karakterin kullandığı jestler, tonlama ve telaffuzlar bilinçli bir 
abartıyla grotesk hâle getirilmektedir. Bu sahnelerde izleyicinin dikkatine sunulan papaz 
komik olmanın yanında absürt bir karakter olarak da sahnelenmektedir. Böylelikle 
Hıristiyan din adamı, dinî temsilin ötesinde kültürel olarak aşağılanan bir karikatüre 
dönüşmektedir. Böylesine bir temsil biçimi kutsal figürün kültürel bağlamdan soyutlanması 
ve ideolojik hedefler doğrultusunda dönüştürülmesi olarak değerlendirilmektedir. 

Seride stereotipleştirme yalnızca karakterin kendisiyle sınırlı değildir. Papaz figürünün 
bulunduğu mekânlar da bu stereotipin bir parçası hâline gelir. Karakterlerin çoğu zaman 
gotik detaylarla abartılmış kiliselerde yaşaması, mekânın da ‘yabancı’ ve ‘uç’ bir unsur 
olarak kodlanmasına neden olur. Bu görsel tercihler hem papaz figürünü hem de onunla 
bütünleşen alanı marjinalleştiren unsurlar olarak dikkat çeker.47 

2.6. Dinsel Saygı mı Dinsel Alay mı? Temsilin Aksiyolojik Değerlendirmesi 

Dinler Tarihi, kutsal olanla kurulan ilişkinin etik boyutunu değerlendirmede hem inanç 
sistemlerinin iç mantığına hem de bu sistemlerin kamusal alandaki temsiline 

                                                           
47  David Morgan, The Sacred Gaze: Religious Visual Culture in Theory and Practice (California: University 

of California Press, 2005), 112-114. 



562  •  Dinsel Ötekinin Popüler Kültürde Temsili: Kutsal Damacana Serisinde Hıristiyan Din Adamı ve Sembolik 
Alan 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

odaklanmaktadır.48 Bu bağlamda sinema, kutsala dair temsillerin çoğaltıldığı ve yeniden 
biçimlendirildiği önemli bir mecradır. Mizahın kullanıldığı örneklerde ise bu temsilin 
aksiyolojik (değer temelli) sınırları daha da belirginleşir.49 Kutsal Damacana serisi, Hıristiyan 
inancına ait figürleri ve ritüelleri mizah yoluyla işlerken izleyiciye şu soruyu düşündürür: 
Bu temsilde asıl amaç kutsalı sorgulamak mıdır, yoksa kutsalın ardına saklanan yapaylığı 
ifşa etmek midir? 

Kutsal Damacana serisinin tamamına yayılan temsilde, Hıristiyan din adamı ve ritüelleri 
sürekli olarak absürt hale getirilerek gülünç duruma düşürülmektedir. Bu mizah biçimi 
kimi zaman inandırıcılıktan uzak, doğrudan kahkaha hedefleyen sahnelerle kimi zaman ise 
semboller üzerinden yapılan bilinçli anlam kaymalarıyla gerçekleştirilir. İlk filmde Fikret’in 
papaz kimliğiyle ayin düzenlediği sahne bu bağlamda dikkat çekicidir. Karakterin ne 
söylediğini bilmeden Latince benzeri sesler çıkarması, ellerini rastgele sallaması ve haçı 
sihirli bir değnek gibi kullanması, izleyici açısından sahneyi hem komik hem de mizahî 
taklide dayalı aşırılıklar içeren bir hâle getirir. Bu doğrultuda buradaki mizahın hedefinde 
dogmatik din anlayışı mı vardır, yoksa herhangi bir inanç sistemine karşı mesafesiz bir 
alaya mı başvurulmuştur? Bu, aksiyolojik çözümlemenin merkezinde yer alan soru olarak 
izleyicinin karşısında durmaktadır. 

Serinin dördüncü filminde papazın şeytan çıkarma girişimi sırasında yaşadığı 
başarısızlık ve gülünç duruma düşürülme sahnesi kutsal olanın değil, onu temsil eden din 
adamı figürünün eleştiri odağına alındığını göstermektedir. Papazın korkudan ağlaması, 
yanlış dualar okuması ve kaçmaya çalışması gibi detaylar, karakteri inancının gücünden 
yoksun bir konuma yerleştirir. Bu noktada temsil inanç sistemine değil, o inancın simgesel 
taşıyıcısına yönelik bir zayıflatma içerir. Bu tür bir yapı kutsala yöneltilen doğrudan bir 
saldırı olmaktan ziyade kutsal temsilin dünyevîleştirilmesi olarak okunabilir. 

Serinin genelinde bakış açısı kutsalın seküler hale getirilmesi ekseninde ilerlerken bazı 
sekanslar bu dengeyi bozarak eleştiri ile hakaret arasındaki sınırı sorgulatacak niteliktedir. 
Serinin üçüncü filminde haçın oyuncak gibi kullanılması, kutsal suyun şaka malzemesi 
yapılması ve kilise mekânının basitleştirilmiş bir atmosferde sunulması, doğrudan kutsala 
dair objelere yönelen alaycı bir ifade taşımaktadır. Bu sahnelerde Hıristiyanlığa ait 
sembollerin ucuz bir mizah anlayışına kurban edilmesi, temsilde aksiyolojik bir sınır ihlali 
olarak değerlendirilebilir. Böylece kutsal nesnelerin din bilimlerindeki anlam yükü ile 
sinemanın onları yeniden yorumlama pratiği arasında temsil etiği açısından bir gerilim 
doğmaktadır.50 

                                                           
48  Mircea Eliade, Dinin Anlamı ve Sosyal Fonksiyonu: Yaratılış Özlemi, çev. Mehmet Aydın (Ankara: 

Kabalcı Yayıncılık, 2015), 31-35. 
49  Enver Gülşen, Sinemanın Hakikati (İstanbul: H Yayınları, 2020), 21-25. 
50  Öner, Netflix Sinemasında Hıristiyan Sembolizmi, 256-260. 



Yasin Öner  • 563 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

Serinin beşinci filminde bu aksiyolojik gerilim, kendisini çok katmanlı şekilde 
göstermektedir. Fikret karakteri, sahte papaz kimliğini yeniden kuşanırken artık yalnızca 
bir inanç temsilcisini taklit etmemekte, bunun ötesinde temsil üzerinden dolandırıcılık 
yapmaktadır. Bu durum hem karakterin etik yozlaşması hem de kutsal kimliğin 
araçsallaştırılması anlamına gelmektedir. Bu anlatı, kutsala dönük alayın mizahî yönüyle 
birlikte ahlaki çöküş göstergesi olarak da işlevselleştirildiğini düşündürmektedir. 

Kutsal Damacana’ya dair bu örnekler serinin bir dine yöneltilmiş sistematik bir alay 
içerip içermediğinden ziyade mizahın sınırlarını nasıl tanımladığını ortaya koymaktadır. 
Seri kimi sahnelerde kutsal olanın dokunulmazlığını korurken bazılarında ise temsil 
biçimini eleştirel çerçevenin ötesine taşıyarak saygı sınırlarını zorlamaktadır. Bu ikili 
tutum, serinin mizahî eleştirisinin asıl hedefinin kutsalın özü değil, kutsal kisvesi altındaki 
yapaylıklar ve kurumsal dinin çelişkileri olduğunu ortaya koymaktadır. Dinler Tarihi 
disiplininin normatif çerçevesi ışığında bu temsil biçimlerinin etik sınırları ne ölçüde 
zorladığı ve ahlaki ölçütleri nasıl dönüştürdüğü akademik bir tartışma konusudur.51 

Kutsal Damacana serisinde Hıristiyanlık sembollerinin ve figürlerinin temsili, aksiyolojik 
açıdan hem eleştirel hem de yer yer yıkıcıdır. Seri boyunca mizah bazen dogmatizmi 
sorgulayan bir araç olarak görev görürken bazen de kutsal olana yönelik tahkir edici bir dile 
dönüşmektedir. Bu tür bir temsil dinî figürlerin ve toplumsal inanç algılarının dönüşümüne 
etki eden kültürel bir yeniden üretim süreci olarak değerlendirilebilir. Sinema, bu 
bağlamda hem inançla kurulan ilişkinin bir aynası hem de bu ilişkinin sınandığı bir mekân 
işlevi görür. 

Sonuç 

Kutsal Damacana serisi, Türk sinemasında Hıristiyan din adamı ve onun etrafına örülen 
Hıristiyanlığa dair sembolik unsurların temsiline dair önemli veriler sunmaktadır. Bu 
anlamda filmde yer alan temsil biçiminin Dinler Tarihi ekseninde nasıl şekillendiği, 
özellikle dinsel sembollerin, ritüellerin, mekânların ve söylemlerin sinematografik olarak 
nasıl dönüştürüldüğü sorusu etrafında özgül bir analiz imkânı sunmaktadır. Bu doğrultuda 
çalışma, serinin beş filmi boyunca sürekli tekrar eden ve giderek katmanlaşan Hıristiyanlığa 
ait değerlerin yalnızca mizah malzemesi haline getirilen unsurlar olmadığını, bununla 
birlikte kültürel, tipolojik ve etik anlamda sınanan bir temsil biçimine de sahip olduklarını 
göstermektedir. 

Öncelikle serideki Hıristiyan ruhban figürü, Batı teolojisinin tarihsel ve dogmatik 
çizgilerinden kopartılarak kültürel ötekinin karikatürize bir sureti hâline getirilmiştir. Bu 
temsilde tarihsel doğruluk veya teolojik derinlik arayışı bulunmadığı gibi figürün aslî 
bağlamından kopartılması, onun salt anlamda bir komedi ögesine indirgenmesine neden 
olmuştur. Ruhban kimliği doğrudan Batılılıkla ve dolaylı olarak sahtekârlık, yetersizlik, 

                                                           
51  Eric J. Sharpe, Comparative Religion: A History (Illinois: Open Court Published, 1986), 215-218. 



564  •  Dinsel Ötekinin Popüler Kültürde Temsili: Kutsal Damacana Serisinde Hıristiyan Din Adamı ve Sembolik 
Alan 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

büyücülük gibi niteliklerle özdeşleştirilmiş ve bu durum figürün inanç düzleminin yanı sıra 
aynı zamanda etik düzlemde de zaafa uğratılmasına yol açmıştır. 

Hıristiyan ayinleri ve burada kullanılan haç, kutsal su ve litürjik söylemler gibi ritüel 
unsurların temsilinde ise dikkat çeken bulgu, bu unsurların film serisi özelinde sembolik 
değersizleştirmeye uğratılmalarıdır. Bu anlamda filmlerde ritüellerin ciddiyeti bozulmuş, 
semboller fonksiyonlarını yitirmiş, kutsal alanlar ise grotesk ve seküler mekânlara 
dönüştürülmüştür. Bu olgu, salt mizahî bir unsur olmanın ötesinde, anlamsal bir 
parçalanma sürecine işaret etmektedir. Filmlerde yer alan dinî sembollerin anlam 
erozyonu basit bir komediden ziyade, özgün bağlamlarından koparılarak yeniden 
çerçevelenmeleriyle doğrudan bağlantılıdır. Bu doğrultuda serinin komedi dili, çeşitli 
Hıristiyan değerlerini alaya almaya ve anlamlarının altını boşaltmaya yönelmiştir. 

Filmlerdeki dilsel parçalanma ve litürjik söylemin deformasyonu, ibadet dili olarak 
Latincenin ve Hıristiyan dualarının kasıtlı olarak yanlış kullanımıyla birlikte 
anlamsızlaştırılması yoluyla da gerçekleştirilmiştir. Bu durum aynı zamanda kutsal 
metinlerin gücünün de işlevsizleştirilmesini beraberinde getirmiştir. Seri boyunca 
Hıristiyanlığa ait kutsal ifadeler, karakterlerin ağızlarında hem fonksiyonunu kaybetmiş bir 
ezbere hem de bilinçsiz bir boş forma dönüşmüştür. Bu dönüşüm, sinemanın sadece 
taklitten ibaret olmadığını, bununla birlikte bozma (distorsiyon) işlevi gören bir temsil 
gücüne de sahip olduğunu ortaya koymuştur. 

Seride kültürel öteki olarak temsil edilen Hıristiyan unsurlar, dinî stereotipleri aşarak 
etnik ve coğrafi kimliklere dayalı bir ötekileştirme pratiğini de yansıtmaktadır. Bu 
bağlamda Hıristiyan din adamı figürü Batı’ya, yabancıya ve dolaylı olarak gayrimüslime 
dair tüm tarihsel kodların taşıyıcısı olarak yapılandırılmıştır. Bu stereotip, filmdeki mizahın 
yönünü bireysellikten çıkarmış, papazın temsil ettiği kültürel ve dinsel kimliğe yöneltmiş 
ve böylece aksiyolojik olarak temsilin sınırlarını aşma potansiyeli taşımıştır. 

Kutsal Damacana serisi, Hıristiyanlık unsurlarını temsil biçimiyle komedi türünün etik 
sınırlarını sürekli olarak test eden bir laboratuvara dönüştürmüştür. Mizah bazen inancın 
kendisini bazen de dinî uygulamaları hedef alsa da genel eğilim kutsal olanı 
değersizleştirme yönündedir. Bu doğrultuda serinin genel yaklaşımı, bu analitik tutumu 
saygılı bir eleştiri düzleminde tutmak yerine, çoğunlukla kutsalın değersizleştirilmesi 
yönünde işlemiştir. Bu temsil stratejisi, Dinler Tarihi disiplininin kutsala yönelik nesnel ve 
saygılı metodolojisi ile sinema sanatının yaratıcı özgürlük alanı arasındaki temel gerilimi 
görünür kılmaktadır. 

  



Yasin Öner  • 565 

Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi | ISSN: 2687-4121 

Kaynakça | References 

Albayrak, Kadir. “Dinsel Bir Sembol Olarak Haçın Tarihi”. Dini Araştırmalar 7/19 (2004), 105-
129. 

Arslan, Savaş. Cinema in Turkey: A New Critical History. New York: Oxford University Press, 2011. 
Burckhardt, Titus. Doğu’da ve Batı’da Kutsal Sanat: Sanatın İlkeleri ve Yöntemi. çev. Tahir Uluç. 

İstanbul: İnsansanat Yayınları, 2019. 
Katolik Kilisesi Din ve Ahlâk İlkeleri. çev. Dominik Pamir. İstanbul: Yaylacık Matbaacılık, 2000. 
Dönmez-Colin, Gönül. Turkish Cinema: Identity, Distance and Belonging. London: Reaktion Books, 

2008. 
Eliade, Mircea. Dinin Anlamı ve Sosyal Fonksiyonu: Yaratılış Özlemi. çev. Mehmet Aydın. Ankara: 

Kabalcı Yayıncılık, 2015. 
Eliade, Mircea. Kutsal ve Dindışı. çev. Mehmet Ali Kılıçbay. Ankara: Gece Yayınları, 1991. 
Gülpınar, Dilara Balcı. “Agop, Salomon and Despina: Content Analysis of Non-Muslim 

Representations in Yeşilçam Cinema”. Howard Journal of Communications 34/1 (2022), 1-
18. https://doi.org/10.1080/10646175.2022.2063702 

Gülşen, Enver. Sinemanın Hakikati. İstanbul: H Yayınları, 2020. 
Heid, Stefan. Altar and Church. Washington: The Catholic University of America Press, 2023. 
Hoover, Stewart M. Religion in the Media Age: Media, Religion and Culture. Oxfordshire: Routledge 

Press, 2006. 
Johnston, Robert K. Reel Spirituality: Theology and Film in Dialogue. Michigan: Baker Academic 

Press, 2006. 
Kırel, Serpil. Yeşilçam Öykü Sineması. İstanbul: Babil Yayıncılık, 2013. 
Kutsal Damacana. haz. Ahmet Yılmaz - Kamil Aydın (Komedi, 2007). Özen Film. 
Kutsal Damacana 2: İtmen. haz. Korhan Bozkurt (Komedi, 2010). Özen Film. 
Kutsal Damacana 4. haz. Kamil Çetin (Komedi, 2023). CJ ENM. 
Kutsal Damacana: Dracoola. haz. Korhan Bozkurt (Komedi, 2011). Tiglon. 
Kutsal Damacana: Zombi. haz. Kamil Çetin (Komedi, 2025). CJ ENM. 
Küçük, Abdurrahman vd. Dinler Tarihi. Ankara: Berikan Yayınevi, 2014. 
Lincoln, Bruce. Holy Terrors: Thinking About Religion After September 11. Chicago: The University 

of Chicago Press, 2006. 
Lüleci, Yalçın - Nas, Alparslan. “Türk Sinemasında Azınlıklar”. Düşünce ve Toplum Sosyal Bilimler 

Dergisi 2 (2020), 1-16. 
Lyden, John C. Film as Religion: Myths, Morals, and Rituals. New York: New York University Press, 

2003. 
Morgan, David. The Sacred Gaze: Religious Visual Culture in Theory and Practice. California: 

University of California Press, 2005. 
Okutan, Birsen Banu. “Türk Sinemasında Popüler Din ve Din Adamı İmajı”. Din Eğitimi 

Araştırmaları Dergisi 20 (2009), 225-242. 
Önal, Hülya. “From Clichés to Mysticism: Evolution of Religious Motives in Turkish Cinema”. 



566  •  Dinsel Ötekinin Popüler Kültürde Temsili: Kutsal Damacana Serisinde Hıristiyan Din Adamı ve Sembolik 
Alan 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ydoguilaf 

Religions 5/1 (2014), 199-218. https://doi.org/10.3390/rel5010199 
Öner, Yasin. Netflix Sinemasında Hıristiyan Sembolizmi. Ankara: Eskiyeni Yayınları, 2023. 
Öner, Yasin. “Sinemada Teofani: Hıristiyanlık Bağlamında Tanrı’nın Filmlerdeki Tasviri”. 

Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 61 (2025), 148-168. 
https://doi.org/10.21054/deuifd.1628309 

Plate, Brent Rodriguez. Religion and Film: Cinema and the Re-creation of the World. New York: 
Wallflower Press, 2009. 

Seyfeli, Canan. Ermeni Kilisesinde Sakramentler. Konya: Çizgi Kitabevi Yayınları, 2015. 
Sharpe, Eric J. Comparative Religion: A History. Illinois: Open Court Published, 1986. 
Sokołowski, Marek. “Film Dilogy about Faith, Suffering and Illness Media Images of Catholic 

Priests Based on the Films Father Stu and Johnny”. Kultura i Edukacja 4 (2023), 153-164. 
https://doi.org/10.15804/kie.2023.04.09 

Şimşek, Hasan - Yıldırım, Ali. Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Ankara: Seçkin 
Yayıncılık, 2021. 

Tillich, Paul. Theology of Culture. Oxford: Oxford University Press, 1959. 
Yenen, İbrahim. “Türk Sinemasında Din Adamı Tiplemelerine Tarihsel Bir Yaklaşım 

Denemesi”. TRT Akademi 3/5 (2018), 284-302. 
Zwierzchowski, Piotr. “Clergy (Kler) by Wojciech Smarzowski: The Image of Catholic Priests 

in Polish MoviesAfter 1989”. Studia Religiologica 54/1 (2021), 81-94. 
https://doi.org/10.4467/20844077SR.21.006.13930 

 
 


