
 

  
 

 
Content of this journal is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License 

 
 Sayı/Issue 64-Aralık 2025 / 64-December 2025 

Makale Bilgisi/ Artıcle Info  Araştırma Makalesi / Research Article 
Başvuru Tarihi/ Submitted 
Date:  

29 Temmuz 2025 / 29 July 2025 

Kabul Tarihi/ Accepted Date:  30 Eylül  2025 / 30 September 2025 

Atıf/Citation:  
Tülüce, H. A. (2025). Yazıdan Matbaaya: Eleştirel Düşüncenin 
Epistemolojik Serüveni ve Osmanlı Örneği. Süleyman Demirel 
Üniversitesi İnsan Ve Toplum Bilimleri Dergisi (64). 141-160 

DOI: 10.35237/suitder.1753274 

Benzerlik / Similarity: % 0 

Yazıdan Matbaaya: Eleştirel Düşüncenin Epistemolojik  

Serüveni ve Osmanlı Örneği 

From Writing to Print: The Epistemological Trajectory of Critical  

Thought and the Ottoman Case 

Hüseyin Adem TÜLÜCE∗  

Öz 

Bu çalışmada, eleştirel düşüncenin tarihsel ve kültürel gelişimi, yazı ve matbaa bağlamında ele 
alınmakta ve İslam medeniyetine özgü epistemolojik sınırlılıklar tartışılmaktadır. Eleştirel düşünce, 
sadece bireysel bir bilişsel yeti değil, aynı zamanda toplumsal ve kültürel koşullarla şekillenen tarihsel 
bir bilinç biçimi olarak tanımlanır. Yazının ve özellikle matbaanın icadı, bilginin sorgulanabilirliğini ve 
yaygınlaştırılmasını mümkün kılarak eleştirel düşüncenin kurumsallaşmasına zemin hazırlamıştır. 
Ancak Osmanlı’da matbaanın geç benimsenmesi, kutsal metinlere ve yazılı kültüre atfedilen yüksek 
epistemik statüyle ilişkilendirilmiş; bazı temel metinlerin eleştiriden muaf tutulması, eleştirel aklın 
gelişimini sınırlamıştır. Kitapların yalnızca bilgi değil, aynı zamanda kutsiyet taşıyan nesneler olarak 
görülmesi, metne ve müellife yönelik eleştiriyi kültürel olarak tabu haline getirmiştir. Makale, eleştirel 
düşüncenin gelişimi için epistemik alçakgönüllülüğün ve çoğulcu bir düşünsel iklimin gerekliliğine 
vurgu yaparak, İslam dünyasında entelektüel özgürleşmenin imkanlarını tartışmaya açmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Felsefe, Epistemoloji, Eleştirel Düşünce, Yazılı Kültür, Osmanlı 
İmparatorluğu. 

Abstract 

       In this study, the historical and cultural development of critical thinking is examined in the 
context of writing and printing, and the epistemological limitations specific to Islamic civilization 
are discussed. Critical thinking is portrayed not merely as an individual cognitive skill but as a 
historically shaped mode of awareness, deeply influenced by social and cultural contexts. The 
invention of writing—and more significantly, the printing press—dissemination, and critical 
evaluation of knowledge, thus enabling the institutionalization of rational inquiry. However, the late 

 
∗ Doç. Dr., Aksaray Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü, Aksaray/TÜRKİYE, E-Posta: 
huseyinadem.tuluce@aksaray.edu.tr, ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3999-739X, ROR ID: https://ror.org/026db3d50  

mailto:huseyinadem.tuluce@aksaray.edu.tr
https://orcid.org/0000-0003-3999-739X
https://ror.org/026db3d50
https://orcid.org/0000-0003-3999-739X


Yazıdan Matbaaya: Eleştirel Düşüncenin Epistemolojik  
Serüveni ve Osmanlı Örneği 

 

142                          SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025 
 

adoption of the printing press in the Ottoman Empire has been associated with the high epistemic 
status attributed to sacred texts and written culture; the exemption of certain foundational texts 
from criticism limited the development of critical thinking. The perception of books as not only 
carriers of knowledge but also as sacred objects culturally rendered criticism of the text and its 
author a taboo. The article argues that for critical thinking to flourish in Islamic intellectual life, 
there must be a shift toward epistemic humility and pluralistic modes of reasoning. It suggests that 
a renewed intellectual culture—rooted in tradition yet open to critique—could pave the way for the 
revitalization of critical inquiry in contemporary Muslim societies. 

Keywords: Philosophy, Epistemology, Critical Thinking, Written Culture, Ottoman Empire. 

 
 

GİRİŞ 

Eleştirel düşünce, insan aklının bilgi ile kurduğu ilişkide bağımsız ve sorgulayıcı bir tutum 
geliştirme çabasını ifade eder. Bu nedenle, eleştirel düşünce, bireysel ve toplumsal düzeyde 
karşılaşılan bilgileri değerlendirme, sorgulama ve yeniden yapılandırma yetisini içeren temel bir 
zihinsel etkinliktir. Bu etkinlik yalnızca entelektüel bir çaba değil; aynı zamanda bireyin 
epistemolojik1 bir tutum geliştirerek bilgiye ulaşma, bilgiyi dönüştürme ve ona eleştirel bir mesafe 
koyabilme yeteneğidir. İnsanlık tarihi boyunca, bilgiye ulaşma ve bilgiyi değerlendirme biçimleri, 
toplumların entelektüel gelişimini şekillendiren temel dinamiklerden biri olmuştur. Bilginin 
otoritelere bağlı olduğu dönemlerde, bireyin eleştirel bir perspektif geliştirmesi oldukça 
sınırlıyken; özgürlük ve sorgulamayı teşvik eden kültürel ortamlarda, sıradan bireyler dahi 
eleştirel düşünceye yönlendirilebilmiştir. Bu durum, düşünmenin yalnızca bireysel bir kabiliyet 
değil, aynı zamanda toplumsal ve kültürel koşullar tarafından şekillenen bir olgu olduğunu 
göstermektedir.  

Ancak bu belirleyicilik, düşünmenin bütünüyle pasif bir biçimde öğrenilen ya da koşullara 
indirgenen bir süreç olduğu anlamına gelmez. Düşünme, toplumsal ve kültürel koşulların etkisi 
altında gelişmekle birlikte, öz farkındalık ve sorumluluk gerektiren tarihsel bir etkinliktir. İnsan, 
geçmişten devraldığı düşünsel mirası yeniden keşfetmeli, kavramalı ve bu süreci bilinçli bir 
şekilde yeniden inşa etmelidir. Heidegger, düşünmenin kaygıyla beslendiğini vurgular; insan çoğu 
zaman dünyadaki kaygı verici durumlara rağmen düşünmeyi erteler. Oysa düşünme, bireyi kendi 
varlığıyla buluşturan bir süreçtir (Heidegger, 2013, s. 1-3). Bireyin varlığıyla yüzleşerek 
gerçekleştirdiği bu düşünme çabası, zamanla yazılı kültür aracılığıyla toplumsal bir hafızaya 
dönüşmüş ve eleştirel sorgulamanın zemini haline gelmiştir. Böylece tarihsel süreçte yazılı 
kültürün etki alanını genişletmesinin, eleştirel düşüncenin kurumsallaşmasına ve bilimsel 
yöntemlerin uygulanmasına olanak tanıdığını ileri sürmek mümkündür (W. J. Ong, 2013, s. 45-55).  

Öte yandan eleştirel düşüncenin ortaya çıkması bağlamında Aydınlanma Çağı, Batı 
düşüncesinin tarihsel evriminde bir kırılma noktasıdır. Bu dönem, insan aklının kendi sınırlarını 
keşfetmeye başladığı epistemolojik bir dönüşüm sürecidir. Aristotelesçi felsefenin ve geleneksel 
bilim anlayışının yerini, Descartes’in metodik kuşkuculuğu ve Galileo’nun deneysel gözlemleri 
aracılığıyla şekillenen akılcılık, deneycilik ve pozitivizm almıştır. Bu süreç, Batı düşüncesinin 
metafizik temellerden uzaklaşmasını sağlarken, insanın dünyayı anlama biçimini derinden 
dönüştürmüş, bireyin hem doğaya hem de kendi varoluşuna bakışını yeniden yapılandırmıştır. 
Duralı’nın perspektifinde, Aydınlanma yalnızca entelektüel bir hareket değil; insan aklının 
sorumluluk, özgürlük ve sorgulama yetisiyle tarih boyunca kendini ifade etmesinin simgesidir 
(Duralı, 2000, s. 88-100). Aydınlanma dönemiyle birlikte kutsal metinler de dâhil olmak üzere her 
türlü yazılı kaynağın eleştirel yöntemlerle incelenmesi olanaklı hale gelebilmiştir. Bu gelişme, 

 
1 Epistemoloji, bilimlerin ortaya koyduğu sorunları felsefi açıdan inceleyen; çeşitli bilimlerin ilkelerini, varsayımlarını ve 
sonuçlarını eleştirerek değerlendiren; onların mantıksal kökenini ve nesnel değerini belirlemeye çalışan bir disiplindir (Akarsu, 
1998, s. 70). 



Hüseyin Adem TÜLÜCE 

  
SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025         143 

 

bilgiye yönelik geleneksel tutumlarda köklü bir dönüşüm yaratmış; bilgi, yalnızca aktarılması 
gereken bir içerik olmaktan çıkarak rasyonel sorgulama süzgecinden geçirilen, yeniden 
değerlendirilen ve dönüştürülebilen dinamik bir yapı kazanmıştır (Bağır, 2014, 282-283). 

Günümüzde ise eleştirel düşünce, modern dünyanın en temel bilişsel kavramlarından biri 
olarak kabul edilmekte; bireyin bilgiye ve yerleşik kanaatlere karşı sorgulayıcı, mantıklı ve 
sistematik bir zihinsel tutum geliştirmesini ifade etmektedir. Eleştirel düşüncenin temelini 
oluşturan bu zihinsel tutum, bilginin neliğine dair bir farkındalığı da açığa çıkarmıştır. Bilgi, 
yalnızca toplumsal onay görmüş inançların ürünü değil; aynı zamanda gözleme, deneyime ve 
geçerliliği sınanabilir yöntemlere dayanan sistemli denetim süreçlerini de kapsamaktadır. Bir 
bilginin güvenilirliği, onun toplum tarafından kabul görmesinden ziyade, bu kabulün ardında 
yatan yöntemsel gerekçelerin geçerliliğiyle doğrudan ilişkilidir. Bu nedenle, her inanç doğrulanmış 
bilgiye dönüşemez; sınanmamış ve eleştirel ölçütlerle değerlendirilmemiş inançlar bilgi olarak 
değerlendirilemez (Ramazan, 2020, s. 17). Bu perspektifle bakıldığında eleştirel düşünce, aynı 
zamanda sorgulayıcı tavır ile inanç arasında süreklilik arz eden bir etkileşim alanıdır (Ricoeur, 
1999, s. 12). 

Bu bağlamda, eleştirel düşünce yalnızca bir düşünme biçimi değil, aynı zamanda bireyin 
bilgiye yönelik tutumunu dönüştüren epistemolojik bir farkındalık düzeyidir. Bu farkındalık, 
bireyi otoriteye körü körüne itaat etmekten alıkoyar; ona bilgiyle arasına mesafe koyma ve bilgiyi 
yeniden yapılandırma özelliğini kazandırır. Ancak bu sürecin sağlıklı olarak işlemesi, bireyin 
içinde yetiştiği kültürel ortamla yakından ilişkilidir. Otoritenin sorgulanamaz kabul edildiği, 
düşünsel farklılığın bastırıldığı ve bilgiye kutsiyet atfedilen toplumsal yapılarda, eleştirel düşünce 
gelişmekte güçlük çeker. Bu nedenle, eleştirel düşüncenin bireydeki gelişimi kadar, bu düşünceyi 
mümkün kılacak kurumsal ve kültürel zeminlerin oluşturulması da büyük önem taşır. 

Yöntem ve Sınırlılıklar 

Bu araştırma, tarihsel-analitik yöntem çerçevesinde kurgulanmıştır. Çalışmada, eleştirel 
düşüncenin epistemolojik temelleri ile yazılı kültür arasındaki ilişki, felsefi metinler ve ikincil 
literatür aracılığıyla incelenmiş; farklı dönem ve medeniyetlerdeki epistemolojik dönüşümler 
karşılaştırmalı bir yaklaşımla değerlendirilmiştir. Yöntemsel tercih, eleştirel düşüncenin yalnızca 
bireysel bir entelektüel etkinlik olarak değil, aynı zamanda toplumsal ve kültürel koşulların 
belirleyiciliği altında gelişen tarihsel bir süreç olarak ele alınmasını mümkün kılmaktadır. 

Makale, toplumsal, dinî ve kültürel etkenlerin bireylerin düşünme biçimleri üzerindeki 
belirleyici rolünü analiz etmeyi amaçlamakta ve bu doğrultuda, İslam medeniyeti örneği üzerinden 
bilgiye ve özellikle kitaplara atfedilen kutsiyetin eleştirel düşüncenin oluşumu üzerindeki etkilerini 
tartışmaya açmaktadır. İslam dünyasında yazılı metinlere atfedilen yüksek değer, bir yandan 
bilginin üretimini teşvik etmiş; öte yandan metinlerin ve müelliflerinin eleştiriden muaf tutulması, 
sorgulayıcı yaklaşımın gelişimini sınırlandırmıştır. Özellikle matbaanın geç benimsenmesi ve el 
yazmalarına yüklenen değer, bilgiye yönelik eleştirel bakışın toplum genelinde yaygınlaşmasını 
engelleyen başlıca faktörler arasında değerlendirmek olanaklı görülmektedir. Bu çerçevede, 
makale, genelde yazılı kültürün özelde ise matbaanın düşünme biçimleri üzerindeki dönüştürücü 
etkisini karşılaştırmalı ve analitik bir bakış açısıyla ele almaktadır. Çalışmada, tarihsel-analitik 
yöntem kullanılarak yazılı kültür, matbaa ve eleştirel düşünce arasındaki ilişkiler, literatür 
taraması ve karşılaştırmalı analiz yoluyla incelenmiştir. 

Çalışmanın kapsamı belirli tarihsel kırılma noktalarıyla sınırlandırılmıştır. Batı düşüncesinde 
Aydınlanma süreci ile İslam medeniyetinde yazılı kültüre ve matbaaya atfedilen değer, 
karşılaştırmalı bir eksende ele alınmış; diğer kültürlerdeki gelişmeler inceleme dışında 
bırakılmıştır. Ayrıca, eleştirel düşüncenin epistemolojik ve tarihsel boyutları merkeze alınmış; 
pedagojik, psikolojik veya bilişsel yönleri çalışmanın sınırları dışında tutulmuştur. Dolayısıyla bu 
araştırma, eleştirel düşüncenin yazılı kültür ve epistemolojik dönüşümler bağlamında tarihsel bir 



Yazıdan Matbaaya: Eleştirel Düşüncenin Epistemolojik  
Serüveni ve Osmanlı Örneği 

 

144                          SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025 
 

analiziyle sınırlıdır. Daha geniş kapsamlı değerlendirmeler ve disiplinlerarası açılımlar, sonraki 
araştırmalara bırakılmaktadır. 

1. Eleştirel Düşüncenin Tarihsel Gelişimi  

Düşünmek kelimesi, günlük yaşamda sıkça ve çeşitli şekillerde kullanılsa bile tam olarak ne 
kastedildiğini tanımlamak kolay değildir. Bu nedenle düşünme denildiğinde çerçevesi belirlenmiş 
bir tanım ve açıklama yapabilmek kolay görünmemektedir. Ancak bu duruma rağmen 
düşünmenin en önemli ve belirgin özelliği, bir yol ayrımında kalmakla ortaya çıkmasıdır. 
Belirsizlik ve iki (ya da daha fazla) alternatifin varlığı, düşünceyi harekete geçirir. Her şey sıradan 
ve akıcı bir şekilde ilerliyorsa, orada düşünmeye ihtiyaç yoktur. Fakat bir güçlük ya da kararsızlık 
insanı durdurduğunda, zihin yeni bir bakış açısı aramaya başlar. Böylelikle sorunun çözülme 
ihtiyacı, düşünce sürecinin yönlendirici unsuru olur. Bu nedenle düşünmenin kaynağı, karışıklık 
ya da şüphe durumudur. Descartes, bilgiye sağlam ve kalıcı bir temel oluşturabilmek amacıyla, 
tüm bilgileri kökten sorgulamaya yönelmiş ve bu nedenle de kesin ve kuşku götürmez bilgiye 
ulaşmak için tüm inançlarını sistematik olarak yeniden inceleme ihtiyacı duymuştur. Bütün bu 
sorgulama sürecinin doruk noktası, ünlü “Cogito, ergo sum” (Düşünüyorum, öyleyse varım) 
ifadesiyle ortaya çıkar; Descartes, şüpheyle yola çıkarken bile, düşünme eyleminin kendisinin 
tartışılmaz bir gerçeklik olduğunu görmüş ve böylece bireyin varlığının, düşünce yoluyla kesin bir 
biçimde kanıtlanabileceğini ortaya koymuştur. Bu yaklaşım, modern epistemolojinin temelini 
atarken, düşünceyi hem metodolojik bir araç hem de varoluşsal bir gerçeklik olarak konumlandırır 
(Descartes, 2020, s. 23-47). 

 Bu anlamda düşünme, genel bir eğilim olarak ortaya çıkmaz; onu doğuran ve harekete 
geçiren belirli bir unsur mutlaka vardır (Dewey, 1910, s. 11-12). İşte bu unsur bazı durumları 
açıklama ve problemleri çözme talebidir. Buna karşın insanlar, çoğu zaman açıklama ve 
problemleri çözme çabası göstermektense yeterli kanıta dayanmaksızın genellemelere 
başvurmakta, böylece düşünce süreçleri kalıplaşmış yargılar tarafından şekillenmektedir. Bu 
durum hatalı inançlar geliştirmeye, dünyayı sabit ve tek yönlü bir bakış açısından değerlendirmeye 
neden olmaktadır. Ancak böyle bir sonuçla yüzleşebilmek eleştirel düşüncenin geliştirilmesinin 
kapılarını açabilmektedir (Paul & Elder, 2020, XXI –XXIII). Peki burada bahsedilen eleştirel 
düşünce nedir? Eleştirel düşünce bireyin bilgi, inanç ve yargılarını yalnızca gelenek, otorite ya da 
alışkanlık temelinde kabul etmekle yetinmeyip, bu yargıları sistemli, mantıklı ve sorgulayıcı bir 
yöntemle değerlendirmesidir. Böylece birey, dünyayı durağan ve değişmez bir yapı olarak 
algılamaktan ziyade, sürekli biçimlendirilen ve dönüştürülebilen bir gerçeklik olarak kavrayabilir 
(Freire, 1991, s. 66). Bu yaklaşımda birey, toplumsal ve kültürel koşulları doğal ve kaçınılmaz 
olgular olarak görmekten vazgeçer; aksine, bu koşulların tarihsel süreçler içinde insan tarafından 
kurulduğunu ve dolayısıyla yine insan eliyle dönüştürülebileceğini idrak eder. Böyle bir kavrayış, 
bireyin yaşadığı gerçekliği edilgin bir biçimde kabullenmesi yerine, onu sorgulamasını ve 
değiştirmeye yönelik bir eylemselliği benimsemesini sağlar. 

Eleştirel düşüncenin tarihsel kökenlerine dair ortak anlayış iki temel iddiaya dayanır. 
Bunlardan ilki eleştirel düşünce kavramının Sokrates’in sorgulayıcı yöntemiyle başladığıdır. 
İkincisi ise René Descartes’ın, bilginin temellerini titizlikle sorgulayan bir yöntem geliştirerek, her 
türlü geleneksel bilgi ve otoriteyi kuşku süzgecinden geçirme gerekliliğini vurgulamış olması ve 
böylece bireyin zihinsel bağımsızlığını ve rasyonel değerlendirme gücünü güçlendiren özgün bir 
düşünsel çerçeve sunmuş olması eleştirel düşüncenin gelişimi açısından önemli bir yere sahiptir 
(Descartes, 2020, s. 23-47). Kanaatimizce eleştirel düşünce, Sokrates’in “sorgulanmamış hayat 
yaşamaya değmez” anlayışıyla temellendirilebilir (Platon, 2019, s. 29). Bu anlayışa göre bilgi, insan 
tarafından gerekçelendirilen bir yapıdadır. Modern düşünürlerce de desteklenen bu yaklaşım, 
eleştirel düşüncenin temelinde sorgulama, gerekçelendirme, analiz gibi unsurların bulunduğunu 
varsayar (Paul&Elder, 2020, s. 5). Bu bağlamda eleştirel düşünce bir zihniyet biçimi olarak 
değerlendirilebilir. İnsanın, inanç ve değerlerini daha bilinçli temeller üzerine kurmasını sağlar. 



Hüseyin Adem TÜLÜCE 

  
SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025         145 

 

Aynı zamanda zihinsel bağımsızlığı artırır ve bireyin otoriteye körü körüne bağlılığını 
sorgulamasına yardımcı olur (Dewey, 1910, s. 12).  Ancak bu süreci etkileyen birçok kültürel, dini, 
dilsel ve pedagojik engel vardır. Özellikle otoriteye sorgusuz itaatin yüceltildiği toplumlarda, 
eleştirel düşünce bir tehdit olarak algılanabilir (Freire, 1991, s. 101-102). Aynı şekilde kutsal sayılan 
metinler ya da kişiler üzerindeki dokunulmazlık algısı, bilgiye yönelik sorgulayıcı yaklaşımı 
sınırlandırabilir.  

Eleştirel düşüncenin gelişimi, insanlık tarihinin entelektüel evrimiyle paralel bir seyir 
izlemiştir. Bilgiye ulaşmanın, onu değerlendirme ve yeniden yapılandırmanın yöntemleri tarih 
boyunca farklı bilimsel ve felsefi dönüşümlerle şekillenmiştir. Bu bağlamda eleştirel düşüncenin ilk 
örneklerine Antik Yunan felsefesinde rastlanır. Antik Yunan’daki şehir devletlerinin yapısı ve 
özellikle Atina’daki görece entelektüel özgürlük ortamı, eleştirel düşüncenin filizlenmesine uygun 
bir zemin hazırlamıştır. Bu bağlamda, yönetim biçimlerinin düşünsel gelişim üzerindeki etkisi göz 
önüne alındığında demokrasi ile idare edilen toplumlarda, bireylerin düşüncelerini özgürce ifade 
edebilmeleri ve otoritenin sınırlandırılması, eleştirel düşüncenin gelişmesi için elverişli bir ortam 
sunar; bireyler yalnızca kendi yaşam deneyimlerini değil, aynı zamanda toplumsal kurumları ve 
siyasal yapıları da sorgulayabilirler. Buna karşın monarşi veya otoriter rejimlerde, eleştirel 
yaklaşım genellikle hoş karşılanmaz, çünkü sorgulama, mevcut güç dengelerini tehdit edici bir 
unsur olarak algılanır. Bu bağlamda felsefe, eleştirel düşüncenin hem tarihsel hem de kuramsal 
altyapısını sağlayan temel disiplin olarak öne çıkar. Dolayısıyla, eleştirel düşünce yalnızca bir 
zihniyet biçimi değil, aynı zamanda insanın özgürlüğe ve sorumluluğa dayalı yaşam arayışının 
felsefi bir tezahürüdür. Bu kültürel alışkanlıklar, felsefî sorgulamayı toplumsal bir pratik haline 
getirmiştir. Böylece eleştirel düşünce, Antik Yunan’da bireysel bir erdem olmanın ötesine geçerek 
bir kültürel pratik haline gelebilmiştir. Sokrates, Platon ve Aristoteles gibi filozoflar, bilginin 
doğası, aklın işlevi ve hakikatin sorgulanması konusunda kurucu düşünceler ortaya koymuşlardır 
(Bertrand, 2004, s. 103-104). 

 Özellikle Sokrates’in diyalektik yöntemi, bireylerin düşüncelerini sorgulamalarını ve bilgiye 
eleştirel bir bakışla yaklaşmalarını teşvik eden bir düşünce biçimi sunmuştur. Sokrates’in 
kullandığı sokratik sorgulama yöntemi, bireylerin çelişkili düşüncelerini ortaya çıkararak onları 
kendi inançları üzerine yeniden düşünmeye davet etmiştir (Platon, 2019, s. 43-44). Platon’da bu 
yaklaşım, idealar öğretisi üzerinden felsefi derinlik kazanırken, Aristoteles’te daha sistematik ve 
mantıksal bir form almıştır. Aristoteles’in tümevarım ve tümdengelim yöntemleri, eleştirel 
düşüncenin temel mantıksal dayanaklarını oluşturmuş; bilgi üretiminde gerekçelendirme ve 
sınıflandırmanın önemini vurgulamıştır (Copleston, 2000, s. 21-22). 

 Antik Yunan’ın sorgulayıcı mirası, Roma İmparatorluğu’nun Hıristiyanlaşmasıyla birlikte 
farklı bir biçime bürünmüştür. Orta Çağ Avrupa’sında dini otorite, düşünsel hayatın merkezi 
haline gelmiş ve skolastik felsefe, bir yandan Aristotelesçi mantığı kullanarak aklı işletmeye 
çalışmış, diğer yandan Katolik Kilisesi’nin doktrinleriyle çelişmemeye özen göstermiştir. Orta 
Çağ’da, bilgi üretimi büyük ölçüde dinî referanslar etrafında şekillenmiş ve eleştirel düşüncenin 
sınırları dinî otoriteler tarafından belirlenmiş ve inancı merkeze alan bir bilgi anlayışını 
savunulmuştur (Aquinas, 2014, s. 2). Bu dönemde eleştirel düşünce, daha çok kutsal metinlerin 
yorumlanmasıyla sınırlı kalmıştır. 

Rönesans’la birlikte birey merkezli bir entelektüel dönüşüm başlamıştır. Bu dönemde sanat, 
bilim ve felsefe alanlarında eleştirel düşünce teşvik edilmiş, bireyin akıl yoluyla hakikate 
ulaşabileceği fikri yeniden güç kazanmıştır (Bertrand, 2004, s. 21-22). Matbaanın icadı, bu süreci 
hızlandırarak bilgiye erişimin yaygınlaşmasını sağlamış, bireysel düşünce ve eleştirme becerilerini 
artırmıştır. 16. ve 17. yüzyıllarda modern düşünürler, özellikle Descartes, metodik şüphe ve akılcı 
yaklaşımıyla bilginin temellerini sistematik olarak sorgulamış; geleneksel bilgi ve otoriteye karşı 
eleştirel bir tutum geliştirmiştir (Descartes, 2020, s. 23-47). Böylece, Aydınlanma düşünürlerinin 
eleştirel aklı sistematik bir biçimde geliştirmesine öncülük etmiştir. Locke, Hume ve Kant gibi 



Yazıdan Matbaaya: Eleştirel Düşüncenin Epistemolojik  
Serüveni ve Osmanlı Örneği 

 

146                          SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025 
 

düşünürler de deney, gözlem ve aklın işlevini vurgulayarak dogmatik inanç sistemlerine karşı 
eleştirel bir epistemoloji geliştirmiştir (Arslan, 1992, s. 23).  

18.yüzyılda Aydınlanma, eleştirel aklın felsefi temellerinin sistemli biçimde inşa edildiği bir 
dönüm noktası olmuştur. Bu çağın önde gelen filozoflarından Immanuel Kant, Aydınlanma’yı 
bireyin kendi aklını, dışsal otoritelere başvurmaksızın kullanma cesaretini göstermesi olarak 
tanımlamıştır (Kant, 2013, s. 58–64). Kant, aklın insan yaşamındaki işlevini hem rasyonel hem de 
insani bir perspektifle ele alır. Ona göre akıl, inancı bilgiye dönüştürme kapasitesine sahiptir; 
bilgiye dönüştürülemeyen ya da dönüştürülmesi gerekmeyen inançlar ise yaşamın doğal akışı 
içinde, bireyin varoluşsal güven ve ahlaki dengesi açısından dokunulmazdır. Akıl yalnızca dış 
dünyadaki çelişkileri değil, kendi yapısındaki sınırları da sorgular; ona tapmak yerine eleştirir ve 
sınırlı gücünü kabul ederek bilgi ve değerlerin hem bireysel hem toplumsal düzeyde dengeli bir 
biçimde işleyişini temin eder. Sonuçta, akıl sınırlı bir güç olsa da eleştirel düşüncenin 
rehberliğinde, insanın hem kendi iç dünyasını hem de toplumsal ilişkilerini sağlıklı ve bilinçli bir 
biçimde inşa etmesini sağlayan bir yol gösterici hâline gelir (Duralı, 2013, s.119-120) Dolayısıyla 
Kant’ın felsefesi, eleştirel bilincin hem bireysel hem kamusal düzeyde geliştirilmesini savunmuş; 
dogmatizme karşı aklın özgür ve özerk işleyişini teminat altına almayı hedeflemiştir. Böylece Kant, 
eleştirel aklın bireysel boyutunu vurgularken, onun toplumsal işlevini de göz ardı etmemiştir. 

Bu noktada, bilginin yalnızca bireysel bir çaba değil, aynı zamanda toplumsal bir zemine, yani 
epistemik cemaatlere2 dayandığını vurgulamak gerekir. Bilim, sadece teoriler ve metinler bütünü 
değil; epistemik cemaatin kolektif olarak inşa ettiği ve kuşaklara aktardığı bir pratik olarak 
anlaşılmalıdır. Benzer biçimde din de yalnızca kutsal metinlerle değil, toplumsal ve kolektif 
eylemler aracılığıyla epistemik cemaat bağlamında anlam kazanır. Dolayısıyla bilgi ve bilim, 
bireysel temellere değil, sosyal ve kolektif süreçlerin ürünü olarak epistemik cemaatler aracılığıyla 
kavranmalıdır (Arslan, 2018, s. 45-48). Bilimsel faaliyetler, evrensel normlardan bağımsız değil; 
cemaatlerin tarihsel bağlam, gelenek ve döneme göre biçimlenen normları içinde anlam kazanır. 
Bu nedenle bilgi, ancak bu kolektif ve tarihsel çerçevede değerlendirildiğinde anlaşılabilir (Arslan, 
2018, s. 127-131). Böylece bilim, dogmalardan tamamen arınmış bir alan değil; her epistemik 
cemaatin inançlar şebekesi içinde şekillenen tarihsel ve kolektif bir etkinliktir. Naif dogmalar genel 
üyelerce benimsenirken, sofistike dogmalar bilimsel önderler tarafından geliştirilir ve cemaatin 
sürekliliğini güvence altına alır (Arslan, 2018, s. 137-140). Bilim, bilim insanlarının cemaat içinde 
yürüttüğü kolektif faaliyetlerin adıdır; bu süreçte bilgi üretilir, işlenir ve bilimsel etik ile akredite 
edilerek kuşaklar boyunca aktarılır. Epistemik cemaat, bireylerin benzerlikleri ve ortak normları 
üzerinden oluşan bir toplumsal varoluş biçimini temsil eder. Bilimsel epistemik cemaat ise 
normlar, dil, gelenek, dogmalar, standartlar, amaçlar ve çıkarlar aracılığıyla bu yapıyı süreklilik 
içinde korur (Arslan, 2018, s. 185-187). 

Bu çerçevede, yazılı kültür ve matbaa yalnızca teknik bir gelişme değil, epistemik cemaatlerin 
yapısını dönüştüren ve eleştirel düşüncenin toplumsal ölçekte kurumsallaşmasını mümkün kılan 
araçlar olarak değerlendirilmelidir. Bu noktada, bilgi üretiminin ve paylaşımının biçimini kökten 
değiştiren tarihsel gelişmelerin başında yazının ve özellikle matbaanın icadı gelmektedir. Eleştirel 
düşüncenin gelişimi yalnızca felsefi tartışmalarla değil, aynı zamanda bilginin dolaşımını ve 
yeniden üretimini mümkün kılan kültürel teknolojilerle de yakından bağlantılıdır. Bu bağlamda 
eleştirel düşüncenin tarihsel serüveninde, yazılı kültür ve matbaa eleştirel aklın gelişimini olanaklı 
kılan entelektüel dönüşümlerin taşıyıcıları olmuşlardır.  

 
2 Epistemik cemaat, dar anlamda bilgiyi üreten ve aktaran uzman toplulukları; geniş anlamda ise bu bilgiye güven duyan ve 
onu kullanan toplumsal kesimleri kapsar. Bilim, kendi başına işleyen bir süreç değil, onu icra eden toplulukların ürünüdür; 
bu nedenle bilginin anlaşılması, cemaatin toplumsal ve iletişimsel dinamiklerinin incelenmesine dayanır (Arslan, 2018, s. 
103-109). Bilimsel epistemik cemaat, diğer insani kolektiviteler gibi, bilginin topluluk temelli üretimini ve sürdürülmesini 
sağlayan bir yapı olarak anlaşılır. Literatürde “görünmeyen kolej”, “entelektüel cemaat”, “araştırma cemaati” veya 
“güvenilirlik çevresi” gibi farklı kavramlarla karşılanan bu oluşumlar, farklı adlandırmalara rağmen ortak olarak bilginin 
kolektif bir faaliyet olduğunu vurgular (Arslan, 2018, s. 109-115). 



Hüseyin Adem TÜLÜCE 

  
SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025         147 

 

1.1. Yazılı Kültür  

Kültür, insanın düşünme biçimini belirleyen önemli faktörlerden biridir. Birey, içinde 
bulunduğu kültürel kodlar ve normlar doğrultusunda dünyayı algılar ve yorumlar. Ancak yazılı 
kültürün gelişimi, bilgiye doğrudan ve farklı kaynaklardan ulaşma imkânı sunarak, kültürel 
normlara olan bağımlılığı önemli ölçüde azaltmıştır. Yazının sabit bir bilgi taşıyıcısı olması, 
bireylerin bilgiyi olduğu gibi almak yerine, farklı metinleri karşılaştırarak sorgulamalarına zemin 
hazırlamıştır. Bu çerçevede, yazılı kültürün yaygınlaşması, bireyin yalnızca bilgiyi edinmesini 
değil, aynı zamanda ona mesafe koyarak eleştirel bir bakış geliştirmesini de mümkün kılmıştır 
(Yılmaz, 2021, s. 153–154). 

İnsan bilincini en çok değiştiren tekil buluş olarak yazı, sözü mekâna sabitleyen ve düşünsel 
yapının yeniden inşasını belirleyen özelliklere sahiptir. Bu nedenle yazı gerçeklerin soyut, 
sınıflandırıcı ve açıklayıcı niteliğini arttırır. Yazıdan habersiz, iletişimin yalnız konuşma dilinden 
oluştuğu insanlar, pek çok şey öğrenebilirler; ancak inceleme yapamazlar. Sözlü kültürlerde 
insanlar, kelimelerin büyülü bir güç içerdiğine inanırlar (Ong, 2003, s. 20-48). Bu nedenle kelimeleri 
ezberlemek amacıyla kalıplaşmış ifadeler kullanırlar. Bilginin korunması ve aktarımı, tekrar 
yoluyla sağlanır ve bu durum gelenekçiliği besler. Öte yanda yazıyla birlikte bilgi zihnin dışına 
kaydedilebilir hâle gelir; böylece hafızanın yükü hafifler ve düşünce, daha özgürce yeni alanlara 
yönelebilir. Yazıda, insanlar arasında sözlü iletişimdeki gibi bir duygudaşlık ve ortak bilinç bağı 
yoktur. Çünkü topluluk duygusunu zayıflatan yazı, bireyselliği artırır ve bu birliği dağıtarak 
okuyanı kendi iç dünyasına çeker (Ong, 2003, s. 55-92). 

Öte yandan yazı, yalnızca iletişim süreçlerini değil, aynı zamanda zihinsel yapılanmayı 
kökten etkilemiştir. Yazının bilişsel etkileri, kuşaklar arası bilgi aktarımı, kuşak içi iletişim ve 
bireysel düşünsel faaliyetler olmak üzere üç temel düzeyde değerlendirilebilir. Yazı, kültürel 
bilginin kuşaktan kuşağa aktarımını, yüz yüze etkileşime gerek bırakmadan ve sürekli tekrar 
zorunluluğunu ortadan kaldırarak mümkün kılmıştır. Bu yönüyle yazı, geçmişin bellekte yeniden 
inşasında yeni bir imkân doğurmuş; tarihsel anlatıların mitolojik sözlü geleneklere kıyasla daha 
sistematik ve kalıcı bir zemine oturmasını sağlamıştır. Bilginin depolanması ise sadece birikim 
değil, aynı zamanda bu birikimden doğacak yeni bilginin çoğaltılmasına olanak tanımıştır. Yazının 
kalıcılık özelliği, zaman içinde bilgi birikimlerinin oluşmasına ve bu birikimlerin çoğalarak yeni 
bilgi üretim süreçlerini beslemesine zemin hazırlamıştır (Goody, 2013, s. 82-84). 

Yazının gelişimi ile ilgili bir diğer önemli husus düşüncenin ifade edilme biçiminde köklü 
dönüşümler yaratmış olmasıdır. Bu dönüşümler özellikle soyut düşüncenin olanaklılığı, dilsel 
çeşitlilik ve ifadenin biçimsel düzeyi açısından belirgin hale gelmiştir. Her şeyden önce, yazılı 
iletişim soyut terimlerin kullanımını teşvik etmiş, böylece karmaşık kavramların daha sistematik 
biçimde dile getirilmesini mümkün kılmıştır. Aynı zamanda yazı, bireyin sözcük seçimi 
konusunda daha geniş bir imkân alanı sunarak anlatım zenginliğini artırmış; kişisel bağlamdan 
uzak, daha nesnel ve evrensel bir anlatım tarzının gelişmesine zemin hazırlamıştır. Bu durum, 
yalnızca düşüncenin daha açık, tutarlı ve denetlenebilir biçimde ifade edilmesini sağlamakla 
kalmamış, aynı zamanda ayrıntı düzeyinde analiz ve açıklamalara olanak tanımıştır (Goody, 2013, 
s. 304). Böylece yazı hem iletişimin doğasını hem de bilginin dolaşım ve depolanma biçimlerini 
köklü biçimde dönüştürerek, insan düşüncesinin eleştirel potansiyelini önemli ölçüde artırmıştır.  

Eleştirel düşüncenin imkanını arttırma noktasında önemli görülebilecek bir diğer özellik de 
yazının bireylerin alternatif düşünce ve kültürlerin farkında olma olasılığını yükseltmesidir. 
Kitaplar ve kütüphaneler, farklı zamanlara ve toplumlara ait bilgiye erişim imkânı sunarak bireyi, 
farklılıkları ayırt etmeye, çelişkileri düşünmeye ve tartışmanın mantığını kavramaya yönlendirir. 
Konuşma yazıya aktarıldığında, içerik hem bağlam içinde hem dışında daha ayrıntılı biçimde 
incelenebilir hale gelir; bu da onu zamandan ve bireysel bağlamdan bağımsızlaştırır. Böylece 
düşünce, daha soyut, nesnel ve eleştiriye açık bir forma kavuşur (Goody, 2011, s. 69). Bu dönüşüm, 
mantık ve felsefenin ortaya çıkışında önemli bir rol oynamıştır. Mantığın biçimsel yapısının yazıyla 



Yazıdan Matbaaya: Eleştirel Düşüncenin Epistemolojik  
Serüveni ve Osmanlı Örneği 

 

148                          SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025 
 

ilişkili olduğu açıktır. Konuşma akışından soyutlanan ve yazılı simgelerle ifade edilen önermeler, 
biçimselleştirme ve kıyaslama olanağı sunar. Simgesel mantık, cebir ve hatta mantıksal 
düşünmenin kuralları, yazının sunduğu kalıcı ve düzenlenebilir ifade biçimleri olmadan 
düşünülemez. Bu nedenle, yazı, yalnızca bilgiyi iletmekle kalmaz, aynı zamanda düşüncenin 
yapısını kuran ve felsefi söylemin biçimlenmesini mümkün kılan temel bir araç haline gelir 
(Goody, 2011, s. 70). Böylece birey, otoritelerin sunduğu bilgiler karşısında pasif bir alıcı olmaktan 
çıkmış, aktif bir sorgulayıcı konumuna yükselmiştir (Şahinel, 2007, s. 9-11). Bu bağlamda yazı, 
bireyin düşüncelerini yapılandırmasına, kendi argümanlarını sorgulamasına ve alternatif görüşleri 
karşılaştırmasına imkân tanır. Yazılı kültürün sunduğu bu çoğul okuma imkânı hem bireysel hem 
de toplumsal düzeyde sorgulayıcı, kanıta dayalı bir düşünme alışkanlığının oluşmasına öncülük 
etmiştir (Ruggiero, 2017, s. 47-53). Buna karşın Harari’ye göre ise yazı, salt kültürel bir yenilik 
değil; ekonomik ve bürokratik saiklerle şekillenen, toplumsal düzeni ve bilgi aktarımını 
sürdürülebilir kılan bir araç olarak ortaya çıkmıştır (Harari, 2015, s. 102–104). Bu perspektif, tarih 
boyunca toplumların, yapısal ihtiyaçları ve bilgi üretimi bağlamında şekillendiğini gösterir. 

Bu bağlamda, yazının ekonomik ve bürokratik temelleriyle şekillenmiş olmasının ötesinde, 
onun taşıdığı entelektüel potansiyel, bireyin düşünsel özgürlüğünü destekleyen bir araç olarak 
işlev görmüş; yazılı kültür, aklın sorgulama kapasitesini besleyen bir zemine dönüşmüştür. Ancak 
bu özgürleştirici etkinin bireysel sınırları aşarak toplum geneline yayılabilmesi, daha temel bir 
dönüşümün gerçekleşmesini zorunlu kılmıştır. İşte bu noktada matbaanın icadı, yalnızca teknik bir 
yenilik değil, aynı zamanda düşüncenin yayılma biçimini ciddi anlamda değiştiren tarihsel bir 
dönüm noktası olmuştur. Matbaa sayesinde yazılı kültürün sunduğu sorgulama imkânları 
çoğaltılmış, bilgi çok daha geniş kitlelerin erişimine açık hale gelmiş ve böylece farklı düşüncelerin 
yan yana var olabileceği entelektüel bir çoğulluk mümkün olmuştur. Bu gelişme, bireysel aklın 
toplumsal alanda görünürlük kazanmasına, yani eleştirel düşüncenin kamusal bir karakter 
kazanmasına giden yolu açmıştır. Bu çerçevede, bir sonraki bölümde matbaanın eleştirel 
düşüncenin gelişimindeki belirleyici etkisi ayrıntılı biçimde ele alınacaktır. 

1.2. Matbaa 

Johann Gutenberg’in matbaayı icat etmesiyle birlikte, yalnızca bilginin üretim ve dolaşım 
biçimi değil, insan bilincinin yapısı da radikal biçimde değişmeye başladı. Teknolojik yeniliklerin 
düşünsel ve kültürel yapılar üzerindeki etkisi, yalnızca teknik kapasitenin artmasıyla sınırlı 
kalmamış; aynı zamanda bilgi üretim süreçlerinin, toplumsal hiyerarşilerin ve düşünsel pratiklerin 
dönüşümünü de beraberinde getirmiştir. (Eisenstein, 1980, s. 3-6).  Bu çerçevede matbaanın icadı, 
yalnızca bir yazı çoğaltma aracı olmamış; düşünce çeşitliliğini artıran ve eleştirel aklın gelişimini 
teşvik eden köklü bir dönüşüm meydana getirmiştir. Matbaa, Rönesans’ın tüm Avrupa’ya 
yayılmasında, modern kapitalizmin oluşumunda, Batı Avrupa’nın küresel keşiflerinde, siyasal 
sistemlerin dönüşümünde ve modern bilimin ortaya çıkışında belirleyici olmuştur. Bununla 
birlikte, matbaanın en ciddi sayılabilecek etkilerinden biri, Batı Hıristiyan dünyasında dinî hayatın 
dönüşümünü mümkün kılmasıdır. Özellikle Kapitalizm ile Protestanlık arasındaki ilişki, kültürel 
ve dini değerlerin ekonomik davranışları nasıl şekillendirdiğine dair önemli bir analiz alanı 
sunmaktadır. Özellikle Kalvinizm ve bazı Püriten mezheplerinde dünyevi başarının Tanrı’nın 
seçilmişliğinin bir işareti olarak görülmesi, bireyleri disiplinli çalışmaya, tasarrufa ve rasyonel 
planlamaya yönlendirmiştir. Bu ahlaki değerler, kapitalist zihniyetin temel unsurlarını oluşturmuş 
ve Batı’da kapitalizmin gelişimine güçlü bir zemin hazırlamıştır. Kapitalizmin ruhu bu bağlamda 
yalnızca ekonomik bir sistem değil, aynı zamanda değerler ve düşünce biçimleriyle iç içe geçmiş 
bir toplumsal olgu olarak değerlendirilmelidir (Weber, 2011, s. 40–66). 

Bu dönüşüm, yeni bir zihinsel yapının ortaya çıkmasına yol açmıştır. Böylece bilgi, daha 
mesafeli, daha soyut ve daha entelektüel bir nitelik kazanmıştır. Bu dönüşüm, epistemolojik ve 
sosyokültürel açıdan eleştirel düşüncenin yaygınlaşmasını teşvik eden tarihsel bir eşik olarak 
değerlendirilebilir. Matbaanın icat edilmesinden önce Avrupa’da okuma yazma bilenler çoğunlukla 



Hüseyin Adem TÜLÜCE 

  
SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025         149 

 

ekonomik ve toplumsal açıdan ayrıcalıklı sınıflara mensuptur. Böyle bir durumun nedeni 
kitapların nadir bulunması ve yüksek maliyetli olmasıdır. Bu nedenle de kitaplar geniş halk 
kesimlerinin erişimine kapalıydı. O dönemde Avrupa toplumunun büyük bir kısmı okuryazar 
değildi; insanların çoğu doğdukları köylerde yaşamlarını sürdürüyor, hayatları boyunca sadece 
sınırlı bir coğrafyada hareket ediyor, dış dünyaya dair bilgilerini ise çoğunlukla yerel din 
adamlarından ediniyordu. Toplumun dünya algısı, büyük ölçüde ebeveynlerden ve din 
adamlarından aktarılan bilgilerle şekilleniyor ve bu bilgiler, sorgulanmadan kuşaktan kuşağa 
devrediliyordu, Alternatif bilgi kaynakları ya mevcut değildi ya da son derece sınırlıydı. Yazılı 
eserler, yalnızca manastırlarda ya da zenginlerin özel kütüphanelerinde saklanıyor ve ancak sınırlı 
bir entelektüel çevreye hitap ediyordu. Bu durum, hem bilgi üretiminin yavaş ve sınırlı olmasına 
hem de bilgiye erişimin yalnızca belirli seçkin sınıflarla (dinî otoriteler, aristokrasi, saray çevresi) 
sınırlı kalmasına neden olmuştur (Febvre and Martin, 1976, s. 12-17). Matbaayla birlikte bu tekel 
kırılmış, kitaplar daha yaygın bir biçimde çoğaltılabilir hâle gelmiştir (McLuhan, 1962, s. 31-38). Bu 
gelişmenin epistemolojik yansıması, bilginin kutsallık ve otoriteden bağımsızlaşması; eleştirel 
düşüncenin ise birey düzeyinde mümkün hâle gelmesi olmuştur (Eisenstein, 1980, s. 45-49). 

Öte yandan matbaa, taşınabilir kitapların yaygınlaşmasıyla birlikte, modern anlamda özel 
hayat kavramının oluşmasında da belirleyici bir öneme sahiptir. Okurun kalabalıktan sıyrılıp 
kendisiyle ve metinle baş başa kalabildiği sessiz alanlar, düşünsel derinliğin geliştiği içsel 
mekânlara dönüşmüştür. Oysa erken modern dönemde okuma, kamusal bir etkinlikti; birinin 
yüksek sesle okumasıyla gerçekleşen kolektif bir deneyimdi. (Ong, 2003, s. 154-155). Kitaplar biri 
tarafından yüksek sesle okunur, topluluk tarafından dinlenirdi. 17. yüzyıla kadar bireysel okuma 
ya akademik bir yetkinlik ya da bilinçli bir dinsel tercihti; metinler işitilmek için vardı ve bu 
nedenle de okuma, inançla doğrudan ilişkili bir eylemdi. Kilise, bu işitsel okuma biçimi üzerindeki 
denetimini uzun süre sürdürebildi. Ancak, Luther’in 1517’de 95 Tezini Wittenberg Kilisesi’nin 
kapısına asması ve bu metnin matbaa yoluyla hızla yayılmasıyla bu denetim kırıldı. Luther’in 
metinleri geniş kitlelere ulaştıkça, kilisenin, insanların hangi düşünceleri öğrendiği ya da hangi 
fikirlerle karşılaştığı üzerindeki geleneksel kontrolü giderek zayıfladı. Protestanlığın yayılmasıyla 
birlikte ruhban sınıfı, Tanrı ile kul arasındaki aracılık rolünü büyük ölçüde yitirmiş; Kutsal 
Kitap’ın yerel dillere çevrilmesiyle bireylerin doğrudan metinle ilişki kurabilmesi mümkün hâle 
gelmiştir. Bu dönüşümün yaygınlaşmasında ise matbaanın icadı belirleyici bir rol oynamıştır.  
Böylece hem dini otorite sarsılmış hem de okuma kültürü köklü bir dönüşüm geçirmitir. 
Çoğaltılabilir metinler, farklı düşünce sistemlerinin paralel biçimde dolaşımını mümkün kıldı; bu 
durum ise düşünsel çoğulculuğu doğurdu. Özellikle Reform hareketlerinin ve Aydınlanma 
felsefesinin kısa sürede geniş kitlelere ulaşmasında matbaanın sağladığı imkânların belirleyici bir 
rol oynadığı ileri sürülebilir (Febvre and Martin, 1976, s. 64-94). 

Matbaanın getirdiği önemli etkilerden biri metinlerin standartlaşmasıdır. El yazması 
döneminde her bir metin, yazıcının el yazısı ve üslubuyla bireysel bir özellik taşırken; matbaayla 
birlikte metinler form bakımından standart, içerik bakımından denetlenebilir hale gelmiştir 
(Eisenstein, 1980, s. 30-38). Bu durum, metinlerin öznel niteliklerden arınarak nesnel tartışmalara 
açılmasına zemin hazırlamıştır. Standartlaşma, metinlerin eleştiriye açık hale gelmesini ve yorum 
farklılıklarının daha geniş platformlarda değerlendirilmesini sağlamıştır. Bu, modern anlamda 
akademik tartışmaların ve bilimsel metodolojinin kurumsallaşmasına katkı sağlayan önemli bir 
etken olmuştur (McLuhan, 1962, s.57-60). 

Matbaanın yaygınlaşmasının belki de en dikkate değer sonuçlarından biri de bireysel düşünce 
pratiklerini teşvik etmiş olmasıdır. Bu durum bilgiye erişimi metin üzerinden kurulan eleştirel bir 
faaliyet hâline getirmiştir. Böylece matbaa, bilginin üretim ve dolaşımını dönüştüren toplumsal bir 
süreç haline gelmiş, okuma artık kolektif bir aktarım değil, bireyin düşünsel dünyasında şekillenen 
bir anlamlandırma eylemi olmuştur. Bu dönüşüm, matbaanın bilgi kültürüne etkisini yalnızca 
içerikte değil, aynı zamanda okurun zihinsel organizasyon biçiminde de göstermiştir (Johns, 1998, 
s. 379–405). Böylece matbaa, sadece bilgiyi yaymakla kalmamış, düşünme ve anlamlandırma 



Yazıdan Matbaaya: Eleştirel Düşüncenin Epistemolojik  
Serüveni ve Osmanlı Örneği 

 

150                          SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025 
 

süreçlerini de derinleştirerek modern bilişsel yapının şekillenmesinde kritik bir rol oynamıştır. Bu 
bilişsel yapının temelinde bireysel öğrenme bulunmaktadır. 

Matbaanın sağladığı bu bireysel öğrenme imkânı, bilim insanlarına hipotezleri bağımsız 
olarak sorgulama ve ampirik verilerin doğruluğunu eleştirel bir bakış açısıyla değerlendirme fırsatı 
sunmuştur. Matbaanın bilimsel araştırma alışkanlıklarında yarattığı en önemli değişimlerden biri 
de yeni fikirlerin geliştirilmesine ayrılabilecek zamanı artırması olmuştur. Artık araştırmacılar, 
sınırlı sayıdaki el yazmalarını görmek için şehir şehir dolaşmak zorunda değillerdi; aradıkları 
kitapların basılı kopyalarını kendi çalışma ortamlarında toplayabiliyorlardı. Antik metinlerin 
basılması, araştırmacıları onları kopyalama ve koruma yükünden kurtarmış; bu da onları 
özgürleştirmiş ve yeni düşünceler geliştirmeye yöneltmiştir. Öte yandan matbaa, bilimsel fikirlerin 
yayılmasını sağlayan başka bir mecra daha oluşturdu: bilimsel dergiler. Bu dergiler sayesinde 
bilim insanları araştırmalarının sonuçlarını yıllar süren çalışmaların sonunda değil, düzenli 
aralıklarla yayımlayabiliyorlardı. Bu da okuyuculardan ve yazarlardan gelen geri bildirimlerle 
yeni fikirlerin çok daha hızlı dolaşıma girmesini sağladı. Aynı zamanda, bilim insanları arasında 
ortak bir çabaya katkıda bulunma duygusunu besleyerek iş birliğini teşvik etti. Matbaanın 
koruyucu gücü ve teşvik ettiği kolektif ruh sayesinde, kısa sürede kritik bir bilimsel faaliyet kitlesi 
ortaya çıktı (Logan, 1986, s. 193-202). 

Batı’da matbaanın doğurduğu dönüşüm, yalnızca kitapların sayısını artırmakla kalmadı; 
düşünmenin biçimini, bilginin doğasını ve bireyin dünyayla kurduğu ilişkiyi kökten değiştirdi. Bu 
yeni zihinsel iklimde eleştirel düşünce, yalnızca seçkinlerin değil, sıradan bireylerin de 
ulaşabileceği bir yetiye dönüştü. Oysa aynı teknolojinin İslam dünyasındaki seyri, bambaşka bir 
tarihsel manzara sundu. Matbaanın burada geç ve sınırlı kabul görmesi, salt bir teknik gecikmenin 
değil; bilgiye yüklenen anlamın, metne atfedilen kutsiyetin ve otoritenin sorgulanamazlığına dair 
köklü kültürel kodların sonucuydu. Bu farklı tarihsel güzergâhta, İslam medeniyetinde matbaanın 
geç benimsenişinin eleştirel düşünce üzerindeki etkilerini irdelemeye çalışacağız. 

2. Osmanlı Devleti’nde Matbaanın Gecikmesinin Eleştirel Düşünce Üzerindeki Etkileri  

Tarihî süreçlerin değerlendirilmesinde sıklıkla karşılaşılan, toplumların benzer entelektüel 
aşamalardan geçmesi gerektiğine dair örtük varsayım, yalnızca bilimsel bir genelleme değil, aynı 
zamanda ciddi bir kavramsal sorunu da içinde barındırır. Bu varsayım, insanlık tarihini doğrusal 
ve evrensel bir ilerleme çizgisi içinde okuma eğilimindedir; oysa her toplumun kendine özgü 
tarihsel bağlamları, düşünsel zeminleri ve kültürel dinamikleri vardır. Bu farklılıklar göz ardı 
edildiğinde, entelektüel çeşitlilik tek bir gelişim modeline indirgenir ve toplumsal deneyimlerin 
zengin dokusu silikleşir. Modernleşme, rasyonelleşme ya da bilimsel ilerleme gibi kavramlar 
etrafında inşa edilen bu evrenselci gelişim anlayışı, toplumların kendi tarihsel ve kültürel 
bağlamları içindeki özgün dinamiklerini göz ardı etme riskini taşır (Goody, 2011, s. 59). Bu 
çerçevede, Osmanlı’da matbaanın Avrupa’ya kıyasla daha geç kabul görmesi meselesi, sıklıkla 
“geri kalmışlık” ya da “modernleşmeye direnç” şeklindeki tekil tarihsel anlatıların içine 
hapsedilmiştir. Oysa Osmanlı toplumu, kendine özgü epistemolojik gelenekler, bilgi üretim 
biçimleri ve otorite yapıları içinde şekillenen bir entelektüel evrim geçirmiştir. Bu nedenle, 
matbaanın Osmanlı’daki geç serüveni, yalnızca teknolojik ya da ekonomik bir gecikme olarak 
değil; aynı zamanda mevcut kültürel değerleri ve toplumsal dengeyi koruma çabasının bir sonucu 
olarak ele alınmalıdır. 

Bu anlamda Batı’da meydana gelen dönüşüm Kilise otoritesine dayalı dogmatik 
epistemolojinin sorgulanması ve terk edilmesiyle düşünsel özgürleşme yönünde ilerlerken; 
Osmanlı’da, din ve devlet özdeşliğinin etkisiyle çoğunlukla dinî referanslar çerçevesinde 
gelişmiştir. Osmanlı’da siyasal ve toplumsal düzen, padişah-devlet ile ulema arasındaki karşılıklı 
meşruiyet ilişkisine dayanmış; ulema hem dinî-hukukî otoriteyi hem de eğitim ve yerel yönetim 
mekanizmalarını kontrol ederek devletin istikrarını sağlamada merkezi bir rol üstlenmiştir 
(İnalcık, 1978–1997, Cilt 1–3). Bu özdeşlik, siyasî otorite ile dinî meşruiyeti birbirine bağlayarak, 



Hüseyin Adem TÜLÜCE 

  
SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025         151 

 

modernleşmenin Batı’daki seküler kırılmalardan farklı olarak dinî söylemlerle meşrulaştırılan 
mahiyet kazanmasına yol açmıştır (Ertekin 2018, s. 3-37). 

Bununla birlikte, 19. yüzyılın başlarından itibaren Osmanlı entelektüel dünyasında farklı bir 
epistemik dönüşüm süreci başlamıştır. Batılı etkilerle yetişmiş entelektüel bir azınlık, epistemik bir 
cemaat olarak toplumsal bilginin biçimlenmesinde hem öncü hem de kriz kaynağı rolü 
üstlenmiştir. Osmanlı topraklarında kurulan Batılı okullar ve elçilikler, yalnızca öğrenim mekânları 
değil, aynı zamanda modern bilginin doğum sancılarını barındıran alanlar olarak epistemik 
bunalımı beslemiştir (Arslan, 2018, s. 37-42). Böylece bu durum klasik epistemik düzeni sarsmış, 
yeni bir epistemik azınlığın doğuşunu tetiklemiş ve kolektif bilişsel çerçevelerin yeniden 
kurulmasına yol açan bir “epistemik merkez değişimi”ni gündeme getirmiştir. Bu dönemde klasik 
İslâmî epistemik cemaat (ilmiye ve tekke çevreleri) ile modern epistemik cemaat arasında derin bir 
ayrım belirmiştir. Klasik cemaat devlet yönetiminde stratejik bir konum edinirken, modern cemaat 
Batı ile etkileşim içinde gelişmiş, devletle daha dolaylı bağlar kurmuş ve farklı bir zihinsel evren 
inşa etmiştir (Arslan, 2018, s. 196-201). 

Osmanlı düşüncesindeki değişim sürecini anlamak için özellikle 16. Yüzyıl sonrasını 
değerlendirmek gerekir. 16. yüzyılın sonlarından itibaren, Osmanlı’da ilim ve felsefe giderek 
durağan bir seyre yönelmiştir. 17. ve 18. Yüzyıllar ise bu duraklamanın en belirgin şekilde 
hissedildiği dönemler olmuştur. Buna karşın, 19. ve 20. yüzyıllarda üretilen düşünce eserleri, 
önceki yüzyıllarda ortaya konulanlardan pek çok bakımdan ayrışmaktadır. Zira bu dönemde 
Müslüman toplumlar, siyasi, ekonomik ve askerî bakımdan derin bir çöküntü sürecine girmiş; 
ancak aynı zamanda, geleneksel İslam düşüncesi Batı düşüncesiyle doğrudan temas etmiş ve 
Batı’nın bilim, medeniyet ve kültür birikiminin yoğun etkisi belirgin biçimde hissedilmeye 
başlanmıştır. Bu karşılaşma, yalnızca bilgi ve düşünce alanlarında değil, aynı zamanda zihniyetin, 
kültürel ufkun ve entelektüel önceliklerin dönüşümünde de köklü bir kırılma noktası teşkil 
etmiştir (Anay, 1996. s. 12-14). Bu dönüşüm, Osmanlı entelektüel dünyasında bir “algı kalıbı 
değişimi”ni, yani kıblenin kayışını ifade etmektedir. 19. yüzyılın başlarında ortaya çıkan modern 
epistemik cemaat, klasik epistemik statükoya karşı bir başkaldırı olmakla birlikte, tamamen 
dışlayıcı olmamış; klasik cemaatin bazı normlarını aşarken, Batı’daki bilimsel epistemik cemaatin 
değerlerini ve ortodoksilerini benimsemiştir (Arslan, 2018, s. 201-204).  

Konuya dair sürecin bütüncül biçimde kavranabilmesi için, matbaanın Osmanlı topraklarına 
giriş sürecinin incelenmesi büyük önem arz etmektedir. Osmanlı’da 1726 yılında, III. Ahmed’in 
saltanatı sırasında Şeyhülislam Abdullah Efendi’nin fetvası ve Sadrazam Nevşehirli Damat 
İbrahim Paşa’nın desteğiyle matbaa kurulmuştur. Ancak bu izin, yalnızca dinî olmayan eserlerle 
sınırlı tutulmuş; Kur’an ve diğer İslamî metinlerin basımına müsaade edilmemiştir. İbrahim 
Müteferrika’nın matbaası, 1742 yılına kadar toplamda 17 eser yayımlamıştır. Bu eserler arasında 
tarih, coğrafya, astronomi, siyaset ve mantık gibi alanlara dair metinler yer almaktadır (Pektaş, 
2015, s. 3–32), (Robinson, 1993, s. 229-251). Osmanlı imparatorluğunda matbaa 19. yüzyılın 
başlarında kurulsa da bu teknoloji ancak yüzyılın ikinci yarısında yaygın biçimde kullanılmaya 
başlamıştır. Osmanlı elitinin kitap yoluyla bilgiyle tanışması ve bu yolla dönüşmesi ancak 1870-
1890 yılları arasında mümkün olabilmiştir (Kaplan, 1946, s. 19; Mardin, 1992, s. 59). Matbaanın 
uzun süre kabul görmemesinin arkasında ekonomik ve siyasî sebepler bulunsa da burada daha çok 
sosyo-psikolojik, pedagojik ve kültürel etkenler üzerinde durulacaktır. Bu çerçevede, teknik 
yetersizliklerden ziyade kültürel, dinî ve epistemolojik dirençlerin matbaanın gecikmesinde 
belirleyici rol oynadığı görülmektedir (Rosenthal, 2004, s. 220). 

Dolayısıyla, Osmanlı’da matbaanın geç kabul edilişinin ardında ekonomik, teknik ve kültürel 
unsurların birbirine eklemlendiği çok boyutlu bir yapı mevcuttur. Ekonomik açıdan, Osmanlı 
sisteminde arzın talebe öncelik kazanması, hattat ve müstensihlerin bürokratik ihtiyaçları 
karşılamada uzun süre yeterli görülmesi, matbu eserlere duyulan ihtiyacı sınırlamıştır. Lonca 
teşkilatına bağlı bu meslek gruplarının matbaanın kurulmasına gösterdikleri direnç, kısa vadede 



Yazıdan Matbaaya: Eleştirel Düşüncenin Epistemolojik  
Serüveni ve Osmanlı Örneği 

 

152                          SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025 
 

etkili olsa da Müteferrika matbaasında basılan eserlerin sınırlı sayıda kalması, iş kaybı kaygılarını 
temelsiz kılmıştır. Bununla birlikte, Avrupa’da Arap harfleriyle basılan erken dönem eserlerin 
estetik açıdan yetersiz oluşu ve harf dökümündeki teknik zorluklar, Osmanlı toplumunun matbu 
kitaba mesafeli yaklaşmasını beslemiştir. Sözlü kültürün güçlü konumu, el yazmalarına yüklenen 
estetik ve sembolik değer, toplumsal alışkanlıkların sürekliliğiyle birleştiğinde, matbaa yalnızca bir 
teknik yenilik değil, aynı zamanda yerleşik bir kültürel dünyanın dönüşümünü zorunlu kılan bir 
kırılma noktası hâline gelmiştir (Durmuş, 2017, s. 962-965). 

Osmanlı’da matbaanın geç kabul edilmesinin arka planında yatan dinî, kültürel ve siyasal 
dinamikler, farklı açılardan analiz edilebilir. Avrupa’da matbaanın hızla yayılmasında, Reform 
hareketleri çerçevesinde gelişen Hıristiyanlık temelli dinî çatışmaların etkili bir rol oynadığı ve 
matbaanın bu bağlamda önemli bir araç olarak işlev gördüğü bilinmektedir. Buna karşılık, İslam 
dünyasında benzer nitelikte bir dinî çatışma ortamının ortaya çıkmamış olması, matbaanın 
polemik amacıyla kullanılmasına duyulan ihtiyacın sınırlı kalmasına yol açmıştır (Pektaş, 2015, s. 
3–32). Dolayısıyla matbaanın Osmanlı’da geç benimsenmesinde din merkezli bir tartışma 
ortamının bulunmayışının etkili olduğu yönündeki görüş, temellendirilebilir bir argüman niteliği 
taşımaktadır. Bu dinî dinamiklerin yanı sıra, Osmanlı toplumunda el yazması kültürüne yüklenen 
estetik ve sosyal anlamlar da matbaanın benimsenme sürecini etkilemiştir. Osmanlı elitleri için el 
yazması kitaplardan oluşan zengin bir kütüphaneye sahip olmak, yalnızca entelektüel bir birikimi 
değil, aynı zamanda toplumsal statüyü de simgeleyen prestij unsurlarındandır. Ayrıca bu eserlerin 
içerikleri kadar, süslemeleri de estetik bir değer taşımış; dolayısıyla el yazması kitaplara atfedilen 
yüksek değer, matbaanın Osmanlı toplumunda geç kabul görmesinin gerekçelerinden biri 
olmuştur. El yazması geleneğinin Osmanlı toplumunda taşıdığı bu kültürel anlam, aynı zamanda 
bilgi üretimi ve kontrolü konusundaki ideolojik tercihlerin de zeminini oluşturmuştur. Bu tercih, 
bilgi üretimi ve dolaşımının, devletin meşruiyetini pekiştiren dar bir entelektüel çevrenin 
denetiminde tutulmasına yönelik bilinçli bir yönelim olabilir. Matbaanın geç kabulü ise, bu 
teknolojinin yaygınlaşmasıyla birlikte daha geniş toplumsal kesimlerin bilgiye erişim imkânının 
artması ve bunun sonucunda mevcut otoriteye alternatif düşünsel ve ideolojik söylemlerin ortaya 
çıkma olasılığına dair bir kaygıyla doğrudan ilişkilidir. Bu bağlamda matbaanın gecikmeli olarak 
benimsenmesi, devletin ideolojik bütünlüğünü ve toplumsal düzenin istikrarını korumaya yönelik 
stratejik bir tutumun parçası olarak değerlendirmek mümkündür (Sezer, 1988, s. 172; Pektaş, 2015, 
s. 3–32). 

El yazması eserlerin hâkim olduğu dönemlerde, metinler bireysel birer üretim olarak 
görülmekteydi. Metni yazan kişi, kelimeleri, cümleleri ve yazım biçimiyle ona kişisel bir nitelik 
kazandırıyordu. Bu durum, metnin yalnızca bilgi içeren bir kaynak olmanın ötesinde, psikolojik ve 
manevi bir anlam kazanmasına yol açıyordu. Ancak matbaanın yaygınlaşmasıyla birlikte metinler 
bireysel özelliklerinden arınmış ve nesnel bir yapıya kavuşmuştur. Bunun sonucunda, kitaplara 
yüklenen kutsiyet azalırken, eleştirel bakış açısının gelişmesi için uygun bir zemin oluşmuştur. 
Osmanlı’da yaygın ve egemen olan el yazması metinler, yazıcının şahsi emeğiyle özdeşleştirilmiştir. 
El yazmalarının nadirliği ve üretim süreçlerindeki emek yoğunluğu, metinlere entelektüel 
dokunulmazlık izlenimi vermiş; bu da eleştiriye karşı mesafeli bir tutumu kültürel norm haline 
getirmiştir. Bu metinlere yönelik eleştiriler, geleneksel otoriteye meydan okuma olarak 
algılanmıştır. Yazı, yazan kişinin emeği ve otoritesiyle iç içe geçtiği için metinler eleştiriden uzak, 
adeta yüksek epistemik statüye sahip metinler gibi değerlendirilmiş; bu durum, bilgi üzerindeki 
otoriteyi sorgulamayı zorlaştırmıştır. Matbaanın gecikmesi, bu türden metinlerin çoğaltılmasını, 
yaygınlaştırılmasını ve eleştirel bir çerçevede yeniden değerlendirilmesini sınırlamıştır (Eisenstein, 
1980, s. 142-150). 

Öte yandan Osmanlı’da medreseler, tekkeler ve saray kütüphaneleri gibi kurumsal yapılar, 
bilgi üretimi ve dağıtımı üzerinde belirleyici bir etkiye sahip olmuştur. Bu yapıların el yazmalarına 
dayalı sistemleri, matbaanın yaygınlaşmasını geciktirmiştir. Matbaa, bilgi üzerindeki bu tekelci 
yapıya doğrudan bir tehdit oluşturmuştur (Makdisi, 1981, s.10). Çünkü bu teknoloji sayesinde bilgi 



Hüseyin Adem TÜLÜCE 

  
SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025         153 

 

daha geniş kitlelere ulaşabilecek, farklı yorumlar ve fikirler hızla yayılabilecekti. Matbaanın 
kurulması, Osmanlı toplumunda özellikle ulema sınıfının muhalefetiyle karşılaşmıştır. Bu 
muhalefetin temelinde, özellikle dinî eserlerin basılması konusundaki endişeler yer almıştır. Dinî 
metinlerin basımında meydana gelebilecek küçük hataların büyük dinî sorunlara yol açabileceği 
düşünülmüş; ayrıca matbaanın yaygınlaşmasıyla birlikte ulemanın bilgi üzerindeki geleneksel 
denetimini kaybetme korkusu bu direnci daha da güçlendirmiştir (Mystakidis, 2001, s. 436–442). 
İslam klasiklerinin basılmış ve bu eserlerin farklı dillere çevrilmiş olması, geleneksel bilginin 
aktarımında ulemanın sahip olduğu otoriter konumu tartışmaya açma potansiyeli taşımıştır. Artık 
bir metnin doğru anlaşılabilmesi için mutlaka bir âlimin rehberliğine başvurulması gerekmemiştir. 
Geçmişin ilmî otoritesini temsil eden icazet belgeleri zamanla işlevini yitirmiş; buna paralel olarak 
bilgiye erişim imkânlarının genişlemiş olduğu görülmüştür. Böylece, bilgi aktarımında merkezî bir 
rol üstlenmiş olan ulema sınıfının bilgi üzerindeki etkisi zayıflamış ve matbaanın, bilginin 
yorumlanmasında daha çoğulcu ve dinamik bir dönemin önünü açtığı anlaşılmıştır (Robinson, 
1993, s. 229-251). Dolayısıyla, matbaanın gecikmeli olarak benimsenmesi, devletin ideolojik 
bütünlüğünü ve toplumsal düzenin istikrarını korumaya yönelik stratejik bir tutumun parçası 
olarak değerlendirmek mümkündür. 

Matbaanın gecikmesi, Osmanlı’da eleştirel düşüncenin sınırlı kalmasına neden olan 
faktörlerden yalnızca biridir. Asıl mesele, bu teknolojik eksikliğin ötesinde, kitapla kurulan 
ilişkinin niteliğinde gizlidir. Zira İslam dünyasında kitap, sadece bilgi aktaran bir araç değil; aynı 
zamanda kutsal metinlerle özdeşleşmiş, estetik değeri olan, hatta toplumsal bir statü göstergesi 
hâline gelmiş özel bir nesne olarak görülmüştür. Bu bağ, kitabın içeriğini sorgulamayı zorlaştırmış, 
eleştiriyi çoğu zaman saygısızlıkla eşdeğer kılmıştır. Dolayısıyla eleştirel düşüncenin gelişimini 
anlamak için, yalnızca matbaanın yokluğunu değil, kitapla kurulan tarihsel ve duygusal ilişkiyi de 
dikkatle ele almak gerekir. Bu bağlamda, bir sonraki bölümde Osmanlı toplumunda kitaplarla 
kurulan geleneksel ilişkinin eleştirel düşüncenin imkânları ve sınırları üzerindeki etkisi 
incelenecektir. 

3. Eleştirel Düşünce Bağlamında Müslüman Toplumlarda Kitaplarla Olan İlişki 

İslam düşünce geleneği tarihsel olarak iki temel eksen etrafında şekillenmiştir. Bunlari akıl ve 
mantığa dayalı nazarî yöntem ile sezgi ve içsel tecrübeye dayalı işrakî-sufî yoldur. Farabi, İbn Sina 
ve İbn Rüşt gibi Meşşai filozoflar, aklın sistematik rehberliğini bilgiye ulaşmanın merkezi olarak 
görmüş; kelam ve mantık aracılığıyla hakikati temellendirmiştir. Bu düşünsel çizgi, eleştirel 
düşüncenin erken tohumlarını barındırmakla birlikte, epistemik sorgulama özgürlüğü açısından 
belirli sınırlarla kuşatılmıştır. Gazali’nin öncülüğündeki irfânî yaklaşım ve Selçuklu-Osmanlı 
döneminde Eşarî kelam anlayışı, eleştirel düşüncenin toplumsal ve siyasi alanla olan ilişkisini 
şekillendirmiştir. Bilgi üretimi, salt akli veya metafizik bir arayış olmanın ötesinde, devletin ve 
dinin sürekliliğini garanti altına alan bir mekanizma hâline gelmiştir. Bu bağlamda, felsefe yalnızca 
kelamî ve tasavvufî çerçeveyle değer kazanmış, akli sorgulama ve sistematik şüphe alanı 
daraltılmıştır. İslam geleneğinde sufi-irfani yol, şüpheyi belirli bir çerçeveyle sınırlandırarak içsel 
bir güvenlik mekanizması oluşturmuş, kelam ise tümdengelim mantığıyla hakikati 
temellendirmeyi amaçlamıştır. Bu yöntemler, metafizik derinlik ve manevi estetik sunarken, 
eleştirel düşüncenin özerk alanını sınırlamış ve epistemik çoğulculuğun önünü kapatmıştır. İslam 
düşüncesi, böylece manevi sezgi ve akli düzen sunarken, eleştirel sorgulama pratiğini ancak belirli 
çerçevelerle sınırlı olarak mümkün kılmıştır (Ertekin 2018, s. 3-37). 

Bu epistemik çerçeve, yalnızca bilgi üretiminin yöntemini şekillendirmekle kalmamış, aynı 
zamanda bilginin kaynağı ve aktarım biçimi konusunda toplumsal ve kültürel tutumları da 
belirlemiş; böylece kitap ve metinler, eleştirel düşüncenin olanaklarını hem besleyen hem de 
sınırlayan merkezi unsurlar hâline gelmiştir. İslam toplumları, tarih boyunca kitabı yalnızca bir 
bilgi nesnesi değil, aynı zamanda kutsalla irtibatın, entelektüel adanmışlığın ve kültürel aidiyetin 
sembolü olarak görmüştür. Kitapla kurulan çok katmanlı bu ilişki, bir yandan ilmî üretimin 



Yazıdan Matbaaya: Eleştirel Düşüncenin Epistemolojik  
Serüveni ve Osmanlı Örneği 

 

154                          SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025 
 

zenginleşmesine katkı sağlarken, diğer yandan zamanla metne mutlak otorite atfeden bir anlayışın 
gelişmesine zemin hazırlamıştır. Bu anlayış, bilginin yalnızca aktarılması gereken bir hakikat 
olarak kabul edilmesini beraberinde getirmiş; bireysel yorum, eleştirel yaklaşım ve sorgulayıcı 
düşünce gibi unsurlar, çoğu zaman ya geri planda bırakılmış ya da kültürel olarak 
sınırlandırılmıştır. Bu bağlamda, İslam medeniyetinde kitaplarla kurulan tarihsel ilişkiyi, eleştirel 
düşüncenin imkânları ve sınırları çerçevesinde yeniden değerlendirmek hem gelenekten 
beslenmek hem de düşünsel özgürlüğe alan açmak adına önemli bir başlangıç noktası 
sunmaktadır. 

Geleneksel toplumlarda okuma biçimleri genellikle dinî metinlerle sınırlıdır. Bu okuma biçimi, 
özellikle İslam, Hıristiyanlık ve Yahudilik gibi kutsal kitap merkezli dinlerde, metin, nihai anlamı 
kendi içinde taşıyan bir otorite olarak kabul edilir. Bu anlayışta bilgi, bireyin üretiminden çok, 
doğru olanın keşfi ve aktarımıdır (Nasr, 1993). Geleneksel eğitimde talebelik statüsü, metinleri 
ezberleme ve hocadan öğrenme üzerinden şekillenir. Bilginin aktarımı rivayet zincirleri ve hoca-
talebe silsilesi aracılığıyla gerçekleşir. Buradaki okuma pratiği, çoğunlukla sözlü kültürle iç içe 
geçmiş bir yazılı kültür biçimidir (Goody, 2013, s. 304). Öğrenci, metni sadece okuyan değil, aynı 
zamanda taşıyandır. Bu anlayışta metne duyulan saygı, epistemik otoriteye teslimiyeti de 
içermektedir. 

Bu eğitim süreci, İslam dünyasında yüzyıllar boyunca canlı kalmış; öğretmen ile öğrenci 
arasındaki kişisel aktarım ilişkisi, bilgiye otorite kazandıran temel unsur olarak görülmüştür. Bu 
anlayış çerçevesinde medrese müfredatında, öğrenciler geçmişten gelen ilim zincirini temsil eden 
icazet sistemiyle yetkilendirilmişlerdir. Böylece bilgi, yazılı metinle değil, kişiden kişiye kurulan 
güven ilişkisiyle meşruiyet kazanmıştır (Unan, 1999, s. 150-151). 

Mohammed Arkoun, eleştirel yaklaşımın önündeki en büyük engellerden birinin, İslam 
geleneğindeki metinlerin sorgulanamazlığı ve bu metinler etrafında örülen dogmatik yapılar 
olduğunu vurgular (Arkoun, 1994, s.45-47). Bu bağlamda, İslam toplumlarında kitaplara atfedilen 
değer, yalnızca bilgi aktarımının bir aracı olarak değil, aynı zamanda kutsalla ilişkilendirilen bir 
kültürel nesne olarak eleştirel düşüncenin gelişimini şekillendirmiştir. Nitekim Rosenthal, İslam 
düşüncesinde bilginin kutsal metinlerle özdeşleştirilmesinin, eleştirel yaklaşımın gelişimini 
sınırladığını vurgulamıştır (Rosenthal, 2004, s. 218-219). Böylelikle bilgi, eleştiriye açık bir yapıdan 
ziyade otoriter ve sabit bir yapıda kurgulanmıştır. 

Öte yandan İslam düşünce tarihine baktığımızda, karşımıza son derece zengin bir bilgi 
birikimi çıkmaktadır. Fıkıh, kelam, tefsir, hadis, tasavvuf ve felsefe gibi birçok alanda kaleme 
alınmış sayısız eser, bu mirasın ne denli kapsamlı olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. 
Dolayısıyla bu düşünce geleneğinin bilgi açısından yetersiz olduğunu ileri sürmek, hakkaniyet 
ölçüleriyle bağdaşmaz. Bununla birlikte, İslam düşüncesinin geçmişteki özelliklerinin günümüz 
düşünce yapısını belirlemesi meselesi dikkatle üzerinde durulması gereken bir konudur. Zira 
tarihsel birikimin etkisi, sadece geçmişte kalmamış, günümüz Müslüman toplumlarının zihinsel 
kalıplarını, düşünme biçimlerini ve entelektüel yönelimlerini de şekillendirmeye devam etmiştir. 
Bu durum hem bir imkân hem de bir sınır oluşturmakta; bir yandan güçlü bir geleneksel zemine 
dayanma avantajı sunarken, diğer yandan yenilikçi ve eleştirel düşüncenin önünde bir engel teşkil 
edebilmektedir. Bu dönüşümle birlikte geleneksel otoriteyi sorgulamadan izleme öne çıkarken 
bağımsız akıl yürütme yoluyla hüküm verme kurumu giderek işlevsiz hâle gelmiştir. Medrese 
geleneğinde zamanla yaygınlaşan ezber odaklı öğretim uygulamaları, özellikle belli dönemlerde 
eleştirel ve yaratıcı düşünme imkânlarını sınırlamıştır (Aydın, 2023, s. 61-66). Epistemolojik 
düzlemde yaşanan bu değişim, eleştirel düşüncenin İslam kültüründe bireysel akıl yürütme ve 
farklı yorum üretme kapasitesinin daralmasına yol açmıştır. Günümüz İslam toplumlarında kitap 
okuma, anlamaya ve sorgulamaya yönelik bir entelektüel çabanın ürünü olarak değil; daha ziyade 
inançları pekiştirme aracı olarak şekillenmiştir. Kitaplara yalnızca bilgi edinme ya da düşünsel 
gelişim sağlama bağlamında değil, onlara inanma saikiyle yaklaşmak, kültürel kodlarımızın ve 



Hüseyin Adem TÜLÜCE 

  
SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025         155 

 

tarihsel tecrübemizin derinliklerine yerleşmiş bir tutumdur. Bu durum yalnızca dini ilimlerle sınırlı 
kalmayıp, edebiyat, tarih, siyaset ve hatta bilim gibi alanlardaki eserlere yönelik okuma 
biçimlerinde de kendini göstermektedir.  

Bu bağlamda İslam kültüründe eser kaleme almak, yalnızca entelektüel bir faaliyet değil, aynı 
zamanda ahlaki ve manevi bir temsil biçimi olarak görülmüştür. Bir eserin içeriği kadar, onu yazan 
kişinin kimliği, ehliyeti ve toplumsal konumu da esere yüklenen anlamı belirlemiştir (Makdisi, 
1981, s.127-135). Bu durum, zamanla âlim figürünün neredeyse yarı-kutsal bir otoriteye 
dönüşmesine neden olmuştur. Ebu Hanife, İmam Şafiî, Gazali, Fahreddin Razi gibi isimlerin 
eserleri, sadece bilimsel içerikleriyle değil, temsil ettikleri geleneksel ve ahlaki değerlerle de 
dokunulmazlık kazanmıştır (Gutas, 1998, s. 89-91). Bu çerçevede metinlere yönelik eleştiri, çoğu 
zaman kişiye yönelik saldırı ya da geleneksel otoriteye başkaldırı olarak algılanmış; eleştirel 
düşüncenin gelişimi kültürel olarak sınırlandırılmıştır (Arkoun, 1994, s.42). Böylece Tefsir, Hadis, 
Fıkıh ve Kelam gibi alanlarda üretilen eserler, kutsal metni temel aldığı için doğrudan veya dolaylı 
olarak kutsallık atfedilen eserler şeklinde değerlendirilmiştir. Bir dini metin yazan kişi, metnin 
içeriği nedeniyle otorite kazanmış ve bu otoriteye yönelik eleştiriler sınırlandırılmıştır. Örneğin, bir 
tefsir kitabı yazıldığında, doğrudan vahiyden bahsetmesi nedeniyle eleştirilemezlik statüsüne 
sahip olduğu düşünülmüştür. Bu bağlamda, eseri kaleme alan kişi de kutsallık atfından pay 
almakta ve yazdığı metin, zamanla eleştirilemez bir otorite haline dönüşmektedir. Böylece 
okuyanlar kitapları bilgi merkezli bir biçimde anlamak, yorumlamak, değerlendirmek, eleştirmek, 
sorgulamak için değil, “inanmak”, “meşruiyet kazanmak” ve “geleneğe bağlılık göstermek” 
amacıyla okumuşlardır. Bu yaklaşım, kitapları toplumsal aidiyetin ve otoriteye bağlılığın sembolü 
haline getirmiştir. 

Bu eğilim, bireysel deneyimlerin bile tarihsel bağlamlarından kopartılarak evrensel hakikatler 
gibi sunulmasıyla daha da belirginleşmiştir. Örneğin âlimin manevi tecrübesi, yaşandığı tarihsel ve 
toplumsal koşullardan soyutlanarak genel geçer bir bilgi kaynağı gibi değerlendirilmiştir. Ancak 
manevi deneyim ve bilgilerin toplumsal yapıların, tarihsel süreçlerin ve kültürel bağlamların 
ürünü olduğu dikkate alındığında, onların evrenselliği sorgulanmalıdır (Aydın, 2023, 61-66). 
Kelam, Fıkıh, Hadis, Tasavvuf gibi alanlar beşerî bir birikim sonucu oluşmuştur. Bu alanların hepsi 
süreç içerisinde insan zihninin yorumlarıyla birlikte meydana gelmiş birikimlerdir. Bu nedenle de 
bu alanların kendilerine özgü bir geçmişi vardır ve bu geçmişe dayalı bir tarihi vardır (Onat, 2013, 
s.48). 

Bu noktada, İslam düşüncesinin yeniden değerlendirilmesinde epistemik alçakgönüllük 
ilkesinin temel bir yaklaşım olarak benimsenmesi büyük önem taşımaktadır. Epistemik 
alçakgönüllülük, bireyin kendi bilişsel sınırlılıklarını fark etmesi, bilgisine ilişkin temkinli bir 
tutum benimsemesi ve başkalarının görüşlerini dikkate almaya istekli olması şeklinde 
tanımlanabilir. Bu kavram, hem kişinin bilişsel kapasitesinin sınırlarını kabul etmesi hem de bu 
sınırların bilgisel davranışlarına yön vermesi olarak tanımlanır (Zagzebski, 1996, s.77-258). Bu 
bağlamda bir toplumda eleştirel düşüncenin oluşabilmesi için epistemik alçakgönüllülüğün 
gelişmesi gerekir. Kendini mutlak hakikatin taşıyıcısı olarak gören topluluklar, farklı görüşlere 
kapalı kalırlar. Bu bağlamda, çoğulculuğu esas alan, beşerî sınırlılıkların bilincinde olan ve 
dogmatizme mesafe koyan yeni bir epistemolojik temele ihtiyaç duyulmaktadır. Bu yaklaşıma göre 
inançlar ve düşünsel kabuller belirli tarihsel, kültürel ve dilsel çerçeveler içinde göreli olarak 
şekillenir; mutlak, değişmez ve bağlamdan bağımsız değildir. Düşünsel temellerimizi sorgulamak, 
onları yıkmak değil; aksine, daha sahici ve tutarlı biçimde yeniden inşa etmeye zemin hazırlamak 
anlamına gelir (Aydın, 2023, 61-66). 

Bu nedenle kültürel mirasın anlamlandırılmasında iki uç yaklaşım, hakikati perdelemektedir. 
İlki, geleneksel düşünce birikimini tümden reddederek ilmî temelden yoksun, yüzeysel yorumlarla 
sağlıklı kavrayışı imkânsızlaştırırken; diğeri, geleneği mutlak bir kutsiyet zırhına bürüyerek onu 
nesnel ve eleştirel değerlendirmeden uzaklaştırmaktadır. İslam toplumlarında kitaplarla kurulan 



Yazıdan Matbaaya: Eleştirel Düşüncenin Epistemolojik  
Serüveni ve Osmanlı Örneği 

 

156                          SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025 
 

ilişki, yüzyıllar boyunca sadece bilgiye ulaşmanın değil, aynı zamanda kültürel aidiyetin, ahlaki 
duyarlılığın ve hatta manevi bağlılığın bir göstergesi olmuştur. Ancak zamanla bu bağ, eleştirinin 
önüne geçen bir kutsiyet perdesine dönüşmüş; bilgiye duyulan saygı, eleştirel düşünceye mesafe 
koymaya başlamıştır. Bu sebeple, kültürel mirasımıza dair şimdiye dek verilmiş hükümler, 
titizlikle ve cesaretle yeniden gözden geçirilmelidir. Aynı zamanda, her iki yaklaşımın da yol açtığı 
zihinsel engeller aşılmalı; geleneğin bugüne temas eden yönleri eleştirel bir süzgeçten geçirilerek, 
düşünce üretimimizi felce uğratan unsurlar kararlılıkla tasfiye edilmelidir. Sağlam bir eleştiri 
anlayışının inşası, bu sürecin ön koşuludur (Anay, 1996. s. 12-14). Kadim mirasa sırt çevirmeden; 
ama aynı zamanda onu dokunulmazlık zırhından çıkararak yeniden düşünmenin zamanı 
gelmiştir. Bu noktada, sonuç bölümünde ele alınacağı üzere hem gelenekten beslenen hem de 
özgür düşünceye alan açan yeni bir yaklaşım tarzı, İslam medeniyetinde eleştirel düşüncenin 
yeniden canlanması için güçlü bir zemin sunabilir. 

SONUÇ 

Eleştirel düşünce, yalnızca mantıksal çıkarımlarla ilerleyen bir entelektüel etkinlik değil; aynı 
zamanda insanın kendisiyle ve kültürüyle kurduğu ilişkinin özüdür. Bu makale boyunca 
gösterildiği gibi, yazılı kültürün gelişimi ve matbaanın yaygınlaşması, bilginin erişilebilirliğini 
artırmakla kalmamış, aynı zamanda bireyin düşünsel özgürlüğünü inşa edebilmesi için gerekli 
zemini de hazırlamıştır. Ancak bu zeminin oluşması, yalnızca teknik araçların varlığıyla değil, o 
araçları hangi zihinsel ve kültürel bağlamda kullandığımızla doğrudan ilgilidir. 

İslam düşünce tarihinde eleştirel yaklaşımın kimi dönemlerde sınırlanmış olması, bu 
medeniyetin bütünüyle dogmatik ya da durağan olduğu anlamına gelmemelidir. Aksine, farklı 
coğrafya ve dönemlerde, özellikle felsefe, kelam, tarih ve sosyoloji gibi alanlarda eleştirel 
düşünceye dayalı önemli bir birikim oluşmuştur. Bu bağlamda eleştirel düşünce geleneği yalnızca 
Batı’ya özgü bir olgu değil, İslam dünyasında da köklü örneklere sahip çok katmanlı bir süreçtir. 
Ancak bu potansiyelin kurumsallaşamamış olması ve sonraki yüzyıllarda sınırlı entelektüel zemin 
bulması, eleştirel düşüncenin toplumsal ölçekte yaygınlaşmasını güçleştirmiştir. Bu durum, kitapla 
kurulan ilişkinin çoğu zaman anlamaya değil, inanmaya odaklanmasına neden olmuş; bilgi, 
dönüşebilen bir yapı olmaktan çıkıp korunması gereken bir miras haline gelmiştir. Oysa 
düşünmenin en insani yönü, mirasa körü körüne bağlı kalmak değil, onu anlamaya çalışmak, 
gerektiğinde dönüştürmek ve kendi çağının ihtiyaçlarıyla yeniden ilişkilendirmektir. 

Osmanlı’da matbaanın geç benimsenmesi, bilgiye atfedilen kutsiyetle doğrudan bağlantılı bir 
olgu olarak değerlendirilebilir. Bilgi, özellikle dini metinler bağlamında manevi bir değer taşırken, 
ulema ve otoriteler bu değer üzerinden bilgi üretimi ve yayılımını kontrol altında tutmayı tercih 
etmiştir. Bu durum, el yazması kitapların değerini artırmış ve bilginin kutsallığını pekiştirirken, 
aynı zamanda toplumda bilginin elit bir çerçevede sınırlı kalmasına yol açmıştır. Böylece Osmanlı 
toplumsal ve kültürel yapısında bilgiye atfedilen prestij, matbaanın geç benimsenmesiyle birlikte 
korunmuş ve bilgi üretimi ile yayılımı arasında karşılıklı pekiştiren bir ilişki ortaya çıkmıştır. 

Bu noktada epistemik alçakgönüllülük, yani kendi bilgi sınırlarını kabul etme ve farklı 
perspektiflere açık olma erdemi, eleştirel düşüncenin gelişimi için hayati önemdedir; çünkü 
eleştirel düşünce ancak epistemik alçakgönüllülükle desteklenirse gelişebilir. Günümüzde 
kitapların tartışılabilir, değerlendirilebilir ve yeniden yorumlanabilir metinler olarak ele alınması, 
metinlerin sorgulanabilir olması eleştirel düşüncenin toplumda yaygınlaşmasını sağlar. 

Günümüz toplumlarında kitapların eleştirilemez ve kutsal nesneler olarak değil; tartışılabilir, 
değerlendirilebilir ve yeniden yorumlanabilir metinler olarak ele alınması, eleştirel düşüncenin 
toplumsal düzeyde yaygınlaşması açısından önem taşımaktadır. Unutulmamalıdır ki eleştirel 
düşünce, sadece bilginin nasıl edinileceğiyle değil, bilginin insana ne yaptığıyla da ilgilidir. O 
hâlde mesele yalnızca düşünmek değil; düşünmenin ahlaki sorumluluğunu da taşımaktır. Ve belki 
de gerçek anlamda bir medeniyet, metinleri yalnızca aktarım aracı olarak değil, tartışma, 



Hüseyin Adem TÜLÜCE 

  
SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025         157 

 

değerlendirme ve yeniden yorumlama nesnesi olarak görebilen bir entelektüel bilinçle inşa 
edilebilir. 

Son olarak, eleştirel düşünce yalnızca bilginin nasıl edinileceğiyle değil, bilginin insana ne 
yaptığıyla da ilgilidir; dolayısıyla eleştirel düşünce, bilgi edinimi kadar bilginin etkisi ve ahlaki 
sorumlulukla da bağlantılıdır. Gerçek anlamda bir medeniyet, metinleri sadece aktarım aracı 
olarak değil, tartışma, değerlendirme ve yeniden yorumlama nesnesi olarak görebilen entelektüel 
bilinç ve epistemik alçakgönüllülükle inşa edilebilir; yani medeniyetin derinliği, entelektüel bilinç 
ve epistemik alçakgönüllülükle ölçülür. 

Extended Summary 

This study examines the dynamic and multidimensional relationship between written culture 
and critical thinking from a cultural and epistemological perspective. While critical thinking is 
commonly conceived as a personal intellectual ability, this paper argues that it is also deeply 
embedded in the cultural, historical, and institutional contexts in which individuals operate. 
Specifically, the article explores how the development of written culture—especially the invention 
of writing and the later dissemination of the printing press—has profoundly affected the 
formation, transmission, and transformation of knowledge. The central argument is that critical 
thinking cannot be fully understood outside the socio-cultural environments that either nurture or 
suppress it. 

In this context, the invention of the printing press represents a turning point. The ability to 
produce multiple copies of the same text standardized information and enabled the dissemination 
of diverse viewpoints. In Western Europe, this led to the rise of the Enlightenment, scientific 
rationalism, and democratic ideals. Texts could now be read and interpreted independently of 
institutional authorities, such as the Church or the aristocracy. Reading became a solitary and 
reflective activity, and this shift created the conditions necessary for questioning tradition, 
deconstructing dogma, and engaging in intellectual self-reflection. 

Contrastingly, in the Islamic world, the integration of the printing press into cultural and 
educational systems was significantly delayed. Although the Islamic civilization produced a rich 
legacy of philosophical, theological, and scientific knowledge, its relationship with written culture 
was shaped by specific religious and pedagogical traditions. Books, particularly religious texts, 
were not only repositories of knowledge but were also treated with reverence and sanctity. This 
sanctification of knowledge contributed to a perception that certain texts were immune to critique. 
In this cultural framework, the authority of the text and its author often went unquestioned, and 
reinterpretation or disagreement was viewed with suspicion. 

The study explores the institutional and epistemological consequences of this cultural 
disposition. In traditional Islamic education systems, such as madrasas, learning often relied on 
memorization, recitation, and transmission from teacher to student. This approach prioritized the 
preservation of knowledge over its critical examination. Moreover, the handwritten manuscript 
culture that prevailed before the printing press emphasized the individuality of the author and the 
uniqueness of the text. This further reinforced a symbolic distance between the text and the reader, 
limiting the possibility for dialogic engagement. 

The delayed adoption of the printing press in the Islamic world—due to religious, political, 
and socio-cultural reasons—meant that access to knowledge remained largely restricted to elite 
circles for much longer. The ulema, as the custodians of religious knowledge, exercised control 
over what could be taught, read, or circulated. This control, although functional for the 
preservation of orthodoxy, hindered the expansion of pluralistic thinking and the development of a 
robust culture of critique. A significant conceptual contribution of the paper is the emphasis on 
“epistemic humility” as a necessary virtue for the flourishing of critical thinking. Epistemic 
humility refers to the acknowledgment of the limits of one’s own knowledge and the willingness to 



Yazıdan Matbaaya: Eleştirel Düşüncenin Epistemolojik  
Serüveni ve Osmanlı Örneği 

 

158                          SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025 
 

consider alternative viewpoints. In cultures where knowledge is seen as sacred and unchangeable, 
epistemic humility is often absent, making dialogue and self-criticism difficult. This paper suggests 
that fostering such humility is crucial for any intellectual tradition that seeks to be both authentic 
and adaptive. 

The article emphasizes epistemic humility—acknowledging the limits of one’s knowledge and 
being open to alternative perspectives—as a key virtue for the development of critical thinking. In 
cultures where knowledge is regarded as sacred and immutable, this humility is often lacking, 
making dialogue and self-criticism difficult. Critical thinking cannot be cultivated independently of 
the broader epistemological and cultural structures that shape knowledge production and 
dissemination. Written culture, particularly print culture, provides the infrastructure for 
questioning authority and democratizing knowledge; however, for this to be effective, it must be 
supported by a cultural ethos that values critique, openness, and intellectual plurality. Without 
such a foundation, even the most advanced technologies fail to bring meaningful change in how 
societies think. The study shows that the conditions for developing critical thinking depend on 
how societies conceptualize knowledge, authority, and the individual’s engagement with texts. It 
calls for a reevaluation of traditional knowledge systems, especially in Islamic contexts, and for 
creating environments where knowledge is not only preserved but also interrogated, debated, and 
transformed. In this way, critical thinking can be institutionalized as a shared cultural value rather 
than a privileged intellectual exercise. 

Critical thinking cannot be developed in isolation from the broader epistemological and 
cultural structures that shape knowledge production and dissemination. Written culture, 
particularly print culture, provides the infrastructure for questioning authority and democratizing 
knowledge; however, for this to be effective, it must be supported by a cultural ethos that values 
critique, openness, and intellectual plurality. Without such support, even the most advanced 
technologies cannot bring about meaningful changes in the ways societies think. The article 
emphasizes that the conditions for the development of critical thinking depend on how societies 
conceptualize knowledge, authority, and the role of the individual in engaging with texts. It 
particularly calls for a reevaluation of traditional knowledge systems in Islamic contexts and the 
creation of environments where knowledge is not only preserved but also debated, interrogated, 
and transformed. Only in this way can critical thinking be institutionalized as a shared cultural 
value rather than a privileged intellectual exercise. 

 

KAYNAKÇA 

Aquinas, S. T. (2014). The Summa theologica: Complete edition. London: Catholic Way Publishing. 
Akarsu, B. (1998). Felsefe terimleri sözlüğü (8. baskı). İstanbul: İnkılâp Kitabevi. 
Anay, H. (1996). Bir Osmanlı düşüncesinden bahsetmek mümkün mü. Dergâh, c. VII, sy, 76, 12-14. 
Arslan, A. (1992). Aydınlanma. Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, 1(2), 23–32. 
Arslan, H. (2018). Epistemik Cemaat-Bir Bilim Sosyolojisi Denemesi (Paradigma Yayınları). Paradigma 

Yayınları. 
Arkoun, M. (1994). Rethinking Islam: Common questions, uncommon answers. Boulder, CO: Westview 

Press. 
Aydın, H. Aydın, H. (2023).”İslam Kültür ve Eleştirel Düşünce.” Kültürel Sorunlarımız Üzerine 

Felsefi Sorgulamalar içinde, Bursa: Sentez Yayınları. 
Bağır, M. A. (2014). Kutsal kitap eleştirisi: eski ahit örneği ve modern dönem öncüleri. Harran 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 31(31), 279–310. 
Copleston, F. C. (2000). Felsefe tarihi: aristoteles (A. Yardımlı, Çev.). Ankara: İdea Yayınevi. 
Descartes, R. (2020). Meditasyonlar (Ç. Dürüşken, Çev.). İstanbul: Alfa Yayınları. 



Hüseyin Adem TÜLÜCE 

  
SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025         159 

 

Dewey, J. (1910). How we think (Rev. ed.). Boston: D.C. Heath & Co. 
Duralı, Ş. T. (2000). Çağdaş küresel medeniyet. İstanbul: Dergah Yayınları. 
Duralı, Ş. T. (2013). Aklın anatomisi: Salt aklın eleştirisinin teşrihi. İstanbul: Dergah Yayınları. 
Durmuş, B. T. (2017). Matbaa teknolojisinin Osmanlı Devletine giriş koşulları ve tartışmalar. 

Gümüşhane Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi, 5(2), 950–968. 
Eisenstein, E. L. (1980). The Printing press as an agent of change. Cambridge: Cambridge University 

Press. 
Ertekin, F. (2018). Geç dönem Osmanlı düşüncesinde bekâ arayışlarının epistemolojik temelleri (1878-

1918). M. Omay, C. Şenel, & A. İbişi (Yay. Haz.), Uluslararası İstanbul Felsefe Kongresi Bildiri Kitabı (C. 1, 
s. 3–37). Mantık Derneği Yayınları. 

Febvre, L., & Martin, H. J. (1976). The Coming of the book: the ımpact of printing, 1450–1800. London: 
Verso. 

Foucault, M. (2020). Bilginin arkeolojisi (V. Urhan, Çev.). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 
Freire, P. (1991). Ezilenlerin pedagojisi (D. Hattatoğlu, Çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 
Goody, J. (2011). Yaban aklın evcilleştirilmesi (K. Değirmenci, Çev.). İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 
Goody, J. (2013). Yazılı ve sözel arasında etkileşim: okur-yazarlık, aile, kültür ve devlet üzerine 

incelemeler (M. Küçük, Çev.). İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 
Gutas, D. (1998). Greek Thought, Arabic Culture. London: Routledge. 
Harari, Y. N. (2015). Hayvanlardan tanrılara: Sapiens – İnsan türünün kısa bir tarihi. (E. Genç, Çev.). 

İstanbul: Kolektif Kitap. 
Heideger, M. (2013). Düşünmek ne demektir?. İstanbul: Paradigma Yayıncılık. 
İnalcık, H. (1978–1997). Devlet-i Aliyye: Osmanlı İmparatorluğu’nun toplumsal ve siyasi yapısı (Cilt 1–

3). İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları. 
Johns, A. (1998). The Nature of the book: print and knowledge in the making. Chicago: The University 

of Chicago Press. 
Kant, I. (2013). An Answer to the question: ‘what is enlightenment?’. London: Penguin UK. 
Kaplan, M. (1946). Tevfik Fikret ve Şiiri. İstanbul: Türkiye Yayınevi. 
Lau, J. Y. (2024). Revisiting the origin of critical thinking. Educational Philosophy and Theory, 56(7), 

724–733. 
 Logan, R. K. (1986). The Alphabet effect: The Impact of the phonetic alphabet. New York, NY: New 

York State. 
 Makdisi, G. (1981). The Rise of colleges: Institutions of learning in Islam and the West. Edinburgh: 

Edinburgh University Press. 
Mardin, Ş. (1992). Bediüzzaman said nursi olayı: Modern Türkiye’de din ve toplumsal değişim (M. 

Çulhaoğlu, Çev.). İstanbul: İletişim Yayınları. 
McLuhan, M. (1962). The Gutenberg galaxy: the making of typographic man. Toronto: University of 

Toronto Press. 
Mystakidis, B. A. (2001). Osmanlı hükümeti tarafından ilk kurulan matbaa ve bunun neşriyatı (M. 

Yılmaz, Sadeleştiren). Türk Kütüphaneciliği, 15(4), 436–442. 
Nasr, S. H. (1993). Knowledge and the sacred. New York: State University of New York Press. 
Onat, H. (2013). İslam bilimleri ve yöntemi açısından tarihin anlam ve önemi. In M. M. Söylemez 

(Ed.), Kur’an ve İslami İlimlerin Anlaşılmasında Tarihin Önemi (ss. 1–68). Ankara: Ankara Okulu 
Yayınları. 

Ong, W. J. (2013). Sözlü ve yazılı kültür: Sözel yapıların teknolojileşmesi (S. P. Banon, Çev.). İstanbul: 
Metis Yayınları. 



Yazıdan Matbaaya: Eleştirel Düşüncenin Epistemolojik  
Serüveni ve Osmanlı Örneği 

 

160                          SUITDER, Sayı: 64, Aralık 2025 
 

Paul, R., & Elder, L. (2020). Kritik düşünce: Yaşamınızın ve öğrenmenizin sorumluluğunu üstlenmek 
için araçlar (Ed.: A. E. Aslan & G. Sart). Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık. 

Pektaş, N. (2015). The Beginnings of Printing in The Ottoman capital: Book production and 
circulation in early modern istanbul. Osmanlı Bilimi Araştırmaları, 16(2), 3–32. 

Platon. (2019). Sokrates’in savunması (S. Eyüboğlu, Çev.). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları. 

Popper, K. (2002). The Logic of scientific discovery. London: Routledge Classics. 
Ramazan, Y. (2020). Düşünmenin alfabesi. İstanbul: Ketebe Yayınları. 
Ricoeur, P. (1999). Eleştiri ve inanç (A. Derman, Çev.). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 
Robinson, F. (1993). Technology and religious change: Islam and the ımpact of print. Modern 

Asian Studies, 27(1), 229–251. 
Rosenthal, F. (2004). Bilginin zaferi: İslam düşüncesinde bilgi kavramı (L. Güngören, Çev.). İstanbul: 

Da Yayıncılık. 
Ruggiero, V. R. (2017). Eleştirel düşünce için bir rehber (S. Atay, Çev.). İstanbul: Alfa Yayınları. 
Russell, B. (2004). History of Western Philosophy. London: Routledge. 
Sezer, B. (1988). Türk sosyolojisinin ana sorunları. İstanbul: Sümer Kitabevi. 
Şahinel, S. (2007). Eleştirel düşünce. Ankara: Pegem Akademi Yayıncılık. 
Unan, F. (1999). Osmanlılarda medrese eğitimi. Yeni Türkiye. 5, 149. 
Weber, M. (1999). Protestan ahlakı ve kapitalizmin ruhu (Z. Gürata, Çev.). İstanbul: Ayraç Yayınevi. 
Yılmaz, K. (2021). Eleştirel ve analitik düşünme. Ankara: Pegem Akademi Yayıncılık. 
Zagzebski, L. (1996). Virtues of the Mind: An ınquiry into the nature of virtue and the ethical 

foundations of knowledge. Cambridge: Cambridge University Press. 

 
 

 

Makale Bilgileri:  
Etik Kurul Kararı: Etik Kurul Kararından muaftır. 
Katılımcı Rızası: Katılımcı yoktur. 
Mali Destek: Çalışma için herhangi bir kurum ve projeden mali destek alınmamıştır. 
Çıkar Çatışması: Çalışmada kişiler ve kurumlar arası çıkar çatışması bulunmamaktadır. 
Telif Hakları: Çalışmada kullanılan görsellerle ilgili telif hakkı sahiplerinden gerekli izinler alınmıştır. 
Article Information:  
Ethics Committee 
Approval: 

It is exempt from the Ethics Committee Approval 

Informed Consent: No participants. 
Financial Support: The study received no financial support from any institution or project. 
Conflict of Interest: No conflict of interest. 

Copyrights: 
The required permissions have been obtained from the copyright holders for the images and photos used in 
the study. 

 

 


	Yöntem ve Sınırlılıklar
	1. Eleştirel Düşüncenin Tarihsel Gelişimi
	1.1. Yazılı Kültür
	3. Eleştirel Düşünce Bağlamında Müslüman Toplumlarda Kitaplarla Olan İlişki



<<

  /ASCII85EncodePages false

  /AllowTransparency false

  /AutoPositionEPSFiles true

  /AutoRotatePages /None

  /Binding /Left

  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)

  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)

  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)

  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)

  /CannotEmbedFontPolicy /Error

  /CompatibilityLevel 1.7

  /CompressObjects /Off

  /CompressPages true

  /ConvertImagesToIndexed true

  /PassThroughJPEGImages false

  /CreateJobTicket false

  /DefaultRenderingIntent /Default

  /DetectBlends true

  /DetectCurves 0.0000

  /ColorConversionStrategy /CMYK

  /DoThumbnails false

  /EmbedAllFonts true

  /EmbedOpenType false

  /ParseICCProfilesInComments true

  /EmbedJobOptions true

  /DSCReportingLevel 0

  /EmitDSCWarnings false

  /EndPage -1

  /ImageMemory 1048576

  /LockDistillerParams false

  /MaxSubsetPct 100

  /Optimize true

  /OPM 1

  /ParseDSCComments true

  /ParseDSCCommentsForDocInfo true

  /PreserveCopyPage true

  /PreserveDICMYKValues true

  /PreserveEPSInfo true

  /PreserveFlatness true

  /PreserveHalftoneInfo false

  /PreserveOPIComments true

  /PreserveOverprintSettings true

  /StartPage 1

  /SubsetFonts true

  /TransferFunctionInfo /Apply

  /UCRandBGInfo /Preserve

  /UsePrologue false

  /ColorSettingsFile ()

  /AlwaysEmbed [ true

  ]

  /NeverEmbed [ true

  ]

  /AntiAliasColorImages false

  /CropColorImages true

  /ColorImageMinResolution 9

  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK

  /DownsampleColorImages true

  /ColorImageDownsampleType /Bicubic

  /ColorImageResolution 2400

  /ColorImageDepth -1

  /ColorImageMinDownsampleDepth 1

  /ColorImageDownsampleThreshold 10.00000

  /EncodeColorImages false

  /ColorImageFilter /DCTEncode

  /AutoFilterColorImages true

  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG

  /ColorACSImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /ColorImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /JPEG2000ColorACSImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /JPEG2000ColorImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /AntiAliasGrayImages false

  /CropGrayImages true

  /GrayImageMinResolution 9

  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK

  /DownsampleGrayImages true

  /GrayImageDownsampleType /Bicubic

  /GrayImageResolution 2400

  /GrayImageDepth -1

  /GrayImageMinDownsampleDepth 2

  /GrayImageDownsampleThreshold 10.00000

  /EncodeGrayImages false

  /GrayImageFilter /DCTEncode

  /AutoFilterGrayImages true

  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG

  /GrayACSImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /GrayImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /JPEG2000GrayACSImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /JPEG2000GrayImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /AntiAliasMonoImages false

  /CropMonoImages true

  /MonoImageMinResolution 9

  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK

  /DownsampleMonoImages true

  /MonoImageDownsampleType /Bicubic

  /MonoImageResolution 2400

  /MonoImageDepth -1

  /MonoImageDownsampleThreshold 10.00000

  /EncodeMonoImages false

  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode

  /MonoImageDict <<

    /K -1

  >>

  /AllowPSXObjects false

  /CheckCompliance [

    /None

  ]

  /PDFX1aCheck false

  /PDFX3Check false

  /PDFXCompliantPDFOnly false

  /PDFXNoTrimBoxError true

  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [

    0.00000

    0.00000

    0.00000

    0.00000

  ]

  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true

  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [

    0.00000

    0.00000

    0.00000

    0.00000

  ]

  /PDFXOutputIntentProfile (None)

  /PDFXOutputConditionIdentifier ()

  /PDFXOutputCondition ()

  /PDFXRegistryName ()

  /PDFXTrapped /False



  /CreateJDFFile false

  /Description <<

    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>

    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>

    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>

    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>

    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>

    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>

    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>

    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>

    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>

    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>

    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>

    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>

    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)

    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>

    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>

    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>

    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>

    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>

    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>

    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)

    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>

    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>

    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>

    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>

    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>

    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>

    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>

    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>

    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>

    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>

    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)

    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>

  >>

  /Namespace [

    (Adobe)

    (Common)

    (1.0)

  ]

  /OtherNamespaces [

    <<

      /AsReaderSpreads false

      /CropImagesToFrames true

      /ErrorControl /WarnAndContinue

      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false

      /IncludeGuidesGrids false

      /IncludeNonPrinting false

      /IncludeSlug false

      /Namespace [

        (Adobe)

        (InDesign)

        (4.0)

      ]

      /OmitPlacedBitmaps false

      /OmitPlacedEPS false

      /OmitPlacedPDF false

      /SimulateOverprint /Legacy

    >>

    <<

      /AddBleedMarks false

      /AddColorBars false

      /AddCropMarks false

      /AddPageInfo false

      /AddRegMarks false

      /ConvertColors /ConvertToCMYK

      /DestinationProfileName ()

      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK

      /Downsample16BitImages true

      /FlattenerPreset <<

        /PresetSelector /MediumResolution

      >>

      /FormElements false

      /GenerateStructure false

      /IncludeBookmarks false

      /IncludeHyperlinks false

      /IncludeInteractive false

      /IncludeLayers false

      /IncludeProfiles false

      /MultimediaHandling /UseObjectSettings

      /Namespace [

        (Adobe)

        (CreativeSuite)

        (2.0)

      ]

      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK

      /PreserveEditing true

      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged

      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile

      /UseDocumentBleed false

    >>

  ]

>> setdistillerparams

<<

  /HWResolution [4000 4000]

  /PageSize [612.000 792.000]

>> setpagedevice



