
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Öz: Endülüs mantığı ifadesinden, Endülüs tarihinin 10-13. Yüzyıllarında varlık gösteren 
mantık çalışmaları kastedilmektedir. Bu sürede mantık bilimine yazınsal katkıda bulunan 
yedi isimden bahsedilebilir. Bunlar; İbn Hazm, Ebu’s-Salt, İbn Bâcce, İbn Rüşd, İbn 
Meymûn, İbn Tumlûs ve İbn Seb‘in’dir. Bu çalışma, adı geçen isimlerin doğrudan 
metinlerine dayanarak “daraltılmış organon” kapsayıcılığında Endülüs mantığının 
karakteristiğini ortaya çıkarmayı amaçlamaktadır. Bu, Endülüs mantığının tarihsel arka 
planı, mantığın kritik problemleri ve her bir mantıkçının ayırıcı özellikleri olmak üzere üç 
temel konu ekseninde şekillenmektedir. Endülüs mantığının arka planı, Aristoteles ve 
Fârâbî’nin mantık metinleridir. Bu istisnasız Endülüs mantığında en çarpıcı ortak 
özelliktir. Endülüs mantığının karakteristiğini ortaya çıkarmanın ikinci yolu, mantığın 
kritik konularında mantıkçıların yaklaşımlarını saptamaya dönük olmuştur. Bu 
problemler; mantığın bölümleri, kategorilerin mantıkla ilişkisi, önermelerin karşı-olum 
türleri, önermenin döndürmesi, modalite sınıfları ve kıyasın dördüncü şekli hakkında 
olmuştur. Bu problemlerin genelinde ortak bir Endülüs mantık yaklaşımı benimsenmiştir. 
Aristoteles ve Fârâbî temelleri ile adı geçen problemlere bağlı olarak Endülüs mantığının 
genel resmi ortaya çıkmaktadır. Ancak her bir mantıkçının ayırıcı ve belirgin özelliklerinin 
de saptanmış olması, Endülüs mantığının karakterini ortaya çıkarmak adına önem arz 
etmektedir. Bu çerçevede katkıda bulunan tüm mantıkçıların özel yönleri de ortaya 
çıkarılmıştır. Böylelikle bu makale, Endülüs mantığının hem genel manzarasını hem tüm 
mantıkçıların özel yönlerini görme imkânını sağlamaktadır.  

Anahtar Kelimeler: Mantık, Endülüs, Daraltılmış Organon, Aristoteles, Fârâbî. 

 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

            
     

Abstract: The Andalusian logic refers to the logical studies that existed between the 10th 
and 13th centuries of Andalusian history. During this period, seven names are mentioned 
who have contributed to the science of logic. These are; Ibn Hazm, Abū al-Ṣalt, Ibn Bajja, 
Ibn Rushd, Maimonides, Ibn Ṭumlūs and Ibn Sabʿīn. This study aims to reveal the 
characteristics of Andalusian logic with in the scope of the “narrowed organon” based on 
the texts of the aforementioned names. It is shaped around three main topics: the 
background of Andalusian logic, the critical problems of logic, and the distinctive 
characteristics of each logician. The background of Andalusian logic lies in the texts of 
Aristotle and al-Fārābī. This is the common feature of Andalusian logic. The second way to 
reveal the characteristics of Andalusian logic was to determine the approaches of logicians 
to the logic. These problems were about the parts of logic, the relation categories to logic, 
the types of contrapositives of propositions, the rotation of propositions, the classes of 
modality and the fourth form of syllogism. A common Andalusian approach to logic was 
adopted in the resolution of these problems. The general picture of Andalusian logic 
emerges based on the foundations of Aristotle and al-Fārābī as well as the aforementioned 
problems. However, distinct characteristics of each logician are important in order to 
reveal the character of Andalusian logic. In this context, the unique characteristics of all 
logicians have been highlighted. Thus, this article attempts to provide an opportunity to 
see both the general view of Andalusian logic and the special aspects of all logicians. 

Keywords: Logic, Andalusia, Narrowed Organon, Aristotle, al-Fārābī. 

Geliş Tarihi/Received: 01.08.2025 
Kabul Tarihi/Accepted: 03.11.2025 
Yayımlanma Tarihi/ Available Online: 
15.12.2025 

 

 

 

Araştırma Makalesi / Research Article  

Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
Journal of Sakarya University Faculty of Theology 

 e-ISSN: 1304-6535 
Yayıncı/Publisher: Sakarya Üniversitesi 

Cilt/Vol.: 27, Sayı/No.: 2, 276-293, 2025 
DOI: https://doi.org/10.17335/sakaifd.1755667 

 
 

Cite as (ISNAD 2): Muhammet Nasih Ece. “Endülüs Mantığının Karakteristiğini Belirlemeye Yönelik Bir Girişim”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
27/2 (2025), 276-293. https://doi.org/10.17335/sakaifd.1755667 

 

 
 This is an open access paper distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License. 

Endülüs Mantığının Karakteristiğini Belirlemeye Yönelik Bir Girişim 
 

An Attempt to Determine the Characteristics of Andalusian Logic 

 

Muhammet Nasih Ece  
 
Doç. Dr., Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, 
İlahiyat Fakültesi, Felsefe ve Din 
Bilimleri Bölümü, Mantık Ana Bilim 
Dalı, Van, Türkiye, 
mnasihece@yyu.edu.tr 
https://ror.org/041jyzp61 
 
 

https://doi.org/10.17335/sakaifd.1755667
https://doi.org/10.17335/sakaifd.1755667
mailto:mnasihece@yyu.edu.tr
https://ror.org/041jyzp61
https://orcid.org/0000-0003-2270-0502


Muhammet Nasih Ece 

277 
 

Giriş 
Endülüs’te mantık çalışmaları, Endülüslü ilk mantıkçı kabul edilen Muhammed b. Abdûn (930-995)’un 
Bağdat’a giderek, orada öğrendiği mantığı Endülüs’e taşımasıyla başlamış ve İbn Seb‘in (1217-1270) ile 
son bulmuştur.1 Kaynaklar, söz konusu yüzyıllarda varlık gösteren on beş mantıkçı isimden 
bahsetmektedir.2 Bunlardan önemli bir kısmının çeşitli nedenlerle, üzerinde konuşulabilecek şekilde 
mantığa ilişkin çalışmaları söz konusu olmamıştır. Dolayısıyla mantık bilimi hakkındaki görüşlerini 
saptama ve buna bağlı olarak genel paradigma içinde durumlarını değerlendirme imkanına sahip 
değiliz. İbn Hazm (994-1064), Ebu’s-Salt (1068-1134), İbn Bâcce (1090-1138), İbn Rüşd (1126-1198), 
Musa b. Meymûn (1135-1204), İbn Tumlûs (1160-1223) ve İbn Seb‘in (1217-1270) gibi isimler ise gerek 
daraltılmış gerek genişletilmiş organon kapsayıcılığında eserler kaleme almışlardır.3 Buna göre mantık 
yazıcılığı, ortalama 1050-1250 yılları arasına sıkışmıştır. Dolayısıyla Endülüs mantığına yönelik 
yapılacak araştırmalar, burada görüldüğü gibi, söz konusu dönemler ve bu dönemde yaşamış isimlere 
bağlı şekillenmek zorundadır.  

Çalışmamız, adı geçen mantıkçıların eserlerini esas alarak bir Endülüs mantık karakteristiğini ortaya 
çıkarmayı amaçlamaktadır. Bu amaç, zaman ve mekân kapsayıcılığıyla kişi ve konu sınırlılığı gözetilerek 
gerçekleştirilecektir. Zaman, mekân ve kişi sınırlaması niceliksel karakterler arz ettiği için sınırları 
belirlemek nispetten daha objektif bir tutumla mümkün olabilmektedir. Ancak böylesi bir çalışmanın en 
önemli noktası, tematik bir niteliksel belirlenimdir. Tematik sınırlama, mantık kitaplarının daraltılmış 
organon bölümlerine bağlı olacaktır. Bunlar; kategorileri içeren kavram, önerme, kıyas ve burhândır. Bu 
tercihimizin nedeni, daraltılmış organon kapsayıcılığının mantık biliminin formel yönünü daha fazla 
temsil ettiği ve geri kalan bölümlerinin de yöntemini buradan aldığı şeklindeki düşüncedir.4  

Klasik mantığın süreç içerisinde kritik problemleri olmuştur. Bunlar, mantıkçının bakış açısını ve 
tarihsel konumunu belirlemek adına önemlidir. Bu çalışma, mantığın Endülüs’te tarihsel gelişimini ve 
filozof eksenli bir betimlemesinden ziyade, mantıkçının bakış açısını ve konumunu belirleyecek tarzda 
problem odaklı bir yorumlama ve değerlendirme çözümlemesidir. Bunu üç temel başlıkla ortaya 
koymaya çalışacağız. Birincisi, Endülüs mantığının Aristoteles ve Fârâbî kökenleri hakkındadır. Bu, 
Endülüs mantığının tarihsel arka planını ve problemlere bakış açısını şekillendirmek bakımından 
önemlidir. İkincisi, mantığın kritik problemlerine yönelik Endülüs mantıkçılarının genel tutumları 
hakkındadır. Bu, mantık biliminin kitapları ve bundan dolayı mantığın kapsamı, kategorilerin mantık 
bilimiyle ilişkisi, önermelerin karşı-olum durumunun tasnif sistemi, modalitenin neliği ve sınıfları, 
önermelerin döndürme tarzı, kıyasların şekil sayısı ve dördüncü şekil gibi problemler üzerinden 
Endülüs mantığının genel karakterini ortaya çıkarmak yönünden önemlidir. Üçüncüsü ise adı geçen 
mantıkçıların Endülüs mantığında ve genel mantık içinde onları özelleştiren noktaların tespiti 
hakkındadır. Bu da özel niteliklerle mantıkçıları tanıma imkânını sunması bakımından önemlidir. 
Böylelikle, Endülüs mantığının hem arka planı olarak tarihsel bağlamı hem kritik konularda Endülüs 
mantıkçılarının genel tutumları hem de her bir Endülüs mantıkçısının özel nitelikleri tespit ederek 
ortaya çıkarılmış olacaktır. 

 
1 Said el-Endelüsî, Tabakâtü’l-Ümem, çev. Ramazan Şeşen (İstanbul: TYEKB Yayınları, 2014), 176-190; Muhammed Abid el-Câbirî, Felsefi 

Mirasımız ve Biz, çev. A. Said Aykut (İstanbul: Kitabevi, 2003), 187; Ahmet Kayacık, Endülüs’te Mantık (Kayseri, Tez-Mer ofset, 2012), 24-
25. 

2 Bu isimler için bk. Nicholas Rescher, İslam Mantık Tarihi, çev. Ahmet Kayacık (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2018), 108-109. 
3 Organon külliyatı; Kategoriler, Önermeler, Birinci Analitikler, İkinci Analitikler, Topikler ve Sofistik Çürütmeler adlı altı kitaptan 

oluşmaktadır. Genişletilmiş organon bunlara Retorik ile Poetikin eklenmesidir. Daraltılmış organon ise bunlardan Topikler ve Sofistik 
Çürütmeler’in çıkarılmasıdır. Son zamanlarda kimi yaklaşımlar, genişletilmiş organon formunun son eklentilerini informel mantığın 
konusu olarak düşünmektedirler. Bu yaklaşımlarla söz konusu ayrım daha fazla keskinleşmiş ve esas mantıksal olanın daraltılmış formel 
kısımlar olduğu fikri yaygınlaşmıştır. Bu açıdan Aristoteles mantığının genişletilmiş, yani informel boyutunu görmek için bk. Louis F. 
Groarke, “Is Aristotle the Forefather of Informal Logic?”, Dialogue: Canadian Philosophical Review / Revue canadienne de philosophie 61/1 
(April 2022), 140, 141. 

4 Bu konuda Fârâbî’nin görüşleri aydınlatıcıdır. Ona göre mantık için üstünlük açısından en önde gelen Burhândır. Burhândan önce gelen 
Kategoriler, Önermeler ve Kıyas ona hazırlık konumundadır; ondan sonra gelen Topik, Sofistik, Retorik ve Poetik ise ya Burhâna destek ya 
da sakındırmak açısındandır. Bk. Fârâbî, “İhsâu’l-ulûm”, Mantığa Giriş Risâleleri, çev. Yaşar Aydınlı (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2018), 122-
124. 

https://www.cambridge.org/core/journals/dialogue-canadian-philosophical-review-revue-canadienne-de-philosophie


Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 27/2 (2025), 276-293 

278 
 

Endülüslü filozofların felsefelerini betimleyecek tarzda birçok çalışmadan bahsetmek mümkündür. 
Bunlardan; G. Martinez-Gros’un “Ibn Hazm and Andalusian Philosophy”, F. Sanagustin’in “Ibn Rushd, 
Philosopher and Doctor”, Abbas Ahsan’ın “Transcending Ibn Rushd’s Methods of Reasoning” gibi 
makaleleri örnek verilebilir.5 Bunlar, Endülüslü filozofların epistemolojik ve ontolojik görüşlerini konu 
edinmeye dönük çalışmalardır. Endülüslü mantıkçılarla ilgili H. Altunya’nın “İbn Hazm‘a Göre Anlamın 
Nesnelleştirilmesinde Mantığın Rolü”, Ahmet Evmeş’in “İbn Tumlûs'un Kategori Anlayışı ve Fârâbî 
Etkileri” ve M. F. Birgül’ün “İbn Rüşd’de Burhân” gibi doğrudan mantıkla ilgili kaleme alınan birçok 
çalışmadan bahsedilebilir.6 Başlıklarından da anlaşılacağı üzere bu türden çalışmalar, Endülüs 
mantığının bütünsel anlamını betimlemekten ve değerlendirmeye tabi tutmaktan ziyade birey ve konu 
eksenli çalışmalardır. Dolayısıyla bunlar, Endülüs mantığı karakteristiğine yönelik tasarlanmamıştır. 
Endülüs mantığını ve mantıkçılarını kuşatıcı ve kapsayıcı tarza ele alan bu çalışmamızla örtüşen eserler 
mevcuttur. Bunlara Ahmet Kayacık’ın “Endülüs’te Mantık” ve Nicholas Rescher’in “İslam Mantık Tarihi” 
adlı eserleri örnek gösterilebilir. Ancak bu eserler, mantıkçılar hakkında genel bilgileri, onların eserleri 
ve onlar hakkında yazılan eserlere yönelik bilgileri ihtiva etmekte olup karakteristiğini ortaya çıkaracak 
derinlikte mantıksal problemlere odaklanmamaktadır. Dolayısıyla bugüne kadar Endülüs mantığı 
hakkında genel çıkarımlarda bulunup buna bağlı olarak onun karakteristiğini ortaya çıkaran herhangi 
bir çalışma söz konusu olmamıştır. Bu nedenle bu çalışmamız, Endülüs mantığının genel karakteristiğini 
ortaya çıkarma ve bunu değerlendirme konusunda bir ihtiyacı karşılamaya çalışmaktadır.  

1. Endülüs Mantığının Aristoteles ve Fârâbî Temelleri 
Endülüs mantığı, Aristoteles ve Fârâbî’yi merkeze alan, doğrudan onların mantık metinlerini esas alan 
ve onlardan kopmayan bir yapı arz etmektedir. Böylesi bir tespitin anlamı, Endülüs mantığının hangi 
paradigma üzerinden yükseldiğini görmek açısından önemlidir. Mantıkçının paradigmasının bilinmesi, 
onun genel özelliklerinin bilinmesinde yol gösterici olacaktır. Bilindiği üzere Doğu İslam dünyasında İbn 
Sînâ sonrası mantık çalışmaları, neredeyse Aristoteles ve Fârâbî’yi anmayacak kadar unutmuştur. Oysa 
Endülüs mantığı, hem İslam dünyasındaki mantığın kökeni olarak ikinci öğretmen olan Fârâbî’yle hem 
de mantığın esas kaynağı olarak birinci öğretmen olan Aristoteles’le bağını hep canlı tutmuştur. Endülüs 
mantığında Aristotelesçilik ve Fârâbîcilik hem literal hem de tematik olarak birçok noktada 
sürdürülmüştür. Bu bağlantıyı, yukarıda adı geçen Endülüs mantıkçıları üzerinden kronolojik olarak 
göstermeye çalışabiliriz.  

Yazınsal anlamda Endülüs’ün ilk mantıkçısı sayılan İbn Hazm, Doğu İslam dünyasında Fârâbî ve İbn 
Sînâ gibi iki güçlü isme rağmen, doğrudan Aristoteles metinlerine yönelerek buradan bir mantık inşa 
etmeye çalışmıştır. Aristoteles mantığını felsefî ve bilimsel bir duruşun ötesinde bir tutkuyla 
benimseyen İbn Hazm’ın mantığın tüm faydasına ve mantık olmadan oluşabilecek tüm zararlara dönük 
ifadeleri, tamamen Aristoteles mantığına gönderme yapmaktadır. Onun zihnindeki mantık, 
Aristoteles’le özdeşleşmiş bir mantık olduğu çok açıktır.7 İbn Hazm, Aristoteles’in mantık eserlerini 
okumayan ve bununla muhakeme yetilerini geliştirmeyen insanların zihinsel seviyelerini insandan çok 
hayvana yakın görecek derecede Aristoteles mantığını önemsemiş ve benimsemiştir. Bu iddiasını dinî 
bilimler alanına da taşıyan İbn Hazm’a göre dinî bilimlerle ilgilenen kesim, mantık bilimi olmaksızın 
temel kaynak olan Kur’ânı ve Peygamberin hadislerini anlaması mümkün değildir ve bu kişiler, mantık 
bilgisine sahip olmadan fetva verme salahiyetine de sahip olamazlar.8  

Aristoteles’in kitaplarını aşılmamış gören İbn Hazm, el-Faṣl adlı meşhur eserinde bu kitapların dinî 
noktadaki konumunu; “bu kitaplar, Allah’ın birliğine ve kudretine işaret eden güvenilir ve faydalı 

 
5 Bk. Gabriel Martinez-Gros, “Ibn Hazm and Andalusian Philosophy”, Europe: Revue Littéraire Mensuelle 1133 (Sep-Oct 2023); Floreal 

Sanagustin, “Ibn Rushd, Philosopher and Doctor”, Europe: Revue Littéraire Mensuelle 1133 (Sep-Oct 2023); Abbas Ahsan, “Transcending 
Ibn Rushd’s Methods of Reasoning”, Asian Philosophy 35/3 (July 2025). 

6 Hülya Altunya, “İbn Hazm’a Göre Anlamın Nesnel leştirilmesinde Mantığın Rolü”, Milel ve Nihal Dergisi 6/3 (Aralık 2009); Ahmet Evmeş, 
“İbn Tumlûs'un Kategori Anlayışı ve Fârâbî Etkileri”, Mütefekkir 12/23 (Haziran 2025); Mehmet Fatih Birgül, İbn Rüşd’de Burhân (İstanbul: 
Ötüken Yayınları, 2013). 

7 İbn Hazm, et-Taḳrîb li-ḥaddi’l-manṭıḳ ve’l-medḫal ileyhi bi’l-elfâẓi’l-ʿâmmiyye ve’l-emsileti’l-fıḳhiyye, çev. İbrahim Çapak - Yusuf Arıkenar 
(İstanbul: TYEKB, 2018), 38-50. 

8 İbn Hazm, et-Taḳrîb, 38, 52. 



Muhammet Nasih Ece 

279 
 

kitaplardır. Şeriat hükümlerinin sınırlarını belirlemede bunların büyük faydaları vardır” sözleriyle dile 
getirmektedir.9 Benzer şekilde onun mantık bilimine yönelik “eğer bir kimsenin imkânı var ise 
zorluklara tahammül ederek bunu işlek yerlerde haykırması, insanların olduğu yerlerde ona davet 
etmesi, mantığın talebelerine maddi yardımda bulunması gerekir, aksi takdirde bu bilim yok olup 
gidecektir” şeklindeki ifadeleri Aristoteles mantığına yöneliktir.10 Bu ifadeler, İbn Hazm’ın Aristoteles 
mantığına ne kadar güvendiğini ve onu hayatî bulduğunu açıkça göstermektedir. Bundan dolayı, İbn 
Hazm, et-Taḳrîb adlı mantık eserini, Aristoteles mantığını yaşadığı çevrede yaygınlaştırmak için kaleme 
almıştır. 

Ebu’s-Salt’ın Taḳvîmü’ẕ-ẕihn fi’l-manṭıḳ adlı tek mantık eseri, daraltılmış bir organon kapsayıcılığında 
Endülüs’te mantık yazıcılığının ilk örneği sayılmaktadır. Bu eser, Aristoteles ve Fârâbî okumalarıyla 
şekillenmiş bir eserdir. Kavram ve tanıma ilişkin bilgiler, Fârâbî’nin metinlerinde; kategoriler, 
önermeler ve kıyas ise Aristoteles metinlerinde köklerini bulmaktadır.11 Aristoteles mantığının bilimleri 
inşa etmede burhânî olduğunu ileri sürerek, bu nedenle tercih edilmesi gerektiğini ileri süren Ebu’s-Salt, 
metninde literal olarak da sadece iki öğretmenin ismini zikretmektedir.12 Bununla birlikte önermenin 
döndürmesi ve modalite tasnifi gibi bazı konularda Aristoteles ve Fârâbî’den kısmen farklı görüşlere 
sahip olduğu görülmektedir. Onun özellikle önermenin döndürmesinde yeni bir sınıflama türünü 
önermesi dikkat çekicidir. Ona göre, önermeler kendine döndürülen, kendine döndürülemeyen ve hiç 
döndürülemeyen şeklinde ayrılır. Tümel olumsuz ve tikel olumlu kendine döndürülenler, tümel olumlu 
kendine döndürülemeyen ve tikel olumsuz ise döndürülemeyen sınıfına dâhil olmaktadır.13  

Endülüs mantığının sistematik ve kapsayıcılık noktasında ilk mantıkçısı sayılan İbn Bâcce’nin 
mantığı, Aristoteles temelli Fârâbîci bir karakter arz etmektedir. Bunun formel en iyi göstergesi onun 
mantığa dair bütün metinlerini Fârâbî’nin bazı metinleriyle bağlantılı, teknik ifadesiyle ta‘lik tarzında 
yazmış olmasıdır.14 Metinlerinde kimi konularda Aristoteles ismine atıfları söz konusudur, ancak bunlar 
daha çok meselenin birinci öğretmenden teyidini sağlamak ve Aristoteles’in kendi mantık öğretisinin 
kökeninde olduğunu göstermek açısındandır. İbn Bâcce nazarında mantık biliminde Aristoteles ve 
Fârâbî tartışmasız isimlerdir. Ancak İbn Rüşd’de olduğu gibi ta‘lik için neden ilk öğretmenin 
metinlerinin tercih edilmediği sorulabilir. Bu tercihi konusunda onun açık bir ifadesi söz konusu 
değildir. Ancak Fârâbî’nin metinlerinin hem zamansal yakınlık hem kültürel bazı değişimler ve hem de 
hacim olarak daha işlevsel olduğu düşünülerek tercihte bulunulması yüksek bir ihtimaldir.  

İçeriksel olarak bakıldığında İbn Bâcce’nin mantığı, Fârâbî mantığının kimi yerlerde derinleştirme 
kimi yerlerde genişletme tarzında bir devamı veya tamamlayıcısı konumundadır. Söz konusu 
derinleştirme ve genişletme bir farklılık olarak algılanabilir, ancak bu, karşıtlık oluşturmayan bir 
farklılıktır. Bu anlamda onun Fârâbî’nin görüşleriyle çatışma arz eden bir düşüncesi söz konusu değildir. 
Bu nedenle İbn Bâcce’nin mantığı, bir Fârâbî mantığı olduğu kadar bu doğrultuda Doğuda unutulmuş 
bir mantığın canlandırılması anlamına da önemlidir. İbn Bâcce’den önce Endülüs’te İbn Hazm’ın dinsel 
açıdan farklı bir konumu vardı, Ebu’s-Salt’ın ise çalışması dar bir kapsam arz etmekteydi. Bu açıdan İbn 
Bâcce’nin mantık çalışmaları, Fârâbî mantığının yeniden canlanması ve daha sonraki Endülüs 
mantığında dikkate alınmasına neden olmuştur.15  

Endülüs mantığının zirvesi sayılan İbn Rüşd’ün Aristotelesçiliği tartışmasızdır. Onun mantık 
çalışmaları ve çabaları, Aristoteles mantığının yaklaşık 15 yüzyıl sonra Arapçada yeniden yazılmasına 

 
9 İbn Hazm, el-Faṣl fi’l-milel ve’l-ehvâʾ ve’n-niḥal I, çev. Halil İbrahim Bulut (İstanbul: TYEKBY, 2017), 1042-1044. Ayrıca bk. Müfit Selim 

Saruhan, “Zahiriliğin Öncüsü İbn Hazm’da Felsefî Meseleler”, Dini Araştırmalar 9/25 (Haziran 2006). 
10 İbn Hazm, et-Taḳrîb, 48, 50. 
11 Ebu’s-Salt, Taḳvîmü’ẕ-ẕihn fi’l-manṭıḳ, Abussalt: Rectificacion de la mente; tradato de logica, nşr. Angel Gonzales Palencia (Kahire, 1915), 52. 
12 Ebu’s-Salt, Taḳvîmü’ẕ-ẕihn fi’l-manṭıḳ, 52. 
13 Ebu’s-Salt, Taḳvîmü’ẕ-ẕihn fi’l-manṭıḳ, 20. 
14 İbn Bâcce’nin Fârâbî bağlantılı mantık eserlerini sayacak olursak; el-İrtiyâż ‘alâ kitâbi’l-maḳûlât, Ġarażu Ebî Naṣr fî Îsâgûcî, Te‘âlîḳ ‘alâ 

fuṣûli’l-ḫamse li’l-Fârâbî, Te‘âlîḳ ‘alâ kitâbi Îsâgûcî li’l-Fârâbî, Te‘âlîḳ ‘alâ kitâbî’l-maḳûlât li’l-Fârâbî, Teâlîḳ ‘alâ Kitâbi Bârî Ermeniyâs eyu’l-
İbâre li’l-Fârâbî, Te‘âlîḳ ‘alâ kitâbî’l-ḳıyâs ve’t-taḥlîl li’l-Fârâbî’dir. Bunlar, Macit Fahrî tarafından 1984 yılında Te‘âlîḳ İbn Bâcce ‘alâ mantıḳi’l-
Fârâbî adı altında toplanarak basılmıştır. 

15 İbn Bâcce’nin Fârâbî bağlantıları için bk. Muhammet Nasih Ece, İbn Bâcce Mantığı ve Fârâbî Bağlantıları (Konya: Çizgi Yayınları, 1921), 16-
22. 



Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 27/2 (2025), 276-293 

280 
 

yönelik olmuştur. Aradan geçen uzun zamana rağmen Aristoteles metinlerinin aşılmadığını düşünen İbn 
Rüşd’e göre, Aristoteles’in metinlerine yapılan hem Antik yorumlar hem de Arapçada yapılan yorumlar 
mantığın gelişmesine değil, aslında yozlaşmasına ve geri gitmesine neden olmuştur. Onun Aristoteles 
metinlerini yorumlamasının nedeni, önceki yorumcular tarafından yanlış yapılmış yorumlardan 
arındırarak bu metinlerinin asıllarını ortaya çıkarmaktır. Bu projede İbn Rüşd, Aristoteles’in metinlerini 
“kısa/câmî”, “orta/telhis” ve “büyük/tefsir” şeklinde üç farklı kapsamda yorumlamıştır. Bunlardan 
mantık için kayda değer olanları telhis olarak anılan orta şerhlerdir. İbn Rüşd, Organona eklenen 
Retorika ve Poetikayla birlikte sekiz kitabın tamamına orta şerhler yazmıştır. Bunun yanında o, 
Aristoteles’in görüşlerinin yozlaştırıldığı gerekçesiyle yorumcuları hedefe aldığı tartışmalı bir dizi risale 
de kalem almıştır. Bu risalelerin hedefinde Temistus, A. İskender, Fârâbî ve İbn Sînâ yer almaktadır.16 
İbn Rüşd’ün birinci türden yazıları didaktik olarak Aristoteles mantığını anlaşılır kılmak, ikinci türden 
yazıları ise onun haklılığını ispatlamak amacıyla kaleme alınmıştır.  

İbn Rüşd, ele aldığı mantık konularında Aristoteles’in genel düşüncesine aykırı bir fikir beyan etmez. 
Bununla birlikte Aristoteles’te açıkça görülmeyen, ancak İbn Rüşd’ün geliştirdiği veya Fârâbî ve İbn Sînâ 
gibi mantıkçılardan aldığı kimi kavram ve problemleri de Aristoteles’te görme eğilimindedir.17 Bu 
durum, İbn Rüşd’ün sadece Aristoteles’i benimsemesini değil, aynı zamanda onunla özdeşleşmeye 
çalıştığını göstermektedir. Bu nedenle kimi araştırmacılar tarafından ileri sürülen “iki filozof tek felsefe” 
ifadeleri isabetli görünmektedir.18 Bununla birlikte, geçen 15 asırdan sonra birçok şeyin değiştiği 
gerçeğinden hareketle İbn Rüşd mantığının Aristoteles’e nazaran bazı yenilikler taşıdığı görülmektedir. 
Bunu mümkün ve mutlak modalitesinde, şartlı önerme ve kıyasın bazı konularında görmek 
mümkündür. Ancak şunu da söylememiz gerekir ki, bu değişimlerde Fârâbî’nin doğrudan İbn Sînâ’nın 
ise dolaylı etkileri bulunmaktadır. Bu nedenle İbn Rüşd’ün mantığı için, “Aristoteles’in yorumcularından 
katkılar taşıyan bir Aristotelesçi mantık” ifadesini kullanmamız yerinde olur.19  

İbn Meymûn’un mantığa yönelik Maḳâle fî ṣınâʿati’l-manṭıḳ adındaki tek kitabı, mantığın neliğinden 
tutun da beş tümel, kategoriler, önermeler, kıyas ve burhâna kadar tüm konularda mantık terimleri esas 
alınarak Fârâbî mantık külliyatının kısa bir özeti konumundadır.20 Daha açık ifadeyle İbn Meymûn’un 
ortaya koymuş olduğu mantığın bir Fârâbî mantığı özeti olduğunu söyleyebiliriz. Elbette burada 
Aristoteles her zaman birinci öğretmendir, ancak İbn Bâcce’de görüldüğü gibi Fârâbî metinleri, kimi 
kültürel bazı öğelerle birlikte özet oluşturmak için daha işlevseldir.  

Mantığa dair yazdığı al-Muḫtaṣar fī’l-manṭık adlı eserinin meşhur girişinde İbn Tumlûs, mantık 
okumalarının Gazzâlî’nin mantık kitaplarıyla başladığını, Aristoteles ve Fârâbî’nin mantık metinlerini de 
okuduğunu ancak bunların içinde en iyi kitapların Aristoteles’in olduğunu ifade etmektedir.21 İbn 
Tumlûs’un mantık metinlerine baktığımızda Aristoteles ve Fârâbî dizgesinin hem formel hem de 
informel sürdürüldüğünü görebiliriz. Mantığın neliği, faydası, diğer bilimlere nazaran konumu vb. 
mantığa hazırlık konularında Fârâbî’nin mantığa giriş tarzında yazdığı kısa eserlerinin etkisi 
görülürken; mantığın çekirdek konuları olan kategoriler, önermeler, kıyas ve burhanda ise İbn Rüşd’ün 
telhislerinin etkisi görülmektedir.22 İbn Rüşd’ün etkisinin dolaylı olarak Aristoteles’in etkisi olduğu 
bilinen bir gerçektir. Endülüs mantığının sistem ve genişletilmiş organon anlamında son temsilci olan 

 
16 İbn Rüşd, Aristoteles yorumcularının ismini doğrudan zikrederek Aristoteles mantığını savunmak için şu risaleleri kaleme almıştır: el-ḳavl 

fi’l-ḥadd ve nakz-i mezhebeyi’l-İskender ve Ebî Naṣr, el- ḳavl fi’l-Ḳıyâsi’l-Ḥamlî ve’ş-Şarṭî ve naḳzı’l- Ḳıyâsi’l-İḳtirânî ‘inde İbn Sînâ, el-ḳavl fi’l-
muḳaddimati’l-Vücûdiyye evi’l-Mutlaḳa, fi lüzûm cihâti’n-netâic li cihâti’l-muḳaddimât ve fi ihtilâṭu’l-Muṭlaḳati ma‘a’ẓ-Ẓarûrîyye, Nakzu 
mezhebi İbn Sînâ fi Aḳsi’l-ḳazâyâ, Nakzu mezhebi Themistius fi-mekâyî si’l-Mümkine fi’ş-Şekleyni’l-Evvel ve’s-Sânî, el-kavl fi’l-mahmûlâti’l-
müfred ve’l-mü rekkeb ve nakz-i mavkufu İbn Sînâ. Bu risaleler, Cemaleddin Alevi tarafından 1983’te Reṣâilü’l-Felsefîyye: Maḳâlât fi’l-mantıḳ 
ve’l-‘ilmi’t-ṭabiî li Ebi’l Velid İbn Rüşd adıyla neşredilmiştir.  

17 Bu iddianın somut örnekleri için bk. Ali Durusoy, “İbn Rüşd’ün Aristoteles İnşasında Fârâbî ve İbn Sînâ’nın Katkıları”, Doğu-Batı İlişkisinin 
Entelektüel Boyutlu İbn Rüşd’ü Yeniden Düşünmek I (Sivas: Asitan Yayıncılık, 2009), 283-295. 

18 Mehmet Fatih Birgül, İbn Rüşd’de Burhân, 37. 
19 Önermeler mantığında İbn Rüşd’ün Aristoteles temellerini görmek için bk. Muhammet Nasih Ece. İbn Rüşd’ün Önermeler Mantığı ve 

Aristoteles Temelleri (Konya: Çizgi Yayınları, 2018). 
20 İbn Meymûn, “Maḳâle fî ṣınâʿati’l-manṭıḳ”, çev. Mübahat Türker, İslam Tetkikleri Enstitüsü Dergisi 3/1 (1960), 49-110. 
21 İbn Tumlūs, Compendium on Logic (al-Muḫtaṣar fī al-manṭiq), ed. Fouad Ben Ahmed (Leiden: Brill, 2020), 86. 
22 Söz konusu mantığa ilişkin temel konularda İbn Tumlûs hakkında ileri sürülen görüşlerin doğruluğu için her iki mantıkçının görüşlerinin 

karşılaştırılması gerekmektedir. Bunun için bk. İbn Tumlūs, Compendium on Logic, 89-92; Muhammet Nasih Ece, “Fârâbî’de Mantık Bilimine 
İlişkin Bazı Temel Meseleler”, Bilimname 37 (2019/1), 629-660. 



Muhammet Nasih Ece 

281 
 

İbn Tumlûs’un adı geçen hacimli eseri; Aristoteles, Fârâbî ve İbn Rüşd’ün mantık külliyatın, bazı 
yeniklerle, yeniden bir yorumlaması konumundadır. İbn Tumlûs’un eserinde Fârâbî etkisinin formel 
olarak en iyi göründüğü noktalardan biri de Kitâbu’t-Tahlil diye müstakil bir bölüme yer vermesidir. 
Bunun müstakil bir bölüm olarak ele alınması, İbn Bâcce ve ondan önce de Fârâbî’de görünmektedir. İbn 
Tumlûs, burada farklı bazı görüşler ileri sürse de bizzat ismini zikrederek Fârâbî’nin dizgesini 
sürdürmektedir.23  

Endülüs’ün son mantıkçısı sayılan İbn Seb‘in de temel mantık kaynakları Aristoteles ve Fârâbî 
metinlerdir. Beş tümel ve önermenin karşı-olum sınıflarında farklı davransa da genelde bu 
paradigmanın dışına çıkmayan İbn Seb‘in, metinlerinde literal olarak da sadece Aristoteles ve Fârâbî 
isimlerini kaynak olarak zikretmektedir.24 

İster formel ister informel bakılsın Endülüs mantıkçılarının tamamının Aristotelesçi olduğu çok 
açıktır. Bunlardan İbn Bâcce ve İbn Meymûn’un daha çok Fârâbî’nin metinlerine başvurmaları 
Aristoteles’ten koptuklarını göstermez. Burada kültürel olarak yakınlık ve işlevselliğin tercih edilmiş 
olması söz konusudur. Doğrudan Aristoteles metinlerine yönelen İbn Rüşd ve İbn Tumlûs gibi 
mantıkçılar da Fârâbî’nin metinlerinden her açıdan istifa etmişlerdir. Ebu’s-Salt ve İbn Seb‘in de her iki 
öğretmene açık atıflar yapmaktadırlar. Dolaysıyla Endülüs mantığının en çarpıcı özelliğinin Aristoteles 
ve Fârâbîci dizgede gelişen bir mantık olduğu ortaya çıkmaktadır. 

Bu bahsi kapatmadan önce Endülüs mantığının Aristoteles ve Fârâbî dışında yararlandığı veya atıfta 
bulunduğu isimlerin olup olmadığına bakmakta fayda vardır. Bu anlamda akla gelebilecek ilk isim, hiç 
kuşkusuz İbn Sînâ’dır. Endülüs mantığında Ebu’s-Salt, İbn Meymûn ve İbn Tumlûs’un metinlerinde 
modalite sınıflandırması ve altıklık gibi konularda İbn Sînâ’nın görüşlerini andıran yaklaşımlar olsa da 
ondan literal ve informel olarak bahseden sadece İbn Rüşd ve İbn Tumlûs olmuştur. Diğerlerinin 
herhangi bir atıfları söz konusu değildir. Bunlardan özellikle İbn Bâcce’nin metinlerinde İbn Sînâ ismine 
hiç değinmemesi dikkat çekicidir. İbn Rüşd, telhislerinde birçok konuda İbn Sînâ’nın ismini zikrederek 
onun görüşlerini eleştirmektedir. Önermenin döndürmesinde, tekil ve bileşik yüklemlemede ve kıyasın 
bazı konularında bizzat İbn Sîna’nın ismine yönelik eleştiri tarzında risaleler kaleme alan İbn Rüşd’ün 
bu karşıtlığı, onun Aristoteles sistemine muhalefet etmesinden kaynaklanmaktadır.25 Adı geçen 
konulardaki risalelerin kaleme alınmasının amacı da Aristoteles’in görüşlerinin savunulmasıdır. 
Eleştirel yaklaşmış olsa da İbn Rüşd’ün bazı konularda İbn Sîna’dan etkilendiği inkâr edilemez. 

Önermenin döndürmesinde ve hulfî kıyas hakkında Fârâbî ile birlikte İbn Sînâ’nın ismini zikreden 
İbn Tumlûs ise her iki konuda da Fârâbî’nin yaklaşımını haklı görerek İbn Sînâ’dan yana konunun 
detayına girmemektedir.26 İbn Tumlûs’un mantık konusunda İbn Sînâ’dan başka Gazzâlî’ye de atfı söz 
konusudur. Endülüs mantık metinlerinde Gâzzalî’nin ismini zikreden tek kişi olan İbn Tumlûs, mantık 
konusunda ilk okumalarının Gazzâlî’nin mantık kitaplarıyla başladığını belirtmesine rağmen, mantığın 
konularını incelemede onun kitaplarının etkisi görülmemektedir.27  

Endülüs mantığının en belirgin özelliği olan Aristoteles-Fârâbîci karakterini ortaya koyduktan sonra 
şimdi de bununla bağlantılı olan ve bu düşünceyi pekiştiren problemler ekseninde Endülüs mantığını 
çözümlemeye çalışacağız. 

 

 
23 Fârâbî, “Kitâbu’t-Tahlîl”, el-Mantık inde Fârâbî II, thk. Refîk el-Acem (Beyrut: Dâru’l-Meşrık, 1986); İbn Tumlūs, Compendium on Logic, 227-

249. Bu konuda benzer görüşler için bk. Fouad Ben Ahmed, “Introduction”, Compendium on Logic (al-Muḫtaṣarfī al-manṭiq), ed. Fouad Ben 
Ahmed (Leiden: Brill, 2020),17-18.  

24 İbn Seb‘in, mantığa ilişkin görüşlerini, Büddü’l-ʿÂrif adlı eserinin birinci bölümünde ve Sicilya Cevapları adlı eserinin ikinci ve üçüncü 
bölümlerinde ele almaktadır. Bunun için bk. İbn Seb‘in, Büddü’l-ʿÂrif, thk. Şeyh Ahmed Ferid Mezîdî (Beyrut: Books Publisher, 2018); a.mlf., 
Sicilya Cevapları, çev. Şerafeddin Yaltkaya (İstanbul: Büyüyen Ay, 2013). 

25 Bunun için bk. İbn Rüşd, “el-kavl fi’l-Kıyâsi’l-Hamlî ve’ş-Şartî ve nakzı’l-Kıyâsi’l-İktirânî inde İbn Sînâ”, Resâilü’l-Felsefîyye: Makâlât fi’l-
mantık ve’l-ilmi’t-tabii li Ebi’l Velid İbn Rüşd, nşr. Cemaleddin Alevî (Fas: Dâru’l-Beydâ, 1983); a.mlf., “Nakzu mezhebi İbn Sînâ fi Aksi’l-
kazâyâ”, Resâilü’l-Felsefîyye: Makâlât fi’l-mantık ve’l-ilmi’t-tabii li Ebi’l Velid İbn Rüşd, nşr. Cemaleddin Alevî (Fas: Dâru’l-Beydâ, 1983), a.mlf., 
“el-kavl fi’l-mahmûlâti’l-müfred ve’l-mürekkeb ve nakz-i mavkufu İbn Sînâ”, Resâilü’l-Felsefîyye: Makâlât fi’l-mantık ve’l-ilmi’t-tabii li Ebi’l 
Velid İbn Rüşd, nşr. Cemaleddin Alevî (Fas: Dâru’l-Beydâ, 1983). 

26 İbn Tumlūs, Compendium on Logic, 165, 212. 
27 İbn Tumlūs, Compendium on Logic, 86. 



Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 27/2 (2025), 276-293 

282 
 

2. Endülüs Mantıkçılarının Kritik Konulara Yaklaşımları 
Burada ele aldığımız konular, mantık bilimine yaklaşımda mantıkçının paradigmasını saptamada 
tarihsel belirleyiciliği etkili olan problemlerdir. Bunun çerçevesini; mantığın kapsamını belirlemede 
etkili olan mantığın bölümleri/kitapları, kategorilerin mantık bilimiyle ilişkisi, önermelerin karşı-olum 
durumunun tasnif biçimi, modalite sınıfları, önermelerin döndürmesi, kıyasın dördüncü şekli gibi 
problematik konularla belirlemeye çalışacağız. 

2.1. Mantığın Bölümleri veya Kitapları 
Aristoteles, nesnel ve kavramsal dünyaya ilişkin felsefî ve bilimsel metinlerini kaleme aldıktan sonra bu 
metinlerin kendileri aracılığıyla okunması gereken ve adına analitik dediği bir dizi kitap kaleme 
almıştır.28 Bunlardan hangilerinin mantığın kitapları olduğu noktasında farklı yaklaşımlar 
sergilenmiştir. Aristoteles yorumcuları tarafından öncelikle bunlardan Kategoriler, Önermeler, I. 
Analitikler, II. Analitikler, Topikler ve Sofistik Çürütmeler adındaki kitaplar, küllîleştirilerek buna 
Organon mantık küllîyatı denilmiştir. Daha sonra bunlara Retorika ve Poetika da eklenerek bunların 
sayısı sekize çıkarılmıştır.29 Böylelikle mantık külliyatı, bazı mantıkçılar tarafından genişletilmiş 
organon bağlamında sekiz kitap olarak kabul edilmiştir. İslam dünyasında Fârâbî sekiz kitabı tercih 
ederken, İbn Sînâ buna Porphyrios’un Isagoge adlı eserini de ekleyerek mantık külliyatını dokuz kitap 
olarak düşünmüştür. Daha sonra farklı yaklaşımlar görülse de sekizli ve dokuzlu tarzlar ön plana 
çıkmıştır. Bu nedenle Endülüs mantığının yapısını bu iki yaklaşıma göre izah etmeye çalışacağız.  

Bu bilgiler ışığında Endülüs mantıkçılarının tutumunu, teorik ve pratik olarak iki şekilde 
değerlendirmek mümkündür. Öncelikle Endülüs mantıkçılarının teorik olarak bu meseleyi 
tartışmadıklarını söylememiz gerekir. Bu nedenler onların yaklaşımlarını pratik tutumlarından 
hareketle ortaya çıkarabiliriz. Pratik açıdan Endülüs mantıkçılarının tutumlarında ortak bir 
yaklaşımdan bahsetmek mümkün değildir. İbn Hazm mantığı; İsâgûcî, Kategoriler, Önermeler, Burhân, 
Retorik ve Petika şeklinde altı bölümde ele almaktadır. Burada Kıyas, Topikler ve Sofistik Çürütmeler 
Burhân’nın altında incelenmektedir. Ebu’s-Salt, Burhan’dan sonrası hakkında yazmayarak en dar 
çerçevede mantığı ele almıştır. İbn Bâcce, İsâgûcî ile başlayarak mantık yazımını Burhan’la sınırlamıştır. 
Ancak bunlara Kitâbu’-Tahlîl’i dâhil etmiştir. O, müstakil yazmasa da kimi yerlerde diğer sanatlardan da 
bahsetmektedir. İbn Rüşd, İsâgûcî ve daha sonraki sekiz kitabı kapsayacak bir mantık yazıcılığını 
sergilemiştir. İbn Meymûn yazdığı mantık kitabında dokuz kitabının muhteviyatını toplamıştır. İbn 
Tumlûs, yazdığı hacimli eserinde İsâgûcî’yi Sadru’l-Kitâb adı altında ele almaktadır. Geri kalan sekiz 
kitapla birlikte İbn Bâcce gibi Kitâbu’t-Tahlîl’i de bir bölüm olarak dâhil etmiştir. İbn Seb‘in ise mantığın 
tüm konularını incelese de yargı mantığına çok az yer vermiş dolayısıyla kavram mantığına 
yoğunlaşmıştır.  

Görüldüğü şekilde burada genel bir yaklaşım ortaya koymak mümkün değildir. Endülüs 
mantıkçılarının teorik olarak bu konuyu tartışmamalarını da göz önünde bulundurarak; dörtlü, beşli, 
altılı, sekizli, dokuzlu ve hatta onlu tarzda yaklaşımların ortaya çıktığını söyleyebiliriz. Burada Endülüs 
mantığının Fârâbîciliğini yansıtacak şekilde İbn Bâcce ve İbn Tumlûs tarafından Kitâbu’-Tahlîl’in 
müstakil kitaplar olarak ele alınması dikkat çekicidir. Bilinen sekizli tarzdaki kitapların dışında İsâgûcî 
ve Kitâbu’-Tahlîl’in ayrı kitaplar olarak kimi mantıkçılar tarafından ele alınması, mantığın kapsamı 
konusunda Fârâbî’ye uzanması gereken bir tartışmayı gerektirmektedir. Ancak bu çalışmanın sınırları 
buna el vermemektedir.   

2.2. Kategorilerin Mantıkla İlişkisi 
Kategorilerin hangi disiplinin altında yer alması gerektiği ve mantıkla ne derece bağlantılı olduğu 
konusu bir problem olarak İslam mantığında tartışılmıştır. İslam mantığının iki önemli ismi olan Fârâbî 

 
28 I. M. Bochensky, A History of Formal Logic, çev. ve ed. Ivo Thomas (Indiana: University of Notre Dame Press, 1961), 44. Ayrıca bk. Günther 

Patzig, “Mantık Nedir?”, Günümüzde Felsefe Disiplinleri, çev. Doğan Özlem (İstanbul: Ara Yayıncılık, 1990), 63. 
29 William Kneale - Marta Kneale, The Development of Logic (London: Oxford at the Clarendon Press, 1962), 23. Bochensky adı geçen sekiz 

kitabı zikrettikten sonra mantığın ilkeleriyle ilişkili olduğu gerekçesiyle Metafizik’in dördüncü bölümünün de mantık metinlerine dâhil 
edilmesini önermektedir. Bk. Bochensky, A History of Formal Logic, 40. 



Muhammet Nasih Ece 

283 
 

ve İbn Sînâ’nin bu konudaki tutumları belirleyicilik anlamında önemlidir. Fârâbî’nin tutumu, 
kategorilerin duyulurlardan elde edilen en genel cinsler itibariyle tüm disiplinlere, kendilerine işaret 
edilen lafızlar ve tekilleri kapsamada en genel cinsler itibariyle de mantığın konusu olmaya uygun 
olduğu şeklindedir.30 İbn Sînâ ise kategorilerin bazı yönlerden metafiziğin, bazı yönlerden doğa 
bilimlerinden psikolojinin, lafız bakımından ise dilbiliminin konusu olduğunu söyleyerek onların 
mantığın dışında olması gerektiğini ileri sürmektedir.31 

Endülüs mantıkçılarına baktığımızda; öncelikle mantığının zirvesi kabul edilen İbn Rüşd’ün 
kategoriler incelemesindeki tutumu, bu konuda hiçbir problemin olmadığı şeklinde kendini 
göstermektedir. İbn Sînâ’nın kategorileri mantık dışında tutmasına ilişkin açık ifadeleri söz konusuyken 
İbn Rüşd’ün bu konuda görüş beyan etmesi beklenirdi. İbn Hazm, Ebu’s-Salt ve ibn Meymûn da bu 
konuda fikir yürütmemişlerdir. İbn Bâcce, İbn Tumlûs, ve İbn Seb‘in ise bunu bir problem olarak görerek 
üzerinde fikir yürütmektedirler. 

Kategorileri doğrudan mantığın konusu olarak görmeyen İbn Bâcce, ancak mantığın varlık zeminini 
oluşturması bakımından kategorilerin mantıkçı tarafından incelenmesi gerektiğini ileri sürmektedir. 
Kategoriler, birinci dereceden kavramlar iken; mantığın kavram ve konuları onlara ilişen ikinci 
dereceden kavramlardır.32 Dolayısıyla mantık için kavramlar kaçınılmazdır. Bu durum, yine de 
kategorileri mantığın doğrudan konusu yapmaya yetmez. İbn Bâcce bu durumu marangoz analojisiyle 
izah etmektedir. Marangozun görevi odunu bir alete dönüştürmektir, ancak marangozluktan 
olmamasına rağmen odundaki kuruluk ve yaşlılığı bilmek zorundadır. Odunun alete dönüşmesi mantığa, 
kuruluk-yaşlılık ise kategorilere benzetilmektedir.33 İbn Tumlûs’a göre, duyulurların durumları olmaları 
ve onları genelleyen üst cinsler olmaları açısından düşünüldüğünde kategorilerin mantıksal bir yönü 
söz konusu değildir. Bu açıdan matematiğin, doğa bilimlerinin ve diğer bilimlerin konusu olmaya 
uygundur. Kategorilerin önermede konu ve yüklem olarak bazılarının daha genel, bazılarının tümel, 
bazılarının tikel veya birbirine cins veya tür olmaları açısından alındığında ise mantıksallık 
barındırdıklarından dolayı mantığa konu olması gerekir.34 İbn Bâcce’de olduğu gibi kategorileri 
mantığın varlık zemini olarak düşünen İbn Seb‘in’e göre ise kategoriler, maddenin değişim ve dönüşümü 
bakımından doğa bilimlerinin, maddeden bağımsız tamamen soyut düşünüldüğünde metafiziğin, 
zihinselleştirilip genel-özel, eşitlik, ayrıklık gibi mantıksal hususiyeteler iliştiğinde ise mantığın konusu 
olmaya uygundur.35 Görüldüğü üzere Fârâbî’de geçtiği üzere söz konusu Endülüslü mantıkçılar 
tarafından kategoriler, belli yönlerle mantığın dışındaki disiplinlerin belli yönlerden de mantığın 
konusu olarak görülmektedirler.36 Bu durumda kategorilere yönelik mantıksal bir araştırma, onların 
mantıksal olan ve olmayan yönlerini ayrıştırarak sağlıklı sonuçlara varabilir. 

2.3. Önermelerin Karşı-Olum Türleri 
Endülüs mantıkçıları, niceliğine göre önermeleri tekil, tikel, tümel ve belirsiz şeklinde 
sınıflandırmışlardır. Tekilin tümele ve belirsizin de tikele indirgenmesinden sonra buna bağlı olarak 
önermelerde üst-karşıt, alt-karşıt ve çelişki olmak üzere üç çeşit karşı-olum türü meydana gelmektedir. 
Üst-karşıt, tümel olumlu ile tümel olumsuz; alt-karşıt, tikel olumlu ile tikel olumsuz; çelişik ise tümel 
olumlu ile tikel olumsuz ve tikel olumlu ile tümel olumsuz arasında gerçekleşmektedir. Bu yaklaşım, 
Aristoteles-Fârâbî yaklaşımının sürdürüldüğü anlamına gelmektedir ve görüldüğü üzere tam bir “kare” 
ortaya çıkarmamaktadır. Tam bir kare, İbn Sînâ mantığında “altıklık” ilişkisinin kabul edilmesiyle ortaya 
çıkmaktadır.37 Endülüs mantığında etkili olan, Aristoteles tarafından belirlenen ve Fârâbî tarafından da 

 
30 Fârâbî, “Kitâbu’l- Maḳûlât”, el-mantıḳ ‘inde’l-Fârâbî I, nşr. Refik el-Acem (Beyrut: Daru’l-Meşrik, 1986), 116-117. 
31 İbn Sînâ, Kategoriler: Kitâbu’ş-Şifâ, çev. Muhittin Macit (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2010), 4. 
32 Burada birinci ve ikinci dereceden kavram ifadeleri, Fârâbî’nin birincil ve ikincil akledilirlerlerden kastettiğine karşılık gelmektedir. Bk. 

Fârâbî, Kitâbu’l-Hurûf, çev. Ömer Türker (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2008), 5. 
33 İbn Bâcce, “Te‘âlîk ‘alâ kitâbî’l-makûlât li’l-Fârâbî”, Te‘âlîk İbn Bâcce ‘alâ mantıki’l-Fârâbî, thk. Macit Fahrî (Beyrut: Dâru’l-Meşrık, 1994), 

80; a.mlf., “el-İrtiyâz alâ kitâbi’l-makûlât”, Te‘âlîk İbn Bâcce ‘alâ mantıki’l-Fârâbî, thk. Macit Fahrî (Beyrut: Dâru’l-Meşrık, 1994), 104. 
34 İbn Tumlūs, Compendium on Logic, 129-130. 
35 İbn Seb‘in, Sicilya Cevapları, 116-117, 122. 
36 Fârâbî, Kitâbu’l-Hurûf, 5. 
37 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Yorum Üzerine, çev. Ömer Türker (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2006),45. 



Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 27/2 (2025), 276-293 

284 
 

sürdürülen, “tümel için olumlanan ve olumsuzlanan tikel için de olumlanır veya olumsuzlanır” 
şeklindeki düşüncedir.38 Oysa “yanlışlık”ta bunların değerlendirmeleri farklı sonuçlar 
verebilmektedir.39 Tümel olumlu ile tümel olumsuzun yanlış olmasından dolayı tikel olumlu ile tikel 
olumsuzun yanlış olması zorunlu değildir, bunlar doğru da olabilir. “Bütün insanlar yazardır” tümel 
olumlu önermesine yanlışlık değerinin verilmesiyle “bazı insanlar yazardır” tikel olumlu önermesi 
yanlış olmak zorunda değildir. Benzer durum tümel olumsuz ile tikel olumsuz ilişkisinde de geçerlidir. 
Bu nedenle altıklık, karşı-olumda yer alması gereken, ancak Endülüs geleneğinde üzerinde durulmayan 
bir ilişkidir. 

Söz konusu Aristoteles-Fârâbîci yaklaşıma, Endülüs’ün son mantıkçısı İbn Seb‘in tarafından aykırı bir 
yaklaşım sergilenmektedir. Hem isimlendirmede hem de altıklığın kabulünde farklı düşünen İbn Seb‘in, 
üst-karşıtlık için “büyük tezat”, alt-karşıtlık için “küçük tezat”, çelişki için “büyük çelişki” olumlu altıklık 
için “ardışık olumlama/mütetâlîye fi’l-îcâb” ve olumsuz altıklık için ise “ardışık 
olumsuzlama/mütetâlîye fi’s-selb” ifadelerini kullanmaktadır.40 Görüldüğü üzere burada geleneğin 
aksine altıklık ilişkisi kabul edilerek tam bir kare ortaya çıkarılmaktadır. Ancak şunu belirtmemiz 
gerekir ki; İbn Seb‘in bu ilişkiyi sınıfsal olarak kabul edip tarif etse de nasıl bir karşı-olum oluşturduğunu 
örneklerle izah etmemektedir.  

2.4. Önermelerin Modalite Sınıfları 
Endülüs mantığında modalite, yüklemin konuyla ilişkisinin zorunluluk, imkânsızlık, imkân gibi niteliksel 
bağlantıları dile getirmesi şeklinde tanımlanmaktadır. Bu tanıma bağlı olarak sınıflama konusunda tam 
bir mutabakatın olduğu söylenemez. İbn Bâcce ve İbn Rüşd’ün bu konuda tutumları, Aristoteles ve 
Fârâbî’nin yaklaşımını sürdürmekten yana olmuştur. Buna göre modalite temelde zorunlu, mümkün ve 
mutlak şeklinde üçlü bir ayrıma tabi tutulmuş ve imkânsızlık, zorunlunun yokluğa dönük tarafı olarak 
düşünülmüştür. Mutlak modalitesi, potansiyel olarak mümkünden ve fiilî olarak zorunludan sayılsa da 
ayrı bir modalite olarak kabul edilmiştir.41  

İbn Hazm, Ebu’s-Salt, İbn Meymûn, İbn Tumlûs ve İbn Seb‘in ise Endülüs’ün iki önemli isminden farklı 
olarak zorunlu, imkânsız ve mümkün şeklinde bir modalite tasnifini tercih etmişlerdir. Bu, İbn Sînâ’nın 
tasnifiyle uyumludur.42 Ancak söz konusu mantıkçılar Aristoteles-Fârâbî geleneğinin aksine mutlak 
yerine imkânsızı kabul etseler de modal karma kıyaslar konusunda imkânsıza hiç yer vermemişlerdir. 
Bunun aksine gerek zorunlu gerek mümkün ile birlikte mutlak modalitesi alınarak karma kıyaslar 
oluşturulmuştur.43 Bu durum, net olmayan bir modalite anlayışının sergilendiğini göstermektedir. 
Endülüs’ün iki önemli mantıkçısı İbn Bâcce ve İbn Rüşd’ün bu konudaki yaklaşımları, Aristoteles-
Fârâbîci yaklaşımla uyumlu ve tutarlı olmayı sağlamıştır. 

2.5. Önermelerin Eşdeğerlik İşlemleri 
Aristoteles-Fârâbîci yaklaşım, döndürmenin düz ve ters türlerinden sadece düz olanını ele alarak bunun 
çıkarımlarına odaklanmaktadır. Buna göre, belirli dört standart önermeden tümel olumlu kendisine 

 
38 Aristotle, “Topics”, çev. W. A. Pickard, The Complete Works Of Aristotle I, ed. Jonathan Barnes (Cambridge: Princeton University Press, 1995), 

200. 
39 Aristoteles ve Fârâbî tarafından önermenin karşı-olum sınıfları için bk. Aristoteles, Yorum Üzerine, çev. Saffet Babür (Ankara: İmge, 2002), 

23a 25-40, 47-49; Fârâbî, Kitâbu’l-Kıyâsı’s-Sağir, thk. Mübahat Türker Küyel (Ankara: AKDTYK, 1990), 100; a.mlf., Şerhu’l-Fârâbî li kitâbi’l-
Aristûtâlîs fi’l-ibâre, ed. Wilhelm Kutsch-Stanley Marrow (Beyrut: Dâru’l-Meşrik, 1971), 194. Altıklık ilişkisinin Fârâbî tarafından ele 
alınmadığını son dönem kimi araştırmacılar tarafından da ileri sürülmektedir. Bk. Ferruh Özpilavcı, Fârâbî’nin Önerme Anlayışı (İstanbul: 
Litera Yayıncılık, 2018), 248; Saloua Chatti, “Logical Oppositions in Arabic Logic: Avicenna and Averroes”, Around and Beyond the Square 
of Opposition, ed. Jean-Yves Béziau - Dale Jacquette (Basel: Product of Birkhauser, 2012), 26. 

40 İbn Seb‘in, Büddü’l-ʿÂrif, 96-117. 
41 Iİbn Bâcce, “Te‘âlı̂ḳ ‘alâ Kitâbi Bârı̂ Ermeniyâs eyu’l-Iİbâre li’l-Fârâbı̂”, 173-174; Iİbn Rüşd, Telḫîṣu Manṭıḳu Aristû Kitâbu’l-‘İbâre, thk. Gerard 

Gihamy (Beyrut: Dâru’l-Fikri’l-Lübnânı̂, 1992), 117-125; a.mlf., Telḫîṣu Manṭıḳu Aristû Kitâbu’l-Ḳıyâs, thk. Gerard Gihamy (Beyrut: Dâru’l-
Fikri’l-Lübnânı̂, 1992), 175-176; a.mlf., “Fi lüzûm cihâti’n-netâic li cihâti’l-muḳaddimât ve �i ihtilâṭu’l-Muṭlaḳati ma‘a’ẓ-Ẓarûrı̂yye”, Reṣâilü’l-
Felse�îyye: Maḳâlât �i’l-mantıḳ ve’l-‘ilmi’t-ṭabiî li Ebi’l Velid İbn Rüşd, nşr. Cemaleddin Alevı̂ (Fas: Dâru’l-Beydâ, 1983), 182-183; a.mlf., “el-
Kavl �i’l-muḳaddimati’l-Vücûdiyye evi’l-Mutlaḳa”, Reṣâilü’l-Felse�îyye: Maḳâlât �i’l-mantıḳ ve’l-‘ilmi’t-ṭabiî li Ebi’l Velid İbn Rüşd, nşr. 
Cemaleddin Alevı ̂(Fas: Dâru’l-Beydâ, 1983), 114-119.  

42 İbn Sînâ, İşaretler ve Tembihler, çev. Ali Durusoy - Muhittin Macit - Ekrem Demirli (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2005), 31. 
43 Ebu’s-Salt, Taḳvîmü’ẕ-ẕihn, 15-18; İbn Meymûn, “Maḳāle fî ṣınâʿati’l-manṭıḳ”, 62-67; İbn Tumlûs, Compendium on Logic, 155-160. 



Muhammet Nasih Ece 

285 
 

döndürülemediği için tikel olumluya, tümel olumsuz tümel olumsuza, tikel olumlu tikel olumluya ve 
tikel olumsuz her örneklemde geçerli sonuç vermediği için döndürülememektedir.44  

Bu kurallar, Endülüs mantıkçılarının geneli tarafından tüm modal önermeler için de geçerli 
sayılmıştır. İbn Sînâ’nın döndürmede mutlak tümel olumlunun mutlak tümel olumlu, tikel zorunlu 
önermenin tikel zorunlu ve mümkün tümel olumlu ile mümkün tikel olumlunun mümkün tikel olumlu 
olarak döndürülebileceği şeklindeki Aristotelesçi kurallara itirazları olmuştur.45 Bu itirazlar noktasında 
İbn Tumlûs, İbn Sînâ’yı sadece ismen anarak bu konuda Fârâbî’nin haklı olduğunu söylemekle 
yetinmektedir.46 İbn Rüşd ise bu mevzuyu detaylı bir şekilde, buna bir risalesini ayırmak suretiyle 
tartışmaya çalışmaktadır. İbn Rüşd, sonuçta fiilî olarak İbn Sînâ’ya haklı bulsa da bil-kuvve olarak 
Aristoteles’in yaklaşımını haklı çıkarmaya çalışmaktadır. Netice itibariyle İbn Rüşd tarafından bağlı 
olunan gelenek tercih edilmeye davam edilir ve Aristoteles’in yanılmazlığı birçok konuda olduğu gibi bu 
konuda da kuvve-fiil kategorileri aracılığıyla sürdürülmeye çalışılmaktadır.47 

Önermenin döndürülmesindeki genel tutum, diğer konularda olduğu gibi Endülüs mantığının 
Aristoteles-Fârâbîci karakterlerinden biri olarak ortaya çıkmaktadır. Ancak Ebu’s-Salt’ın bu konudaki 
tavrı istisnadır. O, standart önermelerden tümel olumlu, tümel olumsuz ve tikel olumlunun 
döndürülebileceğini, tikel olumsuzun ise döndürülemeyeceğine değinerek bunları örneklendirdikten 
sonra döndürülebilenleri de kendine döndürülenler ve kendine döndürülemeyenler şeklinde bir ayrıma 
gitmektedir. Buna göre, tümel olumsuz ile tikel olumlu kendilerine döndürülenler, tümel olumlu ise 
kendine döndürülemeyen sınıfına dâhil olmaktadır.48 Bu durumda tümel olumlunun tikel olumluya 
döndürülmesi kabul edilse de kendine döndürülemediği gerekçesiyle yeni bir sınıf açılarak klasik 
tasnifin dışına çıkılmaktadır. Onun bu yaklaşımı, sadece Endülüs mantığında değil, Doğu İslam 
dünyasındaki mantık kitaplarında pek rastlanan bir durum değildir. Bu tutum, daha belirgin ve ayrıntılı 
bir şekilde Latince yazılmış kitaplarda Ockhamlı William (1287-1347)’le birlikte görülmeye 
başlamıştır.49 

2.6. Kıyasın Şekilleri ve Dördüncü Şekil 
Aristoteles ve Fârâbî’nin sisteminde kıyas üç şekilde gerçekleşmektedir. Şekillerin oluşumu, orta 
terimin öncülerde konu ve yüklem olarak gelebilme durumuna göre ortaya çıkmaktadır. Eğer orta terim 
birinci öncülde konu, ikinci öncülde yüklem olarak gelirse kıyas birinci şekildendir. Eğer her iki öncülde 
yüklem olarak bulunursa kıyas üçüncü şekilden, eğer her iki öncülde konu olarak bulunuyorsa bu 
durumda kıyas üçüncü şekildendir.50 Aristoteles ve Fârâbî farkında oldukları düşünülse de, 
matematiksel olarak kıyasın birinci şeklinin tersi, yani orta terimin birinci öncülde yüklem ikinci 
öncülde konu olarak bulunması seçeneği üzerinde durmamışlardır. Bu durumu ilk sorunsallaştıran 
Galen olmuş ve son seçeneğin dördüncü şekil olarak kabul edilmesi gerektiğini ileri sürmüştür.51 

Mantık konularını detaylı ele almayan Endülüslü mantıkçılar, bu konu üzerinde durmamışlar ve 
Aristoteles yaklaşımını olduğu gibi sürdürmüşlerdir. İbn Bâcce, İbn Rüşd ve İbn Tumlûs gibi mantık 
konularını detaylı inceleyen mantıkçılar ise Galen (129-216)’nin sorunsallaştırdığı dördüncü şekle 
eğilerek bu konuda fikir yürütmüşlerdir.  

İbn Bâcce, dördüncü şekli kabul etmekle birlikte diğer üç şekil gibi doğal görmemektedir. O zaman 
neden doğal olmadığı sorusunun cevaplanması gerekir. Ona göre, kıyasın kuvve ve sanatsal olmak üzere 
iki boyutu vardır. Kuvve boyutu, kıyasın matematiksel veya mantıksal olarak çıkarım olasılıkları iken; 

 
44 Aristoteles, Birinci Çözümlemeler, çev. Ali Houshiary (Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 1998), 25a 8-13. 
45 İbn Sînâ, İşaretler ve Tembihler, 45-46; a.mlf., Kitâbu’ş-Şifâ: el-Kıyâs, thk. Said Zayed - İbrahim Medkur (Kahire: 1964), 75-76, 82; a.mlf., en-

Necât, çev. Kübra Şenel (İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 2013), 32. 
46 İbn Tumlūs, Compendium on Logic, 212. 
47 İbn Rüşd, “Nakzu mezhebi İbn Sînâ fi Aksi’l-kazâyâ”, 102. 
48 Ebu’s-Salt, Taḳvîmü’ẕ-ẕihn, 20. 
49 Alexander Broadie, Introduction to Medieval Logic (New York: Oxford University Press, 1993), 157-160. 
50 Fârâbî, “Kitâbu’l-Kıyâs”, el-Mantık ‘inde’l-Fârâbî II, thk. Rafik Acem (Beyrut: Dâru’l-Meşrık, 1986), 21. Aristoteles mantığında dördüncü 

şeklin anlamı için bk. Walter Leszl, “Aristotle’s Logical Works and His Conception of Logic”, Topoi-an International Review of Philosophy 23 
(January 2004), 82. 

51 Hüseyin Atay, “Mantıkta Kıyasın Dördüncü Şekline Dair”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi XVI (1968), 36. 



Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 27/2 (2025), 276-293 

286 
 

sanat boyutu kıyasın fiili olarak işlevsel yönüdür. Kıyasın kuvvesinden bahsetmek sanatından 
bahsetmeyi gerektirir, ancak sanatından bahsetmek kuvvesinden bahsetmeyi gerektirmez. Kıyasın 
şekilleri bağlamında eğer konu sanatsal boyut ise kuvvesinden bahsetmeye gerek kalmayabilir. İşte ona 
göre, kıyasın dördüncü şekli kıyasın kuvve boyutuyla ilgili bir durumdur ve dolayısıyla sanatsal 
boyutunda buna değinmeye gerek yoktur. Aristoteles ve Fârâbî’nin tutumu bu açıdan anlaşılmalıdır. 
Çünkü dördündü şekil kıyasın sanat boyutunu değil, kuvve boyutunu ilgilendiren bir meseledir. Bu 
açıdan İbn Bâcce, Galen’in Aristoteles’i anlamadığı için bir zorlamada bulunduğunu ileri sürerek, doğal 
olmayanın da bu kısmın, yani dördüncü şeklin kıyasın sanat değil, kuvve boyutuyla ilgili olduğunu ileri 
sürmektedir. Görüldüğü şekilde İbn Bâcce dördüncü şekli kabul etmektedir, ancak kıyasın kuvvesi 
itibariyle varlık bulduğu ve birinci şekle dönüştürülebildiği için işlevsiz kalarak doğal görmemektedir. 
O, bu durumu demir varken bıçağın taştan yapılmasına benzeterek, nasıl demire göre taştan bıçak 
yapmak doğal değilse birinci şekil varken dördüncü şekilden kıyas oluşturmak da doğal değildir. Çünkü 
dördüncü şekil birinci şekle dönüştürülebilmektedir ve birinci şekilde olmayıp da dördüncü şekilden 
olmayan bir şey yoktur.52 

Benzer bir tutum sergileyen İbn Rüşd’e göre de dördüncü şekil birinci şeklin doğal olmayan bir 
versiyonudur. “C B’dir”, “B A’dır”, “A C’dir” dördüncü şekilden bir kıyas, birinci şekil formunda olan “B 
A’dır”, “C B’dir”, “A C’dir” şeklindeki kıyastan farklı değildir. Burada sadece terim ve öncüllerin yerlerinin 
değiştirilmesi söz konusudur. Dördüncü şekil, araştırılmak istenen bir bilgi için işlevsel olduğu takdirde 
varlığının doğal olduğu kabul edilebilir. Ancak araştırılmak istenen bilgi zaten birinci şekil aracılığıyla 
sağlanabiliyorsa bu durumda dördüncü şekle gerek yoktur. İbn Bâcce gibi dördüncü şekli kuvve olarak 
kabul etse de kıyasın sanatı bakımından doğal görmeyen İbn Rüşd’ göre, Aristoteles’in dördüncü şekle 
değinmemesin nedeni de budur.53 

İbn Tumlûs, kıyasın aklen dört şekilde gerçekleştiğini ifade etmenin dışında dördüncü şekle dair 
herhangi bir incelemede bulunmaz.54 Şekiller ve modları hakkındaki tüm çözümlemelerini üç şekil 
üzerinde yapmaktadır. Onun dördüncü şeklin aklen varlığından bahsetmesi, İbn Bâcce’nin kuvve 
ifadesine benzemektedir. Bundan dolaylı aklen dört şekil olsa da uygulamada veya fiilî olarak işlevsel 
olmadığı çıkarımı yapılabilir. 

Görüldüğü üzere dördüncü şekle dair Endülüs mantıkçılarınca Aristoteles ve Fârâbî yaklaşımının 
sürdürüldüğü ve kimi mantıkçılar tarafından mantıksal olarak kabul edilse de birinci şeklin onun 
görevini yaptığı gerekçesiyle doğal bulunmamıştır. Bu nedenle tüm şekillerin mutlak ve karma 
modlarının çözümlemeleri sadece üç şekil üzerinden yapılmıştır. 

3. Endülüs Mantıkçılarının Özel Karakteristik Ayrımları  
Buraya kadar Endülüs mantıkçılarının Aristoteles-Fârâbî paradigmasına bağlı formel ve literal olarak 
konumları ile bu paradigmada mantığın kritik konularına yaklaşımlarını çözümlemeye çalıştık. Şimdi de 
her bir mantıkçının özel hususiyetlerini belirlemeye çalışacağız. Endülüs mantığına yönelik 
karakteristik çıkarımlarımızın tamamı genel olmak zorunda değildir. Her bir şahsın kendine has özel 
yaklaşımları söz konusu olduğu için bunu da ortaya çıkarmak, Endülüs mantığının tekil resimlerini 
görmek adına önemlidir. 

Hem İslam dünyasındaki genel mantık açısından hem de Endülüs mantığı açısından İbn Hazm’ı 
özelleştiren pek çok husus bulunmaktadır. O, yazınsal olarak Endülüs’te ilk somut mantık metni olan et-
Taḳrîb’in yazarı olarak hem Endülüs’ün hem de İslamî ilimlerle ilgilenenler içinde ilk mantıkçı sayılır. 
İbn Hazm, İslam dünyasında Aristoteles mantığını fark edip bunu teorik olarak savunan ve dinî ilimlere 
uygulayan ilk kişidir. İbn Hazm, aynı zamanda dinsel kaygılarla mantığa yaklaşan ve bu nedenle dinin 
nazarında mantığı meşrulaştırmaya çalışan ilk mantıkçıdır. Diğer Endülüslü mantıkçıların mantık 
incelemeleri felsefî ve bilimsel kaygılarla ortaya çıkmıştır. İbn Hazm’ın girişimleri ise dinî kaygılarla 

 
52 İbn Bâcce, “Te‘âlîk ‘alâ kitâbî’l-kıyâs ve’t-tahlîl li’l-Fârâbî”, 184-186. 
53 İbn Rüşd, Telhisu Mantiku Aristû Kitâbu’l-Kıyâs, 172-173. 
54 İbn Tumlūs, Compendium on Logic, 161-198. 



Muhammet Nasih Ece 

287 
 

gerçekleşmiştir ve bu nedenle burada kullanılan üslup ve örnekler dinseldir. Dinî kaygılar veya bakış 
açısının İbn Hazm mantığına etkisi, sadece üslup ve örneklem açısından değil, mantık anlayışını 
şekillendirmek açısından da görülmektedir. Bunu daha çok metafiziksel uzanımları olan kategoriler, 
tanım teorisi ve modalite gibi konularda görmek mümkündür. Onun dinsel mantıkçılığı, örnekleri daha 
sonra görülecek şekilde Aristoteles’e mesafeli veya karşıt değil, aksine Aristoteles hayranı bir dinî 
mantıkçılıktır. Onun mantıkçılığının üç çıktısı olduğu söylenebilir. Birincisi, mantığın dini gerekçelerle 
kabullenmesi gerektiğini temellendirmiştir. İkincisi, mantığın bazı konularının, dinî metafiziğinin 
hesaba katılarak değerlendirilmesi gerektiğini göstermiştir. Üçüncüsü ise mantığın dinî konulara 
uygulandığını göstermiştir. Burada sergilenen çaba; mantık için meşrulaştırma, dönüştürme ve 
pratikleştirme olarak değerlendirilebilir. İbn Hazm’daki mantığa dair bu çıktılarının bir benzeri daha 
sonra Gazzâlî’de görülecektir.  

Ebu’s-Salt, Endülüs’te mantığı felsefî ve bilimsel kaygılarla yazan ilk kişidir. Onun yazdığı Taḳvîmü’ẕ-
ẕihn adlı eser, daraltılmış organon tarzının da ilk örneğidir. Daraltılmışlık; kavram, önerme, kıyas ve 
burhân kapsayıcılığındadır. Bu eser, Aristoteles-Fârâbîci paradigmanın Endülüs’teki seküler ilk örneği 
sayılır. Tematik olarak Taḳvîmü’ẕ-ẕihn’in en dikkat çekici ve fark yaratan noktası, önermenin 
döndürmesi konusunda mantık kitaplarında kabul edilen Aristoteles kurallarını kısmen geçersiz kılacak 
şekilde tümel olumlunun tikel olumluya döndürülmesinin kendine yapılamadığı nedeniyle yeni bir 
sınıflandırmaya işaret etmiş olmasıdır. Bu görüş, İslam mantık metinlerinde daha önce de daha sonra 
da görülmemiş gibi duruyor. Latin mantıkçılarında daha sonra benzer görüşleri görmek mümkündür.55  

İbn Bâcce, Endülüs’te niteliksel açıdan sistematik felsefe ve mantık yazıcılığını başlatan ilk 
filozoftur.56 Onun mantık çalışmaları, Aristoteles temelli olmak birlikte teknik ifadesiyle Fârâbî 
metinlerine ta‘lik şeklindedir. Fârâbî bağlantılı bu yazım tarzı, Endülüs dünyasında Fârâbîci mantık 
anlayışının yerleşmesine ve sürdürülmesine öncülük etmiştir. Bu, aynı zamanda Fârâbî mantığının 
genişletilmesi ve derinleştirilmesi anlamında önemli bir girişimdir. İbn Bâcce’nin kategorilerin 
eklentilerini her bir kategoriye uygulaması, kategorilerin mantık bilimiyle ilişkisine dair izahatları, 
modalite konusunda ortaya koyduğu bilimsel tasnif sistemi, kıyasın tanımından hareketle bir “kıyas 
sistemi/bilimi”ni inşa etme girişimleri, kıyasın dördüncü şekline yönelik kuvve-sanat kategorileri 
yardımıyla bir çözüm oluşturması vb. konularda mantığa yönelik önemli katkıları olmuştur. Bu 
katkılarla hem Fârâbî mantığına yeni açılımlar getirmiş hem de daha sonraki mantıkçıların bu 
konulardaki görüşlerine öncülük etmiştir. Buna rağmen İbn Bâcce’nin mantığı çeşitli nedenlerle 
tamamlanmamış bir mantıktır. Tamamlanmamışlık, genişletilmiş organon tarzında yazmamasından 
değil, daraltılmış organın bağlamındaki bazı önemli konulara değinmemesinden kaynaklanmaktadır.  

İbn Rüşd’ün mantık çalışmaları, Endülüs mantığının zirvesi olarak kabul edilmektedir.57 Bu mantık, 
asıllara dönmenin bir projesi olarak Aristoteles mantığının Arapçada yeniden inşası demektir. Bu 
nedenle İbn Rüşd’ün mantık metinleri, ya Aristoteles mantık metinlerinin yorumlanması ya da süreç 
içinde yozlaştırıldığı gerekçesiyle onun mantık anlayışının savunusu konumundadır. Bu, tercüme veya 
salt bir aktarım değil, aradaki zamandan etkilenmiş, kültürel olarak kabul edilmiş ve koşullara göre 
yeniden yorumlanmış bir mantıktır. Hiçbir şekilde Aristoteles’e aykırılığı söz konusu olmasa da İbn 
Rüşd’ün modalitenin değerlendirilmesinde, şartlı önerme ve kıyasların yeniden yorumlanması gibi 
birçok konuda farklı sayılabilecek düşünceleri vardır. Bu, Aristoteles mantığının genişletilmesi ve 
derinleştirilmesi olarak okunmalıdır. İbn Rüşd’ün mantığı Aristoteles yorumlamalı olabilir, ancak 
Fârâbi, İbn Sînâ ve İbn Bâcce gibi mantıkçıların da etkilerini taşımaktadır. Fârâbi ve İbn Sînâ’yı birçok 
vesileyle eleştirirken onlardan etkilendiği noktalar da olmuştur.58 Literal olarak bir atfı söz konusu 
olmasa da İbn Bâcce’nin etkisini modalitenin tanım ve tasnifinde, kıyas tanımının çözümlemesinde ve 
dördüncü şeklin doğal olmadığı gibi konularda görmek mümkündür.  

 
55 Broadie, Introduction to Medieval Logic, 157-160. 
56 İbn Tufeyl, Hayy bin Yakzan, çev. Y.Ö. Özburun vd. (İstanbul: İnsan Yayınları, 2019), 15-16. 
57 Rescher, İslam Mantık Tarihi, 107. 
58 Bk. Durusoy, “İbn Rüşd’ün Aristoteles İnşasında Fârâbî ve İbn Sînâ’nın Katkıları”, 283-295. 



Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 27/2 (2025), 276-293 

288 
 

İbn Meymûn’un tek mantık eseri olan Maḳāle fî ṣınâʿati’l-manṭıḳ, İslam dünyasında yazılan mantık 
külliyatının özellikle Fârâbî’nin mantık külliyatının “kavramsal temelli” bir özeti konumundadır. Mantık 
alanında birçok özet yazılmıştır, ancak bu eserin mantık biliminin temel kavramlarını esas almak 
suretiyle mantığı izah eden ilk eser olduğu söylenebilir.  

İbn Tumlûs, Endülüs mantığında klasik anlamda genişletilmiş organon tarzı mantık yazıcığının son 
halkasıdır. İbn Rüşd’ten sonra mantıkta bu geleneğinin sürdürülmesi bakımından önemlidir. Bu nedenle 
kimi yaklaşımlar tarafından İbn Rüşd’le mantığın bu açıdan sonlandırılması doğru değildir. O, Endülüs 
mantığında Gazzâlî’nin çalışmalarına atıfta bulunan tek kişidir. Buna rağmen, el-Muḫtaṣar fī’l-manṭıḳ 
adlı eseri, Gâzzâlî’nin metinlerinden değil, Aristoteles-Fârâbî-İbn Rüşd metinlerinden etkiler 
taşımaktadır. Endülüs’te İbn Hazm’dan sonra mantığın dinî meşruiyeti konusunu önemseyen ve bunun 
üzerinde duran ikinci ve son kişidir. Bununla birlikte üslup, örneklem ve dinî metafiziğinin mantık 
üzerindeki muhtemel etkileri söz konusu edilmemiştir. İçeriksel olarak İbn Tumlûs’un şartlı 
önermelerden bitişik şartlılara dönük geçerli sonuçlar noktasındaki çözümlemeleri, daha önceki yaygın 
hataları gidermesi ve ilk olması bakımından dikkate değerdir. Burada kimi kıyaslarda klasik ön-bileşeni 
onaylama ve art-bileşeni onaylamama kurallarının aşılması söz konusudur. Ön-bileşen ve art-bileşen 
ilişkilerinin birbirini mutlak gerektirdiği örneklerde dört olası seçenekte kıyasın sonuç vermesini 
sağlamaktadır. Örneği “güneş” ve “gündüz” birbirini gerektirdiği için “güneş doğarsa gündüz olur” 
önermesinden yapılacak bir kıyasın dört geçerli sonucu olacaktır.  

Endülüs’te felsefe ve mantık yazıcılığının son halkası olan İbn Seb‘in’in mantık hâkimiyeti diğer 
mantıkçılardan uzmanlık bakımından eksik olmasa da yargı mantığını çok yüzeysel geçerek bu alanı 
ihmal etmesi dikkat çekicidir. O, daha çok kavram mantığına odaklanarak bu alanı derinlikli bir şekilde 
incelemiştir. Bu çerçevede tanım, sorular, kategoriler ve beş tümel konuları ele alınmaktadır. Bunlar, bir 
anlamda kavram mantığının konuları olarak da düşünülebilir. Onun mantığının bazı konularına 
yaklaşımının farklılığı dikkat çekicidir. Bunlar; mantığa tanım konusuyla başlaması, tanımın devamı 
olarak soruları detaylı incelemesi, karşı-olumda altıklık ilişkisini kabul etmesi, beş sanatın öncüllerinin 
Fârâbîci gelenekte sayılan dört değil de on üç olarak verilmesi ve beş tümelin dışında “şahıs” diye bir 
tümel ileri sürerek bunu “altı tümel” şeklinde kabul etmesidir.59 Saydığımız bu hususlarda İbn Seb‘in, 
diğer Endülüslü mantıkçılardan farklı davranmıştır. 

Sonuç 
Endülüs mantığının karakteristiğini ortaya çıkarmak, yazınsal kaynakları itibariyle yedi mantıkçının 
binlerce sayfalık metinlerini incelemeyi gerektiren meşakkatli ve uzun bir uğraş gerektirmektedir. Bu 
çalışma, daraltılmış organon bağlamında bütün Endülüs mantık metinlerini yıllara sirayet eden bir 
okumanın sonucunda ortaya çıkmıştır. Endülüs mantığının karakteristiğini ortaya çıkarmanın çeşitli 
yöntemleri vardır. Biz, bunun tarihsel köklerini, bu tarihsel köklerin tematik problemlerini ve 
mantıkçıların özel hususiyetlerini betimlemek şeklinde bir yöntemle serimlemeyi tercih ettik.  

Endülüs mantığının tarihsel arka planında Aristoteles ve Fârâbî’nin mantığı bulunmaktadır. Bu, hem 
tematik hem de literal olarak görülmektedir. Adı geçen Endülüs mantıkçılarının bazıları tarafından 
Aristoteles mantık metinleri, bazıları tarafından da Fârâbî’nin mantık metinleri tercih edilmiş olsa da 
nihayetinde ortaya konulan mantığın birinci öğretmeni Aristoteles, ikinci öğretmeni Fârâbî’dir. Burada 
sadece metin tercihinden dolayı bir farktan bahsedilebilir. İbn Hazm, İbn Rüşd ve İbn Tumlûs açıkça 
Aristoteles metinlerini birincil kaynak olarak alırken; İbn Bâcce ve İbn Meymûn Fârâbî’nin metinlerini 
tercih etmişlerdir. Ebu’s-Salt ve İbn Seb‘in’in ise her iki öğretmenin metinlerini birinin ağırlığı 
olmaksızın tercih ettikleri görülmektedir. Dolayısıyla Endülüs mantığı, kaynak olarak Bağdat’a oradan 
da Atina’ya uzanan ve buralarda kökenlenen bir yapı arz etmektedir. Endülüs mantığı, Doğu İslam 
dünyasında etkili olan İbn Sînâcı mantığa yakın bazı görüşleri savunmuş olsa da çoğunlukla ona literal 

 
59 İslam mantık tarihinde genel lafızlar beş olarak kabul edilmiş ve beş tümel ismiyle anılmıştır. Endülüs mantığında İbn Seb‘in’in “şahıs”ı 

ekleyerek bunları altı olarak düşünmesi, Endülüs mantık metinlerinde istisnadır. Ancak bu yaklaşımın bir benzerini daha önce İhvânı 
Safâ’da görmek mümkündür. Onlar da tümellere “şahıs” diye bir tümel ekleyerek sayıyı altıya çıkarmışlar. Bk. İhvân-ı Safâ, İhvân-ı Safâ 
Risâleleri I (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2012), 274, 279, 283.  



Muhammet Nasih Ece 

289 
 

olarak ya suskun ya da içeriksel olarak karşıt olmuştur. Bu konuda İbn Tumlûs ve İbn Rüşd’ün atıfları 
söz konusudur. İbn Tumlûs sadece birkaç konuda İbn Sînâ’yı ismen zikrederek olumsuzlarken; İbn Rüşd 
birçok konuda özel risalelerle İbn Sînâ’nın mantık görüşlerini eleştirel tarzda hedef almıştır. Diğer 
mantıkçılar ise görmezden gelmeyi tercih etmişlerdir. Bu nedenle Endülüs mantığı İbn Sînâ’dan uzak bir 
mantıktır.  

Endülüs mantığının karakteristiğini sunmayı tercih ettiğimiz ikinci yol, tarihsel olarak mantıkçının 
konumunu ve paradigmasını belirleyen kritik konulara yönelik onların yaklaşımlarını ortaya koymak 
şeklinde olmuştur. Burada altı kritik konu tespit edilmiştir. Bunlar; mantığın bölümleri, kategorilerin 
mantıkla ilişkisi, önermenin karşı-olum sınıfları, önermenin döndürme biçimleri, modalite sınıfları ve 
dördüncü şekildir. Bu kritik konularda Endülüs mantığının genel bir bakış açısı ortaya çıkmakla birlikte 
birçok konuda genele aykırı özel perspektifler de söz konusudur. Mantığın bölümlerinde, Endülüs 
mantıkçılarından fiilî olarak normal altılı organon veya daraltılmış dörtlü organon kapsayıcılığında 
mantığı ele alanlar olsa da çoğunlukla teorik olarak genişletilmiş sekizli organon tarzına itirazları 
olmamıştır. Kategorilerin mantıkla ilişkisinde Endülüs’te İbn Rüşd gibi bazı mantıkçılar bu konuyu 
suskunlukla geçirseler de İbn Bâcce, İbn Tumlûs ve İbn Seb‘in gibi bazı mantıkçılar da bunu bir problem 
olarak ele almışlardır. Buna göre kategoriler, bazı yönlerden diğer disiplinlere bazı yönlerden de 
mantığa konu olmaya uygundur ve kategoriler var oluş bakımından mantığın dayanak noktasıdır. 
Önermenin karşı-olum durumlarında genel tutum; üst-karşıt, alt-karşıt ve çelişik üçlü sisteme göre 
Aristoteles kuralları gereği şekillenmiştir. Burada sadece İbn Seb‘in’in aykırılığı söz konusudur. O, İbn 
Sînâ mantığında yer alan altıklık ilişkisini de kabul etmektedir. Önermenin döndürme biçimlerinde de 
belirli dört standart önermenin Aristoteles kuralları kabul edilerek çıkarımlar oluşturulmuştur. Burada 
ise Ebu’s-Salt’ın kısmi farklılığı söz konusudur. Tümel olumlu, kendine döndürülemediği için farklı bir 
sınıflandırmaya gidilmiştir. Endülüs’te modalite tasnifinde iki yaklaşım sergilenmiştir. İbn Bâcce ve İbn 
Rüşd, zorunlu-mutlak-mümkün üçlemesini tercih ederken, diğer beş mantıkçı mutlakın yerine 
imkânsızı koymuştur. Modalitenin tasnif sisteminde adı geçen iki önemli mantıkçının dışındakilerin 
Aristoteles-Fârâbî yaklaşımından sapmaları söz konusudur. Kıyasın dördüncü şeklinde tüm mantıkçılar, 
Aristoteles-Fârâbî geleneğine uygun bir şekilde sadece üç sekil kabul ederek bunun üzerinden modların 
ve karma kıyasların çözümlemelerini ele almışlardır. Bunun yanında İbn Bâcce ve İbn Rüşd, dördüncü 
şeklin doğal olmadığını ileri sürerek bunun neden doğal olmadığını gerekçelendirmeye çalışmışlardır.  

Aristoteles ve Fârâbî’yle bağlantılı kritik konularda Endülüs mantığının karakteristiğinin genel 
çıkarımlarını saptamaya çalıştık. Ancak her bir mantıkçıyı özelleştiren hususların ortaya çıkarılması da 
Endülüs mantığının resmini görmek açısından önemlidir. İbn Hazm, hem Endülüs mantığında hem de 
İslamî bilimlerle ilgilenenler içinde ilk mantıkçı sayılır. O, Aristoteles mantığını dinsel açıdan 
meşrulaştırarak mantığı dinî bir üslup ve örneklemle yeniden yazmıştır. Bu bakımdan İslam dünyasında 
öncüdür. Ebu’s-Salt, formel anlamda Aristoteles-Fârâbî mantığını daraltılmış organon kapsamında ele 
alan ilk kişidir. İbn Hazm’dan farklı olarak onun mantık kaygısı, felsefî ve bilimseldir. İbn Bâcce; fizik, 
metafizik ve mantık kapsayıcılığı anlamında Endülüs’ün ilk filozofu ve felsefe-bilim kaygısı üzerinden 
sistematik kapsamlı ilk mantıkçısı sayılır. Fârâbî mantığını Endülüs’te canlandırarak devam etmesini 
sağlayan İbn Bâcce, mantık çalışmalarıyla daha sonra Endülüs’ün en etkili mantıkçısı olacak İbn Rüşd’ün 
mantığının ortaya çıkmasında da etkili olmuştur. İbn Rüşd, Endülüs mantığının zirvesini teşkil edecek 
bir yeterlilikle mantık bilimine katkı yapmıştır. O, geçen zaman içinde Aristoteles’in mantık metinlerini 
yeniden yorumlayarak Arapçada mantığı yeniden yazmıştır. Ondan sonra gelen İbn Tumlûs’a kaynaklık 
etmesi bakımından da önemlidir. İbn Meymûn, mantığa dair yazdığı kısa metninde detaya girmeksizin 
mantığın tüm konularını ele almıştır. Bu eser, mantık yazımını mantık biliminin temel kavramları 
üzerinden yaparak, ansiklopedik sözlük tarzını ilk yansıtan çalışma olarak görülebilir. İbn Tumlûs, sekiz 
(Sadru’l-Kitab ve Kitâbu’t-Tahlil birer kitap sayılırsa on) kitaplı genişletilmiş organon kapsamında her 
bir bölümü bir kitap olarak ele alan son Endülüs mantıkçısıdır. Onun kaleme adlığı mantık eseri, 
Aristoteles-Fârâbî-İbn Rüşd’ün metinlerinin yeniden yorumlanması konumundadır. Endülüs 
mantığının son ismi İbn Seb‘in ise mantıkla ilgili müstakil eser kaleme almasa da iki önemli eserinde 



Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 27/2 (2025), 276-293 

290 
 

mantık konularına yer vermiştir. Mantık uzmanlığı, zamanına göre daha aşağı olmayan İbn Seb‘in, 
kavram mantığı yoğunluklu bir yazımı tercih etmiştir. 
  



Muhammet Nasih Ece 

291 
 

Kaynakça 
Ahmed, Fouad Ben. “Introduction”. Compendium on Logic (al-Muḫtaṣarfī al-manṭiq). ed. Fouad Ben Ahmed. 1-31. 

Leiden: Brill, 2020. 
Ahsan, Abbas. “Transcending Ibn Rushd’s Methods of Reasoning”. Asian Philosophy 35/3 (July 2025), 236-268. 

https://doi.org/10.1080/09552367.2024.2403816 
Altunya, Hülya. “İbn Hazm’a Göre Anlamın Nesnelleştirilmesinde Mantığın Rolü”. Milel ve Nihal Dergisi 6/3 (Aralık 

2009), 125-144. 
Aristotle. “Topics”. çev. W. A. Pickard. The Complete Works Of Aristotle I. ed. Jonathan Barnes. Cambridge: Princeton 

University Press, 1995. 
Aristoteles. Birinci Çözümlemeler. çev. Ali Houshiary. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 1998.  
Aristoteles. Kategoriler. çev. Saffet Babür. Ankara: İmge Kitabevi, 2014. 
Aristoteles. Yorum Üzerine. çev. Saffet Babür. Ankara: İmge, 2002.  
Atay, Hüseyin. “Mantıkta Kıyasın Dördüncü Şekline Dair”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi XVI (1968), 

35-74. 
Birgül, Mehmet Fatih. İbn Rüşd’de Burhân. İstanbul: Ötüken Yayınları, 2013.  
Bochensky, I. M. A History of Formal Logic. çev. ve ed. Ivo Thomas. Indiana: University of Notre Dame Press, 1961. 
Broadie, Alexander. Introduction to Medieval Logic. New York: Oxford University Press, 1993. 
Chatti, Saloua. “Logical Oppositions in Arabic Logic: Avicenna and Averroes”, Around and Beyond the Square of 

Opposition. ed. Jean-Yves Béziau-Dale Jacquette. Basel: Product of Birkhauser, 2012, 21-41. 
Durusoy, Ali. “İbn Rüşd’ün Aristoteles İnşasında Fârâbî ve İbn Sînâ’nın Katkıları”. Doğu-Batı İlişkisinin Entelektüel 

Boyutlu İbn Rüşd’ü Yeniden Düşünmek I. Sivas: Asitan Yayıncılık, 2009, 283-295. 
Ebu’s-Salt. Taḳvîmü’ẕ-ẕihn fi’l-manṭıḳ. Abussalt: Rectificacion de la mente; tradato de logica, nşr. Angel Gonzales 

Palencia. Kahire: 1915. 
Ece, Muhammet Nasih. “Fârâbî’de Mantık Bilimine İlişkin Bazı Temel Meseleler”. Bilimname 37 (2019/1), 629-660. 
Ece, Muhammet Nasih. İbn Bâcce Mantığı ve Fârâbî Bağlantıları. Konya: Çizgi Yayınları, 2021. 
Ece, Muhammet Nasih. İbn Rüşd’ün Önermeler Mantığı ve Aristoteles Temelleri. Konya: Çizgi Yayınları, 2018. 
el-Câbirî, Muhammed Abid. Felsefî Mirasımız ve Biz. çev. A. Said Aykut. İstanbul: Kitabevi, 2003. 
el-Endelüsî, Said. Tabakâtü’l-Ümem. çev. Ramazan Şeşen. İstanbul: TYEKB Yayınları, 2014. 
Evmeş, Ahmet. “İbn Tumlûs’un Kategori Anlayışı ve Fârâbî Etkileri”. Mütefekkir 12/23 (Haziran 2025), 160-183. 
Fârâbî. “İḥṣâu’l-‘ulûm”. Mantığa Giriş Risâleleri. çev. Yaşar Aydınlı. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2018. 
Fârâbî. “Kategoriler”. Kategoriler ve Retorik. çev. nşr. Ali Tekin. İstanbul: Klasik, 2019. 
Fârâbî. Kitâbu’l-Hurûf. çev. Ömer Türker İstanbul: Litera Yayıncılık, 2008. 
Fârâbî. “Kitâbu Îsâgûcî ey el-Medḫal”. Mantığa Giriş Risaleleri. çev. Yaşar Aydınlı. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2018.  
Fârâbî. “Kitâbu’l-Ḳıyâs”. el-Mantıḳ ‘inde’l-Fârâbî II. thk. Refik Acem. Beyrut: Dâru’l-Meşrık, 1986. 
Fârâbî. Kitâbu’l-Kıyâsı’s-Sağir. thk. Mübahat Türker-Küyel. Ankara: AKDTYK, 1990. 
Fârâbî. “Kitâbu’l- Maḳûlât”. el-mantıḳ ‘inde’l-Fârâbî I. nşr. Refik el-Acem. Beyrut: Daru’l-Meşrik, 1986. 
Fârâbî. “Kitâbu’t-Tahlîl”. el-Mantık inde Fârâbî II, thk. Refîk el-Acem. Beyrut: Dâru’l-Meşrık, 1986. 
Fârâbî. Şerhu’l-Fârâbî li kitâbi’l-Aristûtâlîs fi’l-ibâre. ed. Wilhelm Kutsch - Stanley Marrow. Beyrut: Dâru’l-Meşrik, 

1971. 
Forcada, Miquel. “Ibn Bajja and the Classification of the Sciences in al-Andalus”. Arabic Sciences and Philosophy 16 

(287-307). 2006. 
Groarke, Louis F. “Is Aristotle the Forefather of Informal Logic?”. Dialogue: Canadian Philosophical Review/Revue 

canadienne de philosophie 61/1 (April 2022), 139-159. https://doi.org/10.1017/S0012217321000147 
İbn Bâcce. “el-İrtiyâż ‘alâ kitâbi’l-maḳûlât”. Te‘âlîḳ İbn Bâcce ‘alâ mantıḳi’l-Fârâbî. thk. Macit Fahrî. Beyrut: Dâru’l-

Meşrık, 1994. 
İbn Bâcce. “Ġarażu Ebî Naṣr fî Îsâgûcî”. Te‘âlîḳ İbn Bâcce ‘alâ mantıḳi’l-Fârâbî. thk. Mâcit Fahrî. Beyrut: Dâru’l-

Meşrık, 1994.  
İbn Bâcce. “Te‘âlîḳ ‘alâ fuṣûli’l-ḫamse li’l-Fârâbî”. Te‘âlîḳ İbn Bâcce ‘alâ mantıḳi’l-Fârâbî. thk. Macit Fahrî. Beyrut: 

Dâru’l-Meşrık, 1994. 
İbn Bâcce, “Te‘âlîḳ ‘alâ kitâbi Îsâgûcî li’l-Fârâbî”. Te‘âlîḳ İbn Bâcce ‘alâ mantıḳi’l-Fârâbî. thk. Mâcit Fahrî. Beyrut: 

Dâru’l-Meşrıḳ, 1994. 
İbn Bâcce. “Te‘âlîḳ ‘alâ kitâbî’l-maḳûlât li’l-Fârâbî. Te‘âlîḳ İbn Bâcce ‘alâ mantıḳi’l-Fârâbî. thk. Macit Fahrî. Beyrut: 

Dâru’l-Meşrık, 1994. 
 

https://doi.org/10.1080/09552367.2024.2403816%E2%80%8E
https://www.cambridge.org/core/journals/dialogue-canadian-philosophical-review-revue-canadienne-de-philosophie
https://www.cambridge.org/core/journals/dialogue-canadian-philosophical-review-revue-canadienne-de-philosophie
https://doi.org/10.1017/S0012217321000147


Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 27/2 (2025), 276-293 

292 
 

İbn Bâcce. “Teâlîḳ ‘alâ Kitâbi Bârî Ermeniyâs eyu’l-İbâre li’l-Fârâbî”. Te‘âlîḳ İbn Bâcce ‘alâ mantıḳi’l-Fârâbî. thk. 
Macit Fahrî. Beyrut: Dâru’l-Meşrık, 1994. 

İbn Bâcce. “Te‘âlîḳ ‘alâ kitâbî’l-ḳıyâs ve’t-taḥlîl li’l-Fârâbî”. Te‘âlîḳ İbn Bâcce ‘alâ mantıḳi’l-Fârâbî. thk. Macit Fahrî. 
Beyrut: Dâru’l-Meşrık, 1994. 

İbn Ebû Usaybi‘a. Uyûnü’l-enbâʾ fî ṭabaḳāti’l-eṭıbbâʾ. thk. Nizâr Rızâ. Beyrut: Dârü’l-Mektebeti’l-Ḥayât, 1965. 
İbn Hazm. el-Faṣl fi’l-milel ve’l-ehvâʾ ve’n-niḥal I. çev. Halil İbrahim Bulut. İstanbul: TYEKBY, 2017. 
İbn Hazm. et-Taḳrîb li-ḥaddi’l-manṭıḳ ve’l-medḫal ileyhi bi’l-elfâẓi’l-ʿâmmiyye ve’l-emsileti’l-fıḳhiyye. Çev. İbrahim 

Çapak - Yusuf Arıkenar. İstanbul: TYEKB, 2018. 
İbn Meymûn. Delâletü’l-Ḥâʾirîn. çev. Osman Bayder - Özcan Akdağ. Kayseri: Kimlik, 2019. 
İbn Meymûn. “Maḳâle fî ṣınâʿati’l-manṭıḳ”. çev. Mübahat Türker. İslam Tetkikleri Enstitüsü Dergisi 3/1 (1960), 49-

110. 
İbn Rüşd. “el-Ḳavl fi’l-ḥadd ve nakz-i mezhebeyi’l-İskender ve Ebî Naṣr”. Reṣâilü’l-Felsefîyye: Maḳâlât fi’l-mantıḳ 

ve’l-‘ilmi’t-ṭabiî li Ebi’l Velid İbn Rüşd. nşr. Cemaleddin Alevî. Fas: Dâru’l-Beydâ, 1983. 
İbn Rüşd. “el-Ḳavl fi’l-Ḳıyâsi’l-Ḥamlî ve’ş-Şarṭî ve naḳzı’l- Ḳıyâsi’l-İḳtirânî ‘inde İbn Sînâ”. Reṣâilü’l-Felsefîyye: 

Maḳâlât fi’l-mantıḳ ve’l-‘ilmi’t-ṭabiî li Ebi’l Velid İbn Rüşd. nşr. Cemaleddin Alevî. Fas: Dâru’l-Beydâ, 1983. 
İbn Rüşd. “el-Ḳavl fi’l-muḳaddimati’l-Vücûdiyye evi’l-Mutlaḳa”. Reṣâilü’l-Felsefîyye: Maḳâlât fi’l-mantıḳ ve’l-‘ilmi’t-

ṭabiî li Ebi’l Velid İbn Rüşd. nşr. Cemaleddin Alevî. Fas: Dâru’l-Beydâ, 1983. 
İbn Rüşd. “el-Ḳavl fi’l-mahmûlâti’l-müfred ve’l-mü rekkeb ve nakz-i mavkufu İbn Sînâ”. Maḳâlât fi’l-mantıḳ ve’l-

‘ilmi’t-ṭabiî li Ebi’l Velid İbn Rüşd. nşr. Cemaleddin Alevî. Fas: Dâru’l-Beydâ, 1983. 
İbn Rüşd. “fi lüzûm cihâti’n-netâic li cihâti’l-muḳaddimât ve fi ihtilâṭu’l-Muṭlaḳati ma‘a’ẓ-Ẓarûrîyye”. Reṣâilü’l-

Felsefîyye: Maḳâlât fi’l-mantıḳ ve’l-‘ilmi’t-ṭabiî li Ebi’l Velid İbn Rüşd. nşr. Cemaleddin Alevî. Fas: Dâru’l-
Beydâ, 1983. 

İbn Rüşd. İkinci Analitiklerin Orta Şerhi. nşr. çev. Hacı Kaya. İstanbul: Klasik Yayınları, 2015. 
İbn Rüşd. “Nakzu mezhebi İbn Sînâ fi Aḳsi’l-ḳazâyâ”. Reṣâilü’l-Felsefîyye: Maḳâlât fi’l-mantıḳ ve’l-‘ilmi’t-ṭabiî li Ebi’l 

Velid İbn Rüşd. nşr. Cemaleddin Alevî. Fas: Dâru’l-Beydâ, 1983. 
İbn Rüşd. “Nakzu mezhebi Themistius fi-mekâyî si’l-Mümkine fi’ş-Şekleyni’l-Evvel ve’s-Sânî”. Maḳâlât fi’l-mantıḳ 

ve’l-‘ilmi’t-ṭabiî li Ebi’l Velid İbn Rüşd. nşr. Cemaleddin Alevî. Fas: Dâru’l-Beydâ, 1983. 
İbn Rüşd. Telḫîṣu Manṭıḳu Aristû Kitâbu’l-‘İbâre. thk. Gerard Gihamy. Beyrut: Dâru’l-Fikri’l-Lübnânî, 1992. 
İbn Rüşd. Telḫîṣu Manṭıḳu Aristû Kitâbu’l-Ḳıyâs. thk. Gerard Gihamy. Beyrut: Dâru’lFikri’l-Lübnânî, 1992. 
İbn Rüşd. Telḫîṣu Manṭıḳu Aristû Kitâbu’l-Maḳūlât. thk. Gerard Gihamy. Beyrut: Dâru’l-Fikri’l-Lübnânî, 1992.  
İbn Seb‘in. Büddü’l-ʿÂrif. thk. Şeyh Ahmet Ferid Mezîdî. Beyrut: Books Publisher, 2018. 
İbn Seb‘in. Sicilya Cevapları. çev. Şerafeddin Yaltkaya. İstanbul: Büyüyen Ay, 2013. 
İbn Sînâ. en-Necât. çev. Kübra Şenel. İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 2013. 
İbn Sînâ. İşaretler ve Tembihler. çev. Ali Durusoy vd. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2005. 
İbn Sînâ. Kategoriler: Kitâbu’ş-Şifâ, çev. Muhittin Macit. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2010. 
İbn Sînâ. el-Kıyâs: Kitâbu’ş-Şifâ. thk. Said Zayed - İbrahim Medkur. Kahire: 1964. 
İbn Sînâ. Yorum Üzerine: Kitâbu’ş-Şifâ. çev. Ömer Türker. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2006. 
İbn Tufeyl. Hayy bin Yakzan. çev. Y.Ö. Özburun vd. İstanbul: İnsan Yayınları, 2019.  
İbn Tumlūs. Compendium on Logic (al-Muḫtaṣar fī al-manṭiq). Ed. Fouad Ben Ahmed. Leiden: Brill, 2020. 
İhvân-ı Safâ. İhvân-ı Safâ Risâleleri I. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2012. 
Kayacık, Ahmet. Endülüs’te Mantık. Kayseri: Tez-Mer Ofset, 2012. 
Kneale, William-Kneale, Marta. The Development of Logic. London: Oxford at the Clarendon Press, 1962. 
Leszl, Walter. “Aristotle’s Logical Works and His Conception of Logic”. Topoi-an International Review of Philosophy 

23 (January 2004), 71-100. 
Martinez-Gros, Gabriel. “Ibn Hazm and Andalusian Philosophy”. Europe: Revue Littéraire Mensuelle 1133 (Sep-Oct 

2023), 73-81. 
Montada, Josef Puig. “Endülüs’te Felsefe: İbn Bâcce ve İbn Tufeyl”. çev. Cüneyt Kaya. İslam Felsefesine Giriş. ed. 

Peter Adamson-Richard C. Taylor. İstanbul: Küre Yayınları, 2008. 
Özpilavcı, Ferruh. Fârâbî’nin Önerme Anlayışı. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2018. 
Palencia, Angel Gonzales. Tarihu’l-fikri’l-Endelüsü. çev. Huseyin Munis. Kahire: 1955. 
Patzig, Günther. “Mantık Nedir?”. çev. Doğan Özlem. Günümüzde Felsefe Disiplinleri. 55-73. İstanbul: Ara Yayıncılık, 

1990. 
Rescher, Nicholas. İslam Mantık Tarihi. çev. Ahmet Kayacık. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2018. 
 



Muhammet Nasih Ece 

293 
 

Sanagustin, Floreal. “Ibn Rushd, Philosopher and Doctor”. Europe: Revue Littéraire Mensuelle, 1133 (Sep-Oct 2023), 
82-95. 

Saruhan, Müfit Selim. “Zahiriliğin Öncüsü İbn Hazm’da Felsefi Meseleler”. Dini Araştırmalar 9/25 (Haziran 2006), 
159-179. 

 
Makale Bilgi Formu 

Çıkar Çatışması Bildirimi: Yazar tarafından potansiyel çıkar çatışması bildirilmemiştir. 
Yapay Zekâ Bildirimi: Bu makale yazılırken hiçbir yapay zekâ aracı kullanılmamıştır. 
İntihal Beyanı: Bu makale iThenticate tarafından taranmıştır. 
 


	Giriş
	1. Endülüs Mantığının Aristoteles ve Fârâbî Temelleri
	2. Endülüs Mantıkçılarının Kritik Konulara Yaklaşımları
	2.1. Mantığın Bölümleri veya Kitapları
	2.2. Kategorilerin Mantıkla İlişkisi
	2.3. Önermelerin Karşı-Olum Türleri
	2.4. Önermelerin Modalite Sınıfları
	2.5. Önermelerin Eşdeğerlik İşlemleri
	2.6. Kıyasın Şekilleri ve Dördüncü Şekil

	3. Endülüs Mantıkçılarının Özel Karakteristik Ayrımları
	Sonuç
	Kaynakça

