e-makalat

Mezhep Arastirmalari Dergisi

Journal of Research of islamic Sects

e-ISSN: 1309-5803
Cilt | Volume: 18 ¢ Say1 | Number: 2
Aralik | December 2025

Ibadi Alim Ebi Ya’kib el-Vercelani’nin ed-Delil ve’l-Burhin’is Baglaminda Siyasi
Goriisleri
Political Views of Ibadi Scholar Ebtu Ya'ktb el-Vercelani in the Context of Ed-Delil ve'l-Burhan

Osman BILEN
Sorumlu Yazar | Corresponding Author
Dr. Ogretmen | Dr. Teacher
Milli Egitim Bakanlig
Ministry of National Education
Sirnak, Turkiye
https:/ /orcid.org/0000-0002-0128-5402
osmanbilen37 1@gmail.com

Fevzi RENCBER
Prof. Dr. | Prof. Dr.
Sirnak Universitesi flahiyat Fakiiltesi, Temel {slam Bilimleri
Bélum, islam Mezhepleri Tarihi
Sirnak University, Faculty of Theology, Department of Basic
Islamic Sciences, History of Islamic Sects
Sirnak, Turkiye
https:/ /orcid.org/0000-0002-5676-7871
fevzirencber@gmail.com

Makale Bilgisi | Article Information
Makale Tiirii | Article Type: Arastirma Makalesi | Research Article
Basvuru | Submission: 01.08.2025
Kabul | Accept: 21.12.2025
Yayin | Publish: 31.12.2025
DOI: https://doi.org/10.18403 /emakalat.1755725

Atif | Cite As
Bilen, Osman - Rencber, Fevzi. “Ibadi Alim Eba Ya’kib el-Vercelani’nin ed-Delil ve’l-Burhan’1 Baglaminda
Siyasi Gorusleri”. e-Makalat Mezhep Arastirmalart Dergisi 18 /2 (Aralik 2025), 451-469.
https://doi.org/10.18403 /emakalat.1755725

Not | Note
Bu calisma “Eb0 Ya’kub el-Vercelani (6. 570/1175) ve Ibadiyye” adli doktora tezi esas alinilarak
hazirlanmistir. (Sirnak Universitesi, Lisanstistii Egitim Enstittisti, Temel Islam Bilimleri Anabilim Dali, islam
Mezhepleri Tarihi Bilim Dali, Danisman: Dog¢. Dr. Fevzi Rencber, Sirnak, 2022)

Yazar Katki Oranlari:

Arastirmanin Tasarimi: Yazar-1 (%50) - Yazar-2 (%50)

Veri Toplanmasi: Yazar-1 (%50) - Yazar-2 (%50)

Arastirma-Veri Analizi-Dogrulama: Yazar-1 (%50) - Yazar-2 (%50)
Makalenin Yazimi: Yazar-1 (%50) - Yazar-2 (%50)

Metnin Tashihi ve Gelistirilmesi: Yazar-1 (%50) - Yazar-2 (%50)
Degerlendirme: Bu makale iki dis hakem tarafindan cift tarafli kor
hakemlik modeliyle incelendi ve degerlendirildi. Benzerlik taramasi
yapilarak (Turnitin) intihal icermedigi teyit edildi.

Etik Beyan: Bu calismanin hazirlanma stirecinde bilimsel ve etik
ilkelere uyuldugu ve yararlanilan tim c¢alismalarin kaynakcada
belirtildigi beyan olunur.

Etik Bildirim: https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat/policy
Cikar Catismasi: Cikar catismasi beyan edilmemistir.
Finansman: Bu arastirmayr desteklemek icin
kullanilmamaistir.

Telif Hakk: & Lisans: Yazarlar dergide yayinlanan ¢aligmalarinin
telif hakkina sahiptirler ve calismalar1 CC BY-NC 4.0 lisansi
altinda yayimlanmaktadir.

dis fon

Author Contribution Rates:

Conceptualization: Author-1 (%50) - Author-2 (%50)

Data Curation: Author-1 (%50) - Author-2 (%50)
Investigation-Analysis-Validat: Author-1 (%50) - Author-2 (%50)
Writing: Author-1 (%50) - Author-2 (%50)

Writing - Review & Editing: Author-1 (%50) - Author-2 (%50)
Review: This article was reviewed and evaluated by two external
reviewers using a double-blind peer review model. It was confirmed
that it did not contain plagiarism by performing a similarity scan
(Turnitin).

Ethical Statement: It is declared that scientific and ethical
principles were followed during the preparation of this study and
that all studies used are stated in the bibliography.

Complaints: https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat/policy
Conflicts of Interest: The author(s) has no conflict of interest to
declare.

Grant Support: The author(s) acknowledge that they received no
external funding to support this research.

Copyright & License: Authors publishing with the journal retain
the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0.



452 « Ibadi Alim Eba Ya’kab el-Vercelani’nin ed-Delil vel-Burhan Baglaminda Siyasi Gértsleri

Oz

Bu calisma, Harici firkalan icerisinde en ilimh ve
sistematik dusltnce yapisina sahip kabul edilen
Ibadiyye mezhebinin imamet anlayisini ve siyasal
diistincesini incelemektedir. Arastirmanin konusu,
mezhebin itikadi ilkeleri ile imamet doktrininin, Tbadi
dustntir Ebu  Yakab Yasuf b. Ibrahim el-
Vercelani'nin (6. 570/1175) ed-Delil ve’l-Burhan li-
Ehli’l-‘Ukal adli eseri cercevesinde
degerlendirilmesidir. Calismanin kapsamini,
Ibadiyye’nin imameti veraset yahut tayinden bagimsiz
olarak cemaatin icma& ve biatine dayandiran
yaklasimi; doért halife hakkindaki degerlendirmeler;
[slam toplumunun bélinmesine yol acan tarihsel,
siyasal ve teolojik faktorlere dair yorumlar; bu stirecte
ortaya cikan temel kavramlara iliskin tutum; ayrica
musrikler ve Ehl-i kitapla iliskilere dair goértsler
olusturmaktadir. Arastirmanin amaci, Vercelani’nin
siyasal ve kelami diistincesinin Ibadiyye mezhebinin
genel cizgisi i¢indeki yerini tespit etmek ve bu
dustincenin mezhebin ana ilkeleriyle uyum duzeyini
ortaya  koymaktir. Calismada  nitel yontem
benimsenmis; Vercelani’nin eseri basta olmak tzere
Kklasik Ibadi kaynaklar analiz edilmis, diger Islam
firkalarinin imamet anlayislariyla karsilastirmali bir
inceleme  yapilmistir.Arastirmanin sonucunda,
Vercelani'nin distncesinde ilk ti¢ halife déneminin
o6rnek alinmasi gereken ideal bir yonetim modeli
olarak gorildiigl; immetin parcalanmasinin temel
nedeninin yoéneticilerin hatali tutumlan ve yanls
aciklamalar: olarak degerlendirildigi; musriklere karsi
ihtiyath ve mesafeli bir yaklasim benimsendigi tespit
edilmistir. Ayrica Vercelaninin siyasal goértislerinin
genel hatlariyla Ibadiyye’nin  yerlesik  siyasal
anlayisiyla uyumlu oldugu sonucuna ulasilmistir.
Anahtar Kelimeler: Islam Mezhepler Tarihi, ed-Delil
ve’l-Burhan, Ibadiyye, Siyaset, Vercelani.

Giris

Abstract

This study examines the Ibadi understanding of
imamate and its political thought, a school regarded
as the most moderate and systematic branch within
the Kharijite tradition. The research focuses on the
doctrinal principles and the conception of imamate in
the Ibadi school as articulated in the work al-Dalil
wa’l-Burhan li-Ahl al-'Uqul by the Ibadi scholar Abt
Ya'qub Yasuf b. Ibrahim al-Warjlani (d. 570/1175).
The scope of the study includes the Ibadi view that
imamate is established not through hereditary
succession or designation, but through communal
consensus and allegiance; al-Warjlani’s assessments
of the four caliphs; his interpretations of the
historical, political, and theological factors that led to
the fragmentation of the Muslim community; his
approach to key concepts associated with these
developments; and his views on relations with
polytheists and the People of the Book. The aim of the
research is to determine the place of al-Warjlani’s
political and theological thought within the broader
framework of Ibadi doctrine and to evaluate the extent
to which his views align with the principal tenets of
the school. The study employs a qualitative
methodology, analyzing al-Warjlani’s work alongside
classical Ibadi sources and conducting a comparative
examination of the imamate doctrines of other Islamic
sects.The findings indicate that al-Warjlani regarded
the period of the first three caliphs as an ideal model
of governance; that he attributed the fragmentation of
the Muslim community primarily to the erroneous
attitudes and statements of political leaders; and that
he advocated a cautious and reserved stance toward
polytheists. The study concludes that al-Warjlant’s
political views are largely consistent with the
established political principles of the Ibadi school.

Keywords: History of Islamic Sects, al-Dalil wa-al-
Burhan, Ibadiyya, Politics, Warjlani.

Imamet meselesi, Islam siyaset diistincesinin en tartismali alanlarindan biri olup tarih
boyunca farkli mezhepler tarafindan cesitli teorik cerceveler icinde ele alinmistir. Bununla
birlikte literattirde, imamet kurumuna iliskin degerlendirmeler cogunlukla Ehl-i Stinnet, Sia ve
Mu‘tezile ekseninde yogunlasmakta; Ibadiyye’nin 6zgiin imamet anlayisi ise diger mezheplere
nazaran daha smirl bicimde incelenmektedir. Ozellikle erken dénem Ibadi diistintrlerin
metinlerini esas alarak imamet teorisini buttinctl bicimde ele alan calismalarin azligi, bu
alanda dikkate deger bir bilgi boslugu dogurmaktadir. Bu bosluk, ibadiligin hem siyasi tarih
hem de Islam duistince tarihi acisindan oynadigi role ragmen varhgini strdtirmektedir. Ustelik
Vercelani gibi erken dénem ibadi alimlerinin imamet, liderlik, mesruiyet ve toplumsal diizen
konularindaki gorusleri, mezhebin teorik cercevesinin anlasilmasi acisindan temel 6neme
sahiptir. Buna ragmen s6z konusu gorusler, literattirde ya sinirh bicimde aktarilmis ya da
mezhepler arasi genel karsilastirmalar icerisinde tali bir konumda ele alinmistir.

Bu makale, s6z konusu literattir boslugunu gidermeyi amaclamakta; Vercelanimin imamet
anlayisini Ibadi siyasi diistincesinin buttinsel baglami icinde inceleyerek, mezhebin imamet
doktrinine dair 6zgiin katkilarini sistematik bir bi¢cimde ortaya koymaktadir. Calismanin amaci,
Vercelani’nin imamet tasavvurunun hangi esaslara dayandigini, bunu temellendirirken hangi
tarihsel ve teolojik arglimanlara basvurdugunu ve Ibadiyyenin diger mezheplerden hangi
yonleriyle ayrildigini ortaya cikarmaktir.

Giris bélimuinden sonra, imamet konusundaki mezhepsel yaklagimlar “imamet Konusunun
Mezhepsel Arka Plan1” bashg altinda kisaca oOzetlenecek; bdylece Vercelaninin
degerlendirmelerinin oturdugu tarihsel ve teorik zemin belirginlestirilecektir. Bu cerceve tizerine
insa edilen diger iki béltimde ise Vercelaninin dort halife hakkindaki gortisleri ve muhalefete
ile musriklere bakisina dair analizleri ele alinacaktir. Calisma, bilimsel arastirma ve yayin etigi

e-makalat ISSN: 1309-5803



453 ¢ Osman BILEN — Fevzi RENCBER

kurallarina titizlikle uygun olarak gerceklestirilmigtir.
1. imamet Konusunun Mezhepsel Arka Planm1

Devletin varligi, toplumsal yasam icin bir gerekliliktir. Halife veya diger bir deyisle imam, dini
korumak ve dini isleri seriatla idare etmekle gérevli kimsedir. imam ayni zamanda namaz
kildiran kisidir. Halkin yénetim acisindan bir kisiye uymasina benzedigi i¢in dini bir lider olarak
imam kelimesi, namaz kilarken kendisine uyulan kisinin sifati olarak da kullanilmistir. Halifelik
(hilafet) imdamet-i kiibra olarak tanimlanmaktadir. Ummeti yénetenlere halife denilmesi Hz.
Peygamber'in imametine halef olmasindan kaynaklanmaktadir.!

Imamet, Hz. Peygamber’den sonra Misliimanlarin idaresini tistlenen kisinin makamini
ifade etmektedir. Imamin yénettigi kesim “‘lmmet” kavramu ile karsilanmistir.? imamin diinyevi
gorevleri oldugu gibi uhrevi sorumluluklar: da vardir. Dini korumak uhrevi gorevidir.3 Dlinya
islerini yonetmek, adaleti saglamak ise dinyevi gorevleri arasindadir.4

Imamet konusunda Islam mezhepleri farkli goértisler ortaya koymuslardir. Buna gore
Imamet, Ehl-i stinnet’e gére sem‘an, Mu‘tezile'ye gore ise aklen zaruridir. Sia’ya gére aklen vacip
degildir. Allah’tan kullarina bir lituf olarak gértilmelidir.5 Mu‘tezile'ye gore “lyiligi emretme ve
kétiiltikten sakindirma” ancak imametin zaruri olmasi ile mtimkiindir. Imama itaat vaciptir.
Zahir imam davet ettiginde ona itaat etmek vaciptir. Mu‘tezile'ye gére imam kadi veya vali ile
karistirlmamalidir. Imamet en tist otorite olarak kabul edilmelidir. Imam had cezasini
uygulayan, tilkenin glivenligini saglayan, eksikleri gideren, orduyu donatan ve adaleti saglayan
kigidir.6

Mu‘tezilenin imamet konusunda secme o6zgurligiinden yana bir tavri bulunmaktadir.
Mu‘tezile, en istiin olan (efdal) ile daha az tistiin olan (mefdal Imam) tezlerini kabul etmektedir.
Efdal olanin 6l¢tisti Hz. Peygamber'den sonra hilafet sirasini benimsemek ve onlarin en faziletli
olduklarini kabul etmektir.”

1 Ibn Haldun, Mukaddime, cev. Arslan Tekin (Istanbul: Ilgi Kultiir Sanat, 2016), 1/405-408.

2 Mustafa Oz, Avni Ozilhan, “Imamet”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari,
2000), 22/203-207.

3 Fevzi Rencgber, “Islam Mezhepleri Tarihi Dersine Yénelik Gértis ve Beklentiler (Sirnak Universitesi Ilahiyat
Faktiltesi Ornegi)”, e-Makdlat Mezhep Arastirmalart XI/1 (2018), 38; Fevzi Rencber, “Islam Birligi Insasinda
Bir Engel Olarak Mezhep-Cemaat Taassubu ve Cozim Yollan”, e- Makdlat Mezhep Arastirmalar X/1
(2017), 94.

4 Ibn Haldun, Mukaddime, 1/178-179.

5 E. Ruhi Figlal, Ibadiyye’nin Dogusu ve Gériisleri, (Ankara: Ankara Universitesi flahiyat Fakultesi Yayinlari,
Doktora Tezi, 1983), 111.

6 Kadi Abdulcebbar, Serhu’l-Usiuli'l-hamse. Mu tezile’nin Bes likesi, ( Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu
Baskanligi, 2013), 1/688-690.

7 Mu‘tezile’nin efdal-mefdil tartismasina iliskin gortsleri iki ana baslik altinda degerlendirilebilir: Birincisi,
imamet icin mutlaka efdal olma sartini 6ne surenler; ikincisi ise mefdal bir kimsenin imametinin caiz
oldugunu savunanlardir. Bununla birlikte her iki grubun kendi icinde farkl fazilet siralamalar: yaptig da
gorulmektedir. Konuya iliskin ilk degerlendirmeler, Mu‘tezile'nin kurucu isimleri kabul edilen Amr b.
Ubeyd ve Vasil b. Ata tarafindan ortaya konmus; sonraki stirecte Basra ve Bagdat ekolleri bu gorusleri
sistemlestirerek gelistirmistir.Mu‘tezile’nin erken dénem temsilcileri Amr b. Ubeyd ve Dirar b. Amr, Hz.
Ali'nin en faziletli kisi oldugunu ve bu sebeple imameti hak ettigi yontindeki Sii iddialara kars: ¢ctkmislardir.
Bu dtistintirler, Hz. EbQ Bekir’i kendi déneminin en faziletlisi (efdal) olarak kabul etmis; benzer sekilde Hz.
Omer’i ve hilafetinin ilk alt1 yili itibariyla Hz. Osman1 da dénemlerinin en erdemli kisileri arasinda
degerlendirmislerdir. Bununla birlikte, Hz. Ali'nin hilafete geldigi tarihte en azindan dénemin en faziletlisi
oldugunu da kabul etmislerdir. Amr ve Dirar’in bu yaklasimi, Basra ekoliine mensup Ebti’l-Huzeyl el-Allaf,
Nazzam, Hafs el-Ferd ve Cahiz gibi sonraki Mu‘tezili distintrler tarafindan benimsenerek stirdiralmustur.
Amr b. Ubeyd’in efdal imam géristinli savundugunu gosteren rivayetler mevcut olmakla birlikte, onun
kimin kesin bicimde efdal oldugu hususundaki kanaatinin tam olarak belirgin olmadigl
anlasilmaktadir.Basra ekoltinlin temsilcileri olan Allaf, Nazzam, Hafs ve Cahiz, peygamberlikte gerekli
gortilen efdal olma sartini imamete de tesmil etmislerdir. Onlara gére peygamber, kendi déneminin en
faziletlisidir; benzer bir sekilde imam da icinde bulundugu zaman diliminin en faziletli kisisi olmalidir. Bu
yaklasimin temelinde, imamin timmete dinin temel prensiplerini 6greten kisi olmasi gerektigi fikri yer
almaktadir. Ogreten konumunda bulunan bir kisinin, égretilenlerden daha diistik bir fazilet diizeyine
sahip olmasi dogru gortlmemistir. Dolayisiyla imam, Ummeti egiten ve dini ilimleri aktaran kimse
oldugundan, zamaninin en erdemlisi olmasi zorunludur.Bu dustnurler, imamin Hz. Peygamber’in vekili
oldugunu ileri stiren $il argimanlardan da yararlanmis, ancak Sii diistincede oldugu gibi efdal olanin kim
oldugu konusunda ayni sonuca varmamislardir. Boéylece Mu‘tezile, imametin niteliklerine iliskin baz1 Sii
onculleri kabul etmekle birlikte, fazilet siralamasi konusunda Sii doktrinden belirgin bicimde ayrilmistir.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat



454 « ibadi Alim Eba Ya’kib el-Vercelani’nin ed-Delil vel-Burhan’ Baglaminda Siyasi Gortisleri

Zeydiyye ve Mu‘tezile efdal imam ilkesinde ayni gértslere sahiptir. Imamin yénettigi
insanlardan efdal olmasi mumkin oldugu gibi mefddl imam gortist de caizdir. Cunkt
yonetilenlerden birinin imamdan daha hayirh ve Gisttin olmasi mtmkind{ir.8

Diger mezheplerde oldugu gibi Ibadiler icin de imamet kavrami cok énemlidir. Imamet,
devletin Kur’an ilkeleri cercevesinde yonetilmesi isini yerine getirmek ve diizeni devam ettirmek
acisindan olmazsa olmazlardandir. Imamet bélgelere ve bazen de durumlara goére isim
degistirmis olmakla beraber gizlilik (kitman) dénemleri dahil kesintiye ugramamustir.® ibadiyye
icin imam olan kisi Allah tarafindan sereflendirilen kisidir. imamet Allah’in dinini ayakta tutan,
Mtuslimanlarin biat ettigi ve vacip olan bir makamdair. 10

Erken dénem Ibadi alimlerinden Salim b. Zekvan’a (61.100/718) gére imama kars1 cikmak
ve onunla hakli olmasina ragmen cihada cikmamak fitne sebeplerinden birisidir. Toplumu bir
arada tutan énemli unsurlardan birisi imamdir. imam toplumdan sorumlu oldugu kadar,
toplumu olusturan birey ve gruplar yanlis yaptigindan onlari uyarmali ve onlarin yanlslar ile
hareket etmemelidir. Imam dogru hareket ederse toplum da dogru hareket edecektir. Ancak
imam Allah’in emirlerine aykiri davranirsa toplum onunla hareket etmemeli ve ona destek
olmamalidir.!!

Tebgarin b. Davud b. Isa el-Melsutiye (6l. 5./11. yy.) goére Allah’n emirlerinin yerine
getirilmesi ve yasaklarindan immetin menedilmesi ancak bir imamin varligiyla mtimktndur.
Politik bir gorevi yerine getirmesine ragmen bu goérev farzdir. Ona goére imamet gereklidir.
Imamin gerekliligine karsi ¢cikmak Allah’in emirlerine aykiridir. Iméamet gerekli bir makam
oldugu icin Hz. Peygamber'den sonra Hz. EbQ Bekir halife oldu. Hz. Peygamber'den sonra Hz.
Ebt Bekir’in halife olmasi, Allah’in emirleri ve yasaklari belli iken bir imama ihtiya¢c olmadigina
dair tezleri ctrtitmuistir. 12

Imametin veya hilafetin Kureysliligi meselesi Islam toplumunda tartisilan konulardan
birisidir. Hz. Peygamber'den sonra devletin basina kimin ve ne sekilde gececegi meselesine
Kur’an-1 Kerim’de deginilmemistir. Hz.Peygamber de bu konuda bir gértis beyan etmemistir.
Hz. Peygamber'in vefatina muiteakip, yerine kimin gececegi meselesi icin ensar toplanmis ve
kendi iclerinden birisini se¢cmek Uzereyken toplantiya katilan bazi muhacir temsilciler, bu
toplantiya istirak ederek onlara Hz.Peygamber'in, “imamlar Kureystendir” seklindeki hikmtint
aktarmiglardir. Bu sdylem ensar tarafindan daha 6nce duyulmadig: icin, Hz. Peygamber'in
talebi olmasi hasebiyle isteklerinden vazgecmislerdir. Hatiboglu bu bilginin hem yanlis hem de
dogru olabilecegini, ancak dogru da olsa yanlis da olsa bu bilginin bircok alimi kavmiyetci ve
Islam’a aykin bir gértise stirtikledigini iddia etmektedir.13 Bu konuda yénlendirici rivayetlerden
birisi Hz. Aise tarafindan nakledilmistir. Hz. Aise sdyle ifade etmektedir: “Peygamber
Aleyhiselam kimseyi halife brrakmadan ruhunu teslim etti. Sayet birisini halife birakacak olsa idi,
bu zat ya Ebu Bekir olurdu yahud Omer.”14

Mu'‘tezile'ye ve Hariciler’e gére imamet icin Kureysli olma sarti bulunmamaktadir. imamlarin
Kureys disindan olmasi céaizdir.!> Imamiyye’ye gére imam tayininden daha énemli bir rtikiin
yoktur. imamin gerekliligi kadar kimin Hz. Peygamber'den sonra imam olmasi gerektigi konusu

bknz. Maksut Cetin, “Mu’tezile'nin Siyaset Anlayis1”, Ekev Akademi Dergisi, 18 (2014), 357; Osman Aydinli,
“Mu‘tezili Siyaset Diistincesinde Degisim Stureci: Kadi Abdulcebbarin imamet Anlayis1”, Din Bilimleri
Akademik Arastirma Dergisi V/1 (2005), 114.

8 Es‘ari, Makalatu’l Islamiyyin, llk Dénem Mezhepler Tarihi, cev. Omer Aydin ve Mehmet Dalkili¢ (Istanbul:
Turkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanligi, 2019), 642.

9 Mehmet Dalkili¢, “Haricilerin ‘Itidal’ Arayisi ve Sufriyye”, Istanbul Universitesi llahiyat Fakiiltesi Dergisi 12
(2005), 34.

10 ibn Sellam El- Ibadi, Kitabiin fihi Bed ti’l-Islam-Bir Harici/ Ibadi Kronigi, cev. Mehmet Nurullah Aydin, Selim
Yilmaz, ( Ankara: Ankara Okulu Yayinlari, 2019), 54.

11 Salim b. Zekvan,es-Sire Bir Harici/ Ibadi Klasigi, cev. Harun Yildiz ( Ankara: Ankara Okulu, 2. Basim,
2017), 87-88.

12 Tebgurin b. Davud b. Isa el-Melstti, Usiilu’d-Din, thk. Venis Amir (el-Mektebetu’s-Samile el- Ibadiyye, ts.),
38.

13 Mehmet S. Hatiboglu, Hilafetin Kureysliliji: Islamda flk Siyasi Kavmiyetcilik, (Ankara: Kitabiyat Yayinlari,
2005), 54-55.

14 Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, (Beyrut: Daru’l-Kutiibi’l-Ilmiyye, 2008), 4/63.

15 Es‘ari, Makalatu’l fslamiyyin, Ik Dénem Mezhepler Tarihi, 642; ibn Hazm, El-Fasl Fi’l- Milel Ve’l Ehva’ Ve’n
- Nihal (Dinler ve Mezhepler Tarihi), cev. Halil Ibrahim Bulut (Iistanbul: Turkiye Yazma Eserler Kurumu
Baskanligi, 2017) 3/692.

e-makalat ISSN: 1309-5803



455 ¢ Osman BILEN — Fevzi RENCBER

da 6nemlidir. Bu goértise gére Hz. Peygamber vefat ettikten sonra Hz. Ali’nin bizzat isaret edilmek
suretiyle nas ve tayinle imam oldugu iddiasi vardir. Imamiyye'ye gére Hz. Peygamber'in
kendisinden sonra birini acik veya gizli isaret etmesi vaciptir.16

Imametin Kureysliligi ilkesine ilk karsi cikan grup Hariciler olmustur. Hariciler neseb
bakimindan daha cok Evs, Hazrec, Kureys ve Sakif kabilelerinin disinda kalan kabilelere
mensupturlar. Temim kabilesi bunlardan biriydi.1” Hariciler, Muslimanlarin olusturdugu
toplumu Uimmet olarak goérdukleri icin idareyi kimin veya hangi kabilenin yonettiginden cok
nasil yonetecegi konusuna 6nem vermislerdir.!8 Hariciler'in Necedat kolu disinda genelde diger
gruplarda imamin gerekliligi inanci hakimdir. Ezarika ve Necedat gibi Harici firkalara gore
gercek mi’'min kendileri ve kendileri gibi diistinenlerdir. Kendileri gibi olmayan muhalifleri
tekfir etmislerdir. Bazen de daha ileri giderek kendi kavimlerinden olanlari putperestlikle itham
etmislerdir.!® Bu anlayis, imamet meselesine dair degerlendirmelerini de belirleyici olmustur.

Ibadiyye icin imamet zaruridir. Kendi imamlar1 disinda baska bir imam kabulii miimkiin
degildir. Ibadiler, Eba Bekir ve Omer’in hilafetlerini érnek alan ve o déneme dénmeyi tesvik
eden bir diistinceye sahiptir.20

Imam kavrami Musliimanlar tarafindan farkl isimler altinda kullanilmistir. Ehl-i stinnet
Halife, Halifetii resulillah ve Emir’ul-Mii’minin isimlerini daha cok kullanilmistir.2! Ibadiyye icin
imam kavraminin disinda baska isimler de kullanilmaktadir. Bu isimler aslinda imam
kavramina yuklenen anlamlara da aciklik getirmektedir. Daha c¢ok “imam” ismi
kullanilmaktadir. Ancak Imamu’l-Mislimin,  Talibti’l-Hak, Imamu’l-Ahkam  isimleri
kullanilmaktadir.22

Ehl-i Stinnet diistincesine gore Muslimanlarin toplumsal diizeni stirdtrebilmeleri icin bir
devlet baskaninin (imamin) varligi zorunludur, ¢iinkti kamu otoritesi bulunmaksizin dini
huktimler ile toplumsal dtizenin saglikli bicimde ytrttilmesi mtimktn degildir. Bu sebeple Hz.
Peygamber’in vefatinin ardindan sahéabilerin ilk olarak bir devlet baskani secimine yonelmeleri,
imametin zaruretini gosteren tarihi bir 6rnek olarak kabul edilir. Ehl-i Stinnet alimleri,
imametin gecerliligi icin bazi temel sartlar belirlemislerdir. Bu sartlar arasinda imamin Kureys
kabilesinden olmasi, ona biat edilmesi, stra ile secilmesi ve adalet sahibi olmasi 6ne ¢ikan
niteliklerdir. Ozellikle Kureys’ten olma sarti, Ehl-i Stinnet literattirtinde genis bir kabul gérmtis
ve Ummetin birligi ile siyasi istikrarin korunmasi acisindan o6nemli bir 6l¢tit olarak
degerlendirilmistir. Nitekim hadis kaynaklarinda gecen ilgili rivayetler, bu anlayisin dini
dayanagini olusturmaktadir. Bununla birlikte, Kureys sartinin bu kadar yaygin kabul gérmesi,
kimi Ehl-i Stinnet alimleri tarafindan ayni zamanda ilk dénem siyasi tecriibenin dogurdugu
pratik bir ¢6zUmUlin zamanla ilkesel bir cerceveye donustirtlmesi seklinde yorumlanmaistir.
Dolayisiyla bu sart, hem dini kaynaklara dayandirilan bir ilke hem de ilk dénem MTusliiman
toplumunda istikrarli yénetimin saglanmasi adina ortaya cikan tarihsel bir pratik olarak iki
katmanl bir nitelik kazanmistir. 23 Diger taraftan, Hz. Ali veya onun soyuna imameti tahsis
eden katq bir nas bulundugu iddiasi, hem Ehl-i Stinnet kelam geleneginde hem de erken dénem
tarih kaynaklarinda temelsiz kabul edilmistir. Bu sebeple imamet, belirli bir soya tahsis edilmis
bir hak degil; adalet, liyakat ve toplumsal maslahat gibi temel ilkelere bagli olarak immetin
belirledigi bir gérev olarak degerlendirilmistir.2* imam secildikten sonra ona itaat etmek vaciptir.
Ancak imam zalim olur ve adaletsiz davranirsa ona karsi isyan etmek hak oldugu gibi, ona karsi

16 Sehristani, Milel ve Nihal, cev. Mustafa Oz (Istanbul: Litera Yayincilik, 2011), 2/162.

17 frfan Aycan, “Temim (Beni Temim)”, Turkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari,
2011), 40/418-419.

18 Hatiboglu, Hilafetin Kureysliligi, 61.

19 Zekvan, es-Sire Bir Harici/ Ibadi Klasigi, 68-77; Sehristani, Muhammed b. Abdilkerim b. Ebibekr Ahmed
(548/1153), el-Milel ve’n-Nihal, 1/117-122.

20 Amr Halife en-Nami, Ibazilik Arastirmalarn, cev. Orhan Ates, (Ankara: Astana Yayinlari, 2021), 121-122.

21 Oz-Ozilhan, “Imamet”, 22/201; Mustafa Fayda, “Emiril-m@’minin” (Istanbul: Turkiye Diyanet Vakfi
IslamAnsiklopedisi, 1995), 11/156.

22 Ebu’l-Abbas Ahmet b. Said Dercini, Tabakdtu’l- Mesayih bi’l-Magrib, thk. Ibrahim Tallay (Kasantine-
Cezayir: Matbaatu’l-Ba’s, 1974) 2/258; Ebu’l- Abbas Bedreddin Ahmed b. Said b. Abdulvahid Semmahi,
Kitabui’s-Siyer, nsr. Ahmed b.Sutdes-Seyyabi (Umman Sultanhg- Maskat: Vizaretut Turasil- Kavmi,
1407) 1/90; Figlali, Ibadiyye’nin Dogusu ve Gériisleri, 112.

23 Zehra, Islamda Siyasi ve Itikadi Mezhepler Tarihi, 110-113.

24 Yusuf Sevki Yavuz, “Mattridiyye”, Tiirkiye Diyanet Islam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yaymnlari, 2003),
28/165-175.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat



456 « Ibadi Alim Eba Ya’kib el-Vercelani’nin ed-Delil vel-Burhan’ Baglaminda Siyasi Gortisleri

cikanlara destek olmak da haktir. Eger adil imam mevcut degilse, biat bir sekilde
tamamlanmamissa bu imama itaat etmenin dogru oldugunu savunan Hasan el-Basri gibi
alimlerin goértist de mevcuttur. Hasan el-Basri cuma, cemaat, ganimet, sinirlarin korunmasi ve
verilmesi gereken cezalar gibi toplumu ayakta tutan isleri ytklendikleri icin onlara isyan
edilmemesi gerektigini ve onlara itaat etmek gerektigini savunmaktadir. Ona goére isyan etmek
ifsada sebep olacagindan bunun 6nlenmesi gerekmektedir.25

Sia'ya gore imamet veya hilafet nas ve tayin ile olur. Imamet Hz. Ali’'nin soyundan bagkasia
gecmemektedir.26 Imamet, toplumun menfaatlerini gézeten bir husus olmakla beraber,
Uimmetin iradesine birakilmis bir konu degildir. Imam sura veya secimle basa gelemez. imamet
Sia’ya goére dinin rikunlarindandir.?’” Imamet konusunda Hariciler, Hiafetin Kureysiligi
distincesine karsit cikmiglar ve Kureys kabilesinin disinda herhangi birinin de halife
olabilecegini ilk defa glindeme getirmislerdir.2® Boylece Hariciler, imamet gibi 6nemli bir konuyu
belli bir kabilenin himayesinden cikarip, secim yoluyla imamet sartlarini tasiyan herhangi bir
Musltimanin secilebilecegini ileri stirmuslerdir.29

Ibadiyye anlayisina gére imamet, Kureysliligi esas alan geleneksel imamet telakkisine
aykiridir. Bu ekolde imamet icin belirleyici olan unsur, kisinin kabilesi veya soyu degil; ztiht,
adalet ve takva gibi ahlaki niteliklerdir. Bu vasiflara sahip olan herkesin imam olabilecegi kabul
edilir. Bu yaklasim, farkli irk ve kulttirlerden Miisliimanlarin Haricilik ve dolayisiyla Ibadiyye
hareketine katilimini kolaylastirmistir. Imamin sahip olmasi gereken nitelikler kadar, imamet
makamina getirilecek kisinin belirlenme yéntemi de Ibadiyye acisindan biiytik énem tasir.
Imam, nas veya tayin yoluyla degil; cemaatin icmasi, yani secim yoluyla belirlenmelidir.3° Bu
secimde temel 6lctit biattir. Secim, Hz. Omer dénemindeki gibi alt1 kisilik bir stira tarafindan ya
da Umman’daki mesayih meclisince yapilabilir. Diger bir yéntem ise, sUra veya mesayih
tarafindan biat edilen kisinin halka takdim edilmesi ve halkin da kendi rizasiyla biat etmesidir.
Halkin iradesi disinda belirlenen kimseye “imam” denilemez, yalnizca baska sifatlarla anilir.3!

Ibadiyye mezhebi, imamin gérevden alinmasi1 hususunda da acik élctitler ortaya koymustur.
Buna gore, Allahin kitabindan saparak huktimlerine muhalefet eden veya halka zulmeden
imam azledilmelidir.32

Ibadiyye, zalim ve fasik bir imamin yénetimine baskaldirmanin vacip oldugu gériistinii
savunmaktadir. Osman’in hilafetine kars1 tutumlarini buradan gérmek muiUmktndtr. Hz.
Osman’n ilk dénemlerindeki adaletli tutumu tasvip edilirken, son alt1 yili fitne dénemi olarak
kabul edilmekte ve elestirilmektedir. Ibadiyye, Ehl-i stinnetin zalim idareciye kars1 tutumunu
dogru bulmamaktadir. Zalim ve fasik imamin azledilmesini savunmaktadir. Ehl-i stinnet ve
Ibadiyye’nin devlet anlayislarindaki en temel fark, zalim olan ve adil olmayan bir yénetici
karsisindaki tutumlarinda kendini géstermektedir. Ibadiyye, yéneticilerin yaptiklar zalimce ve
adaletsiz davranislarina karsi hemen hurtic (isyan) etmeyi uygun goérmektedir. Ibadiyye
firkasinin zalim ve zorba imami degistirme gticti yoksa ve zayif bir durumda ise, mesalikti’d-din
dedigi asamalardan kitman (gizlilik) safhasina gecerek, hayir kurumlari, dini cemaatler ve
teskilatlanmalar yoluyla saha calismalarini yurtattr. 33

2. Vercelani’nin Dort Halife Hakkindaki Goriisleri

Vercelani, ele aldigi her meselede metodolojik bir tutarhilik sergileyerek 6ncelikle Kur’an,
stinnet ve icma gibi Islam hukukunun temel referanslarina miracaat etmektedir. Bu
kaynaklarda dogrudan bir delil bulunmadigi durumlarda ise kendi akli cikarimlarina

25 Zehra, Islamda Siyasi ve Itikadi Mezhepler Tarihi, 128-129.

26 Nevbahti, Firaku’s-Si‘a, nsr. Helmut Ritter, (Istanbul, 1931), 108-109.

27 Es‘ari, Makdlatu’l Islamiyyin, Ilk Dénem Mezhepler Tarihi, 135; Abdulkahir Bagdadi, Mezhepler Arasindaki
Farklar (Ankara: Turkiye Diyanet Vakfi, 1990), 25-28.

28 Halil Ibrahim Bulut — Gl Ozkan, “Imamiyye Sia’sinda Ilmu’l-imam Inanci1”, Marife: Dini Arastirmalar
Dergisi, 5/1 (2005), 75-92.

29 Abdulkahir Bagdadi, Mezhepler Arasindaki Farklar (Ankara: Turkiye Diyanet Vakfi, 1990), 70-75
;Stleyman Cam, Kuttib’i Tis’a’daki Hadislere Gore Hariciler(Istanbul: Kitap Dlinyas1 Yayinlar: 2024), 49.

30 es-Salimi, Tuhfetu’l-‘Ayan Bi Sireti Ehli ‘Uman, 81.

31 QOrhan Ates, Kendi Kaynaklarindan Ibaziyye (Ankara: Astana Yayinlari, 2021), 165.

32 Ebwl-Kasim b. Ibrahim el-Berradi, el-Cevahirti’l-mintekat. thk. Ahmet b. Suud es-Siyabi (Londra: Daru’l
Hikme, 2014), 188; Ates, Kendi Kaynaklanndan Ibaziyye, 65.

33 Harun Yildiz, Kendi Kaynaklar Isiginda Hariciligin Dogusu ve Gelisimi (Ankara: Arastirma Yayinlari, 2010),
44.

e-makalat ISSN: 1309-5803



457 ¢ Osman BILEN — Fevzi RENCBER

basvurarak istidlalde bulunmaktadir. Onun bu yaklasimi, klasik Islam diistincesindeki nakil-
akil dengesinin sistematik bir yansimasi olarak degerlendirilebilir. Nitekim Vercelani, akli
delilleri nakli delillerin yoklugunda tamamlayici bir unsur olarak gérmekte; boylece ic tutarhiligi
olan, butltincll bir argimantasyon ortaya koymaktadir.34

Vercelani, mezhebi, fer1 konularda ortaya c¢ikan gortis farkliliklarinin bir yansimasi olarak
degerlendirmekte ve bu tur farklhiliklarin glinah teskil etmedigini vurgulamaktadir. Ona gore
mezheplerin ve iimmet icindeki ayrigsmalarin ortaya cikmasinda en 6nemli etkenlerden biri,
imamlarin (yoneticilerin) insanlar1 bu konuda yanlis ydnlendirmeleridir. Her mezhebin, bir
imamin Ogretisi dogrultusunda sekillendigini ifade eder. Burada Vercelaninin “imam”
kavramindan kasti, Hz. Osman’dan itibaren iktidari elinde bulunduran yoneticilerin yanlis
uygulamalari ile bu uygulamalar1 mesrulastiran alimlerin destegidir. Vercelani, bu gérastint
Huzeyfe b. Yeman’in fitne konusundaki hadisine dayandirmaktadir. Huzeyfe soyle rivayet eder:
“Peygamber’e, ‘Ya Rasulallah! Biz daha 6nce bir cahiliyet ve ser icindeydik; Allah bize bu hayr:
(islam™) nasip etti. Bu hayirdan sonra yeniden bir ser gelecek mi?’ diye sordum. Rasulullah,
‘Evet, gelecek’ buyurdu. ‘Peki, o serden sonra tekrar bir hayir olacak mi1?’ dedim. ‘Evet, fakat
icinde biraz fesad karismis bir hayir olacak’ buyurdu. ‘O fesadi ne meydana getirecek?’ dedim.
Rastlullah, ‘Bazi insanlar benim stnnetimden ayrilip baska bir yol tutacak, benim getirdigim
hidayet disinda yollar arayacaklar; onlarin islerinin bir kismim gtizel, bir kismini ise cirkin
goreceksin’ buyurdu. {(Ya Rastlallah!) Bu hayir devrinden sonra yeniden bir ser donemi gelecek
mi?’ dedim. Rasulullah, ‘Evet, gelecek. O dénemde birtakim davetciler insanlari cehennem
kapilarina cagiracaklar; kim onlara uyarsa cehenneme dusecektir’ buyurdu.” Vercelani, bu
rivayeti referans alarak, imamlarin (yoneticilerin) zamanla delalete duiseceklerini, bdylece
ummetin hak yoldan sapmasinin énceden haber verildigini ileri sirmektedir. 35

Vercelani, Hz. Peygamber’in kendisinden sonra Musliimanlarin Hz. Eba Bekir ve Hz. Omer’i
takip etmeleri gerektigine dair hadisini, “birinci hayir’in ifadesi olarak degerlendirmektedir.
Ayrica, Hz. Peygamber’in “Benim stinnetime ve benden sonra hidayete eren rasid halifelerin
stinnetine tabi olun” seklindeki uyarisinin, bu konuda Muslimanlara yol gésterici ve normatif
bir ilke sundugunu vurgulamaktadir.3¢

Vercelani, immetin icine diisecegi fitne ile ilgili ayetin, immetin icine disecegi k6t durum
nedeniyle ser oldugunu ifade etmektedir. Allah sdyle buyurmaktadir: “Sadece icinizden
zulmedenlere dokunmakla kalmayacak olan fitneden sakiun ve bilin ki Allah’in cezast
siddetlidir.”37 Bu ayetin timmetin icinde ortaya cikacak fitneyi kastettigini Ibadiler eserlerinde
surekli nakletmektedirler.38

Cabir b. Zeyd'in Ibn Abbas’tan rivayet ettigi bir hadiste Hz. Peygamber fitne ile ilgili sdyle
demistir: “Allah’'m, beni kabir azabindan, cehennem azabwindan ve fitneden muhafaza eyle!”3°
Rebi‘ b. Habib’in “el- Miisned” adli eserinde Eb1 Stifyan’dan rivayet edilen fitne ile ilgili bir hadis
bulunmaktadir. Bu hadise gore bu ayet nazil oldugunda Hz. Peygamber'in yaninda Eba Bekir,
Omer, Osman ve Ali de vardir. Eba Bekir: “Ya Rasulallah! O giin ben nerede olacagim?” diye
sorunca Hz. Peygamber: “Topragin altindal” diye cevap verdi. Ardindan Omer: “Ya Rasulallah!
O gtin ben nerede olacagim?” diye sorunca Hz. Peygamber: “Topragin altinda!” diye cevap verdi.
Sonra Osman: “Ya Rasulallah! O giin ben nerede olacagim?” diye sorunca Hz. Peygamber: “Fitne
seninle baslayacak ve seninle yayulacak!” dedi. Daha sonra Ali ayaga kalkip: “Peki Ya
Rasulallah! O gtin ben nerede olacagim?” diye sorunca Hz. Peygamber sdyle buyurdu: “Sen ise
bu fitne déneminin imami ve lideri olacaksin! O dénemde incirlerle kisitlanmis bir deve gibi
ytiriiyeceksin.”0 Ibadiyye’nin gériislerinde Hz. Ebt Bekir ve Hz. Omer dénemi érnek alinmasi
gereken donemlerdir. Ortaya koyduklar: ilkeler ve gayretleri bastan beri bu amaca yonelik
olmustur. Bu 06ze dénus i¢cin kendilerince farkli yollar gelistirmislerdir. Bu yollar1 merhale

34 Zekvan, es-Sire Bir Harici/ Ibadi Klasigi, 55.

35 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/45.

36 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/47.

37 el-Enfal 8/25.

38 Ebu’l Kasim b. Ibrahim el-Berradi, Ibdzi Biyografi Seckisi Ibazi Tarihi, cev. Orhan Ates (Ankara: Astana
Yayinlari, 2021), 66.

39 Rebi’ b. Habib b. ‘Amr el-Ezdi el-Basri, Camiu’s-Sahih Mtisnedu’r-Rebi’ b. Habib, sad. Ebu Yakub Yusuf b.
Ibrahim el-Varcelani, 1/132.

40 Ebu’l-Kasim b. Ibrahim el-Berradi, el-Cevdhir’l Muntekat, thk. Ahmet b. Suud es-Siyabi (Londra: Daru’l-
Hikme, 2014), 67.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat



458 « Ibadi Alim Eba Ya’ktib el-Vercelani’nin ed-Delil vel-Burhan’ Baglaminda Siyasi Gortisleri

merhale ve mesaliku’d-din basliklar altinda anlatmislar ve tartismislardir.4!

Vercelani, “Sadece icinizden zulmedenlere dokunmakla kalmayacak olan fitneden sakiun”42
ayeti kerimesinin kastettigi zaman diliminin Hz. Osman’in 6ldtraldtgl zamandan hicretin
kirkinci yilina kadar olan zamanai icerdigini iddia etmektedir. Bu zaman zarfinda dort fitnenin
ortaya ciktigini aktarmaktadir. Bunlari, Hz. Osman’in evinin ablukaya alindig glin (yevmu’d-
dar) Cemel savasi, Siffin savasi ve Nehrevan savasi olarak saymaktadir.43 Ibadi kaynaklarda Hz.
Osman’in sireti ile ilgili yapilan aciklamalara bakildiginda Hz. Osman’in son alt1 yilinin agir bir
sekilde elestirildigi ve kotti bir idareci oldugu vurgulanmaktadir. Ayrica Hz. Osman’in Hz.
Peygamber ve ondan sonraki iki halifenin yolundan gitmedigi konusu sik sik eserlerde
islenmektedir.#4 Hz. Osman’in liyakat esasli atamalar yapmadigini ve Hz. Peygamber'in
arkadaslarindan olan tecrtibeli fakihleri gorevden alarak, yerlerine tecriibesiz ve dogruyu
bilmeyen kisileri atamasiyla bircok sorunun ve isyanin ¢iktigl aktarilmaktadir.4>

Vercelani, mezhep kavramini tarih ve olaylarla iliskilendirerek anlatmaya calismaktadir.
Hatta bu iliskilendirmeyi ictihad konularinda referans géstererek dogru ve yanlis olani kendince
ortaya koymaya calismaktadir. Hz. Ali'nin ictihdd konusunda yapilan calismalarin insani
yucelttigi s6ztinu eserlerinde kullanmaktadir. Vercelani, gecmiste yasanmais siyasi tartismalarin
mesruiyetine ictihad (fikih) tizerinden 6rnekler vererek meramini anlatmaya calismaktadir. 46
Hz. Ali'nin dindar oldugunu savunmaktadir. Ona goére Hz. Ali dindar olabilir ancak onun da
Emevi ve Abbasiler gibi hata yaptigi gortlmektedir. Buradan hareketle Vercelani, her
muctehidin fitne dénemlerinde bile ihtilaf ettigi hususlarda hakli olabilecegini savunmaktadir.
Din ile ilgili konularin él¢iisti giic, siyaset ve kayirmacilik olmamalidir. Olcti sadece hak ve
dogru olcttleri ile degerlendirilmelidir. Hata veya batil olandan uzak durmanin, daha dogru
olacagimi savunmaktadir.4” Hz. Ali veya Muaviye'nin yaptiklarinin kendilerince caiz
gorulmesinin ve dine dayandirilmasinin fitneye sebep oldugunu iddia etmektedir. Hz. Ali de olsa
baska birisi de olsa niyeti dogru ve ictihadi yerinde olan kisi, dogru yoldadir. Kimin de niyeti
kot ve ictihadi hatali ise o kisi Allah’in dismanidir. Kisacasi Vercelani icin 6l¢tit, dogru ictihada
uygun davranmaktir. Onun icin ictihad kavrami bir mihenk gorevi gérmektedir. Vercelani ister
din ister baska bir amag i¢in olsun, sahabenin éldirtlmesini hi¢bir seyin mesra kilamayacagini
soylemektedir. Ona gore sahabilerin 6ldtrtlmesi en buytk fitnedir. Vercelani Muaviye ve Hz.
Ali'nin yaptiklarini1 kiyaslayarak bir sonuca ulasmaya calismaktadir. Ona gore Muaviye, bazi
muisrik beldelerine islam’ getirmistir. Hz. Ali déneminde cok fitne yasandigini savunmaktadir.
Hz. Ali'nin taraftarlarinin onu ilahlastirdigini ve bunun da fitneye sebep oldugunu dile
getirmektedir.48

Vercelani, Ibadiligin kurucusu sayilan Abdullah b. ibadin fitne nedeniyle isyan ettigini
savunmaktadir. Ona goére Abdullah b. Ibad zalim hiikiimdara kars1 isyan etmistir. O da Basra
Haricilerinin 6énemli temsilcilerinden Ebu Bilal Mirdas b. Hudeyr b. Amr et-Temimi el-Hanzali
(6l. 61/681) gibi haksizliga karst cikmistir. Eba Bilal, Siffin savasinda Hz. Ali'nin yaninda yer
almistir. Hakem olay1 ortaya cikinca tahkim olayini inkar ederek Hartraya cekilmistir.
Nehrevan’da tahkimi inkar edenlerden biri haline gelmistir.4° Vercelani’ye gére Hz. Ali Nehrevan
halki hakkinda bir 6n yargiya sahiptir. Ctinki Nehrevan halkinin timmeti parcaladigini
dustinmektedir.50

Vercelani, Hz. Ali'nin Nehrevan savasinda dogrudan emir vermesi ve bu isin basinda olmasi
munasebetiyle sorumlu oldugunu iddia etmektedir.5! Nehrevan savasinda Hz. Ali'nin Nehrevan
ehliyle tam olarak ne zaman savastigi konusunda Ibadi kaynaklarda ihtilaf vardir. Ancak ne
zaman savasmis olursa olsun Nehravan ehlinden, icinde Bedir savasina katilmis yetmis
sahabenin de oldugu dért bin kisi 6ldartlmutstir. Bunlarin icerisinde savasla ilgisi olmayan

41 Rebi’ b. Habib b, Camiu’s-Sahith Mtisnedu’r-Rebi’ b. Habib, 1/259; el-Berradi, el-Cevahir’l Muntekdt, 67.
42 el-Enfal,8/25.

43 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/47-48.

44 el-Berradi, Ibazi Tarihi, 179-180.

45 Zekvan, es-Sire Bir Harici/ Ibadi Klasigi 2, 59-60.

46 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/48.

47 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/50.

48 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/58.

49 el-Burhanu’s-Sati’, Mevkifu’l- Ibadiyye min Ali ve Nehrevan (el-Mektebetu’s-Samile el- Ibadiyye, ts.), 14.
50 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/60.

51 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/66-67.

e-makalat ISSN: 1309-5803



459 ¢ Osman BILEN — Fevzi RENCBER

sadece ibadet ehli (ehlti’s-sevari) olan dort ytiz kisi daha vardi. Vercelani, Hz. Ali’den emir alarak
Nehrevan’da insanlar1 6ldtrenler pismanlik duyarlarsa ve tévbe ederlerse durumlarinin ne
olacagi konusunda fikirlerini ortaya koymaktadir. Bu konuda sorumlu olduklarini ifade
etmektedir. Ibadilerin bazilar1 bu konuyu ictihadi bir mesele olarak gériip dogruya isabet edenin
basardigini ve yanlis yapanin da glvende oldugunu savunarak iki tarafi da zan altinda
birakmislardir.52 Ebti’l Kasim b. Ibrahim el-Berradi bu konuda sunu aktarmaktadir: “Bazilart
da ictihad eden herkesin, dogruya isabet ettigini séylemislerdir. Aslinda bu séz Ali b. Ebi
Talib’indir. Bu s6zti Osman, ev ambargosuna katilanlar, Cemel, Siffin ve Nehrevdn ehli hakkinda
séylemistir. Anlasmayt bozan Talha, Ziibeyr’e aciyip merhamet géstermistir. Ayni sekilde
Osman’a da aciyyp merhamet géstermis ve Nehrevan ehli icin Allah’tan magfiret dilemistir.”
Ehliil-hak olarak kendini taniyan Ibadiler bu konularin dini meseleler oldugunu iddia
etmektedirler. Dogru olanin hak tizerine oldugunu savunmaktadirlar. Hata edenlerin ise helak
oldugu gortistint ifade etmektedirler. Bu konuda ictihadin s6z konusu olmadigini iddia ederler.
Allah bu konuda delil olarak sunlar soylemektedir: “Sadece icinizden zulmedenlere dokunmakla
kalmayacak olan fitneden sakiun ve bilin ki Allahin cezast siddetlidir.”53 Ayrica fitne
durumunda insanlarin nasil davranmasi gerektigini Allah’in ayetle su sekilde belirttigini ifade
etmektedirler. Allah: “Eger mii’minlerden iki grup birbiriyle kavgaya tutusursa hemen aralarin
dtizeltin; ikisinden biri digerinin hakkina tecaviiz etmis olursa -Allah’in emrine geri déntinceye
kadar- haksizliga sapanlara karst savasin.”s*

Hakem konusunda Allah’tan baska hakeme ihtiya¢c duyulmadig icin hakem ile ilgili
goruslerin yanlis ve batil oldugu duistincesi hakimdir. Fitne varsa ictihada gerek yoktur gortisi
Ibadiler tarafindan savunulan bir gértistiir. Nehravan halkinin hakli oldugu gértisti ve tahkimi
reddedenlerin daha faziletli oldugu gértist stirekli kaynaklarda tekrarlanmaktadir.55 Bu s6zt
Hz. Ali, ictihdad konusunda hassas olan ve ictihdda inananlar1i yucelttigi gbértistinu
savunmaktadir. Ummetin ayrihga diismesindeki sebeplerden birisi de Nehrevan savasidir.
Ibadiler her ne kadar kendilerini Haricilerden ayrn bir grup olarak gérse de Muhakkimenin ve
Hartra’nin varisleri olduklarini inkar etmezler.5¢ Nehrevan ehli, tahkim ve Hz. Ali’nin
hiiktimlerini inkar edenlerin oldugu kimselerdir. Ibadiler hakem olay1 nedeniyle Hz. Ali'nin
Allah disinda bagka bir hakem talebi nedeniyle sorumlu oldugunu aktarmaktadirlar. Hz. Ali'nin
yanhs hakem tayin etmesinin onun 6n yargili olmasina ve yanls kararlar vermesine sebep
oldugunu iddia etmektedirler. Ayrica Hz. Ali’nin, Hz. Osman’in 6ldtrtldtgi zamanki tepkisinin
degismesi nedeniyle celiski icinde oldugunu acgiklamaktadirlar. Ctinkdi Hz. Ali, Hz. Osman
oéldurialdigt zaman insanlar halifeye itaate davet etmesine ve fitneyi 6énlemek icin devreye
girmesine ragmen, hakem tayini ve Nehrevan savasindaki durum nedeniyle hak yolundan
ciktigini ifade etmektedirler.57

Vercelani, Islam tarihinde fitneye yol acan idarecilerin ¢esitli 6rneklerinin bulundugunu ifade
etmektedir. O, eserlerinde zalim yoneticilerin temel niteliklerini ortaya koyarak bu tip
yoneticilerin Islam tmmeti tizerindeki olumsuz etkilerini vurgular. Vercelani'ye gore zalim
idareciler, hicbir zaman ser1 ilkeleri gbzetmemis, sahip olduklar: siyasal gli¢ ve otoriteyi daima
zayiflar izerinde tahakktim kurmak amaciyla kullanmislardir. Kendi iktidarlarini ve servetlerini
koruma saikiyle saraylar insa etmis, bu saraylar ise bekciler ve muhafizlarla tahkim ederek
halktan uzak, kapali bir yénetim anlayis1 benimsemislerdir. Vercelani, bu cercevede Magrib
bolgesindeki bazi tarihi 6rneklere de yer verir. Bunlar arasinda, Sanhace emirliklerinin ilki olan
ve Ziri b. Menad tarafindan kurulan Ziri Hanedani, bu hanedandan ayrilarak Hammad b.
Bulukkin tarafindan tesis edilen Beni Hammad Hanedani, ve 1046 yilinda Magrib-i Aksa’da
kurularak kisa stirede Moritanya’dan Libya'ya, hatta Endulis’e kadar genisleyen Murabitlar
Devleti bulunmaktadir. Vercelani, bu oOrnekler tizerinden zuliim, gii¢ temerktizi ve dini
ilkelerden sapmanin tarih boyunca benzer bicimlerde tekrarlandigini gostermeye
calismaktadir.58

52 el-Berradi, el-Cevahir’l Muntekat, 159-160.

53 el-Enfal 8/25.

54 el-Hucurat 49/9.

55 el-Berradi, el-Cevahir’l Muntekdt, 160-161.

%6 Cuperly, Introduction a Uetude de I'lbadhisme et sa theologie, ¢cev. Ammar el-Cellasi, Dirasatu’l-ibaziyye ve
Akidetuha (Bahs Mukarin fi'l-Akideti’l-Ibaziyye fi Biladi’l-Magrib ve Uman), 14.

57 Zekvan, es-Sire Bir Harici/ Ibadi Klasigi, 64-66.

58 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/61; Harekat, “Magrib”, 27/314-318.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat



460 ¢ Ibadi Alim Eba Ya’kib el-Vercelani’nin ed-Delil vel-Burhan’ Baglaminda Siyasi Gortisleri

Vercelani, Islam tarihindeki énemli olaylar ve savaslardan hareketle kelam ve ictihad
konularini, ayet ve hadisler 1s181nda nesnel bir yaklasimla aciklamaya calismaktadir. Ozellikle
mezhep taassubundan kacinma yéntinde bilincli bir tavir sergiler. Vercelani, immetin yénetim
biciminin Hz. Peygamber, Hz. Ebt Bekir ve Hz. Omer dénemlerinde gértilen adil ve merhametli
ybnetim anlayisindan, zamanla zalim ve adaletsiz y6netim bicimlerine doéntismesinin
nedenlerini kendi bakis acisiyla ortaya koymaya gayret etmistir.>°

Halifeler konusundaki yorumlarinda da benzer bir metodolojik cizgi takip eden Vercelani,
degerlendirmelerini yalnizca tarihsel olaylar tizerinden degil, halifelerin sahsi ve ahlaki vasiflar
lzerinden temellendirmektedir. Bu baglamda, yoneticilerin tasimasi gereken nitelikleri klasik
siyasetname gelenegiyle uyumlu bicimde ele alir. Ozellikle salih kullara 6zgii meziyetlerin
adalet, hikmet, takva, ehliyet, istisareye acik olma ve immetin maslahatini gézetme gibi—
halifelerde bulunup bulunmadigini bir 6lctit olarak kullanmasi, onun siyaset diistincesinin
normatif yontinti ortaya koymaktadir. Bu yontiyle Vercelani, halifeligi sadece tarihsel bir kurum
olarak degil, ayn1 zamanda ahlaki ve dini bir sorumluluk alani olarak degerlendiren islam
siyaset teorisine 6nemli bir katki sunmaktadir.6°

2. 1. Hz. Ebiui Bekir

Vercelani (61.570/1175), Hz. Peygamber'den sonra halifelik gérevinin Hz. Ebt Bekir’in hakki
oldugunu savunmaktadir. Hz. EbG Bekir’in Allah’a stikreden kullar arasinda olmasi hasebiyle
Allahin onu bu goreve getirmekle odullendirdigini sOylemektedir. Bu gortstine, “Allah
stikredenleri miikdfatlandiracaktir.”®! ayetini delil getirmektedir. Hz. EbG Bekirin halifelik
yaptig1 dénemde bircok basariya imza attigini ve Allah’in salih bir kulu olarak, yaptig buittin
islerde Islami hassasiyetleri gozettigini aciklamaktadir. Hz. Eba Bekir déneminin bir sulh
dénemi oldugunu, herkesin inancini 6zgirce yasadigl bir glven ortaminm tesis ettigini
savunmaktadir. Hz. EbQ Bekir’in, siinnetin yerine getirilmesi konusunda gérevini yaptigin dile
getirmektedir. Hz. EbG Bekir’in halifelik makamina layik olmasi ile ilgili Hz. Ali'nin, Hz. Ebt
Bekir hakkinda “Rasulullah dinimiz hakkinda senden razt olmustur. Biz de diinyamiz hakkinda
senden razt olmusuzdur.” dedigini soylemistir. Muslimanlarin Hz. EbG Bekir'in halifeligi
konusunda tam bir mutabakata sahip olduklarini aktarir. Bu kanaatlerine, Hz. Peygamber'in
“Benden sonra Ebu Bekir ve Omer’e uyunuz” hadisini delil olarak sunmaktadir. Ayrica Hz. Ebu
Bekir’in isminin Allah katinda “siddik-1 ekber” olmasinin ve “magaradaki iki kisiden ikinci kist’
olmasinin halifeligi icin delil mahiyetinde oldugunu aktarir.62

2.2. Hz. Omer

Vercelani, Hz. Omer’in sahsiyetinin dogruluk ve istikamet tizerine bina edildigini ifade
etmekte; onun Kur’an, Stinnet, siyasal ve idari meselelerde Hz. Ebtu Bekir'in yontemini takip
ettigini belirtmektedir. Vercelani’ye gére Hz. Omer, bircok konuda selefinin cizgisini stirdiirmuis
olmas1 sebebiyle hilafet gérevine ehil bir sahsiyettir. Nitekim Ibadiyye literatiirtinde erken
doénem halifelerine dair degerlendirmelerde bu tuir nitelendirmelere siklikla yer verildigi gérultir.
Bununla birlikte, mevcut klasik kaynaklar ve Vercelani’nined-Delil ve’l-Burhan adl eserine dair
ginimuze ulasan tetkikler, onun Hz. Omer’e yonelik 6zel, ayrintih veya mustakil
degerlendirmelerinin sinirhi oldugunu; dolayisiyla bu baglamda aktarilabilecek bilgilerin genel
karakterde kaldigini géstermektedir.63

2.3. Hz. Osman

Vercelani’nin, ilk dért halife dénemi ile ilgili gériislerinin, énceki Ibadi alimlerin gérisleriyle
buytk olctide ortistighh soylenebilir.Vercelani'nin, @ Hz. Osman’a bakisinda da bunu
gormekteyiz. Bu konuda iki 6énemli alimin iki farkli eserde Hz. Osman’in sireti ile ilgili
sOylediklerini burada 6rnek verecegiz. Birinci 6érnek olarak Salim b. Zekvan’in (61. 100/718) es-
Sire adl1 eserinde ne soéylediginden bahsedecegiz. Salim b. Zekvan Hz. Osman hakkinda bize
sunlarn aktarmaktadair:

59 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/61-65.
60 Ebu Yakub el-Vercelani, ed-Delil ve’l-burhdn, thk. Salim b. Hamed el-Harisi (Uman: Vizaretu’t Turas ve
Sekafetu, 2006 1/39-41.

61 el-Al-i Imran 3/144.
62 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 1/39-40.
63 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 1/39-41;Zekvan, es-Sire Bir Harici/ Ibadi Klasigi, 55.

e-makalat ISSN: 1309-5803



461 ¢ Osman BILEN — Fevzi RENCBER

“Hz. Osman Mtisliimanlann istisaresi ve rizaswyla halife oldu. Allah izin verdigi stirece O’nun
kitabt ve nebisinin stinnetiyle amel etti. Sonra nihdayet vakit geldi. Ve Osman diinyaya meyletti,
stinneti degistirerek bid‘atler ortaya ¢ikardi. Devlet maliu akrabalart arasinda stirekli dolasan
bir sey hdline getirdi.Mervan’a Ifrikkiyyye arazisinin sadakaswn/ gelirini, Velid b. Ukbe’ye Kelb
kabilesinin sadakastni/ gelirini verdi. Mekke ve ¢evresinin valisi olan Haris b. Nevfel’den (amcas)
Hakem’e tic yiiz bin dirhem vermesini emretti. Iste bu hadisede Allah’in hiikmiinii cigneyerek
O’nun indirdiginin disinda baska bir seyle hiikmetmis oldu.”®* Ikinci 6rnek olarak, Ibn Sellam el-
ibadinin (61. 273/887) bir Ibadi klasigi olan “Kitabiin fihi Bed ul-Islam” adli eserinde Hz. Osman
ile ilgili diistincelerinin ayni oldugunu gérmekteyiz. ibn Sellam, Hz. Osman hakkinda su sekilde
bilgiler vermektedir:

“Osman b. Affan, altt yil boyunca Hz. Muhammed’in stinneti ve ondan sonra Ebu Bekir ve
Omer’in yasantisina gére hilafet makamu yiirtittii. Daha sonra diinyaya daldi ve bid‘atler tiiretti.
Bunun tizerine Miisliimanlar tévbe etmesini ve hilafeti baskalarimin ytirtitmesini istediler. Hz.
Osman'in evde kalmasiu ve halife gérevinden cekilmesini emrettiler. Hilafet makaminda israr
edince evinde ona saldwdilar ve onu éldtirdiiler.”65

Vercelani, Hz. Osman’in sUrayla secilmesinin hak oldugu gibi onun yonetimden azledilmesi
ve Oldurtilmesinin de hak oldugunu savunur. Hz. Osman’n doért énemli konuda hak ihlali
yaptigini aktarir. Bunlarin birincisi, emanetin zalim, hain ve liyakat sahibi olmayanlarin eline
birakilmasidir. Bu yanlist yerde, gokte, daglarda kisaca memleketin her yerinde yapmaistir.
Ikincisi, secilmis ve miijdelenen sahabilere zarar vermis ve onlara hakaret etmistir. Bu
sahabiler, Eba Zer el-Gifari, Abdullah ibn Mesud gibi seckin sahabilerdir. Uctinctisti, hazinenin
mallarini harcarken israfa kagcmistir. Vercelani, israfa giren harcamalarin yanlis oldugunu ona
ileten sahabilere karst Hz. Osman’n miticadele ettigini ama ashinda israfin yanlishgnin, isra
stresi 27. ayette gecen “Mitibezzirler seytanin kardesleridir.” ayetinde dile getirildigini ifade
etmektedir.°¢ Hz. Osman’in ihtiyac sahibi olan insanlara gereken destegi sunmadigini, hak
etmeyen insanlara bu destegi sundugunu ifade eder. Akrabalarina hediyeler verdigini buna
érnek olarak, Ibn Tarid Mervan b. el-Hakem’e Ifrikkiyye gelirinin beste birini verdigini
soylemektedir. Bu arazinin 600.000 dinar ettigini, bu paranin, immetin yarisinin ihtiyacini
karsilayacak bir meblagda oldugunu iddia eder. Dérdiincti olarak, Hz. Osman’in iimmete ihanet
ettigini keskin bir sekilde dile getirir. Thanet olarak gérdigi seylerin, emanete hiirmet
etmemesi, haram aylara saygi duymamasi, sahabeye saygida kusur etmesi ve gérevi birak
denildiginde birakmayarak Islam’a hiirmet etmedigini vurgular. Vercelani, bir yéneticinin
hainlik vasfin1 tasimasinin kabul edilemez oldugunu, fasik kimselerin haram aylara saygi
gostermeyecegini ve yalnizca dinden donenlerin (murtedlerin) sahabeye hakarette
bulunabilecegini ifade ederek; bu niteliklere sahip bir kisinin halifelikten azledilmesinin mesru
ve gerekli oldugunu savunmaktadir.6?

2.4. Hz. Ali

Vercelani, calismamizda inceledigimiz s6z konusu eserinde Hz. Ali ve dénemi hakkinda da
degerlendirmelerde bulunmaktadir. Vercelani’ye goére Hz. Ali'nin halifeligi mesradur.
Mesruiyetinin, sGradan geriye kalan sahabilerin yetkisiyle oldugunu séylemektedir. Bu geriye
kalan sahabeden kastinin, Hz. Omer’in sectigi siradan dért kisinin Hz. Ali déneminde hala
yasamasi oldugu hususudur.%8 Vercelani, Hz. Ali'nin Cemel savasinda Hz. Aise, Talha ve Zubeyr
ile savasmasinin mesru oldugunu, Allah katinda hak oldugunu savunmaktadir. Onlarla
savasmalarinin sebebi olarak anlagsmaya uymamalarini, kan ddékmelerini ve bozgunculuk
cikarmalarim1 gostermektedir. Vercelani, Hz. Alinin s6z konusu gruplarla ¢6zim olarak
savasmayi tercih ettigini ifade eder. Hz. Aise’nin ise tévbe etmis olmasi sebebiyle bu hiikmiin
disinda tutuldugunu; buna karsilik digerlerinin bu tutumlar: nedeniyle helak oldukklarini ve
ahirette cehenneme girmeyi hak ettiklerini belirtir.®® Vercelaniye gére Muaviye veya Hz. Ali
konu oldugunda o6l¢tit adalet olmalidir. Zalim kimse ve nereden gelirse gelsin karsi cikilmasi

64 Zekvan, es-Sire Bir Harici/ Ibadi Klasigi, 56-57.

65 [bn Sellam el- badi, Kitabiin fihi Bed’ii’l-IslamBir Harici/ Ibadi Kronigi, 63.
66 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 1/40.

67 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 1/41.

68 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 1/41.

69 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 1/41.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat



462 » Ibadi Alim Eba Ya’kab el-Vercelani’nin ed-Delil vel-Burhan Baglaminda Siyasi Gértsleri

gerektigini savur.70

Vercelani, Hz. Ali'nin tahkim konusunda celiskiye diisttigiinti ifade etmektedir. Onceleri
tahkimden yana bir tavir sergiledigini, daha sonra tahkime karsi c¢iktigini ve tahkime itiraz
edenleri kafirlikle sucladigini soéylemektedir. Tahkimi kabul etmeyenlerle savastigini ve
onlardan binlercesini 6ldirdigini dile getirmektedir. Hz. Ali’nin, 6ldtirdtigti insanlara karsi,
onlarin isyanci olmalarindan dolayr hakli oldugu bahanesini ileri stirdtigunti, bununla
mesruiyet kazanmaya calistigini aktarmaktadir. Vercelani, “Kim bir mii’mini kasten éldiiriirse
onun i¢in bliytik azab vardwr.”’! ayetini delil gostererek Hz. Ali'nin cehennemi hak ettigini
vurgulamaktadir.?2

Vercelani, tahkim uygulamasini olumlu karsilayan bir bakis acisina sahiptir. Ona gore
tahkim, Islam toplumunda énemli bir uzlasma mekanizmasidir ve tahkime karsi ¢cikilmasi, tarih
boyunca bircok fitne ve kitlenin o6limutine yol acmistir. Vercelani, Hz. Ali'nin tahkim
konusundaki tutumunu celigkili bulmakta ve bu nedenle onu elestirmektedir. Nitekim Hz.
Ali'nin baslangicta tahkime kars: ¢cikarak bu uygulamayi savunanlar ktiftrle itham ettigini,
ancak daha sonra bu tutumunu degistirerek tahkime karsi cikanlar: ktifturle sucladigini ifade
eder. Ona goére bu tutarsizlik, binlerce Mtislimanin 6limune neden olan bir stireci tetiklemistir.
Vercelani, bu durumun sonucunda hem hakli hem de haksiz tarafin 6limle karsi karsiya
kaldigini, dolayisiyla meselenin ser1 bakimdan buytk bir trajediye déntisttiglint belirtir. Ayrica
Talha b. Ubeydullah ile Zubeyr b. Avvam’in Hz. Ali'yi yalniz birakarak verdikleri sézden
donmelerini ahlaki bir kusur ve dini bir ginah olarak degerlendirmektedir.”3. Genel cercevede
Vercelani’nin tahkim konusundaki goriisleri, Ibadiyyenin yaklasimiyla buiytik 6lctide
ortismektedir. Bununla birlikte, o meseleyi daha gercekci ve uzlasmaci bir perspektiften ele
alir. Tahkimin ilke olarak reddedilmesi gerektigini degil, olumsuz sonug¢larinin sorumlulugunun
Hz. Ali'ye ait oldugunu savunur. Bu yontyle Vercelani, tarihte yasanan catismalarin daha
kapsayici ve bariscil bir coztimle 6nlenebilecegi kanaatindedir.

3. Muhalefete ve Miisriklere Bakis1

Vercelani, Mtsltimanlarin muhalif gruplara, diger din mensuplarina ve zalim yoneticilere
kars1 takinmalar1 gereken tavir konusundaki gortislerini ortaya koymaktadir. Ona gore, Ehl-i
Stinnet zalim yonetimlere kars: itaatkar bir tutum benimsemeyi uygun goértirken, Vercelani’nin
“Ehliv’d-da‘ve” olarak nitelendirdigi Ibadiyye mezhebi, zalim yoneticilere karsi hurticun (isyanin)
caiz oldugu goértisiinii savunmaktadir. Ayrica Vercelani, Hariciligin alt kollar1 olan Ezarika,
Sufriyye ve Necedat mezheplerinin hem yoneticileri hem de onlar1 destekleyen asker ve halk:
tekfir ettiklerini; bu gruplarin insanlar1 sirkle itham ettiklerini ve isti‘rdz eylemleriyle
tanindiklarini belirtmektedir. Bu nedenle s6z konusu firkalarin gindeminde esaret, ganimet ve
o6ldtirme fiillerinin 6énemli bir yer tuttugunu ifade eder.7#

Necedat firkasi, Allah tarafindan yasaklanmis olan musrik kadinlarla evlenmeyi ve onlarin
kestiklerinin yenilmesini caiz gérmustir. Ayrica bu firkaya gore, kiiciik ya da buyuk fark
etmeksizin, yalan sOyleme konusunda israr eden kimse musrik sayilmaktadir.”> Ezarika,
kavminden bile olsa kendilerine muhalif olanlar1 esir almayi, kadinlarini cariye olarak
kullanmayi, mallarin1 yagmalamayir ve cocuklarini 6ldirmeyi, kendi ideolojik anlayislar:
cercevesinde ( istiraz anlayisi ile) helal kabul etmislerdir.76 Ibadiler savasta diismanlarinin her
seyini almazlar. Ganimet olarak sadece diismanlarinin silahlarini, atlarin1 ve koyunlarini
alirlar.”7 Ibadiyye’nin Harici olmayan Mtsliiman muhaliflere kars: Ezarika, Sufriyye ve Necedat
gibi gruplardan daha mutisamahali olduklar1 soéylenmektedir.”® Ezarika muhaliflerin
cocuklarinin éldiirtilmesini’® miibah géren bir anlayisa sahiptir. Ezarika’ya gére Islam’da recm

70 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/86-89.

71 en-Nisa 4/93.

72 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 1/41.

73 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 2006, 1/27.

74 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 1/40-41.

75 Sehristani, Milel ve Nihal, 115.

76 Zekvan, es-Sire Bir Harici/ Ibadi Klasigi, 69.

77 Figlali, Ibadiyye’nin Dogusu ve Gériisleri, 124.

78 Figlali, Ibadiyye’nin Dogusu ve Gériisleri, 120.

7 Ebu’l-Abbas Muhammed b. Yezid b. el-Muberred, el-Kamil fi’l-Lugat-i ve’l-Edeb-i ve’n-Nahv-i ve’t-Tasrif, thk.
Zeki Mubarek-Ahmed Muhammed Sakir (Misir, 1936), I-111/ 1040; Figlal, Ibadiyye’nin Dogusu ve Gértisleri,
120.

e-makalat ISSN: 1309-5803



463 ¢ Osman BILEN — Fevzi RENCBER

cezas1 yoktur. Ctunkd Kur’an-1 Kerim’de boyle bir htikiim bulunmamakta, zina yapanlara dayak
atilmasi emredilmektir. Muisriklerin cocuklarinin cehennemlik oldugunu iddia ederler. Mti’min
olan cocuklarin htiktimlerinin, babalarinin htikmu ile ayni oldugu goériistinti savunurlar.80
Salim b. Zekvan, Ezarika, Necedat ve onlara uyanlarin sapkinlikta bir araya geldiklerini iddia
etmektedir. Ona gore onlar Allah’in kelaminin yerlerini degistirmislerdir. Hz. Peygamber'in
stinnetine de aykir1 hareket etmislerdir.s!

Ibadiyye, Miuisliiman olan muhaliflerin cocuklarinin 6ldirtilmesini kesinlikle caiz
gormemektedir.82 Vercelani, Stinnilerin soOyledikleriyle yaptiklari arasinda bir celiski icinde
olduklarini dile getirmektedir. Clinkti Stinnilerin imamlarina karsi itaat etmeleri gerektigini
savunurken, Tevvabtn hareketiyle imamlarina itaat etmediklerini ifade etmektedir.83 Tevvabian
hareketi, diger adiyla Huseyniyye, Kerbela Vakasi nedeniyle 1. Yezid (Yezid b. Muaviye) ve
yb6netimine karsi Hz. Ali ve ogullarinin haklarini talep etmek gayesiyle ortaya cikan ve ayni
zamanda Siiligin ortaya cikmasina zemin hazirlayan ilk hareketlerden birisidir.8* Bu hareketin
ilk kurucusu Stleyman b. Surad’dir.85 Bu hareket, Yezid b. Muaviye’nin 6limitine kadar devam
etmistir. Vercelani, Tevvabun hareketini Stinni bir nitelikte degerlendirmis ve bu baglamda onu
Stnni dustnce gelenegi icerisinde konumlandirmaya calismistir. Vercelani, Tevvabun
hareketinin sonucunda pek cok fakih ve salih kimsenin hayatini kaybettigini vurgular. Ona
gore, bu harekete katilanlarin isyani, kendi inan¢ diinyalar:1 agisindan mesru ve hakli bir
tutumdur. Bununla birlikte Vercelani, genel bir ilke olarak yolculara, tliccarlara ve halka dini
konularda gereksiz itirazlarda bulunmanin uygun olmadigini, ancak zalim yoéneticilere karsi
stirekli teyakkuz halinde olunmasi gerektigini savunur. Bu baglamda, zalim idarecilere ve
onlarin destekcilerine karsi muticadele ve direnisi dinen mesru gorir. Vercelani'ye gore, zalim
yonetimlere karsi cikmak ve bu mucadelede yer almak sevap niteligindedir. Zulim sona
erinceye kadar bu yoneticilerle fiili muticadelenin strdirtlmesi gerektigini vurgular. Buna
karsilik, haksizlik karsisinda sessiz kalan, isyana destek vermeyen tliccar, esnaf ve halk
tabakalarinin, zulme riza goéstermeleri durumunda karsilasacaklar1 her ttrli musibeti hak
ettiklerini ifade etmektedir.86

Vercelani’nin musrikler ve Ehl-i kitap mensuplarina yonelik bakis acgisi arasinda belirgin bir
fark bulunmaktadir. Ona gore, musriklerle toplumsal iliskilerde mesafeli ve temkinli bir tutum
sergilenmelidir. Iliskiler, dini degerlere zarar vermeyecek sekilde kontrollii bir iletisim
cercevesinde yuruttlmelidir. Musrik beldelerine yapilacak seyahatlerin, imani tehlikeye
duistirmemek sartiyla caiz oldugunu savunan Vercelani, muisriklerin Islam beldelerine ticaret,
Islam1 égrenme veya diplomatik amaclarla gelebileceklerini, bu tiir durumlarda kendilerine
glvence verilmesinin dinen gerekli oldugunu belirtir. Bu géristnt, su Kur’an ayetine
dayandirmaktadir: “Eger miisriklerden biri senden korunma isterse, Allah’in s6ztinti isitmesi i¢in
ona gtivence ver; sonra onu gtivenli bir yere ulastir. Ciinkti onlar bilmeyen bir topluluktur.”s7?
Vercelani, musriklerin bir Misliiman beldesini ele gecirmeleri halinde, Msltimanlarin onlarin
idaresi altinda yasayabileceklerini, ancak bu topraklarin onlar icin bir vatan niteligi
tasimayacagini ifade etmektedir. Ayrica Muslimanlarin, musrik beldelerine girdiklerinde
sozlesmeye sadik kalmalar gerektigini; musriklerin ihanet etmedikleri stirece kendilerine zarar
verilmesinin caiz olmayacagini vurgular. Ehl-i kitap mensuplarina yonelik tutumunda ise
Vercelani daha musamahali ve uzlasmaci bir yaklasim benimser. Ona goére Yahudi ve
Hristiyanlarla alisveris yapmak caizdir; yenilen seyler haram veya necis olmadigi stirece onlarla
birlikte yemek yemek de mumktndir. Ebu Ubeyde’den naklettigi bir rivayete goére Hz.
Peygamber séyle buyurmustur: “Uc sey biytik giinahlardandir: Ummetten ayrilmak, stinneti
degistirmek ve s6z verildigi halde sézden donlip savasmaya devam etmektir.” Vercelani, bu
hadise atifta bulunarak, 6zellikle verilen séztin bozulmasini ve anlagsmalara riayetsizligi ahlaki

80 Es‘ari, Makadldatiil-Islamiyyin, 148-150.

81 Zekvan, es-Sire Bir Harici/ Ibadi Klasigi, 72-77.

82 Zekvan, es-Sire Bir Harici/ Ibadi Klasigi, 69-70;Figlali, Ibadiyye’nin Dogusu ve Goriisleri, 121.

83 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/81.

84 Ismail Yigit, “Tevvabin” Tiirkiye Diyanet IslamAnsiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari, 2012), 41/49.

85 Ebu Hafs Amrus b. Feth el-Neftisi, Usulii’d-deyntineti’s-sdfiye, thk. Hac Ahmed b. Hamu Karram (Maskat:
Vizaretu’t-Turas ve’s-Sekafe, 1999) 78.

86 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/80-82.

87 et-Tevbe 9/6.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat



464 « Ibadi Alim Eba Ya’kib el-Vercelani’nin ed-Delil vel-Burhan’ Baglaminda Siyasi Gortisleri

ve dini bakimdan ciddi bir hata olarak degerlendirmektedir.88

Vercelani’nin distince sisteminde en temel Olctit adalet ilkesidir. Ona gore, adaletin
yobneticiler tarafindan tesis edilememesi durumunda, bu yonetime kars: baskaldirmak mesru
bir haktir. Ancak bu hakkin kullanimi, yeni bir haksizliga yol acmayacak élctultltikte ve ilkelere
bagh bir bicimde gerceklesmelidir. ibadiyye mezhebi savas konusunda da belirli ilkelere
sahiptir. Bu ilkeler, sonuca odaklanmaktan ziyade, hakkin mesru yollarla sahibine teslim
edilmesi esasina dayanir. Vercelani’nin Ezarika, Sufriyye ve Necedat firkalarini elestirmesinin
temel nedeni de onlarin bu ilkelerden saparak zalimce yontemlere bagsvurmalaridir. Vercelani’ye
gore, bir baskaldirinin yénelmesi gereken ilk muhataplar halk degil, yénetim sorumlulugunu
tasiyan idarecilerdir. Bu nedenle o, zulmeden ve adaleti ihlal eden yoneticilere karsi isyani
mesru bir hak olarak gérmektedir.89

Vercelani’nin diistincesinde Islam’in adalet vurgusu ve insanlara karsi merhamet anlayisi
belirgin bir bicimde o6ne c¢ikmaktadir. Ayrica onun, Hz. Peygamber ve Hulefa-yi Rasidin
donemlerinde yasanan toplumsal olaylar1 Kur’an ve SUnnet’ten sonra ictihad icin tarihi
referanslar olarak degerlendirdigi gortilmektedir. Vercelani’nin Islam tarihi tizerine aktardig
ayrintili bilgiler, onun bu alandaki derin bilgisini ve vukufiyetini acikca ortaya koymaktadir.90

Ibadiyye mezhebi genellikle uzlasmaci bir davet hareketi olarak nitelendirilmektedir. Bu
yaklasimin temelinde, tarih boyunca mezhep mensuplarinin yogun baski ve siddete maruz
kalmis olmalarinin etkili oldugu, Ibadi alimler tarafindan siklikla vurgulanmaktadir.°! Bu
kapsayict ve wuzlasmaci yaklasimi, Ezarika firkasinin benimsedigi radikal goruslerle
kanistirmamak gerekir. Vercelani'ye gore, mesru bir gerekceye dayanan her baskaldir1 Harici
niteliktedir; yani bir haksizlik durumunda isyan etmek dinen mesru kabul edilebilir. Ancak o,
Nafi* b. Ezrak’in savundugu isti‘raz anlayisina acikca karsi cikmaktadir. Vercelani, bu anlayisin
yanlis oldugunu savunur; zira bu yaklasim, ister btyutk ister kticik giinah islemis olsun,
glinahkar kimseyi muisrik saymakta ve boylece tevhid inancinin 6ztine zarar vermektedir. Ona
gére bu bakis acisi, tekfir anlayisini besleyen asiri bir yorumdur ve Islam’in temel inanc
ilkeleriyle bagdasmamaktadir.92

Vercelani, bir konu hakkinda gértis ortaya koyarken diistincelerini somutlastirmak amaciyla
icinde yasadig1 toplumdan olaylar, sahislar ve gruplara dair 6rnekler sunmaktadir. Ona gore,
bir ybneticinin zalim olmasi halinde bu yonetime karsi ¢cikmak mesru bir haktir. Vercelani,
Emevi yoneticilerinden Velid b. Abdulmelik ile vali Haccac b. Yasufun bircok muimini
inanclarindan dolayr baski altina aldiklarini, onlara zulmettiklerini ve dini inanclarini
degistirmeye zorladiklarini ifade etmektedir. Bu baglamda, Siilerin bir kisminin Ramazan
ayinda maruz kaldiklar1 bu baskilar sonucunda inanclarinm degistirdiklerini; korkuya dayali bu
inanc degisikliginin ise sonraki nesillere aktarilmasiyla bir zillet durumuna déntstigint 6érnek
olarak sunar. Vercelani, bu olay1 temel alarak hem Emevi yoneticilerini hem de onlarin zulmiine
sessiz kalarak boyun egen Siileri elestirir. Elestirisini temellendirmek tizere Kur’an-1 Kerim’in
ayetlerini delil olarak kullanir.93

Vercelani, imama karsi muhalefetin Kur’an, stinnet ve Muislimanlarin ortak kabul géren
goruslerine baglilik sayesinde Islam’n ilk neslinde ortaya cikmadigini; bu dénemin ézellikle ilk
¢ halifenin yénetim dénemlerini kapsadigini belirtir. Ona gére, islam toplumunda firkalasma
ve ayrisma, ancak Kur’an, stinnet ve Ummetin sahih gorislerinin géz ardi edilmesi veya
etkinligini yitirmesi sonucunda ortaya cikmistir.%*

Vercelani, iimmetin firkalara ayrilmasi meselesini ele alirken, Hz. Muhammed’in immetin
yetmis tic firkaya boéltiinecegi ve bunlardan yalnizca birinin kurtulusa erecegini bildiren hadisine
atifta bulunarak bu konuya kendine 6zgli bir yorum getirmektedir. Ona gore bir firkanin ya da
gortstin dogrulugu, tarihsel olarak 6nce veya sonra ortaya c¢cikmis olmasiyla iliskili degildir.
Esas olan, ilkesel tutarlibik ve dini 6l¢ttlere bagliliktir. Vercelani'ye gbére gecmiste yasamis
kimseler 6rnek alinabilir; ancak bu, onlarin gerekli dini ve ahlaki sartlar1 tasimalar1 halinde

88 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/98-101-102.

89 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/98-103.

90 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 3/83.

91 QOrhan Ates, “Ibadi Imamet Anlayis1”, Uluslararast Sosyal Bilimler Dergisi 1/5 (2017), 12.
92 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 1/28.

93 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 1/34; Bk. el-Furkan 25/27-29.

94 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 1/50.

e-makalat ISSN: 1309-5803



465 ¢ Osman BILEN — Fevzi RENCBER

gecerlidir. Bu noktada amagc, korti kértine taklit degil; dogru olana bilingli bicimde uymaktir.
Takip edilmesi gereken dénem olarak ilk ti¢ halifenin dénemini esas alir; cinkti ona goére bu
donem, Kur’an, Stinnet ve Mislimanlarin ortak gértisti dogrultusunda hareket edilen en sahih
donemdir. Vercelani, efdaliyet (Gstinlik) bakimindan da ilk tc¢ halifenin dénemini sonraki
donemlere nazaran daha faziletli kabul eder. Ona gore farkli diistinmek, ictihddin tabil bir
sonucu ve “lezzetlerinden” biridir. Bununla birlikte, eger bir gértis hakiki dindarlik ruhunu
tasimiyorsa, o gorus sadece asiriliktan ibaret bir gértis olmus olur.95

Sonuc

Ibadiyye mezhebi, Harici firkalarn arasinda en iiml ve mutedil cizgide yer alan firka olarak
kabul edilmektedir. Mezhebin hem itikadi gortisleri hem de imamet anlayisi, diger Harici
firkalara kiyasla daha o6lculd, sistematik ve kurumsallasmis bir bicimde ortaya konulmustur.
Ibadiyye’nin devlet ve imamet anlayisinin temelinde, Kur’an ve seriatin hiikiimran oldugu bir
siyasal diizenin tesisi amaci bulunmaktadir. Bu durum, ibadiyye’nin devlet baskanligi gérevini
yalnizca siyasi bir makam degil, aynt zamanda dini bir sorumluluk olarak gbérdiginit
gostermektedir. ibadiyye, imametin Kureysliligi esasina dayanmadigini savunur. Onlara gore
imamet icin belirleyici olan unsur soy veya kabile aidiyeti degil; takva, ztihd ve adalet gibi ahlaki
vasiflardir. Devlet bagskanligi (imamet), vasiyet ya da tayin yoluyla degil, cemaatin icméasi (secim)
ile gerceklesmelidir. Bu baglamda biat, imadmetin mesruiyetinin temelini olusturur.

Vercelani’nin siyasi gértisleri genel olarak Ibadiyye’nin diistince cizgisiyle értiismektedir. O,
Ummetin firkalara ayrilmasini dogru bulmaz; bu daginiklhigin, Allah’n ilkelerinden uzaklasan
zalim yoneticilerin tutumlarindan kaynaklandigini ileri stirer. Elestirilerinde en ¢cok hedef aldig:
gruplar Nukkariyye ve Ezarika olmustur. Bu firkalarin yanlis yolda olduklarini, liderlerinin
kendi mensuplarini saptirdiklarin1 ifade eder. Ona gore Islam diinyasinin daginikhig,
yoneticilerin Kitap ve Stinnet’i kendi agiklamalarinin 6éntine koymamalarindan ve sahih bir
inanc¢ buttinltiginltn saglanamamasindan ileri gelmektedir.

Calismamizda Vercelani'nin Islam toplumu, halifeler ve mezhepler konusundaki gértisleri ele
aldik. Arastirma sonucunda, Vercelaninin yaklasiminin genel olarak ilimli, elestirel ve
metodolojik bir cerceveye dayandigini miisahade ettik. Haricilik ve 6zellikle Ezarika’nin tekfirci
tutumlarina kars: gelistirdigi elestirel yaklasim, dini ve sosyal konularda itidalli bir cizgi
izledigini ortaya koymaktadir.

Vercelani’nin musrikler ve Ehl-i Kitap mensuplarina yénelik bakisi, Islam toplumu icinde
toplumsal iliskilerde denge ve hosgoru ilkesini 6nceliklendirdigini gostermektedir. Musriklerle
sinirli ve kontrolld iligkiler kurulmasina, Muslimanlarin iman gtivenligine zarar gelmemesi
sartiyla karsilikli etkilesime izin verilmesine dair gorusleri, onun Kur’an ve Stinnet’e dayali
pragmatik bir yaklasimi oldugunu ortaya koymaktadir. Doért Halife dénemine iligkin
degerlendirmelerde ise, Vercelani’nin 6zellikle Hz. Ebubekir ve Hz. Omer dénemlerinin Kur’an,
Stinnet ve Ummetin ortak kanaatleri agisindan model bir dénem olarak benimsedigi tespit
edilmistir.

Genel olarak, Vercelani’nin distince dinyasinda otekilestirici mezhep taassubu ve sert
tekfircilik egilimlerinin yer almadigi, aksine elestirel ve metodolojik bir tutumla dini ve sosyal
meseleleri degerlendirdigi ortaya cikmistir. Bu yaklasim, onun hem Ibadiyye gelenegiyle hem de
genel Islam dustincesiyle olan baglarini anlamak acisindan 6énemli bir referans teskil
etmektedir.

Kaynakca | References
Abdulbaki, Muhammed Fuad, el-Mu‘cemti’l-mufehres li-elfazi’l-Kur’ani’l-Kerim, Kahire, 1950

Akbulut, Ahmet. Sahabe Dénemi Iktidar Kavgast Alevi Stinni Aynismasuun Arka Plani. Ankara:
Otto Yayinlari, 5. Basim, 2017.

Akkus, Stileyman, Feyza Dogruyol. “Bir ibazi Alim Ebu Ya’kub el-Vercelani’nin ed-delil ve’l-
burhan Baglaminda Ibaziyye’nin Temel Gérusleri”. Sakarya Illahiyat Fakliltesi Dergisi 21/39
(Haziran 2019), 117-147.

Ates, Orhan. “Ibadi Fikirlerin Olusumunda Mu'’tezile'nin RolGi”. Islami Ilimler Dergisi 10/ 1
(2015).

Ates, Orhan. “Ibadi Imamet Anlayis1”. Uluslararast Sosyal Bilimler Dergisi 1/5 (2017), 1-29.

95 Vercelani, ed-Delil ve’l-burhan, 1/49-50.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat



466 ¢ Ibadi Alim Eba Ya’kib el-Vercelani’nin ed-Delil vel-Burhan’ Baglaminda Siyasi Gortisleri

Aydinli, Osman. “Mu‘tezili Siyaset Dtistincesinde Degisim Stireci: Kadi Abdulcebbar’in imamet
Anlayis1”. Din Bilimleri Akademik Arastirma Dergisi V/1 (2005).

Bagdadi, Abdulkahir. Mezhepler Arasindaki Farklar. Ankara: Turkiye Diyanet Vakfi, 8. Basim,
1990.

Berradi, Ebu’l Kasim b. Ibrahim Ibdzi Biyografi Seckisi Ibéazi Tarihi. cev. Orhan Ates. Ankara:
Astana Yayinlari, 2021.

Berradi, Ebu’l-Kasim b. Ibrahim el-Cevahir’l Muntekdt. thk. Ahmet b. Suud es-Siyabi. Londra:
Daru’l-Hikme, 2014.

Bulut, Halil ibrahim - Ozkan, Gul. “Imamiyye Sia’sinda Ilmul-Imam Inanci”. Marife: Dini
Arastirmalar Dergisi 5/1 (2005): 75-92.

Cabiri, Ferhat b. Ali. el-Bu’du’l-Haddri li’l-Akideti’l-Ibadiyye. 3 Cilt. Tunus: el-Mektebetu’s-
Samile el-ibadiyye, 1985.

Cenavlini, Eba Zekeriyya Yahya b. el-Hayr b. Ebil-Hayr Kitabu’l-Vad’ Muhtasar Fi’'l-Usul ve’l-
Fikih (Ibazi Fuchiy). cev. Orhan Ates. Ankara: Astana, 2021.

Cuperly, Pierre. Introduction a lUetude de I'lbadhisme et sa theologie. cev. Ammar el-Cellasi,
Dirasatu’l-ibaziyye ve Akidetuha (Bahs Mukarin fil-Akidetil-ibaziyye fi Biladil-Magrib ve
Uman). el-Mektebetu’s-Samile el-ibadiyye, ts.

Cam, Stileyman. Kiitiib’i Tis’a’daki Hadislere Gére Hariciler, Istanbul: Kitap Dlinyas1 Yayinlari,
2024.

Cetin, Maksut. “Mu’tezile'nin Siyaset Anlayis1”, Ekev Akademi Dergisi, 18 (2014), 357.

Dercini, Ebu’l-Abbas Ahmet b. Said. Tabakatu’l- Mesayih bi’l-Magrib. thk. Ibrahim Tallay. 2 Cilt.
Kasantine-Cezayir: Matbaatu’l-Ba’s, 1974.

el-Burhanu’s-Sati’. Mevkiful-Ibadiyye min Ali ve Nehrevan. el-Mektebetu’s-Samile el-ibadiyye,
ts.

er-Rebi’ b. Habib b. ‘Amr el-Ezdi el-Basri. Camiu’s-Sahih Mtisnedu’r-Rebi’ b. Habib. sad. Ebu
Yakub Yusuf b. Ibrahim el-Varcelani. 4 Cilt. Beyrut: el-Mektebetu’s-Samile el-ibadiyye, ts.

Es’ari, Ebtil Hasan. Makalatiil-Islamiyyin flk Dénem Islam Mezhepleri. cev. Omer Aydin -
Mehmet Dalkilic. Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanligi, 2019.

Ettafeyyis, Muhammed b.Yusuf. Himydanu’z-Zad ila Daril-Medad. el-Mektebetu’s-Samile el-
ibadiyye, ts.

Fayda, Mustafa. “Emirtil-mti’'minin”. Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C. 11. Istanbul: TDV
Yayinlari, 1995.

Figlali, Ethem Ruhi. “Hasan”. Tiirkiye Diyanet Islam Ansiklopedisi. 16/282-285. Istanbul: TDV
Yayinlari, 1997.

Figlali, Ethem Ruhi. Ibadiyye’nin Dogusu ve Gériisleri. Ankara: Ankara Universitesi flahiyat
Fakultesi Yayinlari, Doktora Tezi, 1983.

Hanbel, Ahmed b. Miisnedi imam Ahmed bin Hambel. Beyrut: Daru’l Kuittibti1 ilmiye, 2008.

Halili, Ahmed b. Hamad b. Stleyman Cevdhiru"t-Tefsir Envar min Beydni't-Tenzil. 3 Cilt. el-
Mektebetu’s-Samile el-ibadiyye, ts.

Hatiboglu, Mehmed Said. Hilafetin Kureysliliji: Islam’da Ik Siyasi Kavmiyetcilik. Ankara:
Kitabiyat, 2005.

ibadi, ibn Sellam. Kitabtin fihi Bed’ii’l-Islam Bir Harici/Ibadi Kronigi. cev. Mehmet Nurullah
Aydin, Selim Yilmaz. Ankara: Ankara Okulu Yayinlari, 2019.

ibn Haldun. Mukaddime I. cev. Arslan Tekin. Istanbul: Ilgi Kultiir Sanat, 2. Basim, 2016.

Ibn Hazm. El-Fasl Fi’l- Milel Ve’l Ehva’ Ve’n - Nihal (Dinler ve Mezhepler Tarihi). cev. H. Ibrahim
Bulut. Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanligi, 2017.

Ibn Manzar, Muhammed b. Miikerrem, Lisanii’l-‘Arab, nsr. Abdullah Ali el-Kebir (Kahire:
Dart’l-Maarif, ts.), “zhb”, 1-15, 1299-1308.

Kadi Abdtilcebbar. Serhu’l-Usilil-hamse. Mu'tezile’nin Bes Ilkesi. cev. ilyas Celebi. Istanbul:
Turkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanhgi, 2013.

e-makalat ISSN: 1309-5803



467 ¢ Osman BILEN — Fevzi RENCBER

Kalhati, el-Kesf ve’l Beyan, thk. Seyyide Ismail Kasif. Uman: 2 cilt. 1980.
Kutlu, Sénmez. Mezhepler Tarihine Giris 3. Istanbul: Dem Yayinlari, 3. Basim, 2000.

Muberred, Ebtil-Abbas Muhammed b. Yezid b. el-Kamil fi’l-Lugat-i ve’l-Edeb-i ve’n-Nahv-i ve’t-
Tasrif. thk. Dr. Zeki Mtbarek-Ahmed Muhammed Sakir. Misir, 1936.

Nami, Amr Halife en-. Ibazilik Arastirmalari. cev. Orhan Ates. Ankara: Astana Yayinlari, 1.
Basim, 2021.

Neftisi, Ebu Hafs Amrus b. Feth Ustilii’d-deyniineti’s-sdfiye. thk. Hac Ahmed b. Hamu Karrtm.
Maskat: :Vizaretu’t-Turas ve’s-Sekafe, 1999.

Nevbahti, Firaku’s-Si‘a , nsr. Helmut Ritter, (Istanbul, 1931), 108-109.
Onat, Hasan vd. (ed.). islam Mezhepler Tarihi El Kitabi. Grafiker Yayinlari, 2018.

Oz, Mustafa, Avni Ozilhan. “lmamet”. Ttirkiye Diyanet Islam Ansiklopedisi. C. 22. Istanbul: TDV
Yayinlari, 2000.

Ozdemir, Ahmet. Harici /Ibadi Gelenekte Hadis Serhciligi. Ankara: flahiyat Yayinlari, 2021.

Ozdemir, Ahmet. “Harici/Ibadi Gelenekte Stinnetin Tesri Degeri”. Amasya llahiyat Dergisi 199-
227 (Haziran 2020).

Rencber, Fevzi. “Islam Mezhepleri Tarihi Dersine Yoénelik Goértis ve Beklentiler (Sirnak
Universitesi [lahiyat Faktiltesi Ornegi)”. e-Makadlat Mezhep Arastimalart X1/1 (2018).

Rencber, Fevzi. “Islam Birligi Insasinda Bir Engel Olarak Mezhep-Cemaat Taassubu ve Céziim
Yollar1”. e- Makalat Mezhep Arastimalarnt X/1 (2017).

Rubinacci, Roberto. el-Ikrar bi'l-imdnn: Dirase mukdrane fi akideti’l-Cennaviini. cev. Arapca’ya
cev. Lemis es-Sticeni. nsr. Mihamed Umadi. Rabat/Fas: Muessesetti Tavalt es-sekafiyye,
2007.

Salimi, Nureddin es-. Tuhfetu’l-‘Aydn Bi Sireti Ehli ‘Uman. nsr. Ebu Ishak Itfeyyis. 1 Cilt. Kahire,
1961.

Sehristani, Muhammed. Milel ve Nihal. cev. Mustafa Oz. Istanbul: Litera Yayimncilik, 2011.

Sehristani, Muhammed b. Abdilkerim b. Ebibekr Ahmed (548/1153). el-Milel ve’n-Nihal. thk.
Muhammed Seyid Geylani. 2 Cilt. Beyrut: Daru’l-Ma’rife, 1961.

Semmahi, Ebu’l- Abbas Bedreddin Ahmed b. Said b. Abdulvahid. Kitabti’s-Siyer. nsr. Ahmed
b.Sutdes-Seyyabi. 2 Cilt. Umman Sultanligi- Maskat: Vizaretu’t Turasi’l- Kavmi, 1407.

Topaloglu, Bekir. “Firka”. C. 13. Istanbul: Turkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi, 1996.
Ummani, Imam Cabir Zeyd el-Ezdi. Erken Dénem Ibdzi Klasigi Resail(Mektuplar). cev. Orhan
Ates. Ankara: Astana, 1. Basim, 2021.

Uztml, Ilyas. “Mezhep”. Tiirkiye Diyanet IslamAnsiklopedisi. C. 29. Ankara: TDV Yayinlari,
2004.

Vercelani, Ebu Ya’ kub Yusuf b. Ibrahim es-Sedrati. ed-Delil ve’l-burhdn. thk. Salim b. Hamed
el-Harisi. 3 Cilt. Uman: Vizaret u’t Turas ve Sekafetu, 2. Basim, 2006.

Yavuz, Yusuf Sevki “Mattiridiyye”, Trirkiye Diyanet Islam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayinlari,
2003), 28/165-175.

Yildiz, Harun. Kendi Kaynaklart Isiginda Hariciligin Dogusu ve Gelisimi. Ankara: Arastirma
Yayinlari, 2010.

Yigit, Ismail. “Tevvabin”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. C. 41. Istanbul: TDV
Yayinlari, 2012.

Zehra, Muhammed Ebu. Islam’da Siyasi ve Itikadi Mezhepler Tarihi. cev. Ethem Ruhi Figlal,
Osman Eskicioglu. Istanbul: Yagmur Yayinevi, 1970.

Zekvan, Salim b. es-Sire Bir Harici/ Ibadi Klasigi. cev. Harun Yildiz. Ankara: Ankara Okulu, 2.
Basim, 2017.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat



468 ¢ Ibadi Alim Eba Ya’kib el-Vercelani’nin ed-Delil vel-Burhan’ Baglaminda Siyasi Gortisleri

Extended Summary

This article examines the political and theological views of the Ibadi scholar Abu Ya'qib
Yasuf b. Ibrahim al-Warjlani (d. 570/1175) within the framework of his work al-Dalil wa’l-
Burhan li-Ahl al-‘Uqul . The study focuses primarily on al-Warjlani’s understanding of imamate
(imama) and political authority, situating his views within the broader doctrinal and historical
context of the Ibadi school, which is generally regarded as the most moderate and systematic
branch among the Kharijite movements. Despite the significant role of Ibadiyya in Islamic
political and intellectual history, its theory of imamate has received comparatively limited
scholarly attention, particularly with reference to early Ibadi sources. This article aims to
address this gap by offering a systematic analysis of al-Warjlani’s political thought.

The study adopts a qualitative methodology based on textual analysis of al-Dalil wa’l-Burhan
alongside classical Ibadi sources. Comparative references to Sunni, Shi‘i, Mu‘tazili, and other
Kharijite doctrines of imamate are also employed in order to clarify the distinctive features of
Ibadi political theory. The central objective is to determine the place of al-Warjlani’s political and
theological views within the established framework of Ibadi doctrine and to assess the degree to
which his positions conform to the school’s core principles.

The article begins by outlining the sectarian background of the imamate debate in Islamic
thought. While Sunni scholars generally regard the imamate as religiously obligatory on the
basis of revelation (sam‘an), Mu‘tazili thinkers consider it rationally necessary (‘aqlan), and the
Imam1 Shi‘a view it as a divinely designated institution based on explicit designation (nass) and
lineage. In contrast, Ibadiyya rejects both hereditary succession and divine designation,
emphasizing communal consensus (ijma‘) and public allegiance (bay‘'a) as the legitimate
foundations of political authority. According to Ibadi doctrine, moral and religious qualities such
as piety (taqwa), justice (‘adl), and asceticism (zuhd), rather than tribal or genealogical
affiliation, constitute the essential criteria for leadership.

Within this doctrinal framework, al-Warjlani presents a nuanced and methodologically
consistent approach. He grounds his arguments primarily in the Qur’an, the Sunnah, and
communal consensus, while also employing rational reasoning when explicit textual evidence
is absent. This balance between transmitted and rational proofs reflects a characteristic feature
of classical Islamic intellectual methodology. Al-Warjlani interprets the emergence of sectarian
divisions within the Muslim community largely as a consequence of political misguidance by
rulers and the scholars who legitimized their actions. In his view, erroneous leadership practices
played a decisive role in diverting the ummah from its original moral and political ideals.

A significant portion of the study is devoted to al-Warjlani’s evaluation of the Four Rightly
Guided Caliphs. He considers the periods of Abt Bakr and ‘Umar to represent an ideal model
of governance, characterized by justice, adherence to the Qur’an and Sunnah, and communal
unity. These two caliphs are portrayed as exemplars whose leadership should serve as a
normative reference for later generations. Al-Warjlani supports this view by citing prophetic
traditions that encourage adherence to the Sunnah of the rightly guided caliphs.

In contrast, his assessment of ‘Uthman is markedly critical, particularly regarding the latter
part of his caliphate. In line with earlier Ibadi scholars, al-Warjlani argues that ‘Uthman
deviated from established principles of justice by favoring his relatives, mismanaging public
wealth, and appointing unqualified officials. On this basis, he maintains that ‘Uthman’s
deposition—and even his killing—was religiously justified. This position reflects a fundamental
Ibadi principle: a ruler who violates divine commandments and commits injustice forfeits his
legitimacy and must be removed.

Al-Warjlani acknowledges the legitimacy of ‘Ali’s caliphate but criticizes several of his political
decisions, particularly his stance on arbitration (tahkim) and his role in the Battle of Nahrawan.
He regards the arbitration process as a legitimate mechanism for conflict resolution and views
‘Ali’s inconsistent position on this issue as a major factor contributing to bloodshed and
communal discord. For al-Warjlani, the killing of Companions during internal conflicts
constitutes one of the gravest forms of fitna, undermining the moral foundations of the Muslim
community.

The article also explores al-Warjlani’s views on opposition, rebellion, and relations with non-
Muslims. Unlike Sunni quietist tendencies that emphasize obedience to rulers, al-Warjlani
supports active resistance (khuridj) against unjust and tyrannical leaders, provided that such

e-makalat ISSN: 1309-5803



469 ¢ Osman BILEN — Fevzi RENCBER

resistance adheres to ethical and legal principles. However, he firmly rejects extremist Kharijite
doctrines, such as those of the Azariga, which justified indiscriminate violence, takfir, and the
killing of non-combatants. In this respect, al-Warjlani exemplifies the Ibadi commitment to
moderation and moral restraint.

Regarding relations with polytheists and the People of the Book, al-Warjlani advocates a
cautious yet pragmatic approach. While maintaining a degree of social distance from polytheists
to protect religious integrity, he permits trade, travel, and diplomatic relations under conditions
of security and mutual respect. His attitude toward Jews and Christians is comparatively more
accommodating, allowing social and economic interaction within the bounds of Islamic law.

In conclusion, the study demonstrates that al-Warjlani’s political thought is largely
consistent with the established principles of the Ibadi school. His emphasis on justice, moral
leadership, communal consensus, and resistance to oppression underscores the ethical
dimension of Ibadi political theory. At the same time, his rejection of extremist practices and
sectarian fanaticism highlights the moderate and systematic character of Ibadiyya. Al-Warjlani’s
work thus represents a significant contribution to Islamic political thought, offering a critical
yet balanced perspective on authority, legitimacy, and communal responsibility in Islam.

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat



