
 

 

e-ISSN: 1309-5803 
Cilt | Volume: 18 • Sayı | Number: 2 

Aralık | December 2025 

 

 

İbâdî Alîm Ebû Ya’kûb el-Vercelânî’nin ed-Delîl ve’l-Burhân’ı Bağlamında Siyasi 
Görüşleri 

Political Views of Ibadi Scholar Ebû Ya'kûb el-Vercelânî in the Context of Ed-Delîl ve'l-Burhân 

 

 

Osman BİLEN 
Sorumlu Yazar | Corresponding Author 

Dr. Öğretmen | Dr. Teacher 
Milli Eğitim Bakanlığı 

Ministry of National Education 

Şırnak, Türkiye 
https://orcid.org/0000-0002-0128-5402 

osmanbilen371@gmail.com 

Fevzi RENÇBER 
Prof. Dr. | Prof. Dr. 

Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri 
Bölümü, İslam Mezhepleri Tarihi 

Şırnak University, Faculty of Theology, Department of Basic 

Islamic Sciences, History of Islamic Sects 
Şırnak, Türkiye 

https://orcid.org/0000-0002-5676-7871 
fevzirencber@gmail.com 

 

 

 
Makale Bilgisi | Article Information 

Makale Türü | Article Type: Araştırma Makalesi | Research Article 

Başvuru | Submission: 01.08.2025 
Kabul | Accept: 21.12.2025 
Yayın | Publish: 31.12.2025 

DOI: https://doi.org/10.18403/emakalat.1755725 

 

 

Atıf | Cite As 
Bilen, Osman – Rençber, Fevzi. “İbâdî Alîm Ebû Ya’kûb el-Vercelânî’nin ed-Delîl ve’l-Burhân’ı Bağlamında 

Siyasi Görüşleri”. e-Makâlât Mezhep Araştırmaları Dergisi 18/2 (Aralık 2025), 451-469. 
https://doi.org/10.18403/emakalat.1755725 

 

 

Not | Note 
Bu çalışma “Ebû Ya‘kūb el-Vercelânî (ö. 570/1175) ve İbâdîyye” adlı doktora tezi esas alınılarak 

hazırlanmıştır. (Şırnak Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, İslâm 
Mezhepleri Tarihi Bilim Dalı, Danışman: Doç. Dr. Fevzi Rençber, Şırnak, 2022) 

 

 
Yazar Katkı Oranları: 
Araştırmanın Tasarımı: Yazar-1 (%50) - Yazar-2 (%50) 
Veri Toplanması: Yazar-1 (%50) - Yazar-2 (%50) 
Araştırma-Veri Analizi-Doğrulama: Yazar-1 (%50) - Yazar-2 (%50) 

Makalenin Yazımı: Yazar-1 (%50) - Yazar-2 (%50) 
Metnin Tashihi ve Geliştirilmesi: Yazar-1 (%50) - Yazar-2 (%50) 
Değerlendirme: Bu makale iki dış hakem tarafından çift taraflı kör 
hakemlik modeliyle incelendi ve değerlendirildi. Benzerlik taraması 

yapılarak (Turnitin) intihal içermediği teyit edildi. 
Etik Beyan: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik 
ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada 

belirtildiği beyan olunur. 
Etik Bildirim: https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat/policy 
Çıkar Çatışması: Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 
Finansman: Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 

kullanılmamıştır. 
Telif Hakkı & Lisans: Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının 
telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı 
altında yayımlanmaktadır. 

Author Contribution Rates: 
Conceptualization: Author-1 (%50) - Author-2 (%50) 
Data Curation: Author-1 (%50) - Author-2 (%50) 
Investigation-Analysis-Validat: Author-1 (%50) - Author-2 (%50) 

Writing: Author-1 (%50) - Author-2 (%50) 
Writing - Review & Editing: Author-1 (%50) - Author-2 (%50) 
Review: This article was reviewed and evaluated by two external 
reviewers using a double-blind peer review model. It was confirmed 

that it did not contain plagiarism by performing a similarity scan 
(Turnitin). 
Ethical Statement: It is declared that scientific and ethical 

principles were followed during the preparation of this study and 
that all studies used are stated in the bibliography. 
Complaints: https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat/policy 
Conflicts of Interest: The author(s) has no conflict of interest to 

declare. 
Grant Support: The author(s) acknowledge that they received no 
external funding to support this research. 
Copyright & License: Authors publishing with the journal retain 

the copyright to their work licensed under the CC BY-NC 4.0. 

e-makâlât 

Mezhep Araştırmaları Dergisi 

Journal of Research of İslamic Sects 



452 • İbâdî Alîm Ebû Ya’kûb el-Vercelânî’nin ed-Delîl ve’l-Burhân’ı Bağlamında Siyasi Görüşleri 

e-makâlât ISSN: 1309-5803 

Öz 

Bu çalışma, Hâricî fırkaları içerisinde en ılımlı ve 
sistematik düşünce yapısına sahip kabul edilen 

İbâdiyye mezhebinin imâmet anlayışını ve siyasal 
düşüncesini incelemektedir. Araştırmanın konusu, 
mezhebin itikadî ilkeleri ile imâmet doktrininin, İbâdî 
düşünür Ebû Ya‘kūb Yûsuf b. İbrâhim el-
Vercelânî’nin (ö. 570/1175) ed-Delîl ve’l-Burhân li-
Ehli’l-ʿUkūl adlı eseri çerçevesinde 
değerlendirilmesidir. Çalışmanın kapsamını, 

İbâdiyye’nin imâmeti veraset yahut tayinden bağımsız 
olarak cemaatin icmâ ve biatine dayandıran 
yaklaşımı; dört halife hakkındaki değerlendirmeler; 
İslâm toplumunun bölünmesine yol açan tarihsel, 
siyasal ve teolojik faktörlere dair yorumlar; bu süreçte 
ortaya çıkan temel kavramlara ilişkin tutum; ayrıca 

müşrikler ve Ehl-i kitapla ilişkilere dair görüşler 
oluşturmaktadır. Araştırmanın amacı, Vercelânî’nin 
siyasal ve kelâmî düşüncesinin İbâdiyye mezhebinin 
genel çizgisi içindeki yerini tespit etmek ve bu 
düşüncenin mezhebin ana ilkeleriyle uyum düzeyini 
ortaya koymaktır. Çalışmada nitel yöntem 
benimsenmiş; Vercelânî’nin eseri başta olmak üzere 

klasik İbâdî kaynaklar analiz edilmiş, diğer İslâm 
fırkalarının imâmet anlayışlarıyla karşılaştırmalı bir 
inceleme yapılmıştır.Araştırmanın sonucunda, 
Vercelânî’nin düşüncesinde ilk üç halife döneminin 
örnek alınması gereken ideal bir yönetim modeli 
olarak görüldüğü; ümmetin parçalanmasının temel 
nedeninin yöneticilerin hatalı tutumları ve yanlış 

açıklamaları olarak değerlendirildiği; müşriklere karşı 
ihtiyatlı ve mesafeli bir yaklaşım benimsendiği tespit 
edilmiştir. Ayrıca Vercelânî’nin siyasal görüşlerinin 
genel hatlarıyla İbâdiyye’nin yerleşik siyasal 
anlayışıyla uyumlu olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: İslam Mezhepler Tarihi, ed-Delîl 
ve’l-Burhân, İbâdîyye, Siyaset, Vercelânî. 

Abstract 

This study examines the Ibāḍī understanding of 
imamate and its political thought, a school regarded 
as the most moderate and systematic branch within 
the Khārijite tradition. The research focuses on the 
doctrinal principles and the conception of imamate in 

the Ibāḍī school as articulated in the work al-Dalīl 

wa’l-Burhān li-Ahl al-ʿUqūl by the Ibāḍī scholar Abū 
Yaʿqūb Yūsuf b. Ibrāhīm al-Warjlānī (d. 570/1175). 

The scope of the study includes the Ibāḍī view that 
imamate is established not through hereditary 
succession or designation, but through communal 
consensus and allegiance; al-Warjlānī’s assessments 
of the four caliphs; his interpretations of the 
historical, political, and theological factors that led to 
the fragmentation of the Muslim community; his 

approach to key concepts associated with these 
developments; and his views on relations with 
polytheists and the People of the Book. The aim of the 
research is to determine the place of al-Warjlānī’s 
political and theological thought within the broader 

framework of Ibāḍī doctrine and to evaluate the extent 
to which his views align with the principal tenets of 
the school. The study employs a qualitative 
methodology, analyzing al-Warjlānī’s work alongside 

classical Ibāḍī sources and conducting a comparative 
examination of the imamate doctrines of other Islamic 
sects.The findings indicate that al-Warjlānī regarded 
the period of the first three caliphs as an ideal model 

of governance; that he attributed the fragmentation of 
the Muslim community primarily to the erroneous 
attitudes and statements of political leaders; and that 
he advocated a cautious and reserved stance toward 
polytheists. The study concludes that al-Warjlānī’s 
political views are largely consistent with the 
established political principles of the Ibāḍī school. 

Keywords: History of Islamic Sects, al-Dalīl wa-al-
Burhān, Ibāḍiyya, Politics, Warjlānī. 

 

Giriş 

İmamet meselesi, İslam siyaset düşüncesinin en tartışmalı alanlarından biri olup tarih 

boyunca farklı mezhepler tarafından çeşitli teorik çerçeveler içinde ele alınmıştır. Bununla 

birlikte literatürde, imamet kurumuna ilişkin değerlendirmeler çoğunlukla Ehl-i Sünnet, Şîa ve 
Mu‘tezile ekseninde yoğunlaşmakta; İbâdiyye’nin özgün imamet anlayışı ise diğer mezheplere 

nazaran daha sınırlı biçimde incelenmektedir. Özellikle erken dönem İbâdî düşünürlerin 

metinlerini esas alarak imamet teorisini bütüncül biçimde ele alan çalışmaların azlığı, bu 

alanda dikkate değer bir bilgi boşluğu doğurmaktadır. Bu boşluk, İbâdîliğin hem siyasî tarih 

hem de İslâm düşünce tarihi açısından oynadığı role rağmen varlığını sürdürmektedir. Üstelik 

Vercelânî gibi erken dönem İbâdî alimlerinin imamet, liderlik, meşruiyet ve toplumsal düzen 
konularındaki görüşleri, mezhebin teorik çerçevesinin anlaşılması açısından temel öneme 

sahiptir. Buna rağmen söz konusu görüşler, literatürde ya sınırlı biçimde aktarılmış ya da 

mezhepler arası genel karşılaştırmalar içerisinde tali bir konumda ele alınmıştır. 

Bu makale, söz konusu literatür boşluğunu gidermeyi amaçlamakta; Vercelânî’nin imamet 

anlayışını İbâdî siyasi düşüncesinin bütünsel bağlamı içinde inceleyerek, mezhebin imamet 

doktrinine dair özgün katkılarını sistematik bir biçimde ortaya koymaktadır. Çalışmanın amacı, 

Vercelânî’nin imamet tasavvurunun hangi esaslara dayandığını, bunu temellendirirken hangi 
tarihsel ve teolojik argümanlara başvurduğunu ve İbâdiyye’nin diğer mezheplerden hangi 

yönleriyle ayrıldığını ortaya çıkarmaktır. 

Giriş bölümünden sonra, imamet konusundaki mezhepsel yaklaşımlar “İmamet Konusunun 

Mezhepsel Arka Planı” başlığı altında kısaca özetlenecek; böylece Vercelânî’nin 

değerlendirmelerinin oturduğu tarihsel ve teorik zemin belirginleştirilecektir. Bu çerçeve üzerine 

inşa edilen diğer iki bölümde ise Vercelânî’nin dört halife hakkındaki görüşleri ve muhalefete 

ile müşriklere bakışına dair analizleri ele alınacaktır. Çalışma, bilimsel araştırma ve yayın etiği 



453 • Osman BİLEN – Fevzi RENÇBER 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat 

kurallarına titizlikle uygun olarak gerçekleştirilmiştir. 

1. İmamet Konusunun Mezhepsel Arka Planı 

Devletin varlığı, toplumsal yaşam için bir gerekliliktir. Halife veya diğer bir deyişle imam, dini 

korumak ve dini işleri şeriatla idare etmekle görevli kimsedir. İmam aynı zamanda namaz 

kıldıran kişidir. Halkın yönetim açısından bir kişiye uymasına benzediği için dini bir lider olarak 
imam kelimesi, namaz kılarken kendisine uyulan kişinin sıfatı olarak da kullanılmıştır. Halifelik 
(hilâfet)  imâmet-i kübrâ olarak tanımlanmaktadır. Ümmeti yönetenlere halife denilmesi Hz. 

Peygamber'in imâmetine halef olmasından kaynaklanmaktadır.1 

 İmâmet, Hz. Peygamber’den sonra Müslümanların idaresini üstlenen kişinin makamını 

ifade etmektedir. İmamın yönettiği kesim “ümmet” kavramı ile karşılanmıştır.2 İmamın dünyevi 

görevleri olduğu gibi uhrevi sorumlulukları da vardır. Dini korumak uhrevi görevidir.3 Dünya 

işlerini yönetmek, adaleti sağlamak ise dünyevi görevleri arasındadır.4 

İmamet konusunda İslam mezhepleri farklı görüşler ortaya koymuşlardır. Buna göre 

İmâmet, Ehl-i sünnet’e göre sem‘an, Mu‘tezile’ye göre ise aklen zaruridir. Şîa’ya göre aklen vacip 

değildir. Allah’tan kullarına bir lütuf olarak görülmelidir.5 Mu‘tezile’ye göre “İyiliği emretme ve 
kötülükten sakındırma” ancak imâmetin zaruri olması ile mümkündür. İmama itaat vaciptir. 

Zahir imam davet ettiğinde ona itaat etmek vaciptir. Mu‘tezile’ye göre imam kâdı veya vâli ile 

karıştırılmamalıdır. İmâmet en üst otorite olarak kabul edilmelidir. İmam had cezasını 

uygulayan, ülkenin güvenliğini sağlayan, eksikleri gideren, orduyu donatan ve adaleti sağlayan 

kişidir.6 

Mu‘tezile’nin imâmet konusunda seçme özgürlüğünden yana bir tavrı bulunmaktadır. 

Mu‘tezile, en üstün olan (efdâl) ile daha az üstün olan (mefdûl İmam) tezlerini kabul etmektedir. 
Efdâl olanın ölçüsü Hz. Peygamber'den sonra hilafet sırasını benimsemek ve onların en faziletli 

olduklarını kabul etmektir.7  

                                                                                 
1  İbn Haldun, Mukaddime, çev. Arslan Tekin (İstanbul: İlgi Kültür Sanat, 2016), 1/405-408. 
2  Mustafa Öz, Avni Özilhan, “İmâmet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2000), 22/203-207. 
3  Fevzi Rençber, “İslam Mezhepleri Tarihi Dersine Yönelik Görüş ve Beklentiler (Şırnak Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Örneği)”, e-Makâlât Mezhep Araştırmaları XI/1 (2018), 38; Fevzi Rençber, “İslam Birliği İnşâsında 
Bir Engel Olarak Mezhep-Cemaat Taassubu ve Çözüm Yolları”, e- Makâlât Mezhep Araştırmaları X/1 
(2017), 94. 

4  İbn Haldun, Mukaddime, 1/178-179. 
5  E. Ruhi Fığlalı, İbâdîyye’nin Doğuşu ve Görüşleri, (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 

Doktora Tezi, 1983), 111. 

6  Kādî Abdülcebbâr, Şerḥu’l-Uṣûli’l-ḫamse. Mu’tezile’nin Beş İlkesi, ( İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 
Başkanlığı, 2013), 1/688-690. 

7  Mu‘tezile’nin efdal–mefdûl tartışmasına ilişkin görüşleri iki ana başlık altında değerlendirilebilir: Birincisi, 
imâmet için mutlaka efdal olma şartını öne sürenler; ikincisi ise mefdûl bir kimsenin imâmetinin caiz 

olduğunu savunanlardır. Bununla birlikte her iki grubun kendi içinde farklı fazilet sıralamaları yaptığı da 
görülmektedir. Konuya ilişkin ilk değerlendirmeler, Mu‘tezile’nin kurucu isimleri kabul edilen Amr b. 
Ubeyd ve Vâsıl b. Atâ tarafından ortaya konmuş; sonraki süreçte Basra ve Bağdat ekolleri bu görüşleri 
sistemleştirerek geliştirmiştir.Mu‘tezile’nin erken dönem temsilcileri Amr b. Ubeyd ve Dırar b. Amr, Hz. 
Ali’nin en faziletli kişi olduğunu ve bu sebeple imâmeti hak ettiği yönündeki Şiî iddialara karşı çıkmışlardır. 
Bu düşünürler, Hz. Ebû Bekir’i kendi döneminin en faziletlisi (efdal) olarak kabul etmiş; benzer şekilde Hz. 
Ömer’i ve hilâfetinin ilk altı yılı itibarıyla Hz. Osman’ı da dönemlerinin en erdemli kişileri arasında 

değerlendirmişlerdir. Bununla birlikte, Hz. Ali’nin hilâfete geldiği tarihte en azından dönemin en faziletlisi 
olduğunu da kabul etmişlerdir. Amr ve Dırar’ın bu yaklaşımı, Basra ekolüne mensup Ebü’l-Huzeyl el-Allâf, 
Nazzâm, Hafs el-Ferd ve Câhız gibi sonraki Mu‘tezilî düşünürler tarafından benimsenerek sürdürülmüştür. 
Amr b. Ubeyd’in efdal imâm görüşünü savunduğunu gösteren rivayetler mevcut olmakla birlikte, onun 
kimin kesin biçimde efdal olduğu hususundaki kanaatinin tam olarak belirgin olmadığı 
anlaşılmaktadır.Basra ekolünün temsilcileri olan Allâf, Nazzâm, Hafs ve Câhız, peygamberlikte gerekli 

görülen efdal olma şartını imâmete de teşmil etmişlerdir. Onlara göre peygamber, kendi döneminin en 
faziletlisidir; benzer bir şekilde imâm da içinde bulunduğu zaman diliminin en faziletli kişisi olmalıdır. Bu 
yaklaşımın temelinde, imâmın ümmete dinin temel prensiplerini öğreten kişi olması gerektiği fikri yer 
almaktadır. Öğreten konumunda bulunan bir kişinin, öğretilenlerden daha düşük bir fazilet düzeyine 
sahip olması doğru görülmemiştir. Dolayısıyla imâm, ümmeti eğiten ve dinî ilimleri aktaran kimse 
olduğundan, zamanının en erdemlisi olması zorunludur.Bu düşünürler, imâmın Hz. Peygamber’in vekili 
olduğunu ileri süren Şiî argümanlardan da yararlanmış, ancak Şiî düşüncede olduğu gibi efdal olanın kim 

olduğu konusunda aynı sonuca varmamışlardır. Böylece Mu‘tezile, imâmetin niteliklerine ilişkin bazı Şiî 
öncülleri kabul etmekle birlikte, fazilet sıralaması konusunda Şiî doktrinden belirgin biçimde ayrılmıştır. 



454 • İbâdî Alîm Ebû Ya’kûb el-Vercelânî’nin ed-Delîl ve’l-Burhân’ı Bağlamında Siyasi Görüşleri 

e-makâlât ISSN: 1309-5803 

Zeydiyye ve Mu‘tezile efdâl imam ilkesinde aynı görüşlere sahiptir. İmamın yönettiği 
insanlardan efdâl olması mümkün olduğu gibi mefdûl imam görüşü de caizdir. Çünkü 

yönetilenlerden birinin imamdan daha hayırlı ve üstün olması mümkündür.8 

Diğer mezheplerde olduğu gibi İbâdîler için de imâmet kavramı çok önemlidir.  İmâmet, 

devletin Kur’ân ilkeleri çerçevesinde yönetilmesi işini yerine getirmek ve düzeni devam ettirmek 

açısından olmazsa olmazlardandır.  İmâmet bölgelere ve bazen de durumlara göre isim 

değiştirmiş olmakla beraber gizlilik (kitman) dönemleri dâhil kesintiye uğramamıştır.9 İbâdiyye 

için imam olan kişi Allah tarafından şereflendirilen kişidir. İmâmet Allah’ın dinini ayakta tutan, 

Müslümanların biat ettiği ve vacip olan bir makamdır.10 

Erken dönem İbâdî alimlerinden Salim b. Zekvân’a (öl.100/718) göre imama karşı çıkmak 

ve onunla haklı olmasına rağmen cihada çıkmamak fitne sebeplerinden birisidir. Toplumu bir 
arada tutan önemli unsurlardan birisi imamdır. İmam toplumdan sorumlu olduğu kadar, 

toplumu oluşturan birey ve gruplar yanlış yaptığından onları uyarmalı ve onların yanlışları ile 

hareket etmemelidir. İmam doğru hareket ederse toplum da doğru hareket edecektir. Ancak 

imam Allah’ın emirlerine aykırı davranırsa toplum onunla hareket etmemeli ve ona destek 

olmamalıdır.11  

Tebğûrîn b. Davud b. İsa el-Melşûtî’ye (öl. 5./11. yy.) göre Allah’ın emirlerinin yerine 

getirilmesi ve yasaklarından ümmetin menedilmesi ancak bir imamın varlığıyla mümkündür. 
Politik bir görevi yerine getirmesine rağmen bu görev farzdır. Ona göre imâmet gereklidir. 

İmamın gerekliliğine karşı çıkmak Allah’ın emirlerine aykırıdır.  İmâmet gerekli bir makam 

olduğu için Hz. Peygamber'den sonra Hz. Ebû Bekir halife oldu. Hz. Peygamber'den sonra Hz. 

Ebû Bekir’in halife olması, Allah’ın emirleri ve yasakları belli iken bir imama ihtiyaç olmadığına 

dair tezleri çürütmüştür.12 

İmâmetin veya hilâfetin Kureyşliliği meselesi İslâm toplumunda tartışılan konulardan 

birisidir. Hz. Peygamber'den sonra devletin başına kimin ve ne şekilde geçeceği meselesine 
Kur’ân-ı Kerim’de değinilmemiştir.  Hz.Peygamber de bu konuda bir görüş beyan etmemiştir. 

Hz. Peygamber'in vefatına müteakip, yerine kimin geçeceği meselesi için ensâr toplanmış ve 

kendi içlerinden birisini seçmek üzereyken toplantıya katılan bazı muhacir temsilciler, bu 

toplantıya iştirak ederek onlara Hz.Peygamber'in, “imamlar Kureyştendir” şeklindeki hükmünü 

aktarmışlardır. Bu söylem ensâr tarafından daha önce duyulmadığı için, Hz. Peygamber'in 

talebi olması hasebiyle isteklerinden vazgeçmişlerdir. Hatiboğlu bu bilginin hem yanlış hem de 
doğru olabileceğini, ancak doğru da olsa yanlış da olsa bu bilginin birçok âlimi kavmiyetçi ve 

İslam’a aykırı bir görüşe sürüklediğini iddia etmektedir.13 Bu konuda yönlendirici rivâyetlerden 
birisi Hz. Âişe tarafından nakledilmiştir. Hz. Âişe şöyle ifade etmektedir: “Peygamber 
Aleyhiselam kimseyi halife bırakmadan ruhunu teslim etti. Şâyet birisini halife bırakacak olsa idi, 
bu zât ya Ebû Bekir olurdu yahud Ömer.”14 

Mu‘tezile'ye ve Hâricîler’e göre imâmet için Kureyşli olma şartı bulunmamaktadır. İmamların 

Kureyş dışından olması câizdir.15 İmâmiyye’ye göre imam tayininden daha önemli bir rükün 

yoktur. İmamın gerekliliği kadar kimin Hz. Peygamber'den sonra imam olması gerektiği konusu 

                                                                                 
bknz. Maksut Çetin, “Mu’tezile'nin Siyaset Anlayışı”, Ekev Akademi Dergisi, 18 (2014), 357; Osman Aydınlı, 
“Mu‘tezilî Siyaset Düşüncesinde Değişim Süreci: Kâdı Abdulcebbâr’ın İmâmet Anlayışı”, Din Bilimleri 
Akademik Araştırma Dergisi V/1 (2005), 114. 

8  Eş‘arî, Maḳâlâtu’l İslamiyyîn, İlk Dönem Mezhepler Tarihi, çev. Ömer Aydın ve Mehmet Dalkılıç (İstanbul: 
Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2019), 642. 

9  Mehmet Dalkılıç, “Haricîlerin ‘İtidal’ Arayışı ve Sufriyye”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12 
(2005), 34. 

10  İbn Sellâm El- İbâdî, Kitâbün fihî Bed’ü’l-İslâm-Bir Hâricî/İbâdî Kroniği, çev. Mehmet Nurullah Aydın, Selim 
Yılmaz, ( Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2019), 54. 

11  Salim b. Zekvân,es-Sire  Bir Haricî/ İbâdî Klasiği, çev. Harun Yıldız ( Ankara: Ankara Okulu, 2. Basım, 
2017), 87-88. 

12  Tebğûrîn b. Davud b. İsa el-Melşûtî, Usûlu’d-Dîn, thk. Venis Amir (el-Mektebetu’ş-Şâmile el- İbâdîyye, ts.), 
38. 

13  Mehmet S. Hatiboǧlu,  Hilafetin Kureyşliliǧi: İslamd̕a İlk Siyasi Kavmiyetçilik, (Ankara: Kitâbiyât Yayınları, 
2005), 54-55. 

14  Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2008), 4/63. 

15  Eş‘arî, Maḳâlâtu’l İslamiyyîn, İlk Dönem Mezhepler Tarihi, 642; İbn Hazm, El-Fasl Fi’l- Milel Ve’l Ehva’ Ve’n 
- Nihal (Dinler ve Mezhepler Tarihi), çev. Halil İbrahim Bulut (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 
Başkanlığı, 2017) 3/692. 



455 • Osman BİLEN – Fevzi RENÇBER 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat 

da önemlidir. Bu görüşe göre Hz. Peygamber vefat ettikten sonra Hz. Ali’nin bizzat işaret edilmek 
suretiyle nas ve tayinle imam olduğu iddiası vardır. İmâmiyye’ye göre  Hz. Peygamber'in 

kendisinden sonra birini açık veya gizli işaret etmesi vaciptir.16  

İmâmetin Kureyşliliği ilkesine ilk karşı çıkan grup Hâricîler olmuştur. Hâricîler neseb 

bakımından daha çok Evs, Hazrec, Kureyş ve Sakîf kabilelerinin dışında kalan kabilelere 

mensupturlar. Temim kabilesi bunlardan biriydi.17 Hâricîler, Müslümanların oluşturduğu 

toplumu ümmet olarak gördükleri için idareyi kimin veya hangi kabilenin yönettiğinden çok 

nasıl yöneteceği konusuna önem vermişlerdir.18 Hâricîler’in Necedât kolu dışında genelde diğer 

gruplarda imamın gerekliliği inancı hâkimdir. Ezârika ve Necedât gibi Hâricî fırkalara göre 
gerçek mü’min kendileri ve kendileri gibi düşünenlerdir. Kendileri gibi olmayan muhalifleri 

tekfir etmişlerdir. Bazen de daha ileri giderek kendi kavimlerinden olanları putperestlikle itham 

etmişlerdir.19 Bu anlayış, imâmet meselesine dair değerlendirmelerini de belirleyici olmuştur.  

İbâdiyye için imâmet zaruridir. Kendi imamları dışında başka bir imam kabulü mümkün 

değildir. İbâdîler, Ebû Bekir ve Ömer’in hilafetlerini örnek alan ve o döneme dönmeyi teşvik 

eden bir düşünceye sahiptir.20 

İmam kavramı Müslümanlar tarafından farklı isimler altında kullanılmıştır. Ehl-i sünnet 
Halîfe, Halîfetü resûlillâh ve Emîr’ul-Mü’mînîn isimlerini daha çok kullanılmıştır.21 İbâdiyye için 

imam kavramının dışında başka isimler de kullanılmaktadır. Bu isimler aslında imam 
kavramına yüklenen anlamlara da açıklık getirmektedir. Daha çok “imâm” ismi 
kullanılmaktadır. Ancak İmâmu’l-Müslimîn, Tâlibü’l-Hak, İmâmu’l-Ahkâm isimleri 

kullanılmaktadır.22 

Ehl-i Sünnet düşüncesine göre Müslümanların toplumsal düzeni sürdürebilmeleri için bir 

devlet başkanının (imamın) varlığı zorunludur, çünkü kamu otoritesi bulunmaksızın dinî 

hükümler ile toplumsal düzenin sağlıklı biçimde yürütülmesi mümkün değildir. Bu sebeple Hz. 

Peygamber’in vefatının ardından sahâbîlerin ilk olarak bir devlet başkanı seçimine yönelmeleri, 

imametin zaruretini gösteren tarihî bir örnek olarak kabul edilir. Ehl-i Sünnet âlimleri, 

imametin geçerliliği için bazı temel şartlar belirlemişlerdir. Bu şartlar arasında imamın Kureyş 
kabilesinden olması, ona biat edilmesi, şûrâ ile seçilmesi ve adalet sahibi olması öne çıkan 

niteliklerdir. Özellikle Kureyş’ten olma şartı, Ehl-i Sünnet literatüründe geniş bir kabul görmüş 

ve ümmetin birliği ile siyasî istikrarın korunması açısından önemli bir ölçüt olarak 

değerlendirilmiştir. Nitekim hadis kaynaklarında geçen ilgili rivayetler, bu anlayışın dinî 

dayanağını oluşturmaktadır. Bununla birlikte, Kureyş şartının bu kadar yaygın kabul görmesi, 
kimi Ehl-i Sünnet âlimleri tarafından aynı zamanda ilk dönem siyasî tecrübenin doğurduğu 

pratik bir çözümün zamanla ilkesel bir çerçeveye dönüştürülmesi şeklinde yorumlanmıştır. 

Dolayısıyla bu şart, hem dinî kaynaklara dayandırılan bir ilke hem de ilk dönem Müslüman 

toplumunda istikrarlı yönetimin sağlanması adına ortaya çıkan tarihsel bir pratik olarak iki 

katmanlı bir nitelik kazanmıştır. 23 Diğer taraftan, Hz. Ali veya onun soyuna imameti tahsis 

eden kat‘î bir nas bulunduğu iddiası, hem Ehl-i Sünnet kelâm geleneğinde hem de erken dönem 
tarih kaynaklarında temelsiz kabul edilmiştir. Bu sebeple imamet, belirli bir soya tahsis edilmiş 

bir hak değil; adalet, liyakat ve toplumsal maslahat gibi temel ilkelere bağlı olarak ümmetin 

belirlediği bir görev olarak değerlendirilmiştir.24 İmam seçildikten sonra ona itaat etmek vaciptir. 

Ancak imam zalim olur ve adaletsiz davranırsa ona karşı isyan etmek hak olduğu gibi, ona karşı 

                                                                                 
16  Şehristânî,  Milel ve Nihal, çev. Mustafa Öz (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2011), 2/162. 
17  İrfan Aycan, “Temîm (Benî Temîm)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2011), 40/418-419. 
18  Hatiboǧlu, Hilafetin Kureyşliliǧi, 61. 

19  Zekvân, es-Sire  Bir Haricî/ İbâdî Klasiği, 68-77; Şehristânî, Muhammed b. Abdilkerim b. Ebîbekr Ahmed 
(548/1153), el-Milel ve’n-Nihal, 1/117-122. 

20  Amr Halîfe en-Nâmî, İbâzilik Araştırmaları, çev. Orhan Ateş, (Ankara: Astana Yayınları, 2021), 121-122. 
21  Öz-Özilhan, “İmâmet”, 22/201; Mustafa Fayda, “Emîrü’l-mü’minîn” (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâmAnsiklopedisi, 1995), 11/156. 
22  Ebu’l-Abbâs Ahmet b. Said Dercînî, Tabakâtu’l- Meşâyih bi’l-Mağrib, thk. İbrahim Tallay (Kasantine-

Cezayir: Matbaatu’l-Ba’s, 1974) 2/258; Ebu’l- Abbas Bedreddin Ahmed b. Saîd b. Abdulvâhid Şemmâhî, 
Kitâbü’s-Siyer, nşr. Ahmed b.Suûdes-Seyyâbî (Umman Sultanlığı- Maskat: Vizâretu’t Turâsi’l- Kavmî, 
1407) 1/90; Fığlalı, İbâdîyye’nin Doğuşu ve Görüşleri, 112. 

23  Zehra, İslamda Siyasî ve İtikadî Mezhepler Tarihi, 110-113. 
24  Yusuf Şevki Yavuz, “Mâtürîdiyye”, Türkiye Diyanet İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 

28/165-175. 



456 • İbâdî Alîm Ebû Ya’kûb el-Vercelânî’nin ed-Delîl ve’l-Burhân’ı Bağlamında Siyasi Görüşleri 

e-makâlât ISSN: 1309-5803 

çıkanlara destek olmak da haktır. Eğer adil imam mevcut değilse, biat bir şekilde 
tamamlanmamışsa bu imama itaat etmenin doğru olduğunu savunan Hasan el-Basrî gibi 

âlimlerin görüşü de mevcuttur. Hasan el-Basrî cuma, cemaat, ganimet, sınırların korunması ve 

verilmesi gereken cezalar gibi toplumu ayakta tutan işleri yüklendikleri için onlara isyan 

edilmemesi gerektiğini ve onlara itaat etmek gerektiğini savunmaktadır. Ona göre isyan etmek 

ifsada sebep olacağından bunun önlenmesi gerekmektedir.25 

Şîa’ya göre imâmet veya hilafet nas ve tayin ile olur. İmâmet Hz. Ali’nin soyundan başkasına 

geçmemektedir.26 İmâmet, toplumun menfaatlerini gözeten bir husus olmakla beraber, 

ümmetin iradesine bırakılmış bir konu değildir. İmâm şurâ veya seçimle başa gelemez. İmâmet 
Şîa’ya göre dinin rükunlarındandır.27 İmâmet konusunda Hâricîler, Hiâfetin Kureyşîliği 

düşüncesine karşı çıkmışlar ve Kureyş kabilesinin dışında herhangi birinin de halife 

olabileceğini ilk defa gündeme getirmişlerdir.28 Böylece Hâricîler, imamet gibi önemli bir konuyu 

belli bir kabilenin himayesinden çıkarıp, seçim yoluyla imamet şartlarını taşıyan herhangi bir 

Müslümanın seçilebileceğini ileri sürmüşlerdir.29 

İbâdiyye anlayışına göre imâmet, Kureyşliliği esas alan geleneksel imâmet telakkisine 

aykırıdır. Bu ekolde imâmet için belirleyici olan unsur, kişinin kabilesi veya soyu değil; züht, 
adalet ve takvâ gibi ahlâkî niteliklerdir. Bu vasıflara sahip olan herkesin imam olabileceği kabul 

edilir. Bu yaklaşım, farklı ırk ve kültürlerden Müslümanların Hâricîlik ve dolayısıyla İbâdiyye 

hareketine katılımını kolaylaştırmıştır. İmamın sahip olması gereken nitelikler kadar, imâmet 

makamına getirilecek kişinin belirlenme yöntemi de İbâdiyye açısından büyük önem taşır. 

İmam, nas veya tayin yoluyla değil; cemaatin icmâsı, yani seçim yoluyla belirlenmelidir.30   Bu 

seçimde temel ölçüt biattır. Seçim, Hz. Ömer dönemindeki gibi altı kişilik bir şûra tarafından ya 
da Umman’daki meşâyih meclisince yapılabilir. Diğer bir yöntem ise, şûra veya meşâyih 

tarafından biat edilen kişinin halka takdim edilmesi ve halkın da kendi rızasıyla biat etmesidir. 

Halkın iradesi dışında belirlenen kimseye “imam” denilemez, yalnızca başka sıfatlarla anılır.31 

İbâdiyye mezhebi, imamın görevden alınması hususunda da açık ölçütler ortaya koymuştur. 

Buna göre, Allah’ın kitabından saparak hükümlerine muhalefet eden veya halka zulmeden 

imam azledilmelidir.32  

İbâdiyye, zalim ve fâsık bir imamın yönetimine başkaldırmanın vacip olduğu görüşünü 

savunmaktadır. Osman’ın hilafetine karşı tutumlarını buradan görmek mümkündür. Hz. 

Osman’ın ilk dönemlerindeki adaletli tutumu tasvip edilirken, son altı yılı fitne dönemi olarak 
kabul edilmekte ve eleştirilmektedir.  İbâdiyye, Ehl-i sünnetin zalim idareciye karşı tutumunu 

doğru bulmamaktadır.  Zalim ve fâsık imamın azledilmesini savunmaktadır. Ehl-i sünnet ve 

İbâdiyye’nin devlet anlayışlarındaki en temel fark, zalim olan ve adil olmayan bir yönetici 

karşısındaki tutumlarında kendini göstermektedir. İbâdiyye, yöneticilerin yaptıkları zalimce ve 

adaletsiz davranışlarına karşı hemen hurûc (isyan) etmeyi uygun görmektedir. İbâdiyye 
fırkasının zalim ve zorba imamı değiştirme gücü yoksa ve zayıf bir durumda ise, mesâlikü’d-dîn 

dediği aşamalardan kitman (gizlilik) safhasına geçerek, hayır kurumları, dinî cemaatler ve 

teşkilatlanmalar yoluyla saha çalışmalarını yürütür. 33 

2. Vercelâni’nin Dört Halife Hakkındaki Görüşleri 

Vercelânî, ele aldığı her meselede metodolojik bir tutarlılık sergileyerek öncelikle Kur’ân, 

sünnet ve icmâ gibi İslâm hukukunun temel referanslarına müracaat etmektedir. Bu 

kaynaklarda doğrudan bir delil bulunmadığı durumlarda ise kendi aklî çıkarımlarına 

                                                                                 
25  Zehra, İslamda Siyasî ve İtikadî Mezhepler Tarihi, 128-129. 
26  Nevbahtî, Fıraḳu’ş-Şîʿa, nşr. Helmut Ritter, (İstanbul, 1931), 108-109. 

27  Eş‘arî, Maḳâlâtu’l İslamiyyîn, İlk Dönem Mezhepler Tarihi, 135; Abdülkahir Bağdadi, Mezhepler Arasındaki 
Farklar (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1990), 25-28.  

28  Halil İbrahim Bulut – Gül Özkan, “İmâmiyye Şîa’sında İlmu’l-İmâm İnancı”, Marife: Dini Araştırmalar 

Dergisi, 5/1 (2005), 75-92. 
29  Abdülkahir Bağdadi, Mezhepler Arasındaki Farklar (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1990), 70-75 

;Süleyman Çam, Kütüb’i Tis’a’daki Hadislere Göre Hâricîler(İstanbul: Kitap Dünyası Yayınları 2024), 49. 
30  es-Sâlimî, Tuhfetu’l-‘Ayân Bi Sireti Ehli ‘Umân, 81. 
31  Orhan Ateş, Kendi Kaynaklarından İbaziyye (Ankara: Astana Yayınları, 2021), 165. 

32  Ebü’l-Kāsım b. İbrâhim el-Berrâdî, el-Cevâhirü’l-münteḳāt. thk. Ahmet b. Suud es-Siyabi (Londra: Daru’l 
Hikme, 2014), 188; Ateş, Kendi Kaynaklarından İbaziyye, 65. 

33  Harun Yıldız, Kendi Kaynakları Işığında Hâriciliğin Doğuşu ve Gelişimi (Ankara: Araştırma Yayınları, 2010), 
44. 



457 • Osman BİLEN – Fevzi RENÇBER 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat 

başvurarak istidlâlde bulunmaktadır. Onun bu yaklaşımı, klasik İslâm düşüncesindeki nakil–
akıl dengesinin sistematik bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Nitekim Vercelânî, aklî 

delilleri naklî delillerin yokluğunda tamamlayıcı bir unsur olarak görmekte; böylece iç tutarlılığı 

olan, bütüncül bir argümantasyon ortaya koymaktadır.34 

Vercelânî, mezhebi, fer‘î konularda ortaya çıkan görüş farklılıklarının bir yansıması olarak 

değerlendirmekte ve bu tür farklılıkların günah teşkil etmediğini vurgulamaktadır. Ona göre 

mezheplerin ve ümmet içindeki ayrışmaların ortaya çıkmasında en önemli etkenlerden biri, 

imamların (yöneticilerin) insanları bu konuda yanlış yönlendirmeleridir. Her mezhebin, bir 

imamın öğretisi doğrultusunda şekillendiğini ifade eder. Burada Vercelânî’nin “imam” 
kavramından kastı, Hz. Osman’dan itibaren iktidarı elinde bulunduran yöneticilerin yanlış 

uygulamaları ile bu uygulamaları meşrulaştıran âlimlerin desteğidir. Vercelânî, bu görüşünü 

Huzeyfe b. Yemân’ın fitne konusundaki hadisine dayandırmaktadır. Huzeyfe şöyle rivayet eder: 

“Peygamber’e, ‘Yâ Rasûlallah! Biz daha önce bir câhiliyet ve şer içindeydik; Allah bize bu hayrı 

(İslâm’ı) nasip etti. Bu hayırdan sonra yeniden bir şer gelecek mi?’ diye sordum. Rasûlullah, 
‘Evet, gelecek’ buyurdu. ‘Peki, o şerden sonra tekrar bir hayır olacak mı?’ dedim. ‘Evet, fakat 

içinde biraz fesâd karışmış bir hayır olacak’ buyurdu. ‘O fesadı ne meydana getirecek?’ dedim. 

Rasûlullah, ‘Bazı insanlar benim sünnetimden ayrılıp başka bir yol tutacak, benim getirdiğim 

hidâyet dışında yollar arayacaklar; onların işlerinin bir kısmını güzel, bir kısmını ise çirkin 

göreceksin’ buyurdu. ‘(Yâ Rasûlallah!) Bu hayır devrinden sonra yeniden bir şer dönemi gelecek 

mi?’ dedim. Rasûlullah, ‘Evet, gelecek. O dönemde birtakım davetçiler insanları cehennem 
kapılarına çağıracaklar; kim onlara uyarsa cehenneme düşecektir’ buyurdu.” Vercelânî, bu 

rivayeti referans alarak, imamların (yöneticilerin) zamanla delâlete düşeceklerini, böylece 

ümmetin hak yoldan sapmasının önceden haber verildiğini ileri sürmektedir. 35 

Vercelânî, Hz. Peygamber’in kendisinden sonra Müslümanların Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’i 

takip etmeleri gerektiğine dair hadisini, “birinci hayır”ın ifadesi olarak değerlendirmektedir. 

Ayrıca, Hz. Peygamber’in “Benim sünnetime ve benden sonra hidâyete eren râşid halifelerin 

sünnetine tâbi olun” şeklindeki uyarısının, bu konuda Müslümanlara yol gösterici ve normatif 

bir ilke sunduğunu vurgulamaktadır.36 

Vercelânî, ümmetin içine düşeceği fitne ile ilgili âyetin, ümmetin içine düşeceği kötü durum 
nedeniyle şer olduğunu ifade etmektedir. Allah şöyle buyurmaktadır: “Sadece içinizden 

zulmedenlere dokunmakla kalmayacak olan fitneden sakının ve bilin ki Allah’ın cezası 
şiddetlidir.”37 Bu âyetin ümmetin içinde ortaya çıkacak fitneyi kastettiğini İbâdîler eserlerinde 

sürekli nakletmektedirler.38  

Câbir b. Zeyd’in İbn Abbas’tan rivâyet ettiği bir hadiste Hz. Peygamber fitne ile ilgili şöyle 
demiştir: “Allah’ım, beni kabir azabından, cehennem azabından ve fitneden muhafaza eyle!”39 

Rebî‘ b. Habib’in “el- Müsned” adlı eserinde Ebû Süfyan’dan rivâyet edilen fitne ile ilgili bir hadis 

bulunmaktadır. Bu hadise göre bu âyet nazil olduğunda Hz. Peygamber'in yanında Ebû Bekir, 
Ömer, Osman ve Ali de vardır. Ebû Bekir: “Ya Rasulallah! O gün ben nerede olacağım?” diye 

sorunca Hz. Peygamber: “Toprağın altında!” diye cevap verdi. Ardından Ömer: “Ya Rasulallah! 
O gün ben nerede olacağım?” diye sorunca Hz. Peygamber: “Toprağın altında!” diye cevap verdi. 

Sonra Osman: “Ya Rasulallah! O gün ben nerede olacağım?” diye sorunca Hz. Peygamber: “Fitne 
seninle başlayacak ve seninle yayılacak!” dedi. Daha sonra Ali ayağa kalkıp: “Peki Ya 
Rasulallah! O gün ben nerede olacağım?” diye sorunca Hz. Peygamber şöyle buyurdu: “Sen ise 
bu fitne döneminin imamı ve lideri olacaksın! O dönemde incirlerle kısıtlanmış bir deve gibi 
yürüyeceksin.”40 İbâdiyye’nin görüşlerinde Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer dönemi örnek alınması 

gereken dönemlerdir. Ortaya koydukları ilkeler ve gayretleri baştan beri bu amaca yönelik 

olmuştur. Bu öze dönüş için kendilerince farklı yollar geliştirmişlerdir. Bu yolları merhale 

                                                                                 
34  Zekvân, es-Sire  Bir Haricî/ İbâdî Klasiği, 55. 
35  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/45. 
36  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/47. 
37  el-Enfâl 8/25. 
38  Ebu’l Kâsım b. İbrahîm el-Berrâdî, İbâzî Biyografi Seçkisi İbâzi Tarihi, çev. Orhan Ateş (Ankara: Astana 

Yayınları, 2021), 66. 
39  Rebî’ b. Habîb b. ‘Amr el-Ezdî el-Basrî, Câmiu’s-Sahîh Müsnedu’r-Rebî’ b. Habîb, sad. Ebû Yakub Yusuf b. 

İbrahim el-Varcelânî, 1/132. 
40  Ebu’l-Kâsım b. İbrâhim el-Berrâdî, el-Cevâhir’l Muntekât, thk. Ahmet b. Suud es-Siyâbî (Londra: Dâru’l-

Hikme, 2014), 67. 



458 • İbâdî Alîm Ebû Ya’kûb el-Vercelânî’nin ed-Delîl ve’l-Burhân’ı Bağlamında Siyasi Görüşleri 

e-makâlât ISSN: 1309-5803 

merhale ve mesâliku’d-din başlıkları altında anlatmışlar ve tartışmışlardır.41  

Vercelânî, “Sadece içinizden zulmedenlere dokunmakla kalmayacak olan fitneden sakının”42 

âyeti kerimesinin kastettiği zaman diliminin Hz. Osman’ın öldürüldüğü zamandan hicretin 

kırkıncı yılına kadar olan zamanı içerdiğini iddia etmektedir. Bu zaman zarfında dört fitnenin 
ortaya çıktığını aktarmaktadır. Bunları, Hz. Osman’ın evinin ablukaya alındığı gün (yevmu’d-

dâr) Cemel savaşı, Sıffin savaşı ve Nehrevân savaşı olarak saymaktadır.43 İbâdî kaynaklarda Hz. 

Osman’ın sîreti ile ilgili yapılan açıklamalara bakıldığında Hz. Osman’ın son altı yılının ağır bir 

şekilde eleştirildiği ve kötü bir idareci olduğu vurgulanmaktadır. Ayrıca Hz. Osman’ın Hz. 

Peygamber ve ondan sonraki iki halifenin yolundan gitmediği konusu sık sık eserlerde 
işlenmektedir.44 Hz. Osman’ın liyâkat esaslı atamalar yapmadığını ve Hz. Peygamber'in 

arkadaşlarından olan tecrübeli fakihleri görevden alarak, yerlerine tecrübesiz ve doğruyu 

bilmeyen kişileri atamasıyla birçok sorunun ve isyanın çıktığı aktarılmaktadır.45  

Vercelânî, mezhep kavramını tarih ve olaylarla ilişkilendirerek anlatmaya çalışmaktadır. 

Hatta bu ilişkilendirmeyi ictihâd konularında referans göstererek doğru ve yanlış olanı kendince 

ortaya koymaya çalışmaktadır. Hz. Ali’nin ictihâd konusunda yapılan çalışmaların insanı 

yücelttiği sözünü eserlerinde kullanmaktadır. Vercelânî, geçmişte yaşanmış siyasi tartışmaların 

meşruiyetine ictihâd (fıkıh) üzerinden örnekler vererek merâmını anlatmaya çalışmaktadır. 46 
Hz. Ali’nin dindar olduğunu savunmaktadır. Ona göre Hz. Ali dindar olabilir ancak onun da 

Emevî ve Abbasiler gibi hata yaptığı görülmektedir. Buradan hareketle Vercelânî, her 

müctehidin fitne dönemlerinde bile ihtilaf ettiği hususlarda haklı olabileceğini savunmaktadır. 

Din ile ilgili konuların ölçüsü güç, siyaset ve kayırmacılık olmamalıdır. Ölçü sadece hak ve 

doğru ölçütleri ile değerlendirilmelidir. Hata veya bâtıl olandan uzak durmanın, daha doğru 
olacağını savunmaktadır.47 Hz. Ali veya Muâviye’nin yaptıklarının kendilerince caiz 

görülmesinin ve dine dayandırılmasının fitneye sebep olduğunu iddia etmektedir. Hz. Ali de olsa 

başka birisi de olsa niyeti doğru ve ictihâdı yerinde olan kişi, doğru yoldadır. Kimin de niyeti 

kötü ve ictihâdı hatalı ise o kişi Allah’ın düşmanıdır. Kısacası Vercelânî için ölçüt, doğru ictihâda 

uygun davranmaktır. Onun için ictihâd kavramı bir mihenk görevi görmektedir. Vercelânî ister 

din ister başka bir amaç için olsun, sahabenin öldürülmesini hiçbir şeyin meşrû kılamayacağını 
söylemektedir. Ona göre sahabilerin öldürülmesi en büyük fitnedir. Vercelânî Muâviye ve Hz. 

Ali’nin yaptıklarını kıyaslayarak bir sonuca ulaşmaya çalışmaktadır. Ona göre Muâviye, bazı 

müşrik beldelerine İslam’ı getirmiştir. Hz. Ali döneminde çok fitne yaşandığını savunmaktadır. 

Hz. Ali’nin taraftarlarının onu ilahlaştırdığını ve bunun da fitneye sebep olduğunu dile 

getirmektedir.48 

Vercelânî, İbadîliğin kurucusu sayılan Abdullah b. İbâd’ın fitne nedeniyle isyan ettiğini 

savunmaktadır. Ona göre Abdullah b. İbâd zâlim hükümdara karşı isyan etmiştir. O da Basra 
Hâricîlerinin önemli temsilcilerinden Ebû Bilâl Mirdâs b. Hudeyr b. Amr et-Temîmî el-Hanzalî 

(öl. 61/681) gibi haksızlığa karşı çıkmıştır. Ebû Bilal, Sıffîn savaşında Hz. Ali’nin yanında yer 

almıştır. Hakem olayı ortaya çıkınca tahkim olayını inkâr ederek Harûrâ’ya çekilmiştir. 

Nehrevân’da tahkimi inkâr edenlerden biri haline gelmiştir.49 Vercelânî’ye göre Hz. Ali Nehrevân 

halkı hakkında bir ön yargıya sahiptir. Çünkü Nehrevân halkının ümmeti parçaladığını 

düşünmektedir.50 

Vercelânî, Hz. Ali’nin Nehrevân savaşında doğrudan emir vermesi ve bu işin başında olması 
münasebetiyle sorumlu olduğunu iddia etmektedir.51 Nehrevân savaşında Hz. Ali’nin Nehrevân 

ehliyle tam olarak ne zaman savaştığı konusunda İbâdî kaynaklarda ihtilaf vardır. Ancak ne 

zaman savaşmış olursa olsun Nehravân ehlinden, içinde Bedir savaşına katılmış yetmiş 

sahabenin de olduğu dört bin kişi öldürülmüştür. Bunların içerisinde savaşla ilgisi olmayan 
                                                                                 
41  Rebî’ b. Habîb b, Câmiu’s-Sahîh Müsnedu’r-Rebî’ b. Habîb, 1/259; el-Berrâdî, el-Cevâhir’l Muntekât, 67. 
42  el-Enfâl,8/25. 
43  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/47-48. 
44  el-Berrâdî, İbâzi Tarihi, 179-180. 
45  Zekvân, es-Sire  Bir Haricî/ İbâdî Klasiği 2, 59-60. 
46  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/48. 
47  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/50. 
48  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/58. 
49  el-Burhânu’s-Sâti’, Mevkifu’l- İbâdîyye min Ali ve Nehrevân (el-Mektebetu’ş-Şâmile el- İbâdîyye, ts.), 14. 
50  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/60. 
51  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/66-67. 



459 • Osman BİLEN – Fevzi RENÇBER 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat 

sadece ibadet ehli (ehlü’s-sevârî) olan dört yüz kişi daha vardı. Vercelânî, Hz. Ali’den emir alarak 
Nehrevân’da insanları öldürenler pişmanlık duyarlarsa ve tövbe ederlerse durumlarının ne 

olacağı konusunda fikirlerini ortaya koymaktadır. Bu konuda sorumlu olduklarını ifade 

etmektedir. İbâdîlerin bazıları bu konuyu ictihâdî bir mesele olarak görüp doğruya isabet edenin 

başardığını ve yanlış yapanın da güvende olduğunu savunarak iki tarafı da zan altında 
bırakmışlardır.52 Ebû’l Kasım b. İbrahim el-Berrâdî bu konuda şunu aktarmaktadır: “Bazıları 
da ictihâd eden herkesin, doğruya isabet ettiğini söylemişlerdir. Aslında bu söz Ali b. Ebî 
Tâlib’indir. Bu sözü Osman, ev ambargosuna katılanlar, Cemel, Sıffin ve Nehrevân ehli hakkında 
söylemiştir. Anlaşmayı bozan Talha, Zübeyr’e acıyıp merhamet göstermiştir. Aynı şekilde 
Osman’a da acıyıp merhamet göstermiş ve Nehrevân ehli için Allah’tan mağfiret dilemiştir.” 

Ehlü’l-hak olarak kendini tanıyan İbâdîler bu konuların dini meseleler olduğunu iddia 

etmektedirler. Doğru olanın hak üzerine olduğunu savunmaktadırlar. Hata edenlerin ise helak 

olduğu görüşünü ifade etmektedirler. Bu konuda ictihâdın söz konusu olmadığını iddia ederler. 
Allah bu konuda delil olarak şunları söylemektedir: “Sadece içinizden zulmedenlere dokunmakla 
kalmayacak olan fitneden sakının ve bilin ki Allah’ın cezası şiddetlidir.”53 Ayrıca fitne 

durumunda insanların nasıl davranması gerektiğini Allah’ın âyetle şu şekilde belirttiğini ifade 
etmektedirler. Allah: “Eğer mü’minlerden iki grup birbiriyle kavgaya tutuşursa hemen aralarını 
düzeltin; ikisinden biri diğerinin hakkına tecavüz etmiş olursa -Allah’ın emrine geri dönünceye 
kadar- haksızlığa sapanlara karşı savaşın.”54  

Hakem konusunda Allah’tan başka hakeme ihtiyaç duyulmadığı için hakem ile ilgili 

görüşlerin yanlış ve bâtıl olduğu düşüncesi hâkimdir. Fitne varsa ictihâda gerek yoktur görüşü 

İbâdîler tarafından savunulan bir görüştür. Nehravân halkının haklı olduğu görüşü ve tahkimi 
reddedenlerin daha faziletli olduğu görüşü sürekli kaynaklarda tekrarlanmaktadır.55 Bu sözü 

Hz. Ali, ictihâd konusunda hassas olan ve ictihâda inananları yücelttiği görüşünü 

savunmaktadır. Ümmetin ayrılığa düşmesindeki sebeplerden birisi de Nehrevân savaşıdır. 

İbâdîler her ne kadar kendilerini Hâricîlerden ayrı bir grup olarak görse de Muhakkimenin ve 

Harûra’nın vârisleri olduklarını inkâr etmezler.56 Nehrevân ehli, tahkim ve Hz. Ali’nin 

hükümlerini inkâr edenlerin olduğu kimselerdir. İbâdîler hakem olayı nedeniyle Hz. Ali’nin 
Allah dışında başka bir hakem talebi nedeniyle sorumlu olduğunu aktarmaktadırlar. Hz. Ali’nin 

yanlış hakem tayin etmesinin onun ön yargılı olmasına ve yanlış kararlar vermesine sebep 

olduğunu iddia etmektedirler. Ayrıca Hz. Ali’nin, Hz. Osman’ın öldürüldüğü zamanki tepkisinin 

değişmesi nedeniyle çelişki içinde olduğunu açıklamaktadırlar. Çünkü Hz. Ali, Hz. Osman 

öldürüldüğü zaman insanları halifeye itaate davet etmesine ve fitneyi önlemek için devreye 

girmesine rağmen, hakem tayini ve Nehrevân savaşındaki durum nedeniyle hak yolundan 

çıktığını ifade etmektedirler.57 

Vercelânî, İslâm tarihinde fitneye yol açan idarecilerin çeşitli örneklerinin bulunduğunu ifade 

etmektedir. O, eserlerinde zâlim yöneticilerin temel niteliklerini ortaya koyarak bu tip 

yöneticilerin İslâm ümmeti üzerindeki olumsuz etkilerini vurgular. Vercelânî’ye göre zâlim 

idareciler, hiçbir zaman şer‘î ilkeleri gözetmemiş, sahip oldukları siyasal güç ve otoriteyi daima 

zayıflar üzerinde tahakküm kurmak amacıyla kullanmışlardır. Kendi iktidarlarını ve servetlerini 

koruma saikiyle saraylar inşa etmiş, bu sarayları ise bekçiler ve muhafızlarla tahkim ederek 
halktan uzak, kapalı bir yönetim anlayışı benimsemişlerdir. Vercelânî, bu çerçevede Mağrib 

bölgesindeki bazı tarihî örneklere de yer verir. Bunlar arasında, Sanhâce emirliklerinin ilki olan 

ve Zîrî b. Menâd tarafından kurulan Zîrî Hânedânı, bu hânedandan ayrılarak Hammâd b. 

Bulukkîn tarafından tesis edilen Benî Hammâd Hânedanı, ve 1046 yılında Mağrib-i Aksâ’da 

kurularak kısa sürede Moritanya’dan Libya’ya, hatta Endülüs’e kadar genişleyen Murâbıtlar 
Devleti bulunmaktadır. Vercelânî, bu örnekler üzerinden zulüm, güç temerküzü ve dinî 

ilkelerden sapmanın tarih boyunca benzer biçimlerde tekrarlandığını göstermeye 

çalışmaktadır.58 

                                                                                 
52  el-Berrâdî, el-Cevâhir’l Muntekât, 159-160. 
53  el-Enfal 8/25. 
54  el-Hucurât 49/9. 
55  el-Berrâdî, el-Cevâhir’l Muntekât, 160-161. 
56  Cuperly, Introduction a l’etude de I’lbadhisme et sa theologie, çev. Ammâr el-Cellâsî, Dirâsâtu’l-İbâziyye ve 

Akidetuhâ (Bahs Mukârin fi’l-Akîdeti’l-İbâziyye fî Bilâdi’l-Mağrib ve Umân), 14. 
57  Zekvân, es-Sire  Bir Haricî/ İbâdî Klasiği, 64-66. 
58  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/61; Harekât, “Mağrib”, 27/314-318. 



460 • İbâdî Alîm Ebû Ya’kûb el-Vercelânî’nin ed-Delîl ve’l-Burhân’ı Bağlamında Siyasi Görüşleri 

e-makâlât ISSN: 1309-5803 

Vercelânî, İslâm tarihindeki önemli olaylar ve savaşlardan hareketle kelâm ve ictihâd 
konularını, âyet ve hadisler ışığında nesnel bir yaklaşımla açıklamaya çalışmaktadır. Özellikle 

mezhep taassubundan kaçınma yönünde bilinçli bir tavır sergiler. Vercelânî, ümmetin yönetim 

biçiminin Hz. Peygamber, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer dönemlerinde görülen adil ve merhametli 

yönetim anlayışından, zamanla zâlim ve adaletsiz yönetim biçimlerine dönüşmesinin 

nedenlerini kendi bakış açısıyla ortaya koymaya gayret etmiştir.59 

Halifeler konusundaki yorumlarında da benzer bir metodolojik çizgi takip eden Vercelânî, 

değerlendirmelerini yalnızca tarihsel olaylar üzerinden değil, halifelerin şahsî ve ahlâkî vasıfları 

üzerinden temellendirmektedir. Bu bağlamda, yöneticilerin taşıması gereken nitelikleri klasik 
siyasetnâme geleneğiyle uyumlu biçimde ele alır. Özellikle sâlih kullara özgü meziyetlerin 

adalet, hikmet, takvâ, ehliyet, istişareye açık olma ve ümmetin maslahâtını gözetme gibi—

halifelerde bulunup bulunmadığını bir ölçüt olarak kullanması, onun siyaset düşüncesinin 

normatif yönünü ortaya koymaktadır. Bu yönüyle Vercelânî, halifeliği sadece tarihsel bir kurum 

olarak değil, aynı zamanda ahlâkî ve dinî bir sorumluluk alanı olarak değerlendiren İslâm 

siyaset teorisine önemli bir katkı sunmaktadır.60 

2. 1. Hz. Ebû Bekir 

Vercelânî (öl.570/1175),  Hz. Peygamber'den sonra halifelik görevinin Hz. Ebû Bekir’in hakkı 

olduğunu savunmaktadır. Hz. Ebû Bekir’in Allah’a şükreden kullar arasında olması hasebiyle 
Allah’ın onu bu göreve getirmekle ödüllendirdiğini söylemektedir. Bu görüşüne, “Allah 
şükredenleri mükâfatlandıracaktır.”61 âyetini delil getirmektedir. Hz. Ebû Bekir’in halifelik 

yaptığı dönemde birçok başarıya imza attığını ve Allah’ın sâlih bir kulu olarak, yaptığı bütün 

işlerde İslâmî hassasiyetleri gözettiğini açıklamaktadır. Hz. Ebû Bekir döneminin bir sulh 

dönemi olduğunu, herkesin inancını özgürce yaşadığı bir güven ortamını tesis ettiğini 

savunmaktadır. Hz. Ebû Bekir’in, sünnetin yerine getirilmesi konusunda görevini yaptığını dile 
getirmektedir. Hz. Ebû Bekir’in halifelik makamına layık olması ile ilgili Hz. Ali’nin, Hz. Ebû 
Bekir hakkında “Râsulullah dinimiz hakkında senden razı olmuştur. Biz de dünyamız hakkında 
senden razı olmuşuzdur.” dediğini söylemiştir. Müslümanların Hz. Ebû Bekir’in halifeliği 

konusunda tam bir mutabakata sahip olduklarını aktarır. Bu kanaatlerine, Hz. Peygamber'in 
“Benden sonra  Ebû Bekir ve Ömer’e uyunuz” hadisini delil olarak sunmaktadır. Ayrıca Hz. Ebû 

Bekir’in isminin Allah katında “sıddık-ı ekber” olmasının ve “mağaradaki iki kişiden ikinci kişi” 

olmasının halifeliği için delil mahiyetinde olduğunu aktarır.62 

2.2. Hz. Ömer  

Vercelânî, Hz. Ömer’in şahsiyetinin doğruluk ve istikamet üzerine bina edildiğini ifade 

etmekte; onun Kur’ân, Sünnet, siyasal ve idarî meselelerde Hz. Ebû Bekir’in yöntemini takip 

ettiğini belirtmektedir. Vercelânî’ye göre Hz. Ömer, birçok konuda selefinin çizgisini sürdürmüş 
olması sebebiyle hilâfet görevine ehil bir şahsiyettir. Nitekim İbâdiyye literatüründe erken 

dönem halifelerine dair değerlendirmelerde bu tür nitelendirmelere sıklıkla yer verildiği görülür. 

Bununla birlikte, mevcut klasik kaynaklar ve Vercelânî’nined-Delîl ve’l-Burhân adlı eserine dair 

günümüze ulaşan tetkikler, onun Hz. Ömer’e yönelik özel, ayrıntılı veya müstakil 

değerlendirmelerinin sınırlı olduğunu; dolayısıyla bu bağlamda aktarılabilecek bilgilerin genel 

karakterde kaldığını göstermektedir.63 

2.3. Hz. Osman 

Vercelânî’nin, ilk dört halife dönemi ile ilgili görüşlerinin, önceki İbâdî âlimlerin görüşleriyle 

büyük ölçüde örtüştüğü söylenebilir.Vercelânî'nin,  Hz. Osman’a bakışında da bunu 

görmekteyiz. Bu konuda iki önemli âlimin iki farklı eserde Hz. Osman’ın sîreti ile ilgili 
söylediklerini burada örnek vereceğiz. Birinci örnek olarak Sâlim b. Zekvân’ın (öl. 100/718) es-
Sîre adlı eserinde ne söylediğinden bahsedeceğiz. Sâlim b. Zekvân Hz. Osman hakkında bize 

şunları aktarmaktadır:  

                                                                                 
59  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/61-65. 
60  Ebû Yâkub el-Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhân, thk. Salim b. Hamed el-Harisi (Uman: Vizâretu’t Turâs ve 

Sekafetu, 2006 1/39-41. 

 
61  el-Âl-i İmrân 3/144. 
62  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 1/39-40. 
63  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 1/39-41;Zekvân, es-Sire  Bir Haricî/ İbâdî Klasiği, 55. 



461 • Osman BİLEN – Fevzi RENÇBER 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat 

“Hz. Osman Müslümanların istişaresi ve rızasıyla halife oldu. Allah izin verdiği sürece O’nun 

kitabı ve nebîsinin sünnetiyle amel etti. Sonra nihâyet vakit geldi. Ve Osman dünyaya meyletti, 
sünneti değiştirerek bid‘atler ortaya çıkardı. Devlet malını akrabaları arasında sürekli dolaşan 
bir şey hâline getirdi.Mervân’a İfrîkkıyye arazisinin sadakasını/gelirini, Velîd b. Ukbe’ye Kelb 
kabilesinin sadakasını/gelirini verdi. Mekke ve çevresinin valisi olan Hâris b. Nevfel’den (amcası) 
Hakem’e üç yüz bin dirhem vermesini emretti. İşte bu hâdisede Allah’ın hükmünü çiğneyerek 
O’nun indirdiğinin dışında başka bir şeyle hükmetmiş oldu.”64 İkinci örnek olarak, İbn Sellam el-

İbâdî’nin (öl. 273/887) bir İbâdî klasiği olan “Kitâbün fîhi Bed’ul-İslam” adlı eserinde Hz. Osman 

ile ilgili düşüncelerinin aynı olduğunu görmekteyiz. İbn Sellâm, Hz. Osman hakkında şu şekilde 

bilgiler vermektedir:  

“Osman b. Affân, altı yıl boyunca Hz. Muhammed’in sünneti ve ondan sonra Ebû Bekir ve 
Ömer’in yaşantısına göre hilafet makamını yürüttü. Daha sonra dünyaya daldı ve bid‘atler türetti. 
Bunun üzerine Müslümanlar tövbe etmesini ve hilafeti başkalarının yürütmesini istediler. Hz. 
Osman'ın evde kalmasını ve halife görevinden çekilmesini emrettiler. Hilafet makamında ısrar 
edince evinde ona saldırdılar ve onu öldürdüler.”65 

Vercelânî, Hz. Osman’ın şûrayla seçilmesinin hak olduğu gibi onun yönetimden azledilmesi 

ve öldürülmesinin de hak olduğunu savunur. Hz. Osman’ın dört önemli konuda hak ihlali 

yaptığını aktarır. Bunların birincisi, emanetin zâlim, hain ve liyakat sahibi olmayanların eline 
bırakılmasıdır. Bu yanlışı yerde, gökte, dağlarda kısaca memleketin her yerinde yapmıştır. 

İkincisi, seçilmiş ve müjdelenen sahâbilere zarar vermiş ve onlara hakaret etmiştir. Bu 

sahabiler, Ebû Zer el-Ğıfârî, Abdullah İbn Mesud gibi seçkin sahabilerdir. Üçüncüsü, hazinenin 

mallarını harcarken israfa kaçmıştır. Vercelânî, israfa giren harcamaların yanlış olduğunu ona 

ileten sahabilere karşı Hz. Osman’ın mücadele ettiğini ama aslında israfın yanlışlığının, İsrâ 
sûresi 27. ayette geçen “Mübezzirler şeytanın kardeşleridir.” âyetinde dile getirildiğini ifade 

etmektedir.66 Hz. Osman’ın ihtiyaç sahibi olan insanlara gereken desteği sunmadığını, hak 

etmeyen insanlara bu desteği sunduğunu ifade eder. Akrabalarına hediyeler verdiğini buna 

örnek olarak, İbn Tarid Mervan b. el-Hakem’e İfrikkiyye gelirinin beşte birini verdiğini 

söylemektedir. Bu arazinin 600.000 dinar ettiğini, bu paranın, ümmetin yarısının ihtiyacını 

karşılayacak bir meblağda olduğunu iddia eder. Dördüncü olarak, Hz. Osman’ın ümmete ihanet 

ettiğini keskin bir şekilde dile getirir. İhanet olarak gördüğü şeylerin, emanete hürmet 
etmemesi, haram aylara saygı duymaması, sahabeye saygıda kusur etmesi ve görevi bırak 

denildiğinde bırakmayarak İslâm’a hürmet etmediğini vurgular. Vercelânî, bir yöneticinin 

hainlik vasfını taşımasının kabul edilemez olduğunu, fâsık kimselerin haram aylara saygı 

göstermeyeceğini ve yalnızca dinden dönenlerin (mürtedlerin) sahabeye hakarette 

bulunabileceğini ifade ederek; bu niteliklere sahip bir kişinin halifelikten azledilmesinin meşru 

ve gerekli olduğunu savunmaktadır.67   

2.4. Hz. Ali  

Vercelani, çalışmamızda incelediğimiz söz konusu eserinde Hz. Ali ve dönemi hakkında da 

değerlendirmelerde bulunmaktadır. Vercelânî’ye göre Hz. Ali’nin halifeliği meşrûdur. 
Meşruiyetinin, şûradan geriye kalan sahabilerin yetkisiyle olduğunu söylemektedir. Bu geriye 

kalan sahabeden kastının, Hz. Ömer’in seçtiği şûradan dört kişinin Hz. Ali döneminde hala 

yaşaması olduğu hususudur.68 Vercelânî, Hz. Ali’nin Cemel savaşında Hz. Aişe, Talha ve Zübeyr 

ile savaşmasının meşru olduğunu, Allah katında hak olduğunu savunmaktadır. Onlarla 

savaşmalarının sebebi olarak anlaşmaya uymamalarını, kan dökmelerini ve bozgunculuk 

çıkarmalarını göstermektedir. Vercelânî, Hz. Ali’nin söz konusu gruplarla çözüm olarak 
savaşmayı tercih ettiğini ifade eder. Hz. Âişe’nin ise tövbe etmiş olması sebebiyle bu hükmün 

dışında tutulduğunu; buna karşılık diğerlerinin bu tutumları nedeniyle helâk oldukklarını ve 

ahirette cehenneme girmeyi hak ettiklerini belirtir.69 Vercelânîye göre  Muaviye veya Hz. Ali 

konu olduğunda ölçüt adalet olmalıdır. Zalim kimse ve nereden gelirse gelsin karşı çıkılması 

                                                                                 
64  Zekvân, es-Sire  Bir Haricî/ İbâdî Klasiği, 56-57. 
65  İbn Sellâm el- İbâdî, Kitâbün fihî Bed’ü’l-İslâmBir Hâricî/İbâdî Kroniği, 63. 
66  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 1/40. 
67  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 1/41. 
68  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 1/41. 
69  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 1/41. 



462 • İbâdî Alîm Ebû Ya’kûb el-Vercelânî’nin ed-Delîl ve’l-Burhân’ı Bağlamında Siyasi Görüşleri 

e-makâlât ISSN: 1309-5803 

gerektiğini savur.70 

Vercelânî, Hz. Ali’nin tahkim konusunda çelişkiye düştüğünü ifade etmektedir. Önceleri 

tahkimden yana bir tavır sergilediğini, daha sonra tahkime karşı çıktığını ve tahkime itiraz 
edenleri kâfirlikle suçladığını söylemektedir. Tahkimi kabul etmeyenlerle savaştığını ve 

onlardan binlercesini öldürdüğünü dile getirmektedir. Hz. Ali’nin, öldürdüğü insanlara karşı, 

onların isyancı olmalarından dolayı haklı olduğu bahanesini ileri sürdüğünü, bununla 
meşruiyet kazanmaya çalıştığını aktarmaktadır. Vercelânî, “Kim bir mü’mini kasten öldürürse 
onun için büyük azab vardır.”71 âyetini delil göstererek Hz. Ali’nin cehennemi hak ettiğini 

vurgulamaktadır.72 

Vercelânî, tahkim uygulamasını olumlu karşılayan bir bakış açısına sahiptir. Ona göre 

tahkim, İslâm toplumunda önemli bir uzlaşma mekanizmasıdır ve tahkime karşı çıkılması, tarih 
boyunca birçok fitne ve kitlenin ölümüne yol açmıştır. Vercelânî, Hz. Ali’nin tahkim 

konusundaki tutumunu çelişkili bulmakta ve bu nedenle onu eleştirmektedir. Nitekim Hz. 

Ali’nin başlangıçta tahkime karşı çıkarak bu uygulamayı savunanları küfürle itham ettiğini, 

ancak daha sonra bu tutumunu değiştirerek tahkime karşı çıkanları küfürle suçladığını ifade 

eder. Ona göre bu tutarsızlık, binlerce Müslümanın ölümüne neden olan bir süreci tetiklemiştir. 

Vercelânî, bu durumun sonucunda hem haklı hem de haksız tarafın ölümle karşı karşıya 
kaldığını, dolayısıyla meselenin şer‘î bakımdan büyük bir trajediye dönüştüğünü belirtir. Ayrıca 

Talha b. Ubeydullah ile Zübeyr b. Avvâm’ın Hz. Ali’yi yalnız bırakarak verdikleri sözden 

dönmelerini ahlâkî bir kusur ve dinî bir günah olarak değerlendirmektedir.73. Genel çerçevede 

Vercelânî’nin tahkim konusundaki görüşleri, İbâdiyye’nin yaklaşımıyla büyük ölçüde 

örtüşmektedir. Bununla birlikte, o meseleyi daha gerçekçi ve uzlaşmacı bir perspektiften ele 
alır. Tahkimin ilke olarak reddedilmesi gerektiğini değil, olumsuz sonuçlarının sorumluluğunun 

Hz. Ali’ye ait olduğunu savunur. Bu yönüyle Vercelânî, tarihte yaşanan çatışmaların daha 

kapsayıcı ve barışçıl bir çözümle önlenebileceği kanaatindedir. 

3. Muhalefete ve Müşriklere Bakışı 

Vercelânî, Müslümanların muhalif gruplara, diğer din mensuplarına ve zâlim yöneticilere 

karşı takınmaları gereken tavır konusundaki görüşlerini ortaya koymaktadır. Ona göre, Ehl-i 

Sünnet zâlim yönetimlere karşı itaatkâr bir tutum benimsemeyi uygun görürken, Vercelânî’nin 

“Ehlü’d-da‘ve” olarak nitelendirdiği İbâdiyye mezhebi, zâlim yöneticilere karşı hurûcun (isyanın) 

caiz olduğu görüşünü savunmaktadır. Ayrıca Vercelânî, Hâricîliğin alt kolları olan Ezârika, 

Sufriyye ve Necedât mezheplerinin hem yöneticileri hem de onları destekleyen asker ve halkı 
tekfir ettiklerini; bu grupların insanları şirkle itham ettiklerini ve isti‘râz eylemleriyle 

tanındıklarını belirtmektedir. Bu nedenle söz konusu fırkaların gündeminde esaret, ganimet ve 

öldürme fiillerinin önemli bir yer tuttuğunu ifade eder.74 

Necedât fırkası, Allah tarafından yasaklanmış olan müşrik kadınlarla evlenmeyi ve onların 

kestiklerinin yenilmesini caiz görmüştür. Ayrıca bu fırkaya göre, küçük ya da büyük fark 

etmeksizin, yalan söyleme konusunda ısrar eden kimse müşrik sayılmaktadır.75  Ezârika, 

kavminden bile olsa kendilerine muhalif olanları esir almayı, kadınlarını cariye olarak 
kullanmayı, mallarını yağmalamayı ve çocuklarını öldürmeyi, kendi ideolojik anlayışları 

çerçevesinde ( isti‘râz anlayışı ile) helal kabul etmişlerdir.76 İbâdîler savaşta düşmanlarının her 

şeyini almazlar. Ganimet olarak sadece düşmanlarının silahlarını, atlarını ve koyunlarını 

alırlar.77 İbâdiyye’nin Hâricî olmayan Müslüman muhaliflere karşı Ezârika, Sufriyye ve Necedât 

gibi gruplardan daha müsamahalı oldukları söylenmektedir.78 Ezârika muhaliflerin 

çocuklarının öldürülmesini79 mübah gören bir anlayışa sahiptir. Ezarika’ya göre İslâm’da recm 
                                                                                 
70  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/86-89. 
71  en-Nisâ 4/93. 
72  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 1/41. 
73  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 2006, 1/27. 
74  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 1/40-41. 
75  Şehristani, Milel ve Nihal, 115. 
76  Zekvân, es-Sire  Bir Haricî/ İbâdî Klasiği, 69. 
77  Fığlalı, İbâdîyye’nin Doğuşu ve Görüşleri, 124. 
78  Fığlalı, İbâdîyye’nin Doğuşu ve Görüşleri, 120. 
79  Ebü’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd b. el-Muberred, el-Kâmil fî’l-Lugat-i ve’l-Edeb-i ve’n-Nahv-i ve’t-Tasrîf, thk. 

Zeki Mûbarek-Ahmed Muhammed Şâkir (Mısır, 1936), I-III/1040; Fığlalı, İbâdîyye’nin Doğuşu ve Görüşleri, 
120. 



463 • Osman BİLEN – Fevzi RENÇBER 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat 

cezası yoktur. Çünkü Kur’ân-ı Kerîm’de böyle bir hüküm bulunmamakta, zina yapanlara dayak 
atılması emredilmektir. Müşriklerin çocuklarının cehennemlik olduğunu iddia ederler. Mü’min 

olan çocukların hükümlerinin, babalarının hükmü ile aynı olduğu görüşünü savunurlar.80 

Sâlim b. Zekvân, Ezârika, Necedât ve onlara uyanların sapkınlıkta bir araya geldiklerini iddia 

etmektedir. Ona göre onlar Allah’ın kelâmının yerlerini değiştirmişlerdir. Hz. Peygamber'in 

sünnetine de aykırı hareket etmişlerdir.81  

İbâdiyye, Müslüman olan muhaliflerin çocuklarının öldürülmesini kesinlikle caiz 

görmemektedir.82 Vercelânî, Sünnîlerin söyledikleriyle yaptıkları arasında bir çelişki içinde 

olduklarını dile getirmektedir. Çünkü Sünnîlerin imamlarına karşı itaat etmeleri gerektiğini 
savunurken, Tevvâbûn hareketiyle imamlarına itaat etmediklerini ifade etmektedir.83 Tevvâbûn 

hareketi, diğer adıyla Hüseyniyye, Kerbelâ Vakası nedeniyle I. Yezid (Yezid b. Muâviye) ve 

yönetimine karşı Hz. Ali ve oğullarının haklarını talep etmek gayesiyle ortaya çıkan ve aynı 

zamanda Şiîliğin ortaya çıkmasına zemin hazırlayan ilk hareketlerden birisidir.84 Bu hareketin 

ilk kurucusu Süleyman b. Surâd’dır.85 Bu hareket, Yezîd b. Muâviye’nin ölümüne kadar devam 
etmiştir. Vercelânî, Tevvâbûn hareketini Sünnî bir nitelikte değerlendirmiş ve bu bağlamda onu 

Sünnî düşünce geleneği içerisinde konumlandırmaya çalışmıştır. Vercelânî, Tevvâbûn 

hareketinin sonucunda pek çok fakih ve sâlih kimsenin hayatını kaybettiğini vurgular. Ona 

göre, bu harekete katılanların isyanı, kendi inanç dünyaları açısından meşru ve haklı bir 

tutumdur. Bununla birlikte Vercelânî, genel bir ilke olarak yolculara, tüccarlara ve halka dinî 

konularda gereksiz itirazlarda bulunmanın uygun olmadığını, ancak zâlim yöneticilere karşı 
sürekli teyakkuz hâlinde olunması gerektiğini savunur. Bu bağlamda, zâlim idarecilere ve 

onların destekçilerine karşı mücadele ve direnişi dinen meşru görür. Vercelânî’ye göre, zâlim 

yönetimlere karşı çıkmak ve bu mücadelede yer almak sevap niteliğindedir. Zulüm sona 

erinceye kadar bu yöneticilerle fiilî mücadelenin sürdürülmesi gerektiğini vurgular. Buna 

karşılık, haksızlık karşısında sessiz kalan, isyana destek vermeyen tüccar, esnaf ve halk 
tabakalarının, zulme rıza göstermeleri durumunda karşılaşacakları her türlü musibeti hak 

ettiklerini ifade etmektedir.86 

Vercelânî’nin müşrikler ve Ehl-i kitap mensuplarına yönelik bakış açısı arasında belirgin bir 

fark bulunmaktadır. Ona göre, müşriklerle toplumsal ilişkilerde mesafeli ve temkinli bir tutum 

sergilenmelidir. İlişkiler, dinî değerlere zarar vermeyecek şekilde kontrollü bir iletişim 

çerçevesinde yürütülmelidir. Müşrik beldelerine yapılacak seyahatlerin, imanı tehlikeye 

düşürmemek şartıyla caiz olduğunu savunan Vercelânî, müşriklerin İslâm beldelerine ticaret, 

İslâm’ı öğrenme veya diplomatik amaçlarla gelebileceklerini, bu tür durumlarda kendilerine 
güvence verilmesinin dinen gerekli olduğunu belirtir. Bu görüşünü, şu Kur’ân ayetine 
dayandırmaktadır: “Eğer müşriklerden biri senden korunma isterse, Allah’ın sözünü işitmesi için 
ona güvence ver; sonra onu güvenli bir yere ulaştır. Çünkü onlar bilmeyen bir topluluktur.”87 

Vercelânî, müşriklerin bir Müslüman beldesini ele geçirmeleri hâlinde, Müslümanların onların 

idaresi altında yaşayabileceklerini, ancak bu toprakların onlar için bir vatan niteliği 

taşımayacağını ifade etmektedir. Ayrıca Müslümanların, müşrik beldelerine girdiklerinde 
sözleşmeye sadık kalmaları gerektiğini; müşriklerin ihanet etmedikleri sürece kendilerine zarar 

verilmesinin caiz olmayacağını vurgular. Ehl-i kitap mensuplarına yönelik tutumunda ise 

Vercelânî daha müsamahalı ve uzlaşmacı bir yaklaşım benimser. Ona göre Yahudi ve 

Hristiyanlarla alışveriş yapmak caizdir; yenilen şeyler haram veya necis olmadığı sürece onlarla 

birlikte yemek yemek de mümkündür. Ebû Ubeyde’den naklettiği bir rivayete göre Hz. 

Peygamber şöyle buyurmuştur: “Üç şey büyük günahlardandır: Ümmetten ayrılmak, sünneti 
değiştirmek ve söz verildiği hâlde sözden dönüp savaşmaya devam etmektir.” Vercelânî, bu 

hadise atıfta bulunarak, özellikle verilen sözün bozulmasını ve anlaşmalara riayetsizliği ahlâkî 

                                                                                 
80  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslami̇yyîn, 148-150. 
81  Zekvân, es-Sire  Bir Haricî/ İbâdî Klasiği, 72-77. 
82  Zekvân, es-Sire  Bir Haricî/ İbâdî Klasiği, 69-70;Fığlalı, İbâdîyye’nin Doğuşu ve Görüşleri, 121. 
83  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/81. 
84  İsmail Yiğit, “Tevvâbîn”  Türkiye Diyanet İslâmAnsiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 41/49. 
85  Ebu Hafs Amrus b. Feth el-Nefûsî, Usûlü’d-deynûneti’s-sâfiye, thk. Hâc Ahmed b. Hamu Karrûm (Maskat: 

Vizâretu’t-Turâs ve’s-Sekâfe, 1999) 78. 
86  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/80-82. 
87  et-Tevbe 9/6. 



464 • İbâdî Alîm Ebû Ya’kûb el-Vercelânî’nin ed-Delîl ve’l-Burhân’ı Bağlamında Siyasi Görüşleri 

e-makâlât ISSN: 1309-5803 

ve dinî bakımdan ciddi bir hata olarak değerlendirmektedir.88  

Vercelânî’nin düşünce sisteminde en temel ölçüt adalet ilkesidir. Ona göre, adaletin 

yöneticiler tarafından tesis edilememesi durumunda, bu yönetime karşı başkaldırmak meşru 
bir haktır. Ancak bu hakkın kullanımı, yeni bir haksızlığa yol açmayacak ölçülülükte ve ilkelere 

bağlı bir biçimde gerçekleşmelidir. İbâdiyye mezhebi savaş konusunda da belirli ilkelere 

sahiptir. Bu ilkeler, sonuca odaklanmaktan ziyade, hakkın meşru yollarla sahibine teslim 

edilmesi esasına dayanır. Vercelânî’nin Ezârika, Sufriyye ve Necedât fırkalarını eleştirmesinin 

temel nedeni de onların bu ilkelerden saparak zâlimce yöntemlere başvurmalarıdır. Vercelânî’ye 

göre, bir başkaldırının yönelmesi gereken ilk muhataplar halk değil, yönetim sorumluluğunu 
taşıyan idarecilerdir. Bu nedenle o, zulmeden ve adaleti ihlâl eden yöneticilere karşı isyanı 

meşru bir hak olarak görmektedir.89 

Vercelânî’nin düşüncesinde İslâm’ın adalet vurgusu ve insanlara karşı merhamet anlayışı 

belirgin bir biçimde öne çıkmaktadır. Ayrıca onun, Hz. Peygamber ve Hulefâ-yi Râşidîn 

dönemlerinde yaşanan toplumsal olayları Kur’ân ve Sünnet’ten sonra ictihad için tarihî 

referanslar olarak değerlendirdiği görülmektedir. Vercelânî’nin İslâm tarihi üzerine aktardığı 

ayrıntılı bilgiler, onun bu alandaki derin bilgisini ve vukûfiyetini açıkça ortaya koymaktadır.90  

İbâdiyye mezhebi genellikle uzlaşmacı bir davet hareketi olarak nitelendirilmektedir. Bu 

yaklaşımın temelinde, tarih boyunca mezhep mensuplarının yoğun baskı ve şiddete maruz 
kalmış olmalarının etkili olduğu, İbâdî âlimler tarafından sıklıkla vurgulanmaktadır.91 Bu 

kapsayıcı ve uzlaşmacı yaklaşımı, Ezârika fırkasının benimsediği radikal görüşlerle 

karıştırmamak gerekir. Vercelânî’ye göre, meşru bir gerekçeye dayanan her başkaldırı Hâricî 

niteliktedir; yani bir haksızlık durumunda isyan etmek dinen meşru kabul edilebilir. Ancak o, 
Nâfiʿ b. Ezrâk’ın savunduğu istiʿrâz anlayışına açıkça karşı çıkmaktadır. Vercelânî, bu anlayışın 

yanlış olduğunu savunur; zira bu yaklaşım, ister büyük ister küçük günah işlemiş olsun, 

günahkâr kimseyi müşrik saymakta ve böylece tevhid inancının özüne zarar vermektedir. Ona 

göre bu bakış açısı, tekfir anlayışını besleyen aşırı bir yorumdur ve İslâm’ın temel inanç 

ilkeleriyle bağdaşmamaktadır.92 

Vercelânî, bir konu hakkında görüş ortaya koyarken düşüncelerini somutlaştırmak amacıyla 

içinde yaşadığı toplumdan olaylar, şahıslar ve gruplara dair örnekler sunmaktadır. Ona göre, 

bir yöneticinin zâlim olması hâlinde bu yönetime karşı çıkmak meşru bir haktır. Vercelânî, 

Emevî yöneticilerinden Velîd b. Abdülmelik ile vali Haccâc b. Yûsuf’un birçok mümini 
inançlarından dolayı baskı altına aldıklarını, onlara zulmettiklerini ve dinî inançlarını 

değiştirmeye zorladıklarını ifade etmektedir. Bu bağlamda, Şiîlerin bir kısmının Ramazan 

ayında maruz kaldıkları bu baskılar sonucunda inançlarını değiştirdiklerini; korkuya dayalı bu 

inanç değişikliğinin ise sonraki nesillere aktarılmasıyla bir zillet durumuna dönüştüğünü örnek 

olarak sunar. Vercelânî, bu olayı temel alarak hem Emevî yöneticilerini hem de onların zulmüne 
sessiz kalarak boyun eğen Şiîleri eleştirir. Eleştirisini temellendirmek üzere Kur’ân-ı Kerîm’in 

âyetlerini delil olarak kullanır.93 

Vercelânî, imama karşı muhalefetin Kur’ân, sünnet ve Müslümanların ortak kabul gören 

görüşlerine bağlılık sayesinde İslâm’ın ilk neslinde ortaya çıkmadığını; bu dönemin özellikle ilk 

üç halifenin yönetim dönemlerini kapsadığını belirtir. Ona göre, İslâm toplumunda fırkalaşma 

ve ayrışma, ancak Kur’ân, sünnet ve ümmetin sahih görüşlerinin göz ardı edilmesi veya 

etkinliğini yitirmesi sonucunda ortaya çıkmıştır.94 

Vercelânî, ümmetin fırkalara ayrılması meselesini ele alırken, Hz. Muhammed’in ümmetin 

yetmiş üç fırkaya bölüneceği ve bunlardan yalnızca birinin kurtuluşa ereceğini bildiren hadisine 

atıfta bulunarak bu konuya kendine özgü bir yorum getirmektedir. Ona göre bir fırkanın ya da 
görüşün doğruluğu, tarihsel olarak önce veya sonra ortaya çıkmış olmasıyla ilişkili değildir. 

Esas olan, ilkesel tutarlılık ve dinî ölçütlere bağlılıktır. Vercelânî’ye göre geçmişte yaşamış 

kimseler örnek alınabilir; ancak bu, onların gerekli dinî ve ahlâkî şartları taşımaları hâlinde 

                                                                                 
88  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/98-101-102. 
89  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/98-103. 
90  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 3/83. 
91  Orhan Ateş, “İbadî İmamet Anlayışı”, Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi 1/5 (2017), 12. 
92  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 1/28. 
93  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 1/34;  Bk. el-Furkān 25/27-29. 
94  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 1/50. 



465 • Osman BİLEN – Fevzi RENÇBER 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat 

geçerlidir. Bu noktada amaç, körü körüne taklit değil; doğru olana bilinçli biçimde uymaktır. 
Takip edilmesi gereken dönem olarak ilk üç halifenin dönemini esas alır; çünkü ona göre bu 

dönem, Kur’ân, Sünnet ve Müslümanların ortak görüşü doğrultusunda hareket edilen en sahih 

dönemdir. Vercelânî, efdaliyet (üstünlük) bakımından da ilk üç halifenin dönemini sonraki 

dönemlere nazaran daha faziletli kabul eder. Ona göre farklı düşünmek, ictihâdın tabiî bir 

sonucu ve “lezzetlerinden” biridir. Bununla birlikte, eğer bir görüş hakiki dindarlık ruhunu 

taşımıyorsa, o görüş sadece aşırılıktan ibaret bir görüş olmuş olur.95  

Sonuç 

İbâdiyye mezhebi, Hâricî fırkaları arasında en ılımlı ve mutedil çizgide yer alan fırka olarak 

kabul edilmektedir. Mezhebin hem itikadî görüşleri hem de imâmet anlayışı, diğer Hâricî 

fırkalara kıyasla daha ölçülü, sistematik ve kurumsallaşmış bir biçimde ortaya konulmuştur. 
İbâdiyye’nin devlet ve imâmet anlayışının temelinde, Kur’ân ve şerîatın hükümran olduğu bir 

siyasal düzenin tesisi amacı bulunmaktadır. Bu durum, İbâdiyye’nin devlet başkanlığı görevini 

yalnızca siyasî bir makam değil, aynı zamanda dini bir sorumluluk olarak gördüğünü 

göstermektedir. İbâdiyye, imâmetin Kureyşliliği esasına dayanmadığını savunur. Onlara göre 

imâmet için belirleyici olan unsur soy veya kabile aidiyeti değil; takvâ, zühd ve adalet gibi ahlâkî 
vasıflardır. Devlet başkanlığı (imâmet), vasiyet ya da tayin yoluyla değil, cemaatin icmâsı (seçim) 

ile gerçekleşmelidir. Bu bağlamda biat, imâmetin meşruiyetinin temelini oluşturur. 

Vercelânî’nin siyasî görüşleri genel olarak İbâdiyye’nin düşünce çizgisiyle örtüşmektedir. O, 

ümmetin fırkalara ayrılmasını doğru bulmaz; bu dağınıklığın, Allah’ın ilkelerinden uzaklaşan 

zâlim yöneticilerin tutumlarından kaynaklandığını ileri sürer. Eleştirilerinde en çok hedef aldığı 

gruplar Nükkâriyye ve Ezârika olmuştur. Bu fırkaların yanlış yolda olduklarını, liderlerinin 

kendi mensuplarını saptırdıklarını ifade eder. Ona göre İslâm dünyasının dağınıklığı, 
yöneticilerin Kitap ve Sünnet’i kendi açıklamalarının önüne koymamalarından ve sahih bir 

inanç bütünlüğünün sağlanamamasından ileri gelmektedir. 

Çalışmamızda Vercelânî’nin İslâm toplumu, halifeler ve mezhepler konusundaki görüşleri ele 

aldık. Araştırma sonucunda, Vercelânî’nin yaklaşımının genel olarak ılımlı, eleştirel ve 

metodolojik bir çerçeveye dayandığını müşahade ettik. Hâricîlik ve özellikle Ezârika’nın tekfirci 

tutumlarına karşı geliştirdiği eleştirel yaklaşım, dinî ve sosyal konularda itidalli bir çizgi 

izlediğini ortaya koymaktadır. 

Vercelânî’nin müşrikler ve Ehl-i Kitap mensuplarına yönelik bakışı, İslâm toplumu içinde 

toplumsal ilişkilerde denge ve hoşgörü ilkesini önceliklendirdiğini göstermektedir. Müşriklerle 

sınırlı ve kontrollü ilişkiler kurulmasına, Müslümanların iman güvenliğine zarar gelmemesi 
şartıyla karşılıklı etkileşime izin verilmesine dair görüşleri, onun Kur’ân ve Sünnet’e dayalı 

pragmatik bir yaklaşımı olduğunu ortaya koymaktadır. Dört Halife dönemine ilişkin 

değerlendirmelerde ise, Vercelânî’nin özellikle Hz. Ebubekir ve Hz. Ömer dönemlerinin Kur’ân, 

Sünnet ve ümmetin ortak kanaatleri açısından model bir dönem olarak benimsediği tespit 

edilmiştir. 

Genel olarak, Vercelânî’nin düşünce dünyasında ötekileştirici mezhep taassubu ve sert 

tekfircilik eğilimlerinin yer almadığı, aksine eleştirel ve metodolojik bir tutumla dini ve sosyal 
meseleleri değerlendirdiği ortaya çıkmıştır. Bu yaklaşım, onun hem İbâdiyye geleneğiyle hem de 

genel İslâm düşüncesiyle olan bağlarını anlamak açısından önemli bir referans teşkil 

etmektedir. 

Kaynakça | References 

Abdülbâkī, Muhammed Fuâd, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, Kahire, 1950 

Akbulut, Ahmet. Sahabe Dönemi İktidar Kavgası Alevi Sünni Ayrışmasının Arka Planı. Ankara: 

Otto Yayınları, 5. Basım, 2017. 

Akkuş, Süleyman, Feyza Doğruyol. “Bir İbâzî Âlim Ebû Ya’kûb el-Vercelânî’nin ed-delîl ve’l-
burhân’ı Bağlamında İbâzıyye’nin Temel Görüşleri”. Sakarya İlahiyat Fakültesi Dergisi 21/39 

(Haziran 2019), 117-147. 

Ateş, Orhan. “İbâdî Fikirlerin Oluşumunda Mu’tezile’nin Rolü”. İslamî İlimler Dergisi 10/1 

(2015). 

Ateş, Orhan. “İbadî  İmâmet Anlayışı”. Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi 1/5 (2017), 1-29. 

                                                                                 
95  Vercelânî, ed-Delîl ve’l-burhan, 1/49-50. 



466 • İbâdî Alîm Ebû Ya’kûb el-Vercelânî’nin ed-Delîl ve’l-Burhân’ı Bağlamında Siyasi Görüşleri 

e-makâlât ISSN: 1309-5803 

Aydınlı, Osman. “Mu‘tezilî Siyaset Düşüncesinde Değişim Süreci: Kâdı Abdulcebbâr’ın İmâmet 
Anlayışı”. Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi V/1 (2005). 

Bağdadi, Abdülkahir. Mezhepler Arasındaki Farklar. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 8. Basım, 

1990. 

Berrâdî, Ebu’l Kâsım b. İbrahîm İbâzî Biyografi Seçkisi İbâzi Tarihi. çev. Orhan Ateş. Ankara: 

Astana Yayınları, 2021. 

Berrâdî, Ebu’l-Kâsım b. İbrâhim el-Cevâhir’l Muntekât. thk. Ahmet b. Suud es-Siyâbî. Londra: 

Dâru’l-Hikme, 2014. 

Bulut, Halil İbrahim – Özkan, Gül. “İmâmiyye Şîa’sında İlmu’l-İmâm İnancı”. Marife: Dini 
Araştırmalar Dergisi 5/1 (2005): 75-92. 

Câbirî, Ferhat b. Ali. el-Bu’du’l-Hadârî li’l-Akideti’l-İbâdiyye. 3 Cilt. Tunus: el-Mektebetu’ş-

Şâmile el-İbâdiyye, 1985. 

Cenâvünî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. el-Hayr b. Ebi’l-Hayr Kitâbu’l-Vad’ Muhtasar Fi’l-Usûl ve’l-
Fıkıh (İbâzî Fıkhı). çev. Orhan Ateş. Ankara: Astana, 2021. 

Cuperly, Pierre. Introduction a l’etude de I’lbadhisme et sa theologie. çev. Ammâr el-Cellâsî, 

Dirâsâtu’l-İbâziyye ve Akidetuhâ (Bahs Mukârin fi’l-Akîdeti’l-İbâziyye fî Bilâdi’l-Mağrib ve 

Umân). el-Mektebetu’ş-Şâmile el-İbâdiyye, ts. 

Çam, Süleyman. Kütüb’i Tis’a’daki Hadislere Göre Hâricîler, İstanbul: Kitap Dünyası Yayınları, 

2024. 

Çetin, Maksut. “Mu’tezile'nin Siyaset Anlayışı”, Ekev Akademi Dergisi, 18 (2014), 357. 

Dercînî, Ebu’l-Abbâs Ahmet b. Said. Tabakâtu’l- Meşâyih bi’l-Mağrib. thk. İbrahim Tallay. 2 Cilt. 

Kasantine-Cezayir: Matbaatu’l-Ba’s, 1974. 

el-Burhânu’s-Sâti’. Mevkifu’l-İbâdiyye min Ali ve Nehrevân. el-Mektebetu’ş-Şâmile el-İbâdiyye, 

ts. 

er-Rebî’ b. Habîb b. ‘Amr el-Ezdî el-Basrî. Câmiu’s-Sahîh Müsnedu’r-Rebî’ b. Habîb. sad. Ebû 
Yakub Yusuf b. İbrahim el-Varcelânî. 4 Cilt. Beyrut: el-Mektebetu’ş-Şâmile el-İbâdiyye, ts. 

Eş’ârî, Ebü’l Hasan. Makâlâtü’l-İslâmi̇yyîn İlk Dönem İslâm Mezhepleri. çev. Ömer Aydın - 

Mehmet Dalkılıç. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2019. 

Ettafeyyiş, Muhammed b.Yusuf. Himyânu’z-Zâd ila Dâri’l-Meâd. el-Mektebetu’ş-Şâmile el-

İbâdiyye, ts. 

Fayda, Mustafa. “Emîrü’l-mü’minîn”. Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 11. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1995. 

Fığlalı, Ethem Ruhi. “Hasan”. Türkiye Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 16/282-285. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1997. 

Fığlalı, Ethem Ruhi. İbâdiyye’nin Doğuşu ve Görüşleri. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, Doktora Tezi, 1983. 

Hanbel, Ahmed b. Müsnedi İmam Ahmed bin Hambel. Beyrut: Dâru’l Kütübü’l İlmiye, 2008. 

Halîlî, Ahmed b. Hamad b. Süleyman Cevâhiru‟t-Tefsir Envâr min Beyâni‟t-Tenzîl. 3 Cilt. el-

Mektebetu’ş-Şâmile el-İbâdiyye, ts. 

Hatiboǧlu, Mehmed Said. Hilafetin Kureyşliliǧi: İslam’d̕a İlk Siyasi Kavmiyetçilik. Ankara: 

Kitâbiyât, 2005. 

İbâdî, İbn Sellâm. Kitâbün fihî Bed’ü’l-İslâm Bir Harici/İbâdî Kroniği. çev. Mehmet Nurullah 

Aydın, Selim Yılmaz. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2019. 

İbn Haldun. Mukaddime I. çev. Arslan Tekin. İstanbul: İlgi Kültür Sanat, 2. Basım, 2016. 

İbn Hazm. El-Fasl Fi’l- Milel Ve’l Ehva’ Ve’n - Nihal (Dinler ve Mezhepler Tarihi). çev. H. İbrahim 

Bulut. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2017. 

İbn Manzûr, Muhammed b. Mükerrem, Lisânü’l-ʿArab, nşr. Abdullah Ali el-Kebîr (Kahire: 

Dârü’l-Maârif, ts.), “ʿzhb”, 1-15, 1299-1308.  

Kādî Abdülcebbâr. Şerḥu’l-Uṣûli’l-ḫamse. Mu’tezile’nin Beş İlkesi. çev. İlyas Çelebi. İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013. 



467 • Osman BİLEN – Fevzi RENÇBER 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat 

Kâlhâtî, el-Keşf ve’l Beyân, thk. Seyyide İsmail Kâşif. Uman:  2 cilt. 1980. 

Kutlu, Sönmez. Mezhepler Tarihine Giriş 3. İstanbul: Dem Yayınları, 3. Basım, 2000. 

Muberred, Ebü’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd b. el-Kâmil fî’l-Lugat-i ve’l-Edeb-i ve’n-Nahv-i ve’t-
Tasrîf. thk. Dr. Zeki Mûbarek-Ahmed Muhammed Şâkir. Mısır, 1936. 

Nâmî, Amr Halîfe en-. İbâzilik Araştırmaları. çev. Orhan Ateş. Ankara: Astana Yayınları, 1. 

Basım, 2021. 

Nefûsî, Ebu Hafs Amrus b. Feth Usûlü’d-deynûneti’s-sâfiye. thk. Hâc Ahmed b. Hamu Karrûm. 

Maskat: :Vizâretu’t-Turâs ve’s-Sekâfe, 1999. 

Nevbahtî, Fıraḳu’ş-Şîʿa , nşr. Helmut Ritter, (İstanbul, 1931), 108-109. 

Onat, Hasan vd. (ed.). İslâm Mezhepler Tarihi El Kitabı. Grafiker Yayınları, 2018. 

Öz, Mustafa, Avni Özilhan. “İmâmet”.Türkiye Diyanet İslâm Ansiklopedisi. C. 22. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2000. 

Özdemir, Ahmet. Haricî /İbadî Gelenekte Hadis Şerhçiliği. Ankara: İlahiyat Yayınları, 2021. 

Özdemir, Ahmet. “Hâricî/İbâdî Gelenekte Sünnetin Teşri Değeri”. Amasya İlahiyat Dergisi 199-

227 (Haziran 2020). 

Rençber, Fevzi. “İslam Mezhepleri Tarihi Dersine Yönelik Görüş ve Beklentiler (Şırnak 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Örneği)”. e-Makâlât Mezhep Araştırmaları XI/1 (2018). 

Rençber, Fevzi. “İslam Birliği İnşâsında Bir Engel Olarak Mezhep-Cemaat Taassubu ve Çözüm 
Yolları”. e- Makâlât Mezhep Araştırmaları X/1 (2017). 

Rubinacci, Roberto. el-İkrâr bi’l-îmânn: Dirâse mukârane fî akîdeti’l-Cennâvünî. çev. Arapça’ya 

çev. Lemîs eş-Şücenî. nşr. Mûhamed Ümâdî. Rabat/Fas: Müessesetü Tavalt es-sekâfiyye, 

2007. 

Sâlimî, Nureddin es-. Tuhfetu’l-‘Ayân Bi Sireti Ehli ‘Umân. nşr. Ebû İshak İtfeyyiş. 1 Cilt. Kahire, 

1961. 

Şehristani, Muhammed. Milel ve Nihal. çev. Mustafa Öz. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2011. 

Şehristânî, Muhammed b. Abdilkerim b. Ebîbekr Ahmed (548/1153). el-Milel ve’n-Nihal. thk. 

Muhammed Seyid Geylani. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1961. 

Şemmâhî, Ebu’l- Abbas Bedreddin Ahmed b. Saîd b. Abdulvâhid. Kitâbü’s-Siyer. nşr. Ahmed 

b.Suûdes-Seyyâbî. 2 Cilt. Umman Sultanlığı- Maskat: Vizâretu’t Turâsi’l- Kavmî, 1407. 

Topaloğlu, Bekir. “Fırka”. C. 13. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 1996. 

Ummânî, İmâm Câbir Zeyd el-Ezdî. Erken Dönem İbâzî Klasiği Resâil(Mektuplar). çev. Orhan 

Ateş. Ankara: Astana, 1. Basım, 2021. 

Üzümlü, İlyas. “Mezhep”. Türkiye Diyanet İslâmAnsiklopedisi. C. 29. Ankara: TDV Yayınları, 

2004. 

Vercelânî, Ebu Yâ’ kub Yusuf b. İbrâhîm es-Sedrâtî. ed-Delîl ve’l-burhân. thk. Sâlim b. Hamed 

el-Hârisî. 3 Cilt. Uman: Vizâret  u’t Turâs ve Sekafetu, 2. Basım, 2006. 

Yavuz,  Yusuf Şevki “Mâtürîdiyye”, Türkiye Diyanet İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2003), 28/165-175. 

Yıldız, Harun. Kendi Kaynakları Işığında Hâriciliğin Doğuşu ve Gelişimi. Ankara: Araştırma 

Yayınları, 2010. 

Yiğit, İsmail. “Tevvâbîn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 41. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012. 

Zehra, Muhammed Ebu. İslâm’da Siyasî ve İtikadî Mezhepler Tarihi. çev. Ethem Ruhi Fığlalı, 

Osman Eskicioğlu. İstanbul: Yağmur Yayınevi, 1970. 

Zekvân, Salim b. es-Sire  Bir Haricî/ İbâdî Klasiği. çev. Harun Yıldız. Ankara: Ankara Okulu, 2. 

Basım, 2017. 

 

 

 



468 • İbâdî Alîm Ebû Ya’kûb el-Vercelânî’nin ed-Delîl ve’l-Burhân’ı Bağlamında Siyasi Görüşleri 

e-makâlât ISSN: 1309-5803 

Extended Summary 

This article examines the political and theological views of the Ibāḍī scholar Abū Yaʿqūb 

Yūsuf b. Ibrāhīm al-Warjlānī (d. 570/1175) within the framework of his work  al-Dalīl wa’l-
Burhān li-Ahl al-ʿUqūl . The study focuses primarily on al-Warjlānī’s understanding of imamate 

(imāma) and political authority, situating his views within the broader doctrinal and historical 

context of the Ibāḍī school, which is generally regarded as the most moderate and systematic 

branch among the Khārijite movements. Despite the significant role of Ibāḍiyya in Islamic 

political and intellectual history, its theory of imamate has received comparatively limited 

scholarly attention, particularly with reference to early Ibāḍī sources. This article aims to 

address this gap by offering a systematic analysis of al-Warjlānī’s political thought. 

The study adopts a qualitative methodology based on textual analysis of  al-Dalīl wa’l-Burhān 
alongside classical Ibāḍī sources. Comparative references to Sunnī, Shīʿī, Muʿtazilī, and other 

Khārijite doctrines of imamate are also employed in order to clarify the distinctive features of 

Ibāḍī political theory. The central objective is to determine the place of al-Warjlānī’s political and 

theological views within the established framework of Ibāḍī doctrine and to assess the degree to 

which his positions conform to the school’s core principles. 

The article begins by outlining the sectarian background of the imamate debate in Islamic 

thought. While Sunnī scholars generally regard the imamate as religiously obligatory on the 
basis of revelation (samʿan), Muʿtazilī thinkers consider it rationally necessary (ʿaqlan), and the 

Imāmī Shīʿa view it as a divinely designated institution based on explicit designation (naṣṣ) and 

lineage. In contrast, Ibāḍiyya rejects both hereditary succession and divine designation, 
emphasizing communal consensus (ijmāʿ) and public allegiance (bayʿa) as the legitimate 

foundations of political authority. According to Ibāḍī doctrine, moral and religious qualities such 

as piety (taqwā), justice (ʿadl), and asceticism (zuhd), rather than tribal or genealogical 

affiliation, constitute the essential criteria for leadership. 

Within this doctrinal framework, al-Warjlānī presents a nuanced and methodologically 
consistent approach. He grounds his arguments primarily in the Qurʾān, the Sunnah, and 

communal consensus, while also employing rational reasoning when explicit textual evidence 

is absent. This balance between transmitted and rational proofs reflects a characteristic feature 

of classical Islamic intellectual methodology. Al-Warjlānī interprets the emergence of sectarian 

divisions within the Muslim community largely as a consequence of political misguidance by 
rulers and the scholars who legitimized their actions. In his view, erroneous leadership practices 

played a decisive role in diverting the ummah from its original moral and political ideals. 

A significant portion of the study is devoted to al-Warjlānī’s evaluation of the Four Rightly 
Guided Caliphs. He considers the periods of Abū Bakr and ʿUmar to represent an ideal model 

of governance, characterized by justice, adherence to the Qurʾān and Sunnah, and communal 

unity. These two caliphs are portrayed as exemplars whose leadership should serve as a 

normative reference for later generations. Al-Warjlānī supports this view by citing prophetic 

traditions that encourage adherence to the Sunnah of the rightly guided caliphs. 

In contrast, his assessment of ʿUthmān is markedly critical, particularly regarding the latter 

part of his caliphate. In line with earlier Ibāḍī scholars, al-Warjlānī argues that ʿUthmān 

deviated from established principles of justice by favoring his relatives, mismanaging public 
wealth, and appointing unqualified officials. On this basis, he maintains that ʿUthmān’s 

deposition—and even his killing—was religiously justified. This position reflects a fundamental 

Ibāḍī principle: a ruler who violates divine commandments and commits injustice forfeits his 

legitimacy and must be removed. 

Al-Warjlānī acknowledges the legitimacy of ʿ Alī’s caliphate but criticizes several of his political 

decisions, particularly his stance on arbitration (taḥkīm) and his role in the Battle of Nahrawān. 

He regards the arbitration process as a legitimate mechanism for conflict resolution and views 
ʿAlī’s inconsistent position on this issue as a major factor contributing to bloodshed and 

communal discord. For al-Warjlānī, the killing of Companions during internal conflicts 

constitutes one of the gravest forms of fitna, undermining the moral foundations of the Muslim 

community. 

The article also explores al-Warjlānī’s views on opposition, rebellion, and relations with non-
Muslims. Unlike Sunnī quietist tendencies that emphasize obedience to rulers, al-Warjlānī 

supports active resistance (khurūj) against unjust and tyrannical leaders, provided that such 



469 • Osman BİLEN – Fevzi RENÇBER 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/emakalat 

resistance adheres to ethical and legal principles. However, he firmly rejects extremist Khārijite 
doctrines, such as those of the Azāriqa, which justified indiscriminate violence, takfīr, and the 

killing of non-combatants. In this respect, al-Warjlānī exemplifies the Ibāḍī commitment to 

moderation and moral restraint. 

Regarding relations with polytheists and the People of the Book, al-Warjlānī advocates a 

cautious yet pragmatic approach. While maintaining a degree of social distance from polytheists 

to protect religious integrity, he permits trade, travel, and diplomatic relations under conditions 
of security and mutual respect. His attitude toward Jews and Christians is comparatively more 

accommodating, allowing social and economic interaction within the bounds of Islamic law. 

In conclusion, the study demonstrates that al-Warjlānī’s political thought is largely 

consistent with the established principles of the Ibāḍī school. His emphasis on justice, moral 

leadership, communal consensus, and resistance to oppression underscores the ethical 

dimension of Ibāḍī political theory. At the same time, his rejection of extremist practices and 

sectarian fanaticism highlights the moderate and systematic character of Ibāḍiyya. Al-Warjlānī’s 

work thus represents a significant contribution to Islamic political thought, offering a critical 

yet balanced perspective on authority, legitimacy, and communal responsibility in Islam. 


