
Trabzon İlahiyat Dergisi | ISSN: 2651-4559

Mahfil Mecmuası Özelinde Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/
Kâdiyânîlik Hareketi Üzerine Bir İnceleme

Süleyman Çam ǀ https://orcid.org/0000-0002-4588-8491 ǀ suleymancam@osmaniye.edu.tr
Osmaniye Korkut Ata Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Kelâm ve İtikadî İslâm Mezhepleri Ana 

Bilim Dalı, Osmaniye, Türkiye 
ROR ID: https://ror.org/03h8sa373

Öz

Ahmedîlik/Kâdiyânîlik 19. yüzyılın sonlarında Hint Alt Kıtası’nın Pencap bölgesinde yer 
alan Kâdiyân kasabasında doğan Mirza Gulâm Ahmed’in düşünceleri doğrultusunda oluşan 
bir mezheptir. Bu hareketin ortaya çıkışı, İngiliz sömürge yönetimi altındaki Hint Alt Kıta-
sı’nda Müslümanların siyasal ve toplumsal baskılara maruz kaldığı bir döneme rastlamakta-
dır. Bu süreçte Müslümanlar, gerçekleştirdikleri isyanların başarısızlıkla sonuçlanmasının 
ardından gelecek kaygılarının artmasıyla birlikte bir kurtarıcı arayışına yönelmişlerdir. 
Müslümanların beklentisini İngilizlerin desteğiyle kendi lehine çevirmeyi başaran Mirza 
Gulâm Ahmed, başlangıçta İslâm’ı savunan bir din adamı kimliğiyle tanınmış; ancak zaman-
la kendisini müceddid, mehdî, mesih olarak tanımlamış ve vahiy aldığını öne sürerek pey-
gamberlik iddialarında bulunmuştur. Onun bu tür iddiaları İslâm dünyasında büyük yankı 
uyandırmış, geleneksel İslâm anlayışına aykırı olarak değerlendirilmiştir. Gulâm Ahmed’in 
ölümünden sonra ise oğlu Mirza Beşîrüddin Mahmud Ahmed, babasının peygamberliğini 
kabul etmeyenleri tekfir etmesiyle mezhep içi anlaşmazlıklar zuhur etmiş ve Ahmedîlik 
hareketi, Kâdiyân ve Lahor olmak üzere iki kola ayrılmıştır. Kâdiyân kolu, Mirza Gulâm Ah-
med’in peygamberlik iddiasını kabul ederken; Lahor kolu ise bu iddiayı reddetmiş, onu yal-
nızca müceddid, mesih ve mehdî olarak benimsemiştir. Ahmedîlik hareketi, ortaya çıktığı 
ilk zamanlarda, dönemin dinî, içtimaî, edebî ve ilmî meselelerini ele alan Mahfil mecmua-
sında dikkat çekici bir şekilde yer bulmuş; bu dergide Ahmedîlik, hem teolojik hem de top-
lumsal yönleriyle kapsamlı biçimde tartışılmıştır. Mahfil mecmuasında, Tâhirülmevlevî ve 
Emir Mesûd gibi dönemin önemli yazarlarının Ahmedîlik hareketi üzerine kaleme aldıkları 
yazılar yer almaktadır. Bu çalışma, Mahfil mecmuası çerçevesinde, İslâm Mezhepleri Tarihi 
açısından Cumhuriyet’in ilk yıllarında Ahmedîlik algısına dair bir perspektif sunmakta; Ah-
medîlik hareketine nasıl yaklaşıldığını incelemekte ve bu hareketin İslâm düşüncesindeki 
konumunu değerlendirmektedir. Sonuç olarak, Mahfil mecmuasının Ahmedîlik hareketini 
hem kelâmî hem de sosyo-politik yönleriyle ele aldığı; bu hareketi yalnızca mezhepsel bir 
farklılık olarak değil, aynı zamanda İslâm dünyasında kabul görmeyen bir oluşum olarak 
değerlendirdiği ve eleştirel bir tutum benimsediği tespit edilmiştir. Mecmua yazarları Tâ-
hirülmevlevî ve Emir Mesûd’un da Ahmedîlik hareketini İslâm dünyasında büyük oranda 
reddedilen bir akım olarak değerlendirdikleri anlaşılmıştır.

Anahtar Kelimeler

İslâm Mezhepleri Tarihi, Kâdiyânîlik, Mahfil, Mirza Gulâm Ahmed, Nübüvvet.

567  •   Trabzon İlahiyat Dergisi 12/2 (2025), 567-593 | Araştırma Makalesi



https://dergipark.org.tr/tr/pub/tid

568  • 	Trabzon İlahiyat Dergisi 12/2 (2025), 567-593 | Araştırma Makalesi

Atıf Bilgisi

Çam, Süleyman. “Mahfil Mecmuası Özelinde Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/Kâdiyânîlik 
Hareketi Üzerine Bir İnceleme”. Trabzon İlahiyat Dergisi 12/2 (Aralık 2025), 567-593.

https://doi.org/10.33718/tid.1755800

Geliş Tarihi	 : 01.08.2025

Kabul Tarihi	 : 03.11.2025

Yayım Tarihi	 : 31.12.2025

Değerlendirme	 : İki Dış Hakem / Çift Taraflı Körleme

Etik Beyan	 : Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve 
	   yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur.

Yapay Zeka Kullanımı	 : Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde metin redaksiyon dışında yapay zeka 
	   tabanlı herhangi bir araç veya uygulama kullanılmamıştır. Çalışmanın tüm
	   içeriği, yazar tarafından bilimsel araştırma yöntemleri ve akademik etik
	   ilkelere uygun şekilde üretilmiştir.

Benzerlik Taraması	 : Yapıldı - intihal.net

Çıkar Çatışması	 : Çıkar çatışması beyan edilmemiştir.

Finansman	 : Bu araştırmayı desteklemek için dış fon kullanılmamıştır.

Telif Hakkı & Lisans	 : Yazarlar dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve
	   çalışmaları CC BY-NC 4.0 lisansı altında yayımlanmaktadır.



Trabzon İlahiyat Dergisi | ISSN: 2651-4559

569  •   Trabzon Theology Journal 12/2 (2025), 567-593 | Research Article

A Study on the Ahmadiyya/Kādiyānīyyah Movement in the Indian 
Subcontinent with Special Reference to Mahfil Journal

Süleyman Çam ǀ https://orcid.org/0000-0002-4588-8491 ǀ suleymancam@osmaniye.edu.tr
Osmaniye Korkut Ata University, Faculty of Theology, Department of Islamic Theology and

Islamic Doctrinal Schools, Osmaniye, Türkiye
ROR ID: https://ror.org/03h8sa373

Abstract

Ahmadiyya/Kādiyānīyyah is a sect that emerged in the late 19th century in the town 
of Qadian, located in the Punjab region of the Indian Subcontinent, based on the ideas of 
Mirza Ghulām Ahmad. The emergence of this movement coincided with a period in which 
Muslims in the Indian Subcontinent, under British colonial rule, were subjected to politi-
cal and social pressures. During this period, Muslims, following the failure of their upris-
ings, experienced growing concerns about the future and consequently turned towards the 
search for a savior. Mirza Ghulām Ahmad, who succeeded in turning the expectations of 
Muslims to his advantage with the support of the British, was initially known as a religious 
scholar defending Islam; however, over time, he began to identify himself as a mujaddid, 
mahdi, and messiah, and eventually claimed to receive divine revelation, leading to as-
sertions of prophethood. His claims sparked significant controversy in the Islamic world 
and were regarded as contrary to the traditional understanding of Islam. After the death 
of Ghulām Ahmad, internal disagreements emerged within the movement when his son, 
Mirza Bashiruddin Mahmood Ahmad, declared those who rejected his father’s prophethood 
to be unbelievers. As a result, the Ahmadiyya movement split into two branches: Qadian 
and Lahore. The Qadian branch accepted Mirza Ghulām Ahmad’s claim to prophethood, 
whereas the Lahore branch rejected this claim, recognizing him solely as a mujaddid, mes-
siah, and mahdi. In its early stages, the Ahmadiyya movement received notable attention 
in Mahfil magazine, which addressed the religious, social, literary, and intellectual issues of 
the time. In this journal, Ahmadiyya was extensively discussed in both its theological and 
social dimensions. Mahfil magazine featured articles on the Ahmadiyya movement written 
by prominent authors of the time, such as Tāhir al-Mawlawī and Emir Mas‘ud. This study, 
within the framework of Mahfil magazine, offers a perspective on the perception of Ah-
madiyya during the early years of the Turkish Republic from the standpoint of the History 
of Islamic Sects. It examines how the movement was approached and evaluates its posi-
tion within Islamic thought. In conclusion, it has been determined that Mahfil magazine ad-
dressed the Ahmadiyya movement from both theological and socio-political perspectives. 
The movement was not merely regarded as a sectarian difference but was evaluated as a 
formation that lacked acceptance in the Islamic world, and the magazine adopted a critical 
stance toward it. It is also understood that Mahfil contributors, such as Tāhir al-Mawlawī 
and Emir Mas‘ud, considered the Ahmadiyya movement to be a current largely rejected 
within the broader Muslim community.



https://dergipark.org.tr/tr/pub/tid

570  •   Trabzon Theology Journal 12/2 (2025), 567-593 | Research Article

Keywords 

History of Islāmic Sects, Kādiyānīyyah, Mahfil, Mirza Ghulām Ahmad, Prophethood.

Citation

Çam, Süleyman. “A Study on the Ahmadiyya/Kādiyānīyyah Movement in the Indian 
Subcontinent with Special Reference to Mahfil Journal”. Trabzon Theology Journal 12/2 (De-
cember 2025), 567-593.

https://doi.org/10.33718/tid.1755800

Date of Submission	 : 01.08.2025

Date of Acceptance	 : 03.11.2025

Date of Publication	 : 31.12.2025

Peer-Review	 : Two External - Double anonymized

Ethical Statement	 : It is declared that scientific and ethical principles have been followed while
	   carrying out and writing this study and that all the sources used have been
	   properly cited.

Use of AI	 : No artificial intelligence-based tools or applications were used in the prepa-
	   ration of this study, apart from text editing. All content of the study was
	   produced by the author in accordance with scientific research methods and
	   academic ethical principles

Plagiarism Checks	 : Yes - intihal.net

Conflicts of Interest	 : The author(s) has no conflict of interest to declare.

Grant Support	 : The author(s) acknowledge that they received no external funding in
	   support of this research.

Copyright & License	 : Authors publishing with the journal retain the copyright to their work
	   licensed under the CC BY-NC 4.0.



Trabzon İlahiyat Dergisi | ISSN: 2651-4559

571  •   Mahfil Mecmuası Özelinde Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/Kâdiyânîlik Hareketi
Üzerine Bir İnceleme

Giriş

Ahmedîlik diğer adıyla Kâdiyânîlik, 19. yüzyılın son çeyreğinde Hint Alt Kıtası’nın 
Pencap bölgesinde bulunan Kâdiyân şehrinde, Mirza Gulâm Ahmed (ö. 1908)’in kurtarıcı 
kimliği altında önce müceddid sonra mehdî ve mesih, en son olarak da nebî olduğu iddi-
aları üzerine ortaya çıkan, günümüzde aktif olarak faaliyetlerine devam eden çağdaş bir 
mezheptir.1 Dinî ve siyasî karakter taşıyan Ahmedîlik hareketi, Müslümanların çoğunluğu 
tarafından ayrı bir mezhep olarak kabul edilse de hareket mensupları her bir dini oluşumu 
İslâm’ın anlaşılma biçimi olarak yorumladıklarından kendilerini Ehl-i Sünnet’ten ayrı başka 
bir mezhep olarak görmemişlerdir.2 

Ahmediyye hareketinin doğduğu Hint Alt Kıtası, tarih boyunca farklı inanç sistemleri ve 
kültürlerin bir arada yaşadığı çok katmanlı bir yapıya sahip olmuştur. Budizm, Hinduizm, 
Sihizm, Yahudilik, Hristiyanlık ve İslâm gibi çeşitli dinlerin yanı sıra, bu bölge farklı etnik 
kökenlerden ve dillerden milletlere de ev sahipliği yapmıştır.3 Hint Alt Kıtası, on beşinci 
yüzyılın sonlarından itibaren sömürgecilik bağlamında Batılı devletlerin dikkatini çekmiş-
tir. 1601 yılından itibaren bölgede faaliyet göstermeye başlayan İngilizler, zamanla önemli 
kazanımlar elde etmiş; bu kazanımlar, İngiltere’de Sanayi Devrimi’nin gerçekleşmesinde 
etkili olmuştur. Doğu’nun yeraltı ve yerüstü kaynaklarını sömürgeleştirmek amacıyla böl-
geye nüfuz eden İngiltere, Hint Alt Kıtası’nda siyasî ve ekonomik bir hâkimiyet kurmuş-
tur. Kâdiyânîliğin doğuş sürecinde ise, bu coğrafyanın stratejik konumu ile doğal kaynaklar 
bakımından zenginliği, sosyo-politik açıdan belirleyici bir unsur olarak öne çıkmıştır.4 19. 
yüzyılın üçüncü çeyreğine gelindiğinde, Ahmediyye hareketinin ortaya çıkışına zemin ha-
zırlayan bu dönemde, İngiliz yönetimi altındaki Hint Alt Kıtası’nda nüfus yaklaşık yüz elli 
sekiz milyon doksan sekiz bin olarak kaydedilmiştir.5

İngilizlerin Hint Alt Kıtası’nı işgali sürecinde Müslümanlar, dinî, siyasî, askerî ve eko-
nomik alanlarda ciddi gerilemeler yaşamışlardır. İngilizlerin bölgeyi ele geçirmesiyle her 
alanda üstünlük kurmaları, 1857 yılında meydana gelen Sipahi Ayaklanmasına zemin hazır-
lamıştır. Bu dönemde, Doğu Hindistan Şirketi’nin etkinliğinin artmasıyla birlikte sömürgeci 
İngiliz hâkimiyetinden rahatsızlık duyan, farklı etnik kökenlere mensup olması muhtemel 
Müslümanlar, başta Sipahi Ayaklanması olmak üzere çeşitli isyan girişimlerinde bulunmuş-
lardır. Ancak bu direniş hareketleri başarısızlıkla sonuçlanmış; Müslümanlar hem siyasî 
hem de toplumsal açıdan ağır baskı ve zulme maruz kalmışlardır. Bu durum, Hint Alt Kıta-

1	 Ethem Ruhi Fığlalı, Çağımızda İtikadî İslâm Mezhepleri, (Ankara: Selçuk Yayınları, 1991), 201; Sıddık Kork-
maz, “Kâdiyânîlik/Ahmedîlik”, İslâm Mezhepleri Tarihi El Kitabı, ed. Hasan Onat-Sönmez Kutlu (Ankara: 
Grafiker Yayınları, 2016), 531; Halide Rumeysa Kücüköner, “Ahmedîlik/Kâdiyânîlik”, İslâm Mezhepleri 
Tarihi II, ed. Yusuf Gökalp-Nail Karagöz (Ankara: İlahiyat Yayınları, 2022). 193, Ayrıca Mirza Gulâm Ah-
med’in müceddid, mesih, mehdî, krişna-avatar ve nübüvvet iddiaları hakkında bk. Ethem Ruhi Fığlalı, 
Kâdiyânilik, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1994), 47-57.

2	 Mehmet Tözlüyurt, “Kâdiyânîlik”, İslâm Mezhepleri Tarihi, ed. Maksut Çetin-Muhammed Raşit Batur (İs-
tanbul: Lisans Yayıncılık 2023), 349.

3	 Kürşat Demirci, “Hindistan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Ya-
yınları, 1998), 18/92.

4	 Ahmet Yönem, “Kâdiyânîlik Bağlamında Mehdîlik”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13/24 
(Aralık 2011), 176.

5	 M. Garcin de Tarsy, “Hindistan’da İngiliz Hükmü Altında Bulunan Aded-i Nüfus”, Ulûm Gazetesi 11 
(1286/1869), 675.



https://dergipark.org.tr/tr/pub/tid

572  • 	A Study on the Ahmadiyya/Kādiyānīyyah Movement in the Indian Subcontinent with Special 
Reference to Mahfil Journal

sı’ndaki Müslüman toplumun geleceğe dair umutlarını zayıflatmış ve her geçen gün artan 
bir endişe ortamının oluşmasına neden olmuştur. Nihayetinde, fiilî mücadele imkânlarını 
büyük ölçüde kaybeden Müslümanlar, bir kurtarıcının ortaya çıkacağına dair beklentiye 
yönelmişlerdir.6 Çünkü bir toplumda zulüm ve baskının yaygınlık kazanması durumunda, 
toplumsal yapının bu olumsuzluklardan arındırılması yönünde bir beklenti ortaya çıkması 
söz konusudur. Bu gibi tarihsel süreçlerde toplum, adaleti tesis edecek, dini yeniden ihya 
edecek ve mevcut durumu ıslah edecek bir kurtarıcı lider arayışına girebilmektedir. Söz 
konusu kurtarıcı beklentisi, çoğu zaman tek bir şahıs etrafında şekillenmektedir.7 Her ne 
kadar bu kurtarıcı tasavvurunun tek bir şahıs etrafında şekillenmesi söz konusu olsa da dö-
nemlere göre değişiklik arz etmektedir. Coğrafyalar farklı olsa da aynı dönemde birçok kur-
tarıcıdan söz etmek mümkündür. Aynı coğrafya ve aynı dönemde birden çok kurtarıcının 
mevcut olduğu İslâm tarihinin erken dönemlerinde tarihi bir gerçekliktir. Hem Emevîler, 
hem Abbâsîler ve hem de Şiî çevrelerde aynı anda mehdilik iddiaları söz konusu olmuştur.8

Nitekim daha önce Hint Alt Kıtası’nda, Şa‘rânî (ö. 973/1565) ile ıslah ve yeniden inşa 
hareketlerinin başlaması, Şeyh Ahmed Sirhindî’nin (ö. 1034/1624) kendisini “müceddid” ve 
Şah Veliyyullah Dihlevî’nin (ö. 1176/1762) ise “zamanın imamı” olarak ilan etmesi, özellikle 
Sühreverdiyye, Çiştiyye, Kadiriyye, Nakşibendiyye gibi Sünnî tarikatlar arasında müceddid 
ve mehdî inancının yaygınlaşmasına zemin hazırlamıştır. Bu tarihsel arka plan dikkate alın-
dığında, Müslümanlar arasında mevcut olan mehdî ve mesih beklentisinin, Mirza Gulâm 
Ahmed’in ortaya çıkışı ve fikirlerinin benimsenmesi üzerinde etkili olduğu söylenebilir.9 
Diğer taraftan, Müslümanların İngiliz yönetimine karşı direniş gösterdiği bir dönemde Mir-
za Gulâm Ahmed’in, barış ve düzeni tesis ettikleri gerekçesiyle İngiliz hükümetine bağlılık 
göstermesi ve çeşitli vesilelerle onların varlığının devamı için dua ettiğini ifade etmesi dik-
kat çekici bir tutum olarak öne çıkmaktadır. Bu yaklaşım, dönemin sömürge karşıtı Müs-
lüman hareketleriyle tezat teşkil etmiş ve Ahmedî hareketin siyasî duruşu açısından tar-
tışmalara yol açmıştır.10 Ayrıca Muhammed Ebû Zehrâ (ö. 1974) da Mirza Gulâm Ahmed’in 
İngiliz yönetimine yakın durduğunu ve Hint Alt Kıtası’ndaki sömürge yönetimini tanıyarak 
Müslümanların da bu yönetime itaat etmeleri gerektiğini savunduğunu belirtmektedir. Ebû 
Zehrâ, bu bağlamda Gulâm Ahmed’e atfen şu ifadeyi aktarmaktadır: “Güvenliği sağlayan, 
canlarımızı saldırganlardan koruyan hükümetlere karşı gelmememiz gerekir. İsterse bu hü-
kümet İngiliz hükümeti olsun...”11

İngilizler, Hint Alt Kıtası’ndaki sömürge yönetimlerinin devamlılığını sağlamak ama-
cıyla, kendileri açısından potansiyel bir tehdit olarak gördükleri Müslümanların dinî ya-
pılarını dönüştürmeye yönelik bir strateji geliştirmiştir. Bu strateji doğrultusunda, Mirza 
Gulâm Ahmed’in düşüncelerini desteklemiş ve onu Hint Alt Kıtası’ndaki Müslümanların 

6	 Tözlüyurt, “Kâdiyânîlik”, 350.
7	 Sönmez Kutlu, “Beklenen Kurtarıcı İnanışına Dayalı Siyasi ve Dinî Hareketlerde Mehdîlik Tipolojileri”, 

Beklenen Kurtarıcı İnancı, ed. Yusuf Şevki Yavuz (İstanbul: Kuramer Yayınları, 2017), 292.
8	 Kutlu, “Beklenen Kurtarıcı İnanışına Dayalı Siyasî ve Dinî Hareketlerde Mehdîlik Tipolojileri”, 298-322. 

Mehdîlik hakkında ayrıca bk. İsmail Şık-Yusuf Gökalp, “Sosyal Teoloji Bağlamında “Mehdîlik” Algısına 
Bir Bakış: İzmirli İsmail Hakkı ve Cemaleddin Afgânî Karşılaştırması”, İnsan ve Toplu m Bilimleri Araştırma-
ları Dergisi 3/3 (2014), 468-490.

9	 Tözlüyurt, “Kâdiyânîlik”, 350-351; Yönem, “Kâdiyânîlik Bağlamında Mehdîlik”, 177-178.
10	 Fığlalı, Çağımızda İtikadî İslâm Mezhepleri, 203.
11	 Muhammed Ebû Zehrâ, Mezhepler Tarihi (İstanbul: Çelik Yayınevi 2018), 256.



Trabzon İlahiyat Dergisi | ISSN: 2651-4559

573  •   Mahfil Mecmuası Özelinde Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/Kâdiyânîlik Hareketi
Üzerine Bir İnceleme

nezdinde bir kanaat önderi olarak ön plana çıkarmışlardır. Böylece, dinî ritüel ve inançların 
sömürgeci çıkarlar doğrultusunda yeniden şekillendirilmesine yönelik çeşitli girişimlerde 
bulunulmuştur.12 Dolayısıyla Ahmediyye hareketinin ortaya çıkışı, özellikle İngiltere başta 
olmak üzere Batılı sömürgeci devletlerin İslâm coğrafyası üzerinde siyasi ve ekonomik nü-
fuz kurmaya başladıkları bir döneme tekabül etmektedir. 

Bu bağlamda, İngilizlerin desteğini alan Gulâm Ahmed ise, onlara karşı silahlı bir mü-
cadelenin önüne geçmek amacıyla cihad olgusunu, klasik anlayışın ötesinde ve farklı bir 
biçimde yorumlamıştır. Ona göre, dönemin şartları çerçevesinde İngiliz hükümetine karşı 
silahlı mücadele cihad kapsamında değerlendirilemez; aksine, İngiliz yönetimine itaat, bir 
nimet ve ilahi bir hikmet olarak kabul edilmelidir. Gulâm Ahmed’in, modern dönemde ci-
hadın mahiyetinin değiştiğini savunduğu; artık cihadın kılıçla değil, kalemle, dua ile ve fikrî 
mücadele yoluyla gerçekleştirilmesi gerektiğini ileri sürdüğü aktarılmaktadır. Bu yeni ci-
had anlayışının uygulanması hususunda ise, kendisinin Allah tarafından görevlendirildiğini 
iddia ettiği belirtilmektedir.13 Buna bağlı olarak Ahmedîler, cihadın yalnızca savaş yoluyla 
değil, esasen barışçıl yöntemlerle gerçekleştirilmesi gerektiğine inanmışlardır.14 

İngilizlerin Hint Alt Kıtası’nı işgali sonrasında Avrupa kültürünün bölgeye taşınması, İs-
lâm’a karşı henüz tam anlamıyla bağ kurmamış Müslümanlar arasında bu kültürün önemli 
ölçüde etkili olmasına yol açmıştır. İngilizler, Avrupa kültürünü benimseyen ve kendileri-
ne bağlılık gösteren Müslümanları yönetici pozisyonlarına getirerek bölgedeki Müslüman 
toplumları temsil ettirmiştir. Bu süreçte Hint Alt Kıtası’nda çeşitli sapkın gruplar ortaya 
çıkmış; sayı olarak az olmalarına rağmen en güçlü ve etkin grup Ahmedîler olmuştur.15

19. yüzyıldan itibaren ortaya çıkan ve başta İngiltere olmak üzere Avrupa’da etkisini 
göstermeye başlayan Ahmedîlik hareketi hakkında, Cumhuriyet’in ilk yıllarında yayın ha-
yatında bulunan Mahfil mecmuasında çeşitli yazılar kaleme alınmıştır. Bu çerçevede, Emir 
Mesûd imzasıyla yayımlanan Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar başlıklı seri makaleler, 
söz konusu hareketin farklı yönlerini ele almaktadır. Ayrıca, Tâhirülmevlevî (ö. 1951) ta-
rafından kaleme alınan Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri başlıklı makale de Kâdiyânîlik 
hakkında önemli bilgiler ihtiva etmektedir.

Osmanlı’nın son dönemi ile Cumhuriyet’in ilk yıllarında neşredilen Mahfil mecmuası 
dışında, Kâdiyânîlik hakkında müstakil ve kapsamlı bilgi sunan herhangi bir neşriyat bulun-
mamaktadır. Bu durum, söz konusu mecmuada yer alan makaleleri, Ahmedîliğin teşekkül 
dönemine yakın bir zaman diliminde kaleme alınmış olmaları bakımından ayrıca kıymetli 
kılmaktadır. Bu bağlamda, çalışmada dönemin yayın organı olan Mahfil mecmuası çerçeve-
sinde, Hint Alt Kıtası’nda Kâdiyânîlik olarak da bilinen Ahmediyye hareketine ilişkin bazı 
önemli hususlar ele alınacaktır.

12	 Zaman, “Kâdiyânîliğin Teşekkül Süreci”, 78.
13	 Şenol Zaman, “Kâdiyânîliğin Teşekkül Süreci”, ÂSÂR Akademik Dinî Araştırmalar Dergisi 1/3 (Ekim 2023), 

79; Tözlüyurt, “Kâdiyânîlik”, 352; Abdylkader Durguti, “Arnavutça Kur’an Meali Bağlamında Kâdiyânîli-
ğin Mesihlik/Mehdîlik Anlayışı”, Tasavvur-Tekirdağ İlahiyat Dergisi 9/1 (Haziran 2023), 804.

14	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, Mahfil 3/29 (1341/1922), 101.
15	 Muhammed Ebû Zehrâ, Mezhepler Tarihi, 252-253.



https://dergipark.org.tr/tr/pub/tid

1. Mahfil Mecmuası Bağlamında Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/Kâdiyânîlik Hare-
keti

Tâhirülmevlevî’nin öncülüğünde yayımlanan ilmî, dinî, edebî ve içtimaî muhtevaya sa-
hip olan Mahfil mecmuası, Temmuz 1920 ile Mart 1926 yılları arasında altmış sekiz sayı 
ve altı cilt hâlinde neşredilmiştir. Tâhirülmevlevî’nin tutukluluğu süresince üç ay boyunca 
yayına ara verilmiş; serbest kalmasının ardından yayımlanan 68. sayıdan sonra mecmua 
kapanmıştır. Dergide tarih, intikâd, fen, felsefe ve tasavvuf gibi konulara yer verilmiş; yazar 
kadrosunda başmuharrir Tâhirülmevlevî’nin yanı sıra Emir Mesûd, İskilipli Mehmed Âtıf 
(ö. 1926), Mehmet Ali Ayni (ö. 1945) ve Aksekili Ahmed Hamdi (ö. 1951) gibi isimler yer 
almıştır.16 Kâdiyânîlere dair konular, 1922-1923 yılları arasında Mahfil mecmuasının 3. ve 4. 
ciltlerinde ele alınmıştır. Emir Mesûd’un Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar başlıklı ya-
zısı, 3. cildin 29 ile 33. sayıları arasında yayımlanmış; Tâhirülmevlevî’nin Ahmediyye Mezhebi 
Kitaplarından Biri başlıklı yazısı ise 4. cildin 37. sayısında neşredilmiştir. Mecmuada yayım-
lanan makalelerde, Kâdiyânîliğin isimlendirilmesi, teşekkül süreci, kurucusu Mirza Gulâm 
Ahmed’in müceddid, mehdî, mesih ve nebîlik iddiaları ile mezhebin özellikle İngiltere ve 
Avrupa’da yayılması, bölünmesi ve son dönem liderlerine dair kayda değer bilgilere yer 
verilmektedir. Bu çerçevede, Mahfil mecmuasında yer alan ilgili makaleler dikkate alınarak 
Ahmediyye hareketi hakkında bilgi verilecektir. 

1. 1. Hareketin İsimlendirilmesi

Ahmedîlik/Kâdiyânîlik hareketi, kurucusu Mirza Gulâm Ahmed’in adına izafeten “Mir-
zâiyye”, doğduğu yer olan Kâdiyân’a nispetle ise “Kâdiyâniyye” olarak adlandırılmaktadır. 
Hindistan’daki resmî kayıtlarda “Müslüman Ahmediyye Cemaati” adı kullanılmakla bir-
likte, Gulâm Ahmed’in 1900 yılında mezhebin adını “Ahmediyye” olarak ilan etmesinden 
sonra hem mensupları hem de Avrupalılar tarafından bu isim benimsenmiştir. Gulâm Ah-
med’in “Ahmediyye” adını tercih etmesinin nedenlerinden biri, Hz. Peygamber’in isimle-
rinden birinin “Ahmed” olmasıdır. 1974 yılında Pakistan’da yaşanan gelişmelerin etkisiyle, 
İslâm dini içerisinde yer aldıklarını vurgulamak amacıyla “Müslüman Ahmediyye Cemaati” 
adını kullanmaya başlamışlardır. Batılı kaynaklarda “Ahmediyye Hareketi” şeklinde anılan 
bu oluşum, Müslüman âlimler tarafından ise “Kâdiyâniyye” olarak adlandırılmış ve mez-
hepler tarihi literatüründe de genellikle bu isimle yer almıştır.17

Mahfil dergisi yazarı Emir Mesûd, bu hareketin taraftarlarının kendilerini, 1900 yılın-
da İngiltere hükümetinin nüfus kayıtlarında “Ahmediyye Mezhebi” şeklinde kaydettirdik-
lerini belirtmektedir.18 Emir Mesûd ve Tâhirülmevlevî, Mahfil mecmuasında yayımlanan 
Kâdiyânîler ile ilgili makalelerinde “Ahmediyye Mezhebi” veya “Ahmediyye Harekâtı” ifa-
delerini tercih etmişlerdir. Emir Mesûd, çalışmasına Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar 

16	 Alim Kahraman, “Mahfil”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayın-
ları, 2003), 27/333-334.

17	 Ebü’l-Â’lâ el-Mevdûdî, Kâdiyânilik Nedir? çev.  Ahsen Batur (İstanbul: İhya Yayınları, 1975), 20-21; Ethem 
Ruhi Fığlalı, “Kâdiyânîlik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları 2001), 24/137; 
Mustafa Öz, Başlangıçtan Günümüze İslâm Mezhepleri Tarihi (İstanbul: Ensar Yayınları 6. Baskı 2021), 701; 
Habib Kartaloğlu, “Kâdiyân Ahmedîlerinin Dijital Platformlarda Türkçe Faaliyetleri”, İslâm ve Yorum V, 
haz. Fikret Karaman (Malatya: İnönü Üniversitesi Yayınları, 2021), 2/275.

18	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, 101.

574  • 	A Study on the Ahmadiyya/Kādiyānīyyah Movement in the Indian Subcontinent with Special 
Reference to Mahfil Journal



Trabzon İlahiyat Dergisi | ISSN: 2651-4559

başlığını verirken; Tâhirülmevlevî ise Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri başlıklı bir maka-
le kaleme almış, her iki yazar da metinlerinde “Kâdiyânîler” şeklinde doğrudan bir adlan-
dırmaya yer vermemiştir.

1. 2. Ahmedîlik/Kâdiyânîlik Hareketinin Teşekkülü

Hint Alt Kıtası’nın Pencap bölgesinin Kâdiyân şehrinde 1839 yılında doğan ve Kâdiyânî-
liğin kurucusu olan Mirza Gulâm Ahmed, İngiliz yönetimi altındaki Sialkot şehrinde 1864-
1868 yılları arasında yaklaşık dört yıl süreyle devlet memuru olarak görev yapmıştır. Bu 
dönemde, Hristiyan misyonerlerin faaliyetleri aracılığıyla Hristiyanlık ve Hinduizm hak-
kında bilgi edinmiş, bazı Hindu temsilcilerle dinî tartışmalara katılmıştır. Aynı zamanda 
Müslüman toplumun içinde bulunduğu dinî, sosyal, ekonomik ve siyasî sıkıntıları yakından 
gözlemleme imkânı bulmuştur. Bu çerçevede ortaya çıkan gözlemler neticesinde, halkın bir 
kurtarıcı beklentisi içerisinde olduğunu müşahede etmiştir. Kısa bir süre sonra memurluk-
tan istifa eden Gulâm Ahmed, doğduğu yer olan Kâdiyân’a dönerek inzivaya çekilmiş; bu-
rada Kur’an-ı Kerim başta olmak üzere tefsir, hadis ve diğer dinî gelenekler üzerine yoğun 
okumalar ve araştırmalar yapmıştır.19 19. yüzyılın son çeyreğinde Hint Alt Kıtası’nın içinde 
bulunduğu siyasî, sosyal, fikrî, dinî ve kültürel yapı, Mirza Gulâm Ahmed’in kendisini bir 
kurtarıcı olarak konumlandırmasında belirleyici bir rol oynamıştır.20

Mirza Gulâm Ahmed, 1876 yılında babasının vefatı sırasında “Semâ’ya ve Târık’a andol-
sun”21 ve “Allah, kuluna kâfi değil midir?”22 mealindeki âyetleri gaipten bir ses olarak duy-
duğunu ve bunun kendisine gelen bir tür vahiy olduğunu ileri sürmüştür. Bu iddiasının 
ardından dört cilt hâlinde kaleme aldığı ve aynı zamanda Kâdiyânîlik hakkında kapsamlı 
bir şekilde yazılan en önemli kaynaklardan biri olan Berâhîn-i Ahmediyye adlı eserinde, 
kendisini yaşadığı dönemin Müceddidi23 Hristiyanların beklediği Mesih, Müslümanların 
beklediği Mehdî, Hinduların inandığı Krişna-Avatar ve nihayetinde bir Peygamber olarak 
tanıtmıştır.24 

Emir Mesûd’un değerlendirmelerine göre, Hint Alt Kıtası’nın Pencap bölgesindeki Kâ-
diyân şehrinde, Hz. İsa’nın yeniden gelişine dair yer alan inançtan hareketle, Mirza Gulâm 
Ahmed, 1876 yılında kendisinin beklenen Mesih ve Mehdî olduğunu ilan ederek Kâdiyân 
merkezli Ahmediyye mezhebini kurmuştur.  Bu hareket, Hint Alt Kıtası’ndaki çok sayıda 
siyasî ve itikadî fırkalar arasında yeni bir mezhep olarak ortaya çıkmıştır.25 

1. 2. 1. Mirza Gulâm Ahmed’in Mesihlik ve Mehdîlik İddiası

Mahfil mecmuası yazarlarından Emir Mesûd ve Tâhirülmevlevî’nin Ahmediyye hare-

19	 Öz, Başlangıçtan Günümüze İslâm Mezhepleri Tarihi, 702-703.
20	 Bk. Fığlalı, Kâdiyânilik, 8-32.
21	 et-Târık, 86/1.
22	 ez-Zümer, 39/36.
23	 Gulâm Ahmed, müceddidlik iddiasını, “Allah, her yüzyılın başında bu ümmete dinlerini yenileyecek bi-

rini gönderir” anlamındaki hadis rivayetine dayandırarak meşrulaştırmak istemektedir. Bk. Ebû Dâvûd 
Süleyman b. el-Eş‘as, Sünenü Ebî Dâvud, thk. Şu‘ayb el-Arnaût vd. (Dımaşk: Dâru’r-Risâleti’l Âlemiyye, 
2009), Melahim,1 (No. 4291).

24	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, 101; Fığlalı, Kâdiyânilik, 47-57; Ayrıca Mirza 
Gulâm Ahmed’in iddiaları hakkında bk. Muhammed Ebû Zehrâ, Mezhepler Tarihi, 254-256.

25	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, 100-101.

575  •   Mahfil Mecmuası Özelinde Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/Kâdiyânîlik Hareketi
Üzerine Bir İnceleme



https://dergipark.org.tr/tr/pub/tid

ketine dair aktardıkları bilgilere göre, Mirza Gulâm Ahmed, kendisinin Müslümanlar tara-
fından beklenen Mesih ve Mehdî olduğunu iddia etmiştir.26 Bu iddiasının temelini ise, Hz. 
İsa’nın eceliyle vefat ettiği düşüncesine dayandırmış; böylece nüzul edecek olan Mesih’in, 
bizzat Hz. İsa değil, onun misyonunu üstlenen bir başka şahsiyet, yani kendisi olduğunu 
savunmuştur. Emir Mesûd, Ahmedîlerle ilgili makalelerinde, çarmıha gerilen Hz. İsa’nın öl-
mediği, öldü zannedilerek mezara bırakıldığı, sonra yaralarını tedavi etmek için merhem-i 
İsa adında bir merhemle kendisini iyileştirdiği, daha sonra da kalkıp İncil’i öğretmek ve 
yaymak için Hindistan’a ve özellikle de Keşmir’e gittiği, yüz yirmi yaşında Srinagar şehrin-
de vefat ettiği ve hatta kabrinin yerinin bilindiği ancak yanlışlıkla başka bir kişiye27 atfedil-
diği iddiasında bulunduklarını belirtmektedir.28 Buna bağlı olarak Ahmedîler, ahir zamanda 
gelmesi beklenen Mesih’in, Hz. İsa’dan değil, onun cevherinden yaratılan ve ona çok benze-
yen Mirza Gulâm Ahmed olduğuna; ayrıca Müslümanların beklediği Mehdî ile Mesih’in aynı 
şahıs olduğuna inanmışlardır.29

Tâhirülmevlevî, Mahfil mecmuasında yayımlanan Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından 
Biri başlıklı makalesinde, Kitâbü’l-Hediyyeti’s-Su‘diyye fîmâ cerâ beyne’l-Vehhâbiyyet-i 
ve’l-Ahmediyye adlı esere atıfta bulunarak, Mirza Gulâm Ahmed’in Hz. İsa’nın tabii bir 
ölümle vefat ettiği yönündeki iddiasını ele almıştır. Buna göre Gulâm Ahmed, Âl-i İmrân 
Sûresi 55. âyetinde geçen “Ey İsa! Ben seni vefat ettireceğim ve seni katıma yükselteceğim” 
ifadesini, Hz. İsa’nın eceliyle öldüğüne delil olarak yorumlamıştır. Gulâm Ahmed’in iddiası-
na göre, Yahudilerin Hz. İsa ile annesi Hz. Meryem’e yönelik öldürme teşebbüsleri Hz. İsa’yı 
derin bir sıkıntıya sokmuş ve bu durumdan kurtulmak için dua etmesine sebep olmuştur. 
Bu bağlamda Yahudilerin Hz. İsa’ya işkence ettikleri, dövdükleri ve yaraladıkları; ardından 
da havarilerinin onu “Havariyyûn Merhemi” adı verilen bir ilaçla tedavi ettikleri ileri sürül-
mektedir. Tâhirülmevlevî, bu merhem hakkında Yunan kaynaklarından başlayarak Hint ve 
İran tıbbında da aktarılmış yüzden fazla eser kaleme alındığını belirtmiştir.30

Gulâm Ahmed’e göre Allah, Hz. İsa’nın duasını kabul etmiş ve onu korumaya alarak 
“Ey İsa! Ben seni vefat ettireceğim, seni katıma yükselteceğim”31 müjdesinde bulunmuş-
tur. Gulâm Ahmed tarafından kurtuluş süreci kapsamında Hz. İsa’nın İran üzerinden Kâbil 
ve ardından Keşmir’e geçerek, burada uzun süre yaşadığı ve nihayetinde Srinagar’da vefat 
ederek oraya defnedildiği iddia edilmektedir.32

26	 Kadiyânîliğin mesihlik, mehdîlik düşüncesi hakkında geniş bilgi için bk. Yönem, “Kâdiyânîlik Bağlamın-
da Mehdîlik”, 175-191; Vildan Metin-Fatmanur Alibekiroğlu Eren, “Kâdiyan Ahmedilerinin Güncel Faa-
liyetlerine Mehdîlik Algısı Perspektifinden Bir Bakış”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 24/2 
(Aralık 2024), 255-283; Durguti, “Arnavutça Kur’an Meali Bağlamında Kâdiyânîliğin Mesihlik/Mehdîlik 
Anlayışı”, 803-835.

27	 Gerek bölge halkı ve gerekse eskiden beri Batıdan gelenler bu türbenin Yuz Âsâf adında bir şehzade veya 
bir nebiye ait olduğu gözüyle bakmışlardır. Bk. Fığlalı, Çağımızda İtikadî İslâm Mezhepleri, 251.

28	  Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, 101; Ayrıca bk. Mirza Bashiruddin Mahmud 
Ahmad, Ahmadiyya Movement, (Lahore: (y.y.), 1967), 34-35.

29	 Öz, Başlangıçtan Günümüze İslâm Mezhepleri Tarihi, 705, Ayrıca bk. Halide Rumeysa Küçüköner, Mirza Gulâm 
Ahmed ve Ahmedî Algılardaki Farklılaşması, (Ankara: Araştırma Yayınları, 2022), 223-227; Metin-Alibeki-
roğlu Eren, “Kâdiyan Ahmedilerinin Güncel Faaliyetlerine Mehdîlik Algısı Perspektifinden Bir Bakış”, 
257-259. 

30	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, Mahfil 4/37 (1341/1923), 9.
31	 Âl-i İmrân 3/55.
32	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 9.

576  • 	A Study on the Ahmadiyya/Kādiyānīyyah Movement in the Indian Subcontinent with Special 
Reference to Mahfil Journal



Trabzon İlahiyat Dergisi | ISSN: 2651-4559

Tâhirülmevlevî’nin nakline göre, Keşmirli tarihçiler ve halk, Srinagar’da bulunan me-
zarın sahibinin, kendisine İncil indirilen ve memleketinden kaçmak zorunda kalan Meryem 
oğlu İsa olduğuna dair genel bir ittifak içerisindedirler. Bu görüş, Ahmedîlerin Hz. İsa’nın 
biyolojik olarak öldüğü ve Keşmir’de toprağa verildiği yönündeki inançlarının dayanakla-
rından biri olarak sunulmaktadır.33 

Tâhirülmevlevî, Mirza Gulâm Ahmed’in Hz. İsa’nın doğal bir ölümle vefat ettiğini ve 
kabrinin Keşmir’de bulunduğunu ispatlamak amacıyla başvurduğu delillerden birinin, 
Meryem Sûresi’ndeki “Meryem oğlu ile annesini de bir mucize yaptık; ikisini de kalmaya 
elverişli, kaynak suyu bulunan yüksekçe bir yere yerleştirdik”34 mealindeki âyet olduğunu 
aktarmaktadır. Bu âyette geçen “ٍٍرََبْوََْة” (yüksekçe yer) ifadesinin hangi bölgeyi işaret ettiğine 
dair tefsirlerde kesin bir görüş belirtilmemiştir. Bazı müfessirler buradan Beytülmakdis’i, 
bazıları ise Şam bölgesini kastetmişlerdir. Ancak Ahmedîler, Keşmir’de Hz. İsa’nın mezarı-
nın bulunduğunu iddia ettikten sonra, Keşmir’in yüksek dağlara ve tatlı akarsulara sahip 
olmasını gerekçe göstererek, söz konusu âyetteki “ٍٍرََبْوََْة” kelimesiyle Keşmir’in kastedildiğini 
savunmuşlardır.35

Tâhirülmevlevî’nin tespitlerine göre Ahmedîler, Allah, dini ve toplumu ıslah etmek ama-
cıyla Yahudilere nasıl peygamberler gönderdiyse, İslâm ümmeti içinde de bu görevin evliya 
ve ulemaya verildiğine inanmaktadır. Mirza Gulâm Ahmed, Hz. Peygamber’e ait “İnsanların 
en hayırlısı benim asrımdakilerdir, sonra onlardan sonra gelenler, sonra da onlardan sonra 
gelenlerdir.”36 mealindeki hadisi delil göstererek, Yahudilikte Hz. Musa’dan yaklaşık 1300 
yıl sonra beklenen Mesih’in geldiğini, aynı şekilde İslâm’da da Hz. Muhammed’den 1300 yıl 
sonra Mehdî’nin geleceğinin beklendiğini iddia etmiştir. Bu bağlamda Ahmedîler, hicrî 1300 
yılında Mirza Gulâm Ahmed’in hem beklenen Mehdî hem de Mesih olduğuna inanmışlardır. 
Ayrıca, 1884 yılında gerçekleşen ay ve güneş tutulmasını Mehdî’nin zuhuru için bir alamet 
olarak yorumlamış; Hz. İsa’nın, haçlıların üstünlüğünden üç asır sonra yeryüzüne inerek 
Yahudilik ile İslâm’ı birleştireceği inancını da bu görüş çerçevesinde değerlendirmişlerdir.37

Mehdî ve Mesih’in aynı kişi olduğu görüşünde olan Gulâm Ahmed, bu iddiasını aynı za-
manda hadislerle desteklemiştir.38 Ancak Ahmedîlere göre Gulâm Ahmed’in Mesihlik davası 
peygamberlik iddiası anlamına gelmemektedir. Çünkü onlara göre resullerin sonuncusu Hz. 
Peygamber’den sonra nebî gelme ihtimali söz konusu değildir. Aksi takdirde böyle bir ihti-
malin varlığını kabul etmek demek Bâbîlik/Bahâîlik dinini tasdik etmiş olmak gibi bir mana 
ortaya çıkarır.39 Onlara göre hadiste geleceği haber verilen Mesih, İsrâiloğullarından değil 

33	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 9.
34	 Mü’minûn 23/50.
35	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 9; Ayrıca bk. Süleyman Çam, Osmanlı’dan Cum-

huriyet’e Geçiş Sürecinde Mezhep Tartışmaları, (İstanbul: Kitap Dünyası Yayınları, 2022), 215.
36	 Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el Kuşeyrî, Sahîh-i Müslim, thk. Muhammed Fuâd Abdül-

bâkî (Kahire: Dâr İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, ts.), “Fedâilu’s-Sahâbe”, 212. Ayrıca rivâyet için bk. Ebû Abdillâh 
Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmiu’l-Müsnedü’s-Sahîhu’l-Muhtasar min Umûri Rasûlillâh ve Sünenihî ve 
Eyyâmih, thk. Muhammed Züheyr b. Nâsır en-Nâsır (Dımaşk: Dâru Tûki’n-Necât, 2001), 9.

37	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 9.
38	 Muhammed Celal Şems, Beklenen Mehdî ve Mesih Hakkında Bir İnceleme (Frankurt: Islam International Pub-

lications, 2018), 20.
39	 Tâhirülmevlevî’nin yorumuna göre Ahmedîlerin Bâbîler ve Bahâîlerle birleşmeleri onların dinini kabul 

etmek anlamına gelir. Bk. Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 9.

577  •   Mahfil Mecmuası Özelinde Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/Kâdiyânîlik Hareketi
Üzerine Bir İnceleme



https://dergipark.org.tr/tr/pub/tid

de Müslümanlardan olmalıdır. Çünkü söz konusu hadiste Mesih’in kızıl yüzlü olduğu zikre-
dilmediğinden ve Mirza Gulâm Ahmed ise esmer olduğundan o, beklenen Mesih’tir.40 Dola-
yısıyla Ahmedîler, ilgili hadislerde işaret edilen vaktin geldiğine ve bu dönemde Allah’ın, 
vadedilen Mesih’in eliyle İslâm’ı yeniden ihya edeceğine dair bir vaatte bulunduğuna inan-
maktadır. Bu inanç doğrultusunda, fitnelerin yoğun şekilde yaşandığı bir dönemde ortaya 
çıkan ve vadedilen Mesih olduğunu iddia eden kişinin, dini beşerî yorumlardan arındırarak 
aslına döndürmesi gerektiğini savunmuşlardır. Ayrıca Ahmedîler, bu şahsın hadiste geçen 
“Benim ve ashabımın yolu üzere olma” vasfını taşıması gerektiğini vurgulamakta ve bu vas-
fı taşıyan kişinin Mirza Gulâm Ahmed olduğunu kabul etmektedirler.41

Her ne kadar Gulâm Ahmed,  Mehdî ve Mesih’in kendi şahsında birleştiği iddiasına42 
meşruiyet kazandırmak amacıyla bazı âyetleri kendi görüşleri doğrultusunda yorumlamış, 
hadis rivayetlerini ise tevil yoluyla kendisiyle ilişkilendirmiş olsa da Kur’an’da beklenen 
Mehdîlik ile ilgili bir âyet bulunmamakta, konuya dair hadisler ise güvenilirlik açısından 
ahad haber kapsamında değerlendirilmektedir. Bu nedenle, Mehdîlik düşüncesi İslâm inan-
cı açısından bağlayıcı bir inanç esası olarak kabul edilmemektedir ve Gulâm Ahmed’in bu 
yöndeki iddiaları İslâmî bakımdan kesinlik taşımamaktadır.43

Ahmedîlerin hem aklî muhakemelere hem de çeşitli delillere dayanarak Hz. İsa’nın öl-
düğünü ispat etmeye yönelik çabalarının temel amacı; Hristiyan inanç sisteminde merkezi 
bir yere sahip olan ve aynı zamanda birçok Müslüman tarafından kıyamet alametlerinden 
biri olarak kabul edilen “Mesih’in tekrar yeryüzüne gelişi” inancında, beklenen Mesih’in 
bizzat Hz. İsa olmadığını ortaya koymaktır. Mirza Gulâm Ahmed’in, Mesih’in nüzulünün 
mutlaka gerçekleşeceği ve bunun hak olduğu yönündeki ısrarlı vurgusu ise, bu nüzulün 
Hz. İsa değil, Müslümanlardan biri olarak kendisi aracılığıyla tahakkuk ettiğini iddia etme 
gayesine yöneliktir.44

Ahmedîler, Mehdî’nin yani kendi inançlarına göre Mirza Gulâm Ahmed’in Hz. Muham-
med ve Hz. İsa’yı temsilen yeryüzünde adalet ve barışı tesis etmekle görevli olduğuna inan-
maktadırlar. Bu bağlamda Mirza Gulâm Ahmed, hem “Mehdî” hem de “Mesih” sıfatlarını 
taşıyan bir figür olarak kabul edilmekte; onun gelişiyle birlikte savaş ve çatışmaların yerini 
barış, hoşgörü ve ahlakî dönüşümün alacağı savunulmaktadır. Ahmedî anlayışına göre bu 
misyon, silahlı mücadeleyle değil, manevi tebliğ ve ahlakî reform yoluyla gerçekleşecektir.45

Ahmedîler, Hz. İsa’nın ölümü ve Mesih olarak Mirza Gulâm Ahmed’in gönderildiği yö-
nündeki inançları nedeniyle Hint Alt Kıtası’ndaki İslâm uleması tarafından ciddi tepkilere 
maruz kalmışlardır. Bu bağlamda, Sünnî âlimler Ahmediyye hareketini reddetmişler, batıl 
bir mezhep olarak nitelendiren çeşitli fetvalar yayımlamışlardır. Pakistan uleması da ben-
zer şekilde hem Kâdiyân hem de Lahor Ahmedîleri 1974 yılında İslâm dışı olarak ilan etmiş; 

40	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 9.
41	 Metin-Alibekiroğlu Eren, “Kâdiyan Ahmedilerinin Güncel Faaliyetlerine Mehdîlik Algısı Perspektifinden 

Bir Bakış”, 266.
42	 Mirza Gulâm Ahmed, “Addendum to the Booklet Jihad”, The British Government and Jihad, translated by. 

Tayyba Seema Ahmed (UK Farnham: Islam International Publications, 2018), 34.
43	 Esra Hergüner-İsmail Şık, “Mirza Gulâm Ahmed’in Risalet İddiasına Dönüşen Mehdîlik Anlayışı”, e-Ma-

kalat Mezhep Araştırmaları Dergisi 17/2 (Aralık 2024), 835. 
44	 Fığlalı, Çağımızda İtikadî İslâm Mezhepleri, 263-264.
45	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, 101.

578  • 	A Study on the Ahmadiyya/Kādiyānīyyah Movement in the Indian Subcontinent with Special 
Reference to Mahfil Journal



Trabzon İlahiyat Dergisi | ISSN: 2651-4559

bu görüş anayasal ve hukuki düzenlemelere yansıtılarak, Ahmedîlik resmî olarak gayrimüs-
lim bir topluluk olarak tanımlanmıştır.46

Kısacası Ahmedîlik hareketine dair Mahfil mecmuası yazarları Emir Mesûd ve Tâhirül-
mevlevî’nin aktarımlarına göre, Mirza Gulâm Ahmed, Hz. İsa’nın eceliyle vefat ettiğini sa-
vunarak Mesih’in nüzulünün bizzat Hz. İsa değil, onun misyonunu üstlenen bir şahıs yani 
kendisi aracılığıyla gerçekleştiğini iddia etmiştir. Ahmedîler, Hz. İsa’nın çarmıhta ölmedi-
ğini, Hindistan’a giderek Keşmir’de vefat ettiğini ileri sürmekte ve bu görüşlerini Kur’an 
âyetleri ile tarihsel rivayetlere dayandırmaktadır. Onlara göre Mirza Gulâm Ahmed hem 
Mehdî hem de Mesih’tir ve bu sıfatlarla yeryüzünde adalet ve barışı, silahlı mücadele yerine 
manevi tebliğ yoluyla gerçekleştirmekle görevlendirilmiştir. Ahmedîlik, farklılık arz eden 
bu tür dinî anlayışları nedeniyle başta Hindistan’daki ulemâ olmak üzere Sünnî çevrelerce 
büyük oranda dışlanmış, reddedilmiş ve Pakistan’da anayasal olarak gayrimüslim bir toplu-
luk şeklinde tanımlanmıştır.

1. 2. 2. Mirza Gulâm Ahmed’in Peygamberlik İddiası

Mirza Gulâm Ahmed, 1901 yılında Kurban Bayramı namazında okuduğu hutbenin vahiy 
kaynaklı olduğunu ileri sürerek ilk kez peygamberlik iddiasında bulunmuştur.47 Daha son-
raki dönemlerde mensupları tarafından kendisine resûl ve nebî gibi sıfatlar atfedilmiştir. 
Nitekim eserlerinde de bu kavramları kendisi için kullandığı görülmektedir. Ancak bu ko-
nuda aleyhine fetvalar yayınlanınca yaptığı yorumlarla geri adım atmıştır. Gulâm Ahmed, 
zıllî48, muhaddes49 ve burûz50 gibi kavramları kullanarak kendisine yeni bir şeriat ve kitap 
gelmesi söz konusu olmasa da kısmî nebî veya kendisinin Hz. Peygamber’in nebîliğinin bu 
dünyadaki sadece bir yansıması olduğunu iddia etmiştir.51 

Tâhirülmevlevî ise makalesinde Mirza Gulâm Ahmed’in vahiy kapısının kapanmadığını 
ve Allah tarafından kendisine gizli bilgiler verildiğini söyleyerek peygamberlik iddiasında 
bulunduğuna yer vermiştir. Gulâm Ahmed’e göre vahiy, sadece peygamberlere has bir du-
rum değildir. Aynı zamanda mü’minlere de vahiy gelebilir. Yani Hz. Peygamber’den sonra 
başka bir peygamber gelmese de vahiy kapısı kapanmamıştır. Çünkü Kur’an’da istikamet 
üzere olanlara melekler iner mealindeki Fussilet Sûresi 30 âyetine göre meleğin imamların 
sonuncusu olan mü’min bir zata yani Mirza Gulâm Ahmed’e vahiy getirmesi imkânsız de-
ğildir.52

46	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, 101; Azmi Özcan, “Muhammed Ali Lâhûrî”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları 2005), 30/500-502.

47	 Gulâm Ahmed, Mirza, “The Messenger of the Latter Days”, Review of Religions (1907), 1-24; a.mlf., A Mis-
conception Removed (UK: Islam International Publications, 2007), 14. Ayrıca Mirza Gulâm Ahmed’in pey-
gamberlik iddiası hakkında bk. Durguti, “Arnavutça Kur’an Meali Bağlamında Kâdiyânîliğin Mesihlik/
Mehdîlik Anlayışı”, 827-831.

48	 Mirza Gulâm Ahmed’in kendi nübüvvetini Hz. Muhammed’in nebîliğinin bir yansıması olarak değerlen-
dirmesidir. Bk. Tözlüyurt, “Kâdiyânîlik”, 354.

49	 Mirza Gulâm Ahmed’e göre yeni bir şeriat ve kitap getirmeyen sınırlı bir nebîliktir. Bk. Tözlüyurt, “Kâ-
diyânîlik”, 354.

50	 Mirza Gulâm Ahmed’e göre, manevî anlamda Hz. Peygamber’den kaynaklanan ve onun ruhunun başka 
bir bedende tecelli etmesidir. Bk. Tözlüyurt, “Kâdiyânîlik”, 354. 

51	 Fığlalı, Kâdiyânîlik, 149-151; Tözlüyurt, “Kâdiyânîlik”, 354.
52	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 9; Çam, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Geçiş Sürecin-

de Mezhep Tartışmaları, 215.

579  •   Mahfil Mecmuası Özelinde Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/Kâdiyânîlik Hareketi
Üzerine Bir İnceleme



https://dergipark.org.tr/tr/pub/tid

Ahmedîler, Mirza Gulâm Ahmed’in ilahî vahiy aldığına ve bu vahiyleri Berâhin-i Ahme-
diyye adlı eserinde neşrettiğine inanmaktadırlar. Söz konusu eserde geçen “Seni nâsa imam 
ve mukteda kılacağım... Kendilerine semadan vahiy yollayacağımız bir takım kimseler sana 
yardım edecekler... Allah’ın nurunu söndürmek istiyorlar, fakat Allah nurunu tamamla-
yacaktır.” gibi ifadeler ile “iki koyun kesilecektir” şeklindeki ilham, Ahmedîler tarafından 
doğrudan Allah’tan gelen mesajlar olarak kabul edilmekte ve Gulâm Ahmed’in peygamber-
lik iddiasına delil olarak sunulmaktadır. Ayrıca Mirza Gulâm Ahmed, “Ben seni insanlara 
önder yapacağım”53 “uzak-yakın her yerden sana gelsinler.”54 “Kâfirler istemeseler de Allah 
nurunu tamamlayacaktır.”55 “Allah seni insanlardan koruyacaktır.”56 “Sen bizim himâye-
mizde, gözetimimiz altındasın.”57 gibi Kur’an âyetlerini de kendisine yönelik ilahî haberler 
şeklinde tefsir ederek vahiy aldığını iddia etmiştir.58

Gulâm Ahmed’in peygamberlik iddiasına, Hint Alt Kıtası âlimlerinden ve Hindistan do-
ğumlu muasırlarından biri olan Ahmed Rızâ Han Birelvî, Ḫatmü’n-Nübüvve adlı eserinde 
karşı çıkmıştır. Birelvî, söz konusu eserinde Gulâm Ahmed’in nübüvvet iddiasına karşılık, 
peygamberliğin Hz. Muhammed ile sona erdiğini vurgulayarak bu görüşü reddetmiştir.59 
Mirza Gulâm Ahmed’e muhalif bazı din âlimleri, onun dinden çıktığını ileri sürerek hak-
kında küfür fetvası vermiştir. Ahmed ise bu iddialara karşılık, İslâmiyet’i savunma amacıyla 
kaleme aldığı eserlerinin bazı ulemâ tarafından yanlış anlaşılarak kendisinin küfürle itham 
edildiğini ifade etmiştir.60

Ahmedîlerin iddialarına göre, Mirza Gulâm Ahmed’in zuhuru öncesinde bazı şahıslar 
onun hicrî 1300 yılında peygamberlikle görevlendirileceğini önceden haber vermiştir. Bu 
bağlamda, Hindistan’ın Pencap eyaletindeki Ludhiana bölgesinden Cemal Fur isimli bir 
veli ile Afganistan’dan baskılar nedeniyle Pencap’a hicret eden Veli Abdullah Muhaddis 
el-Muhâcir’in, Gulâm Ahmed’in peygamberliğini haber veren kimseler arasında yer aldığı 
ifade edilmektedir. Ayrıca, Gulâm Ahmed’e nispet edilen “iki koyunun kesileceği” yönünde-
ki ilhamın, Kâbil Reisü’l-Ulemâsı Şeyh Abdullatif Han ile öğrencisinin Afganistan’da öldü-
rülmesine işaret ettiği şeklinde yorumlanmıştır.61

Bunlarla birlikte Ahmedîler, peygamberlik konusunda Mirza Gulâm Ahmed’i güvenilir-
lik, gelecekten haber verme ve ibadet konusunda Hz. Muhammed’e benzetmeye çalışmış-
lardır. Onlara göre, Hz. Peygamber’in dünyevî işlerdeki güvenilirliği, dinî konulardaki güve-
nilirliğine dayandırılarak temellendirilmiştir. Hz. Peygamber zamanında sahabeden birisi 
bir Hristiyan’a karşılıklı olarak mülâanede bulunmuştur.62 Bunun gibi Mirza Gulâm Ahmed 
de kendisine inanmayanlara karşılıklı mübâhele ve mülâane teklifinde bulunmuş Hint müş-
riklerinden Lekhram adında biri bu teklifi kabul etmiştir. Her ikisi de “Yarabbi içimizden 

53	 Bakara 2/124.
54	 Hac 22/27.
55	 Saff 61/8.
56	 Mâide 5//67.
57	 Tûr 52/48.
58	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 10-11.
59	 Gülşen Yağir Ahmetoğlu, “Hint Alt Kıtasında Çağdaş Dinî Bir Hareket Olarak Birelvîlik”, e-Makalat Mezhep 

Araştırmaları Dergisi 14/2 (Aralık 2021), 790.
60	 Şems, Beklenen Mehdî ve Mesih Hakkında Bir İnceleme, 135.
61	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 10-11.
62	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 9.

580  • 	A Study on the Ahmadiyya/Kādiyānīyyah Movement in the Indian Subcontinent with Special 
Reference to Mahfil Journal



Trabzon İlahiyat Dergisi | ISSN: 2651-4559

kim sapıttıysa onu kahreyle” şeklinde dua etmişler. Mirza Gulâm Ahmed, Lekhram’ın altı 
sene sonra bayramın ikinci günü öldürüleceğini, Lekhram da Mirza Gulâm Ahmed’in üç 
sene sonra karın ağrısından öleceğini söylemiştir. Lekhram, Mirza Gulâm Ahmed’in söyle-
diği gibi altı sene sonra bayramın ikinci günü karnından bıçaklanarak öldürülmüştür.63 On-
lara göre Mirza Gulâm Ahmed’ in bir gecelik ibadeti ve Allah’a yalvarıp yakarması ile bütün 
çağdaşlarının ibadeti ve Allah’a yalvarıp yakarmaları tartılmış olsa Mirza Gulâm Ahmed’in 
kefesi yükselir diğerlerin kefesi ise esfel-i sâfilîne yani cehennemin dibine kadar alçalır.64 
Kısacası Ahmedîler, Hintli müşrik Lekhram’ın öldürülmesi olayını Mirza Gulâm Ahmed’in 
peygamberliğinin bir kanıtı olarak değerlendirmişlerdir. Onlara göre Gulâm Ahmed’in iba-
det ve samimiyeti çağdaşlarını geride bırakmıştır.

Edebiyat tarihçisi Tâhirülmevlevî’nin sahibi olduğu Mahfil mecmuası, Ahmedîlerin 
Hz. Muhammed’in peygamberliğini kabul etmekle beraber, nübüvvetin devam ettiğine ve 
Gulâm Ahmed’in de peygamberliğine inandıklarını ancak Gulâm Ahmed’in nübüvvetini 
ilan etmesi üzerine Ahmedîlerin iki gruba ayrıldığını belirtmiştir. Mecmuaya göre Gulâm 
Ahmed’i peygamber kabul edenlerin İslâm’la hiçbir ilişkisi kalmamıştır. Ayrıca Mahfil mec-
muasının haberinde, Ahmedîlerin Bâbîler ve Bahâîlerle teşrîk-i mesâî, yani iş birliği içeri-
sinde olmaları dikkate alınarak, bu mezhep taraftarları hakkında olumlu düşünceler besle-
menin mümkün olmadığına dikkat çekilmiştir.65

Mirza Gulâm Ahmed’in vefatının ardından, hareketin liderliğine Hakîm Nûreddin (ö. 
1914) getirilmiştir. Nureddin’in liderliği döneminde, Ahmedî hareket içerisinde fikir ay-
rılıkları baş göstermiştir. Bu süreçte özellikle Mirza Gulâm Ahmed’in nübüvvet iddiası ve 
onun peygamberliğini kabul etmeyen Müslümanların tekfir edilip edilmeyeceği hususunda 
tartışmalar yaşanmıştır.66 Hâkim Nureddin’den sonra hareketin başına Mirza Gulâm’ın oğlu 
Mirza Beşîrüddin Mahmud Ahmed (ö. 1965) geçmiştir. O, babasının nübüvvetini tasdik et-
meyenleri Hz. Peygamber’in nübüvvet ve risâletini tasdik etmeyenlerle aynı görmüş ve on-
ların kâfir olduklarını ilan etmiştir. Onun bu görüşünün Kur’an’da Ahzap Sûresi 40. âyetinde 
geçen “Hâtemü’n-nebiyyîn” ile Hz. Peygamberin “Lâ nebiyye ba’dî”67 sözlerini açıkça inkâr 
anlamına gelmesi nedeniyle mezhep içi tartışmalar baş göstermiştir. Taraftarlarının bir 
kısmı Mirza Gulâm Ahmed’i, bir peygamber olarak değil de bir müctehid, müceddid ve bir 
mezhep sahibi olarak tanıdıklarını ileri sürmeleri neticesinde Ahmediyye hareketi Lahor 
ve Kâdiyân Ahmedîler olmak üzere iki gruba ayrılmıştır. Beşîrüddin Mahmud Ahmed’in li-
derliğini yaptığı Kâdiyân Ahmedîlerin merkezi Kâdiyân şehri olurken,68 Mevlana Muham-
med Ali Lâhûrî’nin (ö. 1951) liderliğini yaptığı Lahor Ahmedîlerin merkezi ise Hindistan’ın 
Pencap bölgesinin Lahor şehri olmuştur.69 Mahfil dergisi bir not düşerek bu hareketin ikiye 
bölünmesinden sonra Mirza Gulâm Ahmed’in oğlu Mirza Beşîrüddin Mahmud Ahmed’i yani 
Meyâmî Mahmud Kâdiyânî’nin görüşlerini benimseyenlerin İslâm ile bir bağlarının kalma-

63	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 10.
64	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 11.
65	 Mahfil Mecmuası, 3/32-33 (1341/1922), 140.
66	 Bk. Fığlalı, Kâdiyânîlik, 81-87.
67	 Müslim, “Kitâbü’l-İmâre”, 44, 
68	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, 101.
69	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-II”, Mahfil 3/30 (1341/1922),  122.

581  •   Mahfil Mecmuası Özelinde Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/Kâdiyânîlik Hareketi
Üzerine Bir İnceleme



https://dergipark.org.tr/tr/pub/tid

dığını duyurmuştur.70

Bu arada Tâhirülmevlevî, Dastagir Kasuri adında meşhur bir allamenin yazdığı bir kita-
bında Mirza Gulâm Ahmed’in mesihlik, müceddidlik, mehdîlik ve nebîlik davasında yalancı 
olduğunu ilan ettiğini nakletmiştir. Kitabın yazarı Dastagir Kasuri, sözlerinin yanlış olma-
sı durumunda kendisinin ondan önce ölmesi için güvence vermiştir. Ancak kitabının ya-
yımlanmasından yirmi iki gün sonra bu allame öldürülmüştür. Aynı zamanda Mirza Gulâm 
Ahmed’in mesihlik, müceddidlik, mehdîlik ve nebîlik iddiasında yalancı olduğunu savunan 
Alikadı ve Lakhoki beldeleri ulemasından Molla İsmail ile Molla Muhyiddin gibi bazı âlimler 
de Gulâm Dastagir Kasuri gibi Ahmedîler tarafından öldürülmüşlerdir.71

Ahmedîler, Mirza Gulâm Ahmed’in görüşlerini yaymak amacıyla Kâdiyân şehrinde 
İngilizce ve Hintçe dillerinde haftalık, aylık ve üç aylık periyotlarla dinî dergi ve risale-
ler yayımlamışlardır. 1908 yılında vefat eden Mirza Gulâm Ahmed’in ardından, Ahmediyye 
mezhebinin dinî ve liderlik işleri “Sadr-ı Encümen-i Ahmediyye” adlı cemiyet tarafından 
yürütülmüştür.72

Kâdiyân Ahmedilerin lideri Mirza Beşîrüddin, babası Gulâm Ahmed’in peygamberliğini 
kabul etmeyen taraftarlarını kâfir ilân etmesi üzerine Mevlana Muhammed Ali Lâhûrî (ö. 
1951); bazı arkadaşlarıyla birlikte Kâdiyân şehrini terk ederek Lahor’a yerleşmiştir. Böylece 
Mirza Beşiruddin’in halifeliğini tanımayıp mezhebin yönetimini “Sadr-ı Encümeni Ahme-
diyye”nin yürütmesi gerektiğini ileri süren Muhammed Ali Lâhûrî ve taraftarları burada 
Ahmediyye Encümen-i İşâât-ı İslâm adıyla Ahmediyye hareketinin bir şubesini açmıştır. Söz 
konusu bu hareket, faaliyetlerinin ekseriyetini Lahor merkezli olarak yürüttüğünden bu 
yeni hareketin taraftarlarına Lahor Ahmedîler denilmiştir.73 Muhammed Ali Lâhûrî’ye göre 
Ahmedîliğin temel amacı; İslâmiyet’i küresel ölçekte tanıtmak ve yaymaktır. Bu bağlamda, 
Lahor Ahmedîlerinde nübüvvetin Hz. Muhammed ile sona erdiği inancı esas alınmış; dola-
yısıyla Mirza Gulâm Ahmed’in peygamberlik iddiası reddedilmiş, onun İslâmî gelenek içeri-
sinde bir müceddid veya beklenen Mehdî olarak kabul edilmesi gerektiği savunulmuştur.74

Kısaca söylemek gerekirse; Mirza Gulâm Ahmed’in peygamberlik iddiaları sonrasında 
yaşanan görüş ayrılıkları ile Ahmedîlik, Kâdiyân ve Lahor olmak üzere iki gruba ayrılmıştır. 
Mirza Gulâm Ahmed’in ölümünden sonra ise oğlu Mirza Beşîrüddin Mahmud Ahmed, baba-
sının peygamberliğini kabul etmeyenleri kâfir ilan etmesiyle mezhep içi çatışmalar yaşan-
mıştır. Özellikle de Kâdiyân Ahmediler, geleneksel İslâm anlayışına aykırı davrandıkları için 
Lahor kolu tarafından dışlanmıştır. Mahfil mecmuası, Gulâm Ahmed’in nübüvvet iddiasını 
İslâm’ın temel inançlarına aykırı bulmuş ve bu iddiaları İslâm dışı olarak değerlendirmiş, 
özellikle Kâdiyân kolun İslâm’la ilişkisinin kalmadığını savunmuştur. Mecmua, hareketin 
nübüvvet anlayışını geleneksel İslâm kelâmı açısından kabul edilemez olarak görmüştür. 
Ayrıca Mahfil mecmuası, Ahmedîlerin Bahâîlik ile kurduğu ilişkileri ve iş birliğini vurgu-

70	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, 101.
71	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 10.
72	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, 101.
73	 Fığlalı, Kâdiyânilik, 86; Özcan, “Muhammed Ali Lâhûrî”, 30/501; Hadiye Ünsal, “Mevlana Muhammed 

Ali’nin Meal-Tefsiri Bağlamında Kâdiyânîlik (Ahmedîlik) ve Kur’an”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakülte-
si Dergisi 10/1 (Haziran 2010), 126-127. 

74	 Ünsal, “Mevlana Muhammed Ali’nin Meal-Tefsiri Bağlamında Kâdiyânîlik (Ahmedîlik) ve Kur’an”, 127.

582  • 	A Study on the Ahmadiyya/Kādiyānīyyah Movement in the Indian Subcontinent with Special 
Reference to Mahfil Journal



Trabzon İlahiyat Dergisi | ISSN: 2651-4559

layarak, bu hareketin güvenilirliğini sorgulamış ve İslâmî gelenekle bağdaşmadığını ifade 
etmiştir.

Mahfil mecmuasında yayımlanan makalelerde, Ahmedîliğe yönelik eleştiriler öne çık-
makta; bu çerçevede Kâdiyân Ahmedîlerin lideri Müftü Muhammed Sadık ile Lahor Ahme-
dîlerinin lideri Hoca Kemaleddin Kâdiyânî’nin özellikle İngiltere ve Amerika olmak üzere 
Batılı ülkelerde İslâm’ı temsil iddiasıyla yürüttükleri faaliyetlere dikkat çekilmektedir. Mec-
mua yazarları, bu iki figür üzerinden Ahmedîliğin temel söylemlerini sorgulamışlardır.

1. 3. Kâdiyân Ahmedîleri ve Müftü Muhammed Sâdık

Müftü Muhammed Sâdık (ö. 1957) genç yaşlarda Kâdiyân’a giderek Mirza Gulâm Ah-
med ile görüşmüş ve ona biat ederek Ahmediyye hareketine katılmıştır. Bir süre Ahmedîler 
tarafından kurulan bir okulda İngilizce öğretmenliği yaptıktan sonra İngiltere’ye gitmiş, 
seminerler ve konferanslar vererek birçok İngiliz vatandaşını saflarına katmayı başarmıştır. 
Seminer ve konferanslarında Hristiyanlara hitaben Hz. İsa’nın çarmıhta ölmediğini, yaşa-
dığını ve Hindistan’a gittiğini sürekli vurgulamıştır. Müftü Muhammed Sâdık, 1920 yılın-
da Amerika Birleşik Devletleri’ne gitmesi yönünde aldığı talimat üzerine Philadelphia’ya 
geçerek Ahmediyye mezhebinin Amerika kıtasındaki ilk temsilcisi olmuştur. Konferans ve 
seminerler yoluyla New York, Michigan ve Chicago gibi şehirlerde faaliyetlerde bulunmuş; 
kısa süre içerisinde yüzlerce Amerikalının Ahmediyye hareketine katılmasını sağlamıştır.75

Emir Mesûd’un aktardığı bilgilere göre, Beşîrüddin Mahmud Ahmed’in taraftarlarından 
biri olan Müftü Muhammed Sâdık, Ahmediyye mezhebinin görüşlerini yaymak amacıyla, 
Amerika’nın Michigan eyaletinde İngilizce olarak Şemsü’l-İslâm (The Moslem Sunrise) adlı bir 
dergi çıkarmış; bu dergi ve yazdığı makaleler aracılığıyla Ahmediyye hareketinin öğretileri 
daha geniş kitlelere ulaşmıştır.76 Müftü Muhammed Sâdık, Amerika Birleşik Devletleri’ne 
ilk gittiğinde çeşitli engellemeler ve zorluklarla karşılaşmıştır. Ancak tüm bu engellemelere 
rağmen Ahmediyye mezhebinin tanıtımını sürdürmüş ve birçok kişinin bu harekete katıl-
masını sağlamayı başarmıştır. Emir Mesûd, Amerika’nın New York şehrinde bu mezhebi, 
kadınlardan ilk kabul eden kişinin Madame Seviyeloviski, erkeklerden ise Ahmed Anderson 
adında biri olduğuna dikkat çekmiştir. Yine Emir Mesûd’un verdiği bilgilere göre Ameri-
ka’da otuz kadar erkek ve kadın; hem Müslümanlığı hem de İslâm’ın Doğuşu adındaki gaze-
tenin yaydığı Ahmediyye mezhebini kabul etmişlerdir. Ayrıca, Şemsü’l-İslâm dergisinin son 
nüshasında yer alan haberlere göre, Müftü Muhammed Sâdık ile Hint milliyetçilerinden 
Cihân-ı İslâm’ın sahibi Ebû Saîd el-Arabî, Amerika’nın Chicago, Harbor, Grand Rapids, Nep-
tune ve South Bend gibi çeşitli şehirlerinde gerçekleştirdikleri sohbetler ve verdikleri vaaz-
lar vasıtasıyla birçok Amerikalıyı Müslüman etmiş ve Ahmediyye mezhebine kazandırmayı 
başarmışlardır. Bu süre zarfında Müftü Muhammed Sâdık’ın bu daveti sürdürürken bazen 
kiliselerde vaazlar vermesi ayrıca dikkat çekmektedir. Müftü Muhammed Sâdık, Ahmediyye 
mezhebi için irşat faaliyetlerinde bulunurken kendisinin üç ay zarfında beş yüz mektup 
aldığı ve iki bin beş yüz mektup da kendisinin yazdığı aktarılmıştır.77

Müftü Muhammed Sâdık, Chicago şehrinde bir cami, özel bir ikametgâh ve bir de ida-

75	 Ahmadipedia, “Mufti Muhammad Sadiq”, (Erişim 3 Haziran 2025).
76	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, 101.
77	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, 102.

583  •   Mahfil Mecmuası Özelinde Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/Kâdiyânîlik Hareketi
Üzerine Bir İnceleme



https://dergipark.org.tr/tr/pub/tid

re merkezi inşa ettirmiştir. Caminin inşasında Ahmediyye mezhebine kazandırdığı Ame-
rikalılar arasında meslek sahibi olanlar ücret almadan çalışmışlardır. Caminin mihrabı ile 
kubbesini bunlardan Muhammed Yakub adını alan Andrew adında birisi inşa etmiştir. Şeyh 
Abdullah unvanını alan ve aynı zamanda nüfuz sahibi bir hukukçu olan Mister Muse da 
Ahmediyye mezhebini kabul edenler arasında yer almıştır. Müftü Muhammed Sâdık aylık 
olarak Chicago’da yayımladığı Şemsü’l-İslâm dergisinin beş numaralı nüshasında son üç ay 
zarfında Müslüman olup Ahmediyye mezhebini kabul eden yüz on altı kişinin isimlerini 
kayda geçirmiştir.78 

Emir Mesûd’un belirttiğine göre Amerika Birleşik Devletleri’nde günden güne Ahme-
diyye mezhebini seçenlerin sayısı artmıştır. Ona göstermiş olduğu üstün gayretlerden dola-
yı, dönemin Arabistan eğitim bakanı ve Londra’daki Afganistan elçiliğinden takdirnameler 
verilmiştir.79

Kısaca ifade etmek gerekirse, Müftü Muhammed Sâdık, Amerika Birleşik Devletleri’nde 
verdiği seminerlerle birçok insanı etkilemiş; konferans ve vaazlarıyla birçok Amerikalının 
Ahmediyye mezhebine katılmasını sağlamış; Amerika’da bu mezhebin ilk temsilcisi ola-
rak Ahmediyye mezhebini tanıtmış ve gayretli irşat faaliyetleriyle hareketin yayılmasında 
önemli bir rol oynamıştır.

1. 4. Lahor Ahmedîleri ve Hoca Kemaleddîn Kâdiyânî

Geleneksel İslâm anlayışına sahip olan Lahor Ahmedîleri, Mirza Gulâm Ahmed’in nübü-
vvetini kabul etmeyenlerdir. Emir Mesûd’un naklettiğine göre bunlar kendilerini ümmetin 
faziletlilerinden saymaktadırlar. Hareketin merkezi Hindistan Alt Kıtası’nın Pencap bölgesi-
nin Lahor şehridir. Burada Ahmediyye Encümen-i İşâ’ât-ı İslâm adında bir cemiyet kurmuşlar-
dır. Bu cemiyet başta Hint Alt Kıtası ve diğer İslâm ülkeleri olmak üzere gösterdikleri irşat 
faaliyetleri, gayrimüslimleri önemli oranda etkilemiştir. Bu faaliyetler sonucu İngiltere’de 
iki yüzden fazla kişi Ahmediyye mezhebini seçmiştir. Bu cemiyet, fikirlerini yaymak için 
genellikle İngilizce ve Urdu dilini bir vasıta olarak kullanmıştır. Yine bu cemiyet, birçok ter-
cüme faaliyetlerinde bulunmuştur. Cemiyet lideri Mevlana Muhammed Ali, başta Kur’an’ı 
Kerim’i İngilizceye tercüme etmiş, tefsirini yapmıştır. Bununla birlikte hadisler ve diğer İs-
lâmî eserler İngilizceye çevirmiştir. Bu cemiyet üyelerinin büyük bir kısmı İngiltere’de gece 
ve gündüz çalışarak neşriyatta bulunmuşlardır. Lahor Ahmedîlerine göre bu cemiyet, İslâm 
ülkelerinin geneli için bir nur ateşi olmuş ve aynı zamanda Lahor’da Dâru’l-Fünûn-i İslâ-
miyye’yi kurmuştur. Bu Dâru’l-Fünûn’a meşhur İslâm âlimleri gelmiş, İslâm için çalışmışlar, 
Hindistan’daki Müslüman ailelerin çocuklara İslâm dinini temel ilkelerini öğretmişlerdir.80 

Lahor Ahmedîlerin İngiltere’deki heyetlerin başında 1870’te Pencap’ta doğan ve Keş-
mirli köklü bir aileye mensup olan ve aynı zamanda Hint ulemasından Hoca Kemaleddîn 
Kâdiyânî (ö. 1932) bulunmaktadır.81 Londra’nın Woking kasabasında yaşayan Hoca Kema-

78	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, 102.
79	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, 102.
80	  Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-II”, 122.
81	 Hoca Kemaleddin Kadiyani, Ahmediyye mezhebinin önemli mensuplarından biridir. Lahor’da Hintli 

Müslümanların İngiliz hükümetine karşı bağlı kalmaları hususunda birçok seminer ve konferanslar ve-
ren ve aynı zamanda birçok İngiliz’in Müslüman olmasına vesile olan kişidir. Onun bu seminer ve konfe-
ransları Ahmediyye cemaatinin aylık yayın organı olan “The Review of Religions”ta yayımlanmıştır. Bk. 

584  • 	A Study on the Ahmadiyya/Kādiyānīyyah Movement in the Indian Subcontinent with Special 
Reference to Mahfil Journal



Trabzon İlahiyat Dergisi | ISSN: 2651-4559

leddin, bütün enerjisini Ahmediyye mezhebini anlatmak için harcamış ve bu uğurda gerekli 
mücadele göstermiştir. Londra’da yaşadığı dönemde dini konularda birçok yazılar kaleme 
almış ancak yayımlanması hususunda sorunlar yaşamıştır. Hoca Kemaleddin, bu durumu 
Kadiyan’a bildirmiş ve acilen bir yayın organına ihtiyaç duyduğunu belirtmiştir. Aylık bir 
yayın organı çıkarmak için dönemin Kâdiyânî lideri Hâkim Nureddin ile yazışmalar yapmış, 
maddi ve manevi gerekli yardım sağlandıktan sonra 1913 yılında baş editör olarak The Is-
lamic Review adlı İngilizce aylık bir dergiyi çıkarmıştır.82 Böylece Ahmediyye Hareketi, The 
Islamic Review adlı dergiyle İngiltere’de dini yayma faaliyetleri sonucu yayın hayatına başla-
mıştır. Bu dergiye daha sonra Ahmediyye Hareketi’nin propagandasını yapan The Review of 
Religions ve The Muslim Herald gibi İngilizce yayın yapan dergiler de katılmıştır.83 Ayrıca Ah-
mediyye Hareketi’nin Londra’daki faaliyetleri doğrultusunda kurulan The Islamic Review adlı 
derginin ilk sayısından itibaren sık sık Türklere ve Osmanlı devletine atıf yapması, İngiliz 
basınında Türklerin karalanması karşısında Türklerin savunuculuğunu üstlenmesi dikkat 
çekmektedir.84 

İngiltere’deki Lahor Ahmedîleri kendilerini Kâdiyân Ahmedîlerin dışında ayrı bir cema-
at olarak görmektedirler. Onlar, Hz. Muhammed’in peygamberlerin sonuncusu olduğuna 
inanmakla birlikte Mirza Gulâm Ahmed’in peygamberliğine karşı çıkmakta ve bu bağlamda 
onun peygamberliğini savunan Kâdiyân Ahmedîlerin İslâm dışı olduklarını ileri sürmüşler-
dir. Hatta Lahor Ahmedî hareketinin Sünnî gelenek içerisinde modernist anlayışa sahip dini 
bir grup oldukları iddia edilmiştir. Onların inanç ve ibadetleri açısından Sünnî düşünceye 
daha yakın olmakla birlikte Mirza Gulâm Ahmed’i müceddid, mesih veya mehdî olarak gör-
müşlerdir.85

Hoca Kemaleddin’in İngilizce konusundaki yetkinliği, Lahor’daki Forman Hristiyan Ko-
leji’nde aldığı eğitim sayesinde gelişmiş; bu sayede İncil hakkında da bilgi sahibi olmuştur. 
Bu durum onun İngiliz kültürünü yakından tanımasına ve başkent Londra’yı Avrupa’da Ah-
mediyye hareketinin merkezi olarak seçmesinde etkisi olmuştur.86

Hoca Kemaleddin Kâdiyânî, Lahor’da eğitim gördükten sonra Londra Dâru’l-Fünûn Hu-
kuk Fakültesi’nden mezun olmuştur. Bir süre Lahor adliyesinde çalışmıştır. 1914 tarihinde 
tekrar İngiltere’ye giden ve İngilizleri Ahmediyye mezhebine davet faaliyetlerinde bulu-
nan Hoca Kemaleddin, aleyhlerine ortaya çıkan yıkıcı görüşlere karşı mezheplerinin doğru 
anlaşılması için büyük bir mücadele göstermiştir. Emir Mesûd’un tespitlerine göre Lahor 
Ahmedîleri, Hoca Kemaleddin liderliğinde İngiltere’deki uzun süre faaliyet göstermişler ve 
başarılı olmuşlardır. Aynı zamanda Londra’daki İslâm mecmuasının sahibi olan Hoca Ke-
maleddin’nin çabaları sonucu İngiltere Lordlar Kamarası üyelerinin bazıları başta olmak 

Khwaja Kamal-ud-Din, Attitude of Muslims in India Towards British Government (Lahore: [y.y.], 1912). 
82	 Aydın Bayram, “20. Yüzyılın Başında Londra’da Bir İslâm Misyoneri: Hoca Kemaleddin ve Woking Müs-

lim Misyonu”, Akademik-Us 1/2 (Aralık 2017), 214.
83	 Serhat Kumbalı, “İngiltere Basınında Osmanlı-Türk Propagandası Yapan Bir Dergi: The Islamic Review 

(1913-1931)”, History Studies, 11/6 (Aralık 2019), 2292. 
84	 Kumbalı, “İngiltere Basınında Osmanlı-Türk Propagandası Yapan Bir Dergi: The Islamic Review (1913 

1931)”, 2293-2294.
85	 Bayram, “20. Yüzyılın Başında Londra’da Bir İslâm Misyoneri: Hoca Kemaleddin ve Woking Müslim Mis-

yonu”, 210.
86	 Bayram, “20. Yüzyılın Başında Londra’da Bir İslâm Misyoneri: Hoca Kemaleddin ve Woking Müslim Mis-

yonu”, 211.

585  •   Mahfil Mecmuası Özelinde Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/Kâdiyânîlik Hareketi
Üzerine Bir İnceleme



https://dergipark.org.tr/tr/pub/tid

üzere üst seviyede birçok İngiliz Müslüman olup Ahmediyye mezhebini seçmişlerdir. İngiliz 
Lordlar Kamarası üyeleri iken Müslüman olan Lord Headley (ö. 1935) ile 1913 yılında karşı-
laşan Hoca Kemaleddin onun sosyal statüsü ve nüfuzundan önemli ölçüde istifade etmiştir. 
Hoca Kemaleddin’nin çabaları sonucu 1914 tarihinde Müslüman olarak Ahmediyye mezhe-
bine katılan İngilizler şunlardır: “Lord Headley: Seyfürrahman Şeyh Rahmetullah el-Faruk, 
Kont George Boiterre: Mevâhibürrahman Şeyh Selahaddin Ahmed Bovatir, Binbaşı Stanley 
Marquis: Şeyh Abdurrahman, Mister Jr: Şeyh Ahmed Celâleddin, Mister Jovette: Şeyh Meh-
med Atâurrahman, Madam Clifford: Seyyide Âişe, Madam Fouillet: Fatıma İbrahim, Madam 
May: Emetürrahman, Madam Kamronisya: Seyyide Zeyneb, Matmazel Lily: Emetullah Halî-
me ve Madam Ceyford: Seyyide Aliyye ismiyle tesmiye edilmişlerdir. Bunların dışında özel-
likle de İngiltere’nin en asil ailelerinden Mis Frayez Müslüman olmuş ve Nur-i Cihan adıyla 
isimlendirilmiştir.”87

Lord Headley’in88 kendi açıklamalarına göre yıllardır İslâm dinini kendi kendine ince-
lemiş ve tatbik etmiş, İslâm dini ile ilgili birçok yeni eserleri, hadis kitaplarını ve Kur’an’ı 
Kerim’i birçok defa okuyarak gözden geçirmiştir. Bununla da yetinmeyen Lord Headley, 
yıllarca Arapça öğrendikten sonra İslâm’ı yeniden araştırmış ve aradığını bulmuştur. Lord 
Headley’in kafasındaki dini sorunlar, orada İslâmî yayın yapan İslamic Review And Muslim 
India adındaki aylık dergi, Hint ulemasının açıklamaları, Hoca Kemaleddin’in gayretli çalış-
maları ve yardımları ile cevap bulmuş ve en sonunda hicri 1330 senesinde Lord Headley’in 
İslâm’ı kabul ettiğini açıkça ilan etmiştir. Lord Headley, İngiliz Lordlar Kamarası üyeleri iken 
Müslüman olup Ahmediyye mezhebini seçmesi; gerek İngiltere gerek Avrupa’nın muhalif 
siyasetini ve dinleri üzerinde büyük bir tesir bırakmış ve Avrupa basınını çoğu zaman meş-
gul etmesine neden olmuştur. Lord Headley, hakkında dedikodular çıkarılarak her alanda 
saldırı oklarına maruz kalmış olsa da son sözünü söylemiş ve kendi imzasını taşıyan ayrıntı-
lı bir makale yazarak onlara cevap vermiştir.89 1920 senesinde Anadolu heyetinin Londra’da 
bulunduğu sırada Londra’nın mimarisine uygun inşa edilen ve beş vakit namaz kılınan bir 
camiyi90 ziyaretleri esnasında Lord Headley, Bekir Sami ve Yunus Nadi Beylerle beraber bir 
resim çektirmiştir.91 

Hilafet makamının kutsal haklarını savunan bir eser neşreden Hoca Kemaleddin, İslâm 
ve İslâmiyatın Ferâizi adındaki kitabı yanında birçok yayını bulunmaktadır. Aylık mecmua ise 
Molla Sadreddin adında bir kişinin yardımıyla çıkmaya devam etmiştir. Londra’daki Ahme-
diyye liderlerinden ve Hint İslâm âlimlerinden Mevlana Muhammed Ali, Kur’an’ı Kerim’i 
İngilizceye tercüme ve tefsir etmiş olup onun Ahmediyye hakkında bir de eseri bulunmak-
tadır. İngiltere’nin Liverpool şehri ileri gelenlerinden William adında bir kişi Müslüman 

87	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-II”, 122.
88	 Lord Headley’in neden Müslüman olduğuna dair yazdığı mektup ve açıklamalar hakkında geniş bilgi 

için bk. Mansûrîzâde Said, “İslâm’da Îtikad (Lord Headley Niçin Müslüman Oldum?), İslâm Mecmuası, 1/9  
(1330/1914), 275-280.

89	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-III”, Mahfil 3/31 (1341/1922, 1923), 132.
90	 Burası kuvvetle muhtemel İngiltere’de ilk defa cami formunda inşa edilen Woking Camisidir. Bu caminin 

Bhopal sultanı Şah Cihan’ın desteğiyle oryantalist Leitner’in girişimleri ve Bhopal sultanı Şah Cihan’ın 
finanse etmesiyle 1889 yılında açıldığı belirtilmektedir. Woking camisi, 1899 yılında Leitner’in ölümüyle 
kapanmış ve 1913 yılında Hoca Kemaleddin’in desteğiyle yeniden ibadete açılmıştır. Bk. Bayram, “20. 
Yüzyılın Başında Londra’da Bir İslâm Misyoneri: Hoca Kemaleddin ve Woking Müslim Misyonu”, 216.

91	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-III”, 132.

586  • 	A Study on the Ahmadiyya/Kādiyānīyyah Movement in the Indian Subcontinent with Special 
Reference to Mahfil Journal



Trabzon İlahiyat Dergisi | ISSN: 2651-4559

olmuş ve bir cami inşa eylemiştir. Yaklaşık 1890 yılında Ahmedîler, bugün Hindistan’da 
özellikle de Pencap bölgesinde yoğun olarak yaşasalar da Hindistan’ın diğer şehirlerin-
de ve Afganistan’da İran’da, Arabistan’da ve Mısır’da dahi bulunmaktadırlar. İngiltere ve 
Amerika’da Ahmediyye mezhebini yaymaya çalışmaktadırlar. Özellikle de İngiltere’de fazla 
nüfusa sahiptirler.92 Çünkü Hoca Kemaleddin’in başkanlığını yaptığı cemiyet, Hristiyan mis-
yoner heyetlerine aslen benzememesi yönüyle İngiltere’nin hüsnü teveccühünü kazanmayı 
başarmıştır.93

Her geçen gün faaliyetlerini arttıran Lahor Ahmedîlerin buna paralel olarak da sayıları 
artmıştır. Almanya ve Bosna tarafında Ahmediyye mezhebini yaymak için dâîler gönder-
mişlerdir. İstanbul’da dahi propaganda yapmak üzere bir vekil göndermek istemişlerdir. 
Bu nedenle Bosna Hint milliyetperverlerinden Cihan-ı İslâm mecmuası sahibi Hacı Ebû Saîd 
el-Arabi’ye seksen lira maaş ile bu görevi teklif etmişlerse de söz konusu şahıs bu teklifi 
kabul etmemiştir.94

Kısacası Ahmediyye Hareketi, özellikle Lahor kolu üzerinden modern dönemde İslâm’ı 
Batı dünyasında temsil etme iddiasıyla yoğun faaliyetlerde bulunmuş; başta İngiltere olmak 
üzere birçok ülkede yayıncılık, tercüme ve irşat çalışmaları sürdürmüştür. Hoca Kemaled-
din Kâdiyânî öncülüğündeki bu çabalar, geleneksel İslâm anlayışından sapma iddiaları ne-
deniyle tartışmalı bir konumda değerlendirilmiştir. Lahor Ahmedîlerinin İngiltere merkezli 
faaliyetleri, dönemin dikkat çekici bir misyonerlik örneği olarak kabul edilmiştir.

2. Mahfil Mecmuası, Tâhirülmevlevî ve Emir Mesûd’un Ahmedîlik Hareketine Yö-
nelttikleri Tenkitler

Mahfil mecmuası, dönemin dinî-siyasi tartışmalarına ışık tutan yazılarıyla dikkat çeken 
önemli bir yayın organıdır. Mecmuanın önde gelen isimlerinden biri ve aynı zamanda sa-
hibi olan Tâhirülmevlevî, Hindistan merkezli Ahmedîlik hareketine dair eleştirel bir tutum 
benimsemiştir.  Aynı şekilde Mahfil mecmuası, Ahmedîlik hareketini ayrıntılı şekilde incele-
yerek özellikle Kâdiyân kolu için sert eleştirilerde bulunmuş ve bu grubun İslâm toplumu-
nun geneli tarafından kabul görmediğine vurgu yapılmıştır. Ayrıca, Ahmedîlerin Bahâîlik 
ile iş birliği yapmaları, İslâm dışı bir anlayışın parçası olduklarının bir diğer göstergesi ola-
rak değerlendirilmiştir. Ahmedîler tarafından yayımlanan dini yayınlar ve Batı’da yürütü-
len faaliyetler, İslâm’ı temsil iddiasında olmalarına rağmen, mecmua yazarları tarafından 
hoş karşılanmamıştır.

Bu bağlamda, Emir Mesûd tarafından kaleme alınan ve Mahfil mecmuasının 29, 30, 31 ve 
32. sayılarında yayımlanan Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar başlıklı makalelerde Hint 
Alt Kıtası’nın Pencap bölgesindeki Kâdiyân şehrinde ortaya çıkan Mirza Gulâm Ahmed’in, 
önce beklenen Mehdî ve Mesih’in kendisi sonra da peygamberlik iddiasıyla ortaya çıktığı 
ve bu söylem etrafında ciddi bir taraftar kitlesi topladığı belirtilmiştir. Tâhirülmevlevî ise 
söz konusu mezhebin yalnızca Hindistan’da değil, zamanla Avrupa ve Amerika Birleşik Dev-
letleri’nde de etkili olmaya başladığını vurgulamış; ayrıca Ahmedîlerin son dönemde Bâbî-

92	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-III”, 132.
93	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-III”, 132.
94	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-III”, 132.

587  •   Mahfil Mecmuası Özelinde Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/Kâdiyânîlik Hareketi
Üzerine Bir İnceleme



https://dergipark.org.tr/tr/pub/tid

lerle teşrîk-i mesâî, yani iş birliği içerisinde olduklarına dair haberlerin gündeme geldiğini 
ifade etmiştir.95 Tâhirülmevlevî gibi Emir Mesûd’un tespitlerine göre de dinî ve mezhebî 
neşriyat faaliyetleri açısından İslâm ve Hristiyan dünyasında en yoğun etkinlik gösteren 
topluluklardan biri Ahmediyye mezhebidir. Bu bağlamda, Bâbîler ve Bahâîlerle Ahmediyye 
mensupları arasında teşrîk-i mesâî, yani belirli alanlarda iş birliği içinde olunduğu da ifa-
de edilmektedir.96 Tâhirülmevlevî ve Emir Mesûd’un, Ahmedî hareketinin Bahâîlik ile olan 
yakın ilişkilerine yaptıkları vurgu, bu iki yapı arasındaki etkileşimin boyutlarını ortaya koy-
ması bakımından kayda değerdir.

Tâhirülmevlevî, Mahfil mecmuasında Ahmediyye mezhebi hakkında kesin bir hükme 
varılabilmesi için bu mezheple ilgili kaleme alınmış eserlerin incelenmesi gerektiğini ifa-
de ederek, eline geçen bir risaleye atıfta bulunmaktadır. Tâhirülmevlevî’nin aktardığına 
göre, başında ve sonunda yazar, mütercim ya da basım tarihi belirtilmemekle birlikte yal-
nızca son kısmında “Gulâmü’n-Nebî” müstear imzası bulunan Kitâbu’l-Hediyyeti’s-suʿdiyye 
fîmâ cerâ beyne’l-Vehhâbiyye ve’l-Ahmediyye adlı eser, Mısır’da Necâh Matbaası’nda, Kâ-
diyân’daki Suʿdiyye Kütüphanesi adına Farsça ve Urdu dilinden Arapçaya tercüme edilerek 
yayımlanmıştır. Tâhirülmevlevî’nin tespitlerine göre, bu risale Ahmediyye mezhebini Veh-
hâbîliğe karşı savunmak amacıyla kaleme alınmış bir metnin özetini içermektedir. Ancak 
yazar, söz konusu eserin içeriğinden hareketle Ahmediyye mezhebinin bâtıl yönlerini açığa 
çıkardığını ileri sürmekte ve bu risaleyi, dinî yenilik peşinde koşanlar ya da bu tür fikirlere 
meyilli olanlara ibret teşkil etmesi amacıyla tanıttığını ifade etmektedir.97 Tâhirülmevlevî 
bu risalede, Gulâm Ahmed’in önce müceddid, ardından mehdî ve mesih, nihayetinde ise 
peygamber olarak takdim edildiği; bu sıfatların Kur’an âyetleri ve hadisler eşliğinde, çeşitli 
üslup ve ifadelerle temellendirilmeye çalışıldığına dikkat çekmektedir. Tâhirülmevlevî, söz 
konusu eserin içeriğini “başlıca konular” başlığı altında on maddelik bir özetle sunarak, 
Ahmediyye mezhebinin temel iddialarını ve inanç esaslarını ortaya koymaya çalışmıştır.98

Tâhirülmevlevî’ye göre söz konusu eser, ilmî temelden yoksun, tutarsız ve mantık dışı 
iddialar içermektedir. Ona göre Mirza Gulâm Ahmed, kendisinin beklenen Mesih olduğunu, 
vahyin devam ettiğini ve bu vahyin kendisine keşif ve ilham yoluyla ulaştığına dair bu tür 
tartışmalı iddialarına rağmen etrafında önemli oranda taraftar toplamayı başarmıştır.99 Tâ-
hirülmevlevî’nin tespitlerine göre, Gulâm Ahmed’in taraftarları İstanbul’da Şeyh Ebu’l-Hü-
da’ya (ö. 1909), Mısır’da ise Müftü Şeyh Muhammed Abduh (ö. 1905), muhaddis Şeyh Ab-
durrahman b. Muhammed Şirbînî (ö. 1908) ve muhaddis Şeyh Ahmed Rıfaî’ye mektuplar 
göndererek Mirza Gulâm Ahmed’i tasdik etmelerini ve kendisine tabi olmalarını talep et-
mişlerdir. Ancak, bu şahısların Ahmedîlerin söz konusu mektuplarına yanıt verip verme-
dikleri hususunda herhangi bir bilgi bulunmamaktadır.100 Tâhirülmevlevî’ye göre, dini bü-
tün ve sağduyulu bir Müslüman, Ahmedîlerin iddialarını alaycı bir tebessümle karşılayarak 
bunları önemsememelidir. Asıl problem ise, bu tür mantıksız ve tutarsız sözler yayan bir 

95	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 7.
96	 Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar”, 139.
97	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 8.
98	 Bk.Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 7-11.
99	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 10-11.
100	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 11.

588  • 	A Study on the Ahmadiyya/Kādiyānīyyah Movement in the Indian Subcontinent with Special 
Reference to Mahfil Journal



Trabzon İlahiyat Dergisi | ISSN: 2651-4559

mezhebe, bilinçsizce kapılan ve gaflette olan bazı kimselerin varlığıdır.101

Emir Mesûd ise Ahmedîlerin, özellikle mesih, mehdî ve cihad gibi İslâm düşüncesinin 
temel kavramları üzerinde geliştirdikleri özgün yorumlarla, bu üç meselede kendilerini di-
ğer Müslüman topluluklardan farklılaştırmaya çalıştıklarına dikkat çekmiştir. Ona göre Ah-
medîlik, bu kavramlara yüklediği anlamlar aracılığıyla kendi teolojik ve ideolojik sınırlarını 
belirlemekte, böylece ana akım İslâm anlayışından ayrışan bir konum inşa etmektedir.102

Sonuç

Mahfil mecmuasında yer alan yazılar çerçevesinde değerlendirildiğinde, 19. asrın son-
larına doğru Hint Alt Kıtası’nda ortaya çıkan Ahmedîlik/Kâdiyânîlik hareketi, Mirza Gulâm 
Ahmed’in müceddid, mesih, mehdî ve peygamberlik iddiası etrafında şekillenen, geleneksel 
İslâm anlayışından farklı yorumlara sahip modern bir dini oluşumdur. Hint Alt Kıtası’ndaki 
sömürge koşulları ve Müslümanların içsel krizleri bu hareketin doğuşunu kolaylaştırmış; 
ancak Ahmedîlik, Hz. İsa’nın ölümü ve peygamberlik anlayışı gibi temel konularda orta-
ya koyduğu görüşler nedeniyle geniş İslâm dünyasında kabul görmemiş ve özellikle Pakis-
tan’da gayrimüslim bir topluluk olarak tanımlanmıştır.

Ahmediyye hareketi, İngilizce ve Hintçe yayınlar yoluyla yürüttüğü propaganda faa-
liyetleriyle Batı’da özellikle İngiltere ve Amerika Birleşik Devletleri’nde etkili olmuştur. 
Bu sürecin öne çıkan iki önemli ismi, Müftü Muhammed Sâdık ve Hoca Kemaleddin Kâ-
diyânî’dir. Müftü Muhammed Sâdık, Batı’da gerçekleştirdiği vaaz, seminer ve konferans-
larla Ahmediyye hareketini tanıtmış; çok sayıda Amerikalının bu harekete katılmasını 
sağlamıştır. Gayretli irşat faaliyetleriyle Ahmediyye mezhebinin Amerika Birleşik Devlet-
leri’ndeki ilk temsilcisi olarak önemli bir misyon üstlenmiştir. Öte yandan, Lahor kolunun 
önde gelen ismi Hoca Kemaleddin Kâdiyânî, başta İngiltere olmak üzere Batı dünyasında 
yoğun yayıncılık, tercüme ve tebliğ çalışmaları yürütmüş; İslâm’ı temsil etme iddiasıyla Ah-
medîliği yaymış ve bu çerçevede dikkat çekici bir misyonerlik modeli ortaya koymuştur. 
Onun İngiltere merkezli faaliyetleri, özellikle dönemin Doğu-Batı ilişkileri bağlamında in-
celendiğinde, modern dönemde İslâm’ın Ahmediyye mezhebi aracılığıyla Batı’da temsiline 
yönelik önemli girişimler arasında değerlendirilmektedir.

Ahmediyye hareketinin Kâdiyân kolu, Mirza Gulâm Ahmed’in peygamberliğini kabul 
ederken, Lahor kolu onun müceddidliğini, mehdîliğini, mesihliğini savunmuş ve geleneksel 
İslâm düşüncesine daha yakın durmuştur. Ancak Mahfil mecmuası ve Tâhirülmevlevî, özel-
likle Kâdiyân Ahmedîleri, hem itikadî hem de siyasi açıdan eleştirmiştir. Ahmedîlik, modern 
dönemde İslâm içi mezhep farklılıkları ve misyonerlik faaliyetleri açısından dikkat çeken, 
fakat İslâm dünyasında büyük ölçüde dışlanan ve reddedilen bir akım olarak değerlendiril-
miştir.

Bu bağlamda hem Hint Alt Kıtası’ndaki Müslümanlar hem de Osmanlı aydınları tarafın-
dan Ahmedîlik hareketi ciddi biçimde eleştirilmiştir. Osmanlı’nın son dönemleri ile Cum-
huriyet’in ilk yıllarında yayım hayatında bulunan Mahfil mecmuası gibi yayın organları 
ile mecmua yazarlarından Tâhirülmevlevî ve Emir Mesûd gibi dönemin önde gelen ente-

101	 Tâhirülmevlevî, “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”, 11.
102	 Bk. Emir Mesûd, “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”, 101.

589  •   Mahfil Mecmuası Özelinde Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/Kâdiyânîlik Hareketi
Üzerine Bir İnceleme



https://dergipark.org.tr/tr/pub/tid

lektüelleri, Ahmedîlik hareketini büyük ölçüde kabul görmeyen bir oluşum olarak değer-
lendirmişler; özellikle Kâdiyân kolunun nübüvvet anlayışını, İslâm kelâmı açısından kabul 
edilemez bulmuşlardır. Diğer yandan Tâhirülmevlevî ve Emîr Mesûd, ilgili mecmuada ya-
yımladıkları yazılarda Ahmedî hareketi ile Bahâîlik arasındaki yakın ilişkilere işaret etmiş-
lerdir. Söz konusu metinler, iki hareket arasındaki etkileşimin mahiyetini ortaya koyması 
bakımından önemli birer kaynak niteliği taşımaktadır.

590  • 	A Study on the Ahmadiyya/Kādiyānīyyah Movement in the Indian Subcontinent with Special 
Reference to Mahfil Journal



Trabzon İlahiyat Dergisi | ISSN: 2651-4559

Kaynakça | References

Ahmadipedia. “Mufti Muhammad Sadiq”. Erişim: 3 Haziran 2025. https://www.ahmadi-
pedia.org/content/ personality/110

Bayram, Aydın. “20. Yüzyılın Başında Londra’da Bir İslâm Misyoneri: Hoca Kemaleddin 
ve Woking Müslim Misyonu”. Akademik-Us 1/2 (Aralık 2017), 204-226.

Buhârî, Muhammed b. İsmail Ebû Abdillâh. el-Câmiu’l-Müsnedü’s-Sahîhu’l-Muhtasar min 
Umûri Rasûlillâh ve Sünenihî ve Eyyâmih, thk. Muhammed Züheyr b. Nâsır en-Nâsır Dımaşk: 
Dâru Tûki’n-Necât, 2001.

Çam, Süleyman. Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Geçiş Sürecinde Mezhep Tartışmaları. İstanbul: 
Kitap Dünyası Yayınları, 2022.

Demirci, Kürşat. “Hindistan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 18/92-94. İstanbul: 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1998.

Durguti, Abdylkader. “Arnavutça Kur’ân Meali Bağlamında Kâdiyânîliğin Mesihlik/Meh-
dîlik Anlayışı”. Tasavvur-Tekirdağ İlahiyat Dergisi 9/1 (Haziran 2023), 803-835.

Ebû Dâvûd Süleyman b. el-Eş‘as. Sünenü Ebî Dâvud. thk. Şu‘ayb el-Arnaût vd. Dımaşk: 
Dâru’r-Risâleti’l Âlemiyye, 2009.

Emir Mesûd. “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar”. Mahfil 3/32-33 (1341/1922, 
1923),139.

Emir Mesûd. “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-I”. Mahfil 3/29 (1341/1922), 
100-102.

Emir Mesûd. “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-II”. Mahfil 3/30 (1341/1922), 
122.

Emir Mesûd. “Ahmediyye Harekâtı Hakkında Bazı Notlar-III”. Mahfil 3/31 (1341/1922, 
1923), 132.

Fığlalı, Ethem Ruhi. “Kâdiyânîlik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/137-139. 
İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2001. 

Fığlalı, Ethem Ruhi. Çağımızda İtikadî İslâm Mezhepleri. Ankara: Selçuk Yayınları, 5. Baskı. 
1991.

Fığlalı, Ethem Ruhi. Kâdiyânilik. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1994.

Hergüner, Esra-Şık, İsmail. “Mirza Gulâm Ahmed’in Risalet İddiasına Dönüşen Mehdîlik 
Anlayışı”. e-Makalat Mezhep Araştırmaları Dergisi 17/2 (Aralık2024), 824-858. 

Kahraman, Alim. “Mahfil”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 27/333-334. Ankara: 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003. 

Kamal-ud-din, Khwaja. Attitude of Muslims in India Towards British Government. Lahore, 
[y.y.], 1912.

Kartaloğlu, Habib. “Kâdiyân Ahmedîlerinin Dijital Platformlarda Türkçe Faaliyetleri”. 

591  •   Mahfil Mecmuası Özelinde Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/Kâdiyânîlik Hareketi
Üzerine Bir İnceleme



https://dergipark.org.tr/tr/pub/tid

İslâm ve Yorum V. haz. Fikret Karaman. Malatya: İnönü Üniversitesi Yayınları, 2021, 2/275-
292.

Korkmaz, Sıddık. “Kâdiyânîlik/Ahmedîlik”. İslâm Mezhepleri Tarihi El Kitabı. ed. Hasan 
Onat-Sönmez Kutlu Ankara: Grafiker Yayınları, 2016.

Kumbalı, Serhat. “İngiltere Basınında Osmanlı-Türk Propagandası Yapan Bir Dergi: The 
Islamic Review (1913-1931)”, History Studies 11/6 (Aralık 2019) 2289-2310. 

Kutlu, Sönmez. “Beklenen Kurtarıcı İnanışına Dayalı Siyasi ve Dinî Hareketlerde Mehdî-
lik Tipolojileri”. Beklenen Kurtarıcı İnancı. ed. Yusuf Şevki Yavuz. İstanbul: Kuramer Yayınları, 
2017.

Küçüköner, Halide Rumeysa. “Ahmedîlik/Kâdiyânîlik”. İslâm Mezhepleri Tarihi II. ed. Yu-
suf Gökalp-Nail Karagöz Ankara: İlahiyat Yayınları, 2022.

Küçüköner, Halide Rumeysa. Mirza Gulâm Ahmed ve Ahmedî Algılardaki Farklılaşması. An-
kara: Araştırma Yayınları, 2022.

Mahmud Ahmad, Mirza Bashiruddin. Ahmadiyya Movement. Lahore, [y.y.], 1967.

Mansûrîzâde Said. “İslâm’da Îtikad (Lord Headley Niçin Müslüman Oldum?). İslâm Mec-
muası 1/9 (1330/1914).

Metin, Vildan-Alibekiroğlu Eren, Fatmanur. “Kâdiyan Ahmedilerinin Güncel Faaliyetle-
rine Mehdîlik Algısı Perspektifinden Bir Bakış”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
24/2 (Aralık 2024), 255-283. 

Mevdûdî, Ebü’l-Â’lâ. Kâdiyânilik Nedir?. çev. Ahsen Batur. İstanbul: İhya Yayınları, 1975.

Mirza Gulâm Ahmed. “Addendum to the Booklet Jihad”. The British Government and Jihad. 
translated by. Tayyba Seema Ahmed UK Farnham: Islam International Publications, 2018. 

Mirza Gulâm Ahmed. “The Messenger of the Latter Days”. Review of Religions 1907.

Mirza Gulâm Ahmed. A Misconception Removed. UK: Islam International Publications, 
2007. 

Muhammed Ebû Zehrâ. Mezhepler Tarihi. İstanbul: Çelik Yayınevi, 2018.

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî. Sahîhu Müslim, thk. Mu-
hammed Fuad Abdulbaki. İstanbul: Çağrı Yayınları, 2. Baskı, 1992. 

Öz, Mustafa. Başlangıçtan Günümüze İslâm Mezhepleri Tarihi. İstanbul: Ensar Yayınları 6. 
Baskı 2021.

Özcan, Azmi. “Muhammed Ali Lâhûrî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 30/500-
502. Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları 2005. 

Şems, Muhammed Celal. Beklenen Mehdî ve Mesih Hakkında Bir İnceleme. Frankurt: Islam 
International Publications, 2018.

Şık, İsmail, Gökalp, Yusuf. “Sosyal Teoloji Bağlamında “Mehdîlik” Algısına Bir Bakış: İz-
mirli İsmail Hakkı ve Cemaleddin Afgânî Karşılaştırması”. İnsan ve Toplum Bilimleri Araştır-

592  • 	A Study on the Ahmadiyya/Kādiyānīyyah Movement in the Indian Subcontinent with Special 
Reference to Mahfil Journal



Trabzon İlahiyat Dergisi | ISSN: 2651-4559

maları Dergisi 3/3 (2014), 468-490.

Tâhirülmevlevî. “Ahmediyye Mezhebi Kitaplarından Biri”. Mahfil 4/37 (1341/1923), 7-11.

Tarsy, M. Garcin De. “Hindistan’da İngiliz Hükmü Altında Bulunan Aded-i Nüfus”. Ulûm 
Gazetesi 11 (1286/1869), 675.

Tözlüyurt, Mehmet. “Kâdiyânîlik”. İslâm Mezhepleri Tarihi. ed. Maksut Çetin-Muhammed 
Raşit Batur İstanbul: Lisans Yayıncılık 2023, 347-363.

Ünsal, Hadiye. “Mevlana Muhammed Ali’nin Meal-Tefsiri Bağlamında Kâdiyânîlik (Ah-
medîlik) ve Kur’an”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/1 (Haziran 2010), 125-
160.  

Yağir Ahmetoğlu, Gülşen. “Hint Alt Kıtasında Çağdaş Dinî Bir Hareket Olarak Birelvîlik”. 
e-Makalat Mezhep Araştırmaları Dergisi 14/2 (Aralık 2021), 780-822.

Yönem, Ahmet. “Kâdiyânîlik Bağlamında Mehdîlik”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 13/24 (Aralık 2011), 175-191.

Zaman, Şenol. “Kâdiyânîliğin Teşekkül Süreci”. ÂSÂR Akademik Dinî Araştırmalar Dergisi 
1/3 (Ekim 2023), 74-91.

593  •   Mahfil Mecmuası Özelinde Hint Alt Kıtası’nda Ahmedîlik/Kâdiyânîlik Hareketi
Üzerine Bir İnceleme


