CUKUROVA UNIVERSITESI
ILAHIYAT FAKULTESI DERGISI

Journal of the Faculty of Divinity of Cukurova University

Cilt / Volume: 25 « Say1 / Issue: 2 « Aralik/ December2025 « 249-271
e-ISSN: 2564-6427 « DOI: cuilah.1756553

KAZANLI HOCA MUHAMMED MANSUR B. NUMANIN ER-
RIHLETU’L-HICAZIYYE iSIMLI ESERi BAGLAMINDA iLMi
FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI

The Scholarly Activities and Sufi Thought of Hoca Muhammad Mansur b. Numan of
Kazan in the Context of His Work ar-Rihlah al-Hijaziyyah

Mehmet Mansur GOKCAN

Dog. Dr., Osmaniye Korkut Ata Universitesi, ilahiyat Fakiiltesi, Temel Islam
Bilimleri Bolimi, Osmaniye, Tiirkiye

Associate Professor, Osmaniye Korkut Ata University, Faculty of Theology,
Department of Basic Islamic Science, Osmaniye, Tirkiye
mehmetmansurgokcan@osmaniye.edu.tr ~ https://orcid.org/0000-0001-9366-7266

Makale Bilgisi/Article Information

Makale Tiirti/Article Type: Arastirma Makalesi/Research Article

Gelis Tarihi/ Received: 02.08.2025

Kabul Tarihi/Accepted: 28.12.2025

Yayin Tarihi/Published: 31.12.2025

Intihal Taramasi/Plagiarism Detection: Bu makale, en az iki hakem tarafindan incelendi ve intihal
icermedigi teyit edildi/This article has been reviewed by at least two referees and scanned via a
plagiarism software.

Etik Beyan/Ethical Statement: Bu g¢alismanin hazirlanma silirecinde bilimsel ve etik ilkelere
uyuldugu ve yararlanilan tiim ¢alismalarin kaynakcada belirtildigi beyan olunur/It is declared that
scientific and ethical principles have been followed while carrying out and writing this study and
that all the sources used have been properly cited (Mehmet Mansur Goékcan).

Telif/Copyright: Cukurova Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi/Published by Cukurova University
Faculty of Divinity, 01380, Adana, Tiirkiye. Tiim Haklar1 saklidir / All rights reserved.


mailto:mehmetmansurgokcan@osmaniye.edu.tr
https://orcid.org/0000-0001-9366-7266

MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 250

KAZANLI HOCA MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN ER-RIHLETU’L-
HICAZIYYE iSIMLI ESERi BAGLAMINDA iILMi FAALIYETLERI VE
TASAVVUFI GORUSLERI

The Scholarly Activities and Sufi Thought of Hoca Muhammad Mansur b. Numan of Kazan in the
Context of His Work ar-Rihlah al-Hijaziyyah

Oz

Tataristan’in Kazan Bolgesinin Ufa Vilayetinin Yumran koéyiinde diinyaya gelen Muhammed Mansur (1879-1952), ilk
egitimini memleketinde miiderris olan babasi Numan b. Zeyni’l-Fettah’tan aldiktan sonra egitimine Medine’de devam
etmis ve en meshur alimlerden ders almistir. Seyh Abdullah Nablusi, Seyh Muhammed b. Cafer el-Kettani, Seyh Yusuf
en-Nebhdni ve Seyh Muhammed Masum Naksibendi onun egitim aldigi hocalarindan birkacidir. Egitimini
tamamladiktan sonra Medine’de “Medresetii’l-Kazaniyye’de” ve “Mescid-i Nebevi’de” 12 yil miderris olarak gorev
yapmistir. Birinci diinya savasindan sonra Medine'nin tahliyesi iizerine Hatay’mn Erzin Ilcesine gelmis ve burada
“Medresetii’l-Ilmiyye” miiderrisi ve vaiz olarak goérev yapmstir. Bu makalede, Mansur’un Er-Rihletii’l-Hicaziyye Fi
Beldeti Hayri’l-Beriyye Fi Eyyami’l-Hiikiimeti't-Tiirkiyye ve Hatiralar isimli eserleri baglaminda Osmanh
Imparatorlugunun son dénemindeki Medine’nin ahvali, meshur alimleri, seyhleri, miirsitleri, tekkeleri, zaviyeleri ve
buralarda yapilan zikirler tespit edilerek ele alinmis, Mansur'un ilmi faaliyetlerine ve tasavvufi goriislerine yer
verilmistir. Arkadas1 Zeki Velidi Togan’a tesiri, Vehhabilik ve kahramanliklarina sahit oldugu Fahreddin Pasa
hakkindaki degerlendirmeleri ele alinmistir. Bu makale, birincil bir kaynag1 ve biyografik verileri merkeze alarak,
Osmanlinin son dénemindeki Medine'nin hem tarihi hem de sosyokiiltiirel dinamiklerini aydinlatmay1 hedefleyen bir
¢alismadir. Bu ¢alismada, Osmanli idaresi altindaki Medine'nin canli bir ilim ve tasavvuf merkezi oldugu; burada cesitli
tarikatlar, tekkeler ve 6nemli alimler bulundugu; Mansur’'un da bu iklimde yetisen mutasavvif ve muhaddis bir alim
oldugu sonucuna varilmistir.

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Harem-i Nebevi, Vehhabi, Tevessiil, Sefaat.

Abstract

Muhammad Mansur (1879-1952) was born in the village of Yumran, in the Ufa Province of the Kazan Region. He
received his primary education from his father, Numan b. Zayni'l-Fattah, a mudarris (teacher) in his hometown, before
continuing his studies in Medina under some of the most renowned scholars of the time. Among his teachers were
Shaykh Abdullah al-Nablusi, Shaykh Muhammad b. Ja‘far al-Kattani, Shaykh Yusuf al-Nabhani, and Shaykh Muhammad
Masum al-Nagshbandi. After completing his education, he served as a mudarris for twelve years at "Madrasat al-
Kazaniyya" and at the Prophet's Mosque (al-Masjid al-Nabaw1) in Medina. Following the evacuation of Medina after
World War [, he moved to the Erzin district of Hatay, where he worked as a mudarris and preacher at "Madrasat al-
‘[lmiyya."This article examines the state of Medina in the late Ottoman period, its prominent scholars, Sufi shaykhs and
guides (murshids), lodges (tekkes and zawiyas), and the dhikr ceremonies held there, based on Mansur's works al-Rihla
al-Hijaziyya fi Baldat Khayr al-Bariyya fi Ayyam al-Hukiimat al-Turkiyya (The Hijazi Journey to the Best of Cities during
the Time of the Turkish Government) and his Memoirs. It also explores Mansur’s scholarly activities and Sufi thought,
his influence on his friend Zeki Velidi Togan, and his eyewitness assessments of Wahhabism and the heroism of
Fahreddin Pasha.By centering on a primary source and biographical data, this study aims to elucidate the historical and
socio-cultural dynamics of late Ottoman Medina. It concludes that Medina under Ottoman administration was a vibrant
center of [slamic learning and Sufism, hosting various Sufi orders, lodges, and eminent scholars, and that Mansur himself
emerged from this milieu as a scholar embodying both Sufi spirituality (tasawwuf) and expertise in Hadith (muhaddith).

Keywords: Sufism, Al-Masjid al-Nabawi, Wahhabism, Tawassul, Intercession.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 251

GIRIS

Calismanin konusu Kazanli Hoca Muhammed Mansur b. Numan'in er-Rihletii’l-Hicaziyye
isimli eseri baglaminda ilm{ faaliyetleri ve tasavvufi gérisleridir. Bu ¢alisma, 1879-1952 yillari
arasinda yasayan, Medine’de en meshur hocalardan egitim goren, Mescid-i Nebevi'de ve
Medresetii’l-Kazaniyye’de miiderrislik yapan ve “Kazanli Hoca” lakabiyla taninan alim
Muhammed Mansur b. Numan’in hayati, ilmi sahsiyeti ve 6zellikle Medine dénemine 151k tutan
eserlerini konu edinmektedir. Calisma, kaleme aldig1 er-Rihletii’l-Hicaziyye ve Hatiralar gibi
eserler lizerinden, Osmanli’'nin son dénemindeki Medine’nin sosyokiiltiirel ve tasavvufi yapisini
onun gozlemleriyle analiz etmeyi hedeflemektedir. Bu baglamda, Medine’deki egitim kurumlari,
alimler agy, tarikatlar, tekke ve zaviyeler ile I. Dlinya Savasi’'nin sancili giinlerinde sahit oldugu
Medine Miidafaas1 ve Arap isyani gibi kritik tarihi olaylara dair tanikligi, ¢alismanin odak
noktalarini olusturmaktadir.

Arastirmanin birinci amaci, Tiirkiye, Hicaz ve Tataristan cografyalar1 arasinda koprii
kuran, halk arasinda “Kazanli Hoca” olarak taninan fakat akademik literatiirde taninmayan
Muhammed Mansur’un ilmi ve entelektiiel kimligini sistematik bir sekilde ortaya koymaktir.
Arastirmanin ikinci amaci ise, onun birinci elden kaynak niteligindeki eserlerini merkeze alarak,
Osmanli’'nin son déneminde Hicaz'in, 6zelde ise Medine’'nin sosyokiiltiirel yapisini tanitmaktir. Bu
sayede hem bir alimin portresini cizmek hem de onun sahitligi lizerinden, siyasi calkantilarin
yasandigl bir dénemde bir Islam sehrinin, dini ve kiiltirel hayatina dair anlayisimizi
derinlestirmek amaclanmaktadir. Ayrica, Mansur’'un Baskirdistan’da bir teoloji fakiiltesi kurma
projesi gibi modernlesme ¢abalari da incelenerek, onun sadece nakilci degil, ayni zamanda ¢aginin
problemlerine akilci ¢6ziimler arayan bir diisiiniir oldugu vurgulanacaktir.

Yontem ve Kaynaklarin Degerlendirilmesi: Bu c¢alisma, nitel bir arastirma olarak
tasarlanmis olup, temelini tarihsel analiz ve biyografik inceleme yontemleri olusturmaktadir.
Arastirmanin ana kaynagini, miiellifin kendi kaleme aldig1 er-Rihletii’l-Hicaziyye, Hatiralar ve
Delilii’l-Hac gibi eserler teskil etmektedir. Bu birincil kaynaklar, ¢alismaya tarihsel bir derinlik
kazandirmakta ve dénemin olaylarina dair dogrudan taniklik sunmaktadir. Yontem, bu birincil
kaynaklarin titizlikle incelenmesi ve igerdigi sosyolojik ve biyografik verilerin ¢6zlimlenmesi
lizerine insa edilmistir. Ayrica, Muhammed Mansur’'un hocalar1 ve 6grencileri gibi iliskide
bulundugu sahsiyetlere dair biyografik kaynaklar, dénemin tarihine 1s1k tutan ikincil kaynaklarla
karsilagtirilarak bilgilerin giivenilirligi pekistirilmistir. Ozellikle er-Rihletii’l-Hicaziyye isimli eseri,
sadece tarihi bir vesika olarak degil, ayni zamanda dini ve sosyoktltiirel bir metin olarak da ele
alinmis ve degerlendirilmistir.

Calismanin Literatlire Faydasi: Bu arastirmanin akademik literatiire birka¢ yénden katki
saglayacag1 degerlendirilmektedir. ilk olarak, Muhammed Mansur gibi iki farkli Miisliiman
cografya (Rusya/Idil-Ural ve Osmanli/Tiirkiye) arasinda entelektiiel bir képrii vazifesi gérmiis bir
sahsiyeti akademik diinyaya tanitarak biyografiyi zenginlestirmektir. Ikinci olarak, Osmanli’'nin
son donemi ve Cumhuriyet’in erken doneminde Medine’de egitim gérmiis, Medine’de ve Hatay’da
miiderrislik yapmis olan bir alim tizerinden, Tiirkiye’'nin dini tarihinin uluslararasi boyutuna
dikkat cekecektir. Ugiincii olarak, Medine’'nin 19. Yiizyil sonu ve 20. yiizy1l basindaki sosyal
tarihine dair birinci elden bir kaynagi (er-Rihletii’l-Hicaziyye) bilim diinyasina kazandirarak, sehir
tarihi ve tarikatlar tarihi gibi alanlara katki saglayacaktir. Neticede bu makale, yakin dénem Islam
diistince tarihi ve toplumunu anlamak i¢in sadece siyasi degil, ayn1 zamanda sosyokiiltiirel ve
biyografik perspektiflerin de ne kadar énemli oldugunu géstermeyi amaglamaktadir.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 252

1. HAYATI

Muhammed Mansur b. Numan, 1879 yilinda Tataristan’in Kazan Bélgesinin Ufa Vilayetinin
Yumran kdyilinde diinyaya gelmistir. Babasi Numan, Ufa’da ve Medine’de en meshur hocalardan
ders gérmiis, Ufa/Yumran’da 16 y1l miiderrislik yapmis alim ve zahid bir kisidir.! ilk egitimini
Ufa'ya bagh Yumran'da babasindan alan Mansur, 16 yasindayken, Rus ordusuna asker olmamak
ve dini egitim gérmek amaciyla babasi tarafindan, 10 yasindaki kardesi Ahmed ile birlikte Hicaz'a
gotiiriilmiistiir. Mekke’den Medine’ye giderlerken kardesi Ahmet vefat etmistir. Babasi, Mansur’u
Medresetii’l-Kazaniyye'ye 6grenci olarak yerlestirmis ve Medine’de bir yil onun yaninda kaldiktan
sonra memleketine donmiistiir.2 Mansur, Medine’nin en meshur hocalarindan ders gérmiis, 11 yil
egitim gordigi Medresetii'l-Kazaniyye’de ve Mescid-i Nebevi’de 12 yil miiderrislik yapmistir.3
Osmanli'nin Medine’deki son 23 yilina taniklik etmistir. er-Rihletii’l-Hicaziyye isimli eserinde
Medine’nin ahvalini; tarihi, mimari, zirai, ekonomik, siyasi, sosyal, dini ve tasavvufi perspektiften
canli bir tarih olarak aktarmistir. Biz calismamizda, Medine’'nin sadece sosyokiiltiirel yapisindan
kisaca s6z edecegiz. . Diinya Savasindan sonra tahliye edilen Medine’den 1335/1917’de ayrilmak
zorunda kalan Mansur, ilmi faaliyetlerine Hatay’in Erzin Ilcesindeki “Medresetii'l-ilmiyye’de”
miiderris olarak devam etmis ve 1952 yilinda Erzin’de vefat etmistir. Mansur, Adana ve Hatay
yoresinde, 6zellikle Erzin, Osmaniye ve Dortyol civarinda “Kazanli Hoca” namiyla taninmaktadir.
Tirkiye’de yayimlanmis olan Delilii’l-Hac isimli eserinin sonunda kendisini, “Yazan fakir: Harem-
i Nebeviyye’'nin sabik miiderrisi ve Erzin’deki Medresetii’l-Ilmiyye’nin miiderrisi ve su anda Erzin
vaizi olan Muhammed Mansur el-Kazani”4 diyerek tanitmistir

Babasi, Numan b. Zeyni’l-Fettah’dir. 1330/1912 tarihinde vefat etmistir. Annesi “Sifiye”
dir. Kendisi 10 yasindayken 1307/1889 yilinda vefat etmistir.5 Babasinin babasi, Zeyniiddin b.
Kurban Ali’dir. Annesinin babasi ise Ufa vilayetinin yoneticiligini yapmis olan Muhammed
Kanton'dur.¢ ikisi kiz ve biri erkek olmak iizere ii¢ kardesi vardir. Erkek kardesi Ahmed, kendisiyle
birlikte Mekke’den Medine'ye giderlerken 1312/1894 tarihinde heniiz 10 yasinda iken vefat
etmistir. Miellif, iki kiz kardesinin de vefat ettigini soylemis fakat 6liim tarihleriyle ilgili bilgi
vermemistir.”

Esleri ve ¢cocuklari: Medine’de iken evlendigi ilk esi Esma’dan dort erkek ve ti¢ kizi olmus,
bunlardan Zehra disindaki ¢ocuklar yasamamistir. U¢ kiz ve iki erkek cocugunu Cennetii’l-
baki’ye,8 bir erkek ¢cocugunu da Cidde’de Hz. Havva'nin yanina defnetmistir.? Tiirkiye'ye geldikten
sonra evlenen kizi Zehra’nin ¢ocuklari ve torunlari olmustur.

Diger esinin ismi Dudu’dur. Oglu Salim Kila¢'in ifadesine gore; Hatay'in Erzin ilgesine
geldiklerinde, kentin ileri gelenleri Erzin’in esrafindan olan Hacit Mehmet Aga’ya gitmisler ve “Bu
¢ok alim bir hoca onu burada tutabilmemiz i¢in kizinla evlendirmen lazim” demisler ve hocayi
Hac1 Mehmet Aga'nin kizi1 “Dudu” ile evlendirmisler. Dudu’dan; Nasir, Esat, Azize, Kamil ve Salim
olmak tizere bes ¢ocugu ve torunlari olmustur. Su anda ¢ocuklarindan sadece Salim hayattadir.

1 Muhammed Mansur b. Numan, Hatiralar, vr. 1b, vr. 5b. (Eser el yazmasi ciltlenmis bir kitap icerisinde olup ash miiellifin
torunu Arife Karatag'tadir. Aslindan cektigimiz fotokopisi elimizde mevcuttur. Eseri kullanima actiklari icin tesekkiir
ederiz.).

2 Muhammed Mansur, Hatiralar, vr. 6a.

3 er-Rihletii’l-Hicaziyye Fi Beldeti Hayri’'l-Beriyye Fi Eyyami’l-Hiikiimeti't-Tiirkiyye, vr. 24b, vr. 91b. (Eser el yazmasi

ciltlenmis bir kitap icerisinde olup ash miiellifin torunu Arife Karatas'tadir. Aslindan cektigimiz fotokopisi elimizde

mevcuttur).

4+ Muhammed Mansur b. Numan, Delilii’l-Hac (Istanbul: Ahmet Sait Mat., 1952), 64.

5 Muhammed Mansur b. Numan, Hatiralar, vr.1b, vr. 5a, vr. 22b.

6 Muhammed Mansur, Hatiralar, vr.1b, vr. 5a, vr. 5b.

7 Muhammed Mansur, Hatiralar, vr. 6a.

8 Muhammed Mansur b. Numan, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 17b.

9 Muhammed Mansur, Hatiralar, vr. 7a.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 253

2. ESERLERI
2. 1. Delilii’l-Hac

Muhammed Mansur’un sagliginda yayimladigi Delilii’l-Hac isimli eseri, bir hac rehberidir.
64 sayfadan olusan kitapta hac menasiki 6z1u bir sekilde izah edilmistir.

2. 2. Fi Beyani Umera-i Mekketi’l-Miiserrefeti’l-Muazzama Min Ba’di Fethi Resulillah
Ila Yevmina Haza

Muhammed Mansur’un ciltlenmis el yazmasi halindeki kitabinin icerisinde {li¢ eser yer
almaktadir. Kitabin baslangicinda yer alan bu eserde, Resulullah tarafindan fethedilmesinden
glinlimiize kadar gorev yapan Mekke Emirleri beyan edilmektedir. Sekiz varaktan/on alti
sayfadan olusan bu kiiciik eser Osmanlica olarak yazilmistir. Kiicilk olmasina ragmen
Peygamberimizden Osmanli’'nin sonuna kadar Mekke’de gérev yapan Emirler hakkinda bilgi
verdigi icin 6nemlidir.

2. 3. Er-Rihletii’l-Hicaziyye Fi Beldeti Hayri’l-Beriyye Fi Eyyami’l-Hiikiimeti’t- Tiirkiyye

Osmanli Imparatorlugu’nun son 23 yilina Medine’de sahitlik eden Muhammed Mansur,
kitabindaki bu ikinci eserde Medine’'nin, Osmanl’'nin son donemindeki ahvalinden
bahsetmektedir. El yazmasi olarak mevcut olan eser Osmanlica olarak yazilmis olup zaman zaman
Arapca ifadelere de yer verilmistir. Bu eserin baslangicinda eserin fihristi verilmis ve on dort
varaktan/yirmi sekiz sayfadan olusan uzun bir giris yapilmistir. Kitabin biiyiik béliimtinii bu eser
olusturmaktadir. 132 varaktan/264 sayfadan olusan esere Arap¢a rakamlarla numara verilmistir.
Miellifin torunu Esra Karatas, er-Rihletii’l-Hicaziyye adli eserin sadelestirilmesi ile ilgili bir
calisma yapmis ve bunu 2000 yilinda Mezuniyet Tezi olarak Firat Universitesi Ilahiyat
Fakiiltesi'ne teslim etmistir.

2. 4. Hatiralar

Muhammed Mansur’un kitabindaki ti¢iincii eser hatiralarini ve babasinin mektuplarini
icermektedir. Herhangi bir isim verilmemis olan ve 22 varaktan/43 sayfadan olusan bu eseri
Hatiralar olarak isimlendirmeyi uygun gordiik. Eser Osmanlica ve kismen Arapc¢a olarak
yazilmistir. Eserin 6nemli bir kismin1 babasinin Kazan’dan Medine’ye gonderdigi mektuplar
olusturmaktadir. Mektuplarda peygamber sevgisi, Medine sevgisi 6ne cikmaktadir. Mektuplar,
gurbetteki evladin hasretini dindirmede etkin oldugu gibi onun yetismesinde ve ilme tesvik
edilmesinde de son derece etkin olan nasihatlerle bezenmistir. Yazarin 16 yasina kadar egitim
aldig1 babasi, onun hamurunun mayalanmasinda, sahsiyetin olusmasinda ve yasantisinda etkin
oldugu gibi bulundugu ilmfi seviyeye ulasmasinda da son derece etkin olmustur. Yayimlanmamis
olan bu eser ilk defa tarafimizca sadelestirilmis ve bu ¢alismamizda da kismen yer almistir.

2. 5. Mecmuatii’t-Tefsir

Miiellifin, “Seyhimiz Abdullah Hanbeli Nablusi’den tefsir okurken isittiklerimi yazmistim.
Sonra bazi tefsirlerden yazmis oldugum meseleleri de cemedip bir mecmua halinde yazdim,”10
dedigi eser maalesef bugiin icin elimizde bulunmamaktadir.

3. HOCALARI

Miiellif, 16 yasina kadar memleketinde babasindan egitim almistir. 1312/1894 yilindan
itibaren Medine’de “Medresetii’l-Kazaniyye’ye” 6grenci olarak girmis ve bu medresede 11 yil
egitim géormustiir. Fakat sadece bu medresedeki hocalardan ders almakla kalmamis, Medine’'nin
meshur dlimlerinden Mescid-i Nebevi'de, hocalarin evlerinde ve bulunduklar1 diger mekanlarda
ders almis ayrica Medine’ye hac vesilesiyle disaridan gelen alimlerden de ders gérmiis ve icazet
almistir. Hadis, fikih, tefsir, kelam, kiraat ve tasavvuf, miiellifin egitim aldig1 ilim dallaridir. Miiellif,
Rihletii’l-Hicaziyye isimli eserinde ders ve icazet aldig1 hocalar1 hakkinda genis bilgiler vermistir
fakat biz burada onlardan kisaca bahsedebilecegiz.

10 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 84a.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 254

Babasi Numan b. Zeyni’l-Fettah, kendisine memleketinde egitim veren ilk hocasidir.
Numan, Ufa Isterlibas’ta ve Medine’de en meshur alimlerden egitim almis, Ufa/Yumran'da
miiderrislik ve imam-hatiplik yapmis olan zahid bir alimdir.1! Miiellif, Seyh Halil Harputi’den fikih
ve hadis dersleri almistir. Osman Dagistani el-Medeni'den fikih dersleri gérmiis ve icazet almistir.
Seyyid Ali Zahir el-Vitr el-Medeni el-Muhaddis’den hadis dersleri almistir. Seyyid Seyh Mustafa
Sakr el-Misri’den hadis ve fikih dersleri gérmiis ve icazet almistir. Seyh Muhammed Ishak el-
Hind?’den hadis dersi gérmiis ve icazet almistir. Seyh Abdullah Hanbeli Nablusi’den tefsir, hadis
ve tasavvuf alanlarinda ders gérmiis ve icazet almistir. Kara Muhammed Efendi el-Malatyavi’den
(6. 1324/1906) kiraat egitimi almis, Delailii’l-hayrat 12 ve Hizbul-a’zam okumustur. Seyyid
Muhammed bin Cafer el-Kettani el-Fast’den (6. 1346/1927) hadis ve tasavvuf egitimi almis,
“teselsiil” yoluyla hadis rivayet etmis ve icazet almistir. Seyh Yusuf en-Nebhani'den (6.
1351/1932) hadis ve tasavvuf dersleri géormiis ve icazet almistir. Seyh Falih Zahirf’den hadis ve
kiraat dersleri almis, hadis rivayet etmis ve icazet almistir. Seyh Muhammed Zarif el-Medenf el-
Kazani'den (6. 1322/1904) Harem-i Nebevi'de alimler arasinda gecerli olan biitiin ilimleri almis,
11 sene kadar derslerine devam etmis ve icazetname almistir. imam-1 Rabbani’nin (6. 1034/1624)
torunu olan ve tasavvufta zirve olarak goérdigii Muhammed Masum Naksibendi’'den (6.
1341/1922) hadis ve tasavvuf dersleri gorerek icazet almistir. Sazeliyye Tarikatindan ehlullah ve
arif billah bir miirsid olarak zikrettigi ve siirlerini Abdulkadir Geylan?’nin (6. 561/1166) siirlerine
benzettigi Seyh Muhammed Tahir es-Sebbani el-Megazl'nin derslerine istirak etmistir. Cok
meshur bir seyh oldugunu soyledigi Seyh Ahmed ed-Diindaravi’den Bi'r-i Zemzem tarafindaki
zaviyesinde ders almistir.13

Miiellif, Mekke’den Medine’ye gelen su miirsidlerden de ders almis ve istifade etmistir:
Seyyid Hiseyin Habesi, Seyh Salih Kemal, Seyh Muhammed b. Siileyman Hasbullah, Seyh
Bedreddin Dimaski, Seyh Seyyid Abdiilhay Kettani (6. 1382/1962).14

4. OGRENCILERI

Muhammed Mansur, Medine’de 12 yil Mescid-i Nebevi'nin ve Medresetii’l-Kazaniyye'nin
miiderrisi olarak egitim vermis, pek cok 6grenci yetistirmis ve pek cok kisiye de icazet vermistir.15
Tasavvufta zirve olarak kabul ettigi hocasi Seyh Muhammed Masum Naksibendi'nin oglu olan
Seyh Ebu Said onun Molla Cdmi okuttugu meshur 6grencilerinden biridir.16 Kadiriyye Tarikati
miintesiblerinden olup binden fazla mutasavvifin hayatin1 Cdmi’u kerdmati’l-evliyd isimli eserinde
kaleme alan Seyh Yusuf en-Nebhan?’nin (6. 1351/1932) Mevlidii’n-Nebevi isimli eserinden mevlid
okutmus oldugu ve Nebhani’den aldig1 hadisleri rivayet ettigi pek cok kisiye icazet vermistir.17

Miiellif, Ramazan’da medreselerin tatil edildigini ve miderrislerin Harem-i Serif’te
teravihten ve diger namazlardan sonra ders verdiklerini, Buhari ve Sifa-i Serif gibi dersler
okuttuklarini séylemistir. Hocast Muhammed Zarif Efendi’'nin 6gle namazindan sonra Sifa-i Serif
okuttugunu fakat Sifa-i Serifin yarisina geldiginde vefat ettigini ve kalan kismini kendisinin
okuttugunu belirtmistir.18 Miiellifin yukarida zikrettiklerine goére, Mescid-i Nebevi’de, hadis
rivayet ettigi, Sifa-i Serif ve Mevlid-i Nebevf dersleri okuttugu gorilmektedir.19

Miiellif, bayramdan birka¢ giin once hiikiimet tarafindan bazi kimselere bayram
kutlamalarina katilmalarina dair tezkireler verildigini ifade etmistir. Yadigar olmak lizere yaninda

11 Muhammed Mansur, Hatiralar, vr.2a, vr. 2b, vr. 5b.

12 “Deld@’ilii’l-hayrdt”, Sazeliyye tarikatinin Ceziiliyye kolunun kurucusu olan Seyh Muhammed b. Stileyman el-Cezli (6.
870/1465) tarafindan derlenen salavat mecmuasidir. Cez{li'nin bu risalesi miiridleri arasinda bir tarikat evradi olarak
okunmustur.” Siileyman Uludag, “Delailivl-hayrat”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, c. 9 (istanbul: TDV
Yay.,1994), 113.

13 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 80a-vr. 95a.

14 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 95a-vr.98a.

15 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 24b, vr. 91b.

16 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 93a.

17 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 90a.

18 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 24b.

19 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 24b, vr. 90a.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 255

bulundurdugu bir tezkereyi de eserine koymustur. Matbaada basildigini belirttigi bu tezkerenin
sureti su sekildedir:20

Kazanli Medresesi Miiderrisi Faziletli Mansur Efendi’ye
Faziletli Efendim

Ba’'de salat-i idi'l-fitir daire-i hiikimette merasimi duaiyeden bir saat sonraya kadar
hiikiimet’i seniyye namina daire-i hiikimette kabul ve ii¢lincii giin kisla-i hiimayun’da ia’dei
tebrikat edilecegi ma’lum buyurulmak {izere beyanina ibtida kilindi ol babda irade efendimindir.

27 Ramazan sene 332
Mirliva Hasan Basri

Bu davetiye, Muhammed Mansur’a gonderilen davetiyelerden sadece bir 6rnek olup
kendisine bu manada pek ¢ok davetiye gonderildigi anlasilmaktadir. Mansur’a, Medine Muhafiz
Komutaninin bayramlasma davetiyesi gondermesi hem miiderrisi oldugu Medresetii'l-
Kazaniyye’'nin hem de kendisinin itibarini géstermesi bakimindan énemlidir.

Mansur, Tiirkiye’ye dondiikten sonra Hatay’in Erzin ilgcesinde2! miiderris ve vaiz olarak
goreve baslamistir. Gorev yaptigl yer Erzin Mustafali Mahallesi camisi ve caminin avlusunda
bulunan Medresetii’'l-ilmiyye isimli medresedir.22 Mansur, bu kiilliyede miiderrislik, vaizlik ve
imam-hatiplik gorevlerini birlikte icra etmistir. O donemde Erzin’de dini egitim gorenlerin
ekserisi onun tedrisinden gecmistir. Erzin’de Medresetii’l-Ilmiyye’de ders verdigi 6grencilerinden
bir kismi sunlardir:

Bestami Aksu; Kazanli Hoca’'nin yetistirdigi en 6nemli kisilerden birisi olup onun verdigi
icazetname ile Osmaniye, Adana, Antalya ve Edirne miiftiilligli yapmistir.

Hiiseyin Top; Kazanl Hoca'nin yetistirdigi énemli kisilerden biridir. Uzun zamandan beri
Mevlevi postnisini ve sertarik olan Hiiseyin Top Mevlana’'nin bir¢ok eserini sadelestirerek
yayimlamus, Istanbul’'un biiyiik camilerinde imam-Hatiplik yapmistir.23 Ayn1 zamanda mevlithan
da olan Hiiseyin Top’un yayimlanmis eserleri sunlardir: Mesnevi-i Manevi Serhi (Istanbul: 2019);
Mevlevi Usul ve Adabi, (istanbul: 2016); Fihi Ma Fih, trc. (Istanbul: 2022); Yedi Meclis, trc. (istanbul:
2022); Mevldna Nes’esinden Esintiler/Siirler, (Istanbul: 2020); Miisliimanin El Kitab: (Istanbul:
2022); Giilzar-1 Hakikat, (Fazlullah Rahimi’'nin Eseri) Derleyen Hiiseyin Top (istanbul: 2021).

Mustafa Ongii ve oglu Nasir Kilag, pek cok 6grenci yetistiren Kazanli Hoca’nin Erzin
camilerinde uzun siire imam-hatiplik yapmis olan 6grencileridir.

5. ZEKi VELiDi TOGAN’LA ARKADASLIGI VE ONA ETKiSi

Togan (1890-1970), Mansur’un babasi Numan’in, Yumran adl Baskirt kéytiiniin imami ve
babasinin dostu oldugunu sdylemis; Mansur’un, babasiyla birlikte kendilerine hemen hemen her
yaz geldikleri icin onunla kiiglikken tanistifini belirtmistir. Babasinin onu tahsil i¢in Medine'ye
gotiirdiigiinli, Mansur'un orada hafiz, mifessir ve muhaddis olarak yetistigini, Arapca’ya
vukufiyyeti miikemmel olan bu gen¢ dlimin akidelerinde mutaassip olmakla beraber Avrupalilarin
Islamiyet’e dair tetkikatlarindan hoslandigini ve buna dair nesriyati Medine’deki kiitiiphanesinde
topladigini ifade etmistir.24

20 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 26b.

21 0 zamanlar nahiye olan Erzin, Hatay'in Dortyol ilgesine bagh idi. Bu bakimdan resmiyette Dortyol vaizi olarak

gorunur.

22 Su anda medrese binas1 mevcut degildir. Fakat depremde zarar géren cami ve etrafi Kiltiir Bakanligi tarafindan
restore edilmektedir.

23 Hiiseyin Top, Mevldnd Nes’esinden Esintiler/Siirler (Istanbul: H. Yayinlari, 2020), Kitabin giris kism; “Hiiseyin Top-
Emin Isik Hakkinda Réportaj”, erisim 01 Agustos, 2025, https: goo.gl/xAehwY; “Hiiseyin Top”, erisim 01 Agustos,
2025, https://www.profmimkemaloke.com> h-huseyin-top

24 Zeki Velidi Togan, Hatiralar Tiirkistan ve Diger Miisliiman Dogu Tiirklerinin Milli Varlik ve Kiiltiir Miicadelesi (Istanbul:
Tan Mat., 1969), 88.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 256

Togan, “Mansur ve arkadasi Ahmed Sani (Emirhan) 1910 senesinde anlasarak memlekete
gelmislerdi. Her ikisinin de gayesi Bagkirdistan’da Utek’te bir muasir islam Kiilliyesi (Fakiiltesi)
acmakti. Ciinkii her ikisinin fikrince artik medrese devri gecmisti”25 diyerek Mansur’un hedefinin
memleketinde modern bir Teoloji Fakiiltesi acmak oldugunu sdylemistir. islam aleminde ve
Osmanli’da medrese egitimi devam ederken bu egitimin artik yeterli olmadigini séylemek ve
Teoloji Fakiiltesi kurmak fikri cesaret isteyen biiytlik bir inkilap girisimidir. Fakat Birinci Dlinya
savasi ve kominizim ihtilali Mansur’un bu diisiincesini gerceklestirmesine engel olmustur.

Togan, tahsil i¢in Beyrut'a gitmek niyetinde oldugunu, 2010 yilinda ailesini ziyaret icin
lilkesine gelen Mansur ve onun arkadasi Ahmed Sani'ye séyledigini; onlarin da Istanbul’da ve
Hicaz’'da vatan hasreti ¢ektiklerini, gidip gelmenin ¢ok masrafli oldugunu, Beyrut Amerikan
Koleji’nin bir ilim miiessesesi olmaktan ziyade bir misyoner mektebi oldugunu, orada okumakla
Rusya’da Ortodoks misyoner mektebinde okumanin bir farki olmadigini, Rusya’daki
Misliimanlara faydali olmak i¢cin Rusya’daki mekteplerde okumasini kendisine tavsiye ettiklerini
ifade etmis; “Ahmet ve Mansur Beylerin bu yaz bize misafir olmalari, hayatima yeni bir istikamet
vermek bakimindan 6nemli oldu” demistir.26

Misafirleri Mansur ve Ahmed’i Ural daglarindaki yaylalarda, Aygirélgen’de gezdiren
Togan, burada eskiden tanidig1 Rus miihendis Nikolay Moskov ile sohbet ettiklerini s6ylemis,
Moskov'un, Rus sosyologu Cernysevski’ye (6. 1889) hayran oldugunu ve ona ait olan “giizel ve
cirkin” mefhumunun, Islam’da “husun ve kubuh” olarak bulundugunu ve miinakasa konusu
oldugunu Mansur’dan 6grenince de ¢ok sevindigini ifade etmistir. Moskov’'un, Mansur’la sohbete
koyuldugunu fakat Mansur’un, Moskov’un sosyalist fikirlerini siddetle reddettigini belirtmistir.2”

Togan’in ifadesine gore; Mansur Efendi, dinler tarihini ve mezhepler tarihini, Misir’da ve
Hindistan’da Islamiyet’i miidafaa maksadiyla yapilan nesriyati miikemmel bilirdi. Togan, bu
firsattan yararlanarak kendilerini ilgilendiren biitiin meseleleri ve Kazan, Rus misyonerlerinin
mecmualarinda Islam’a isnat ettikleri tatsiz seyleri ona sorduklarini, Mansur’un da bunlara tek
tek cevap verdigini soylemistir.28

Togan, Ziilkarneyn’in biiyiik Iskender (6. m. 6. 323) oldugunu yazmasi sebebiyle ailesinin
tepkisiyle karsilastigini sdylemis, Hicaza donmek {lizere olan Mansur’a ugrayarak bu konuyu
sordugunu, mutaassip bir teolog olmasina ragmen onun iirpermedigini, bu goriiste de olan alimler
bulundugunu, Firizadbadi'nin (6. 817/1415) el-Kdmiis'undaki Ziilkarneyn maddesinde, el-
Biruni'nin (6. 453/1061]) el-Asdru'l-Bdkiye isimli eserinde Ziilkarneyn'in, Makedonyal iskender
oldugunu sdylediklerini ifade etmis ve el-Bir(ini'nin eserinin Avrupa’da basildigini belirtmis.
Togan, “Mansur Efendi, bu kisa ifadeleriyle benim 6niimde yeni bir ufuk acti. Bu sayede Islam
Tarihinin en biiytik ilim ve kiiltiir adami olan el-Biruni’yi tanidim. Mansur Efendiye, bana Biruni'yi,
eserlerini ve Almancay1 6grenmeme sebep olmasi sebebiyle hayatim boyunca minnettar oldum”
diyerek ona kars1 hissiyatini dile getirmistir.29

Togan’in arkadasi ve hemserisi olan Mansur’'un memleketine dénerek Utek’te bir Teoloji
Fakiiltesi kurmak niyetinde oldugu gériilmektedir. Togan'in aciklamalarindan Mansur’un Avrupa,
Misir ve Hindistan gibi diinyanin pek ¢ok yerindeki Islamiyet’le ilgili nesriyati takip ettigi, dinler
tarihi ve mezhepler tarihi gibi alanlara da hakim oldugu ve sosyalizme siddetle karsi oldugu
anlasilmaktadir. Mansur’un, dini konularda aydinlanmasinda, tahsilini Rusya’da yapmasinda,
Biruni'yi tanimasinda ve Almancay1 6grenmesinde Togan’a etki ettigi miisahede edilmektedir.

25 Togan, Hatiralar, 88.

26 Togan, Hatiralar, 89.

27 Togan, Hatiralar, 89, 90.

28 Togan, Hatiralar, 90, 91.

29 Togan, Hatiralar, 94, 101; Togan hakkinda bilgi icin bk. Tuncer Baykara, “Togan, Ahmet Zeki Velidi”, Tiirkiye Diyanet
Vakfi Islam Ansiklopedisi, c. 43 (Istanbul: TDV Yay., 2012), 209-210.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 257

6. FAHREDDIN PASA’NIN MEDINE MUDAFAASINA TANIKLIGI

Osmanlinin Medine’deki son 23 yilina taniklik eden Muhammed Mansur, Fahreddin
Pasa’nin Medine miidafaasina da yakinen taniklik etmistir. Medine’de gorev yapan pasalar
hakkinda genis bilgiler vermistir. Fakat biz burada sadece Medine Muhafiz Kumandani Fahreddin
Pasa’nin Medine miidafaasina tanikligi izerinde duracagiz.

Miiellifin anlattiklarina gore; Fahreddin Pasa geldiginde Serif Hiiseyin’in ogullar1 Faysal
ve Ali Medine’de idi. Fahreddin Pasa onlara 24 saatte Medine’den ¢ikmalarini emretti. Onlar da 28
Recep’te Medine'yi terk ettiler ve “Saban’da harbe hazir ol” diyerek Fahreddin Pasa’ya nota
verdiler. Dedikleri giin Medine’de harp basladi. Bi'rli Urve’de Basri Pasa, Muhit Bogazinda da
Fahreddin Pasa bizzat kumandan olarak harp ettiler. Cok kisa zamanda Medine’'nin etrafini
tamamen hiikiimet kuvvetleri zapt etti ve onlara istirak eden kdyleri de hak ile yeksan etti.
Bunlarin zaten Medine’ye muzir bir kabile oldugunu séyleyen Mansur’da oralara gidip seyretti ve
bir dam dahi kalmadigini gérdii. Sonra Medine’nin etrafinda dyle bir emniyet temin edildi ki, bir
merkepli bedevi dahi Tiirk bayragini tasimadan gezemez oldu. Serif kuvvetleri Mekke’ye ¢cekilmek
zorunda kaldi1 ve boylece Medine’de hiikmettikleri yerler tamamen kurtulmus oldu. Fahreddin
Pasa aslinda Tirk askeriyle Mekke'ye yiiriimek istiyordu ancak Sam'dan yardim alamadigi icin
Medine'ye donmek zorunda kaldi ve miitarekeye kadar sehri savundu. Fahreddin Pasa,
miitedeyyin ve miicessem bir kisiydi. Medine'yi savunmak icin bliyiik ¢caba gosterdi ve Babu’s-
selam’da Medine halkina yaptig1 bir konusmada, "Peygamber'in kubbesi altinda bogazlanmadikca
buray1 terk edemem" diyerek kararhligin1 gosterdi. Miitareke déneminde, teslim olmamak igin
direnmesine ragmen, etrafindaki komutanlarin baskisiyla teslim oldu. Amaci, elindeki {istiin
mithimmat ve askerle Istanbul'a ¢ekilmekti. Teslim olduktan sonra Malta'ya siirgiin edilen
Fahreddin Pasa, daha sonra Afganistan Biiyiikelcisi olarak gérev yapti ve emekli oldu. Miitareke
esnasinda Medine ahalisi genellikle Sam-Anadolu tarafina sevk edildi. Mansur’da 1335/1917°de
Medine’den ¢ikip Adana’ya geldi. Fahreddin Pasa'nin esaretiyle Hicaz'da Tirkiye Hiikiimetine son
verilmis oldu. Hicaz, dnce Serif Hiiseyin'in, daha sonra da ibn Suud'un idaresine gecti. 30

Gorildiigi gibi Muhammed Mansur, Fahreddin Pasa’nin Medine savunmasindaki destansi
miicadelesine sahitlik etmistir. Mekke Emirlerinin daima Serif kabilesinden atamasina ragmen
Serif Hiseyin’'in Osmanli'ya ihanet ettigini soylemistir.3! Medine'yi muhasara eden Serif
Hiiseyin'in ordusunu piiskiirterek Mekke’ye dogru siiren Fahreddin Pasa’'nin zaferini ve
kahramanlhigini, “Medine’nin etrafinda dyle bir emniyet temin edildi ki, bir merkepli bedevi dahi
Tirk bayragini tasimadan gezemez oldu” diyerek ifade etmesi hem net bir tespit hem de ylirekten
yapilan bir kutlamadir. Miitedeyyin, miicessem ve fedakar olarak niteledigi Fahreddin Pasa’nin
Peygamberimizin mescidi 6niindeki “Peygamber’in kubbesi altinda bogazlanmadik¢a burayi terk
edemem” seklindeki sozleri, onun peygamber sevgisinin ve kahramanlifinin gostergesidir.
Arkadasi Zeki Velidi Togan’in ifadesine gore; Mansur, Birinci Cihan Harbi’'nin sonunda Mekke
Seriflerinin Tiirkiye'ye ihanet ederek Ingiliz tarafini iltizam etmeleri iizerine “artik ben burada
oturmam” diyerek cok sevdigi Medine’den ayrilmis ve Hatay vilayetindeki Dortyol’a gelmistir.32

Fahreddin Pasa, Medine demiryolunun diisman tarafindan tahrip edilmesi sonunda
levazim ve iase sikintis1 cekilen Medine’yi kit imkanlarla miidafaa etmistir. Mondros
miitarekesinin (1918) 16. Maddesine gore teslim olmasi gereken Fahreddin Pasa, hiikiimetin
emirlerini dinlemeyerek teslim olmamis ve Medine'yi de teslim etmemistir. Etrafindaki
subaylarin baskisi lizerine Mondros Miitarekesinden ancak 72 giin sonra Serif Hiiseyin kuvvetleri
Medine’ye girebilmistir. Fahreddin Pasa, Kabil Sefiri iken de Ruslarla miicadele eden Baskirdistan
Cumhurbaskani Zeki Velidi Togan’a yardim etmistir.33 Daha 6nce de zikredildigi gibi Zeki Velidi
Togan, miiellif Muhammed Mansur’un hemserisi ve yakin arkadasidir.

30 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 110b-vr. 114a.

31 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 129b, vr. 130a.

32 Togan, Hatiralar, 88.

33 Siilleyman Yatak, “Fahreddin Pasa”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Isldim Ansiklopedisi, c. 12 (istanbul: TDV. Yay., 1995), 87-89.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 258

7. TASAVVUFI YONU VE TASAVVUFI GORUSLERI

Muhammed Mansur’un, ailesine, bulundugu muhitlere ve ders aldig1 alimlere
bakildiginda, onun dogal olarak tasavvufi bir ortamda yetismis oldugu gézlemlenebilir. Heniiz 10
yasinda iken kaybettigi annesinin ismi bile “Stfiye” dir. Babasinin tasavvufl yoniinii anlamak i¢in
onun hakkinda sdyledigi su sozler bile yeterlidir:

“Pederimin diyanet yani gayet saglamdi. Takva, vera ydniinden emsali goriilmemisti.
Ser’an, miinkir, muhalif birini gérdigiinde hi¢ tahammiil eylemez, kimsenin hatirini saymazdu.
Taat, ibadet konusunda da gayet devaml idi. Namazlarin1 daima cemaatle kilardi, tehecciid,
evvabin, israk ve duha namazlarini hi¢ birakmazdi. Comertlik ve misafirperverlikte emsali
yoktu.”34

Miiellif, kendi zamanindaki Medine'nin meshur alimlerinin ¢cogundan ders almistir. Bu
alimler igerisinde mutasavviflar oldugu gibi tasavvufi yonii de olan alimler ¢oktur. Eserinde bu
alimlerin tasavvufla iligkilerini ve goriislerini zikrettigi gibi ayni zamanda bu gorisleri
benimsemis ve savunmustur. Onun tasavvufi yoniinii anlamak i¢in bu alimleri kisaca tanimak ve
miiellifin onlarla olan miinasebetini bilmek gerekir.

Miiellif, Muhammed Masum b. Abdiirresid’in, Medine’nin biiyiik alimlerinden olup imam-
1 Rabban?’nin soyundan ve Naksibendi Tarikatindan miiceddid bir seyh oldugunu belirtmistir.
Seyhin Hindistan’dan geldigi giinden, kendisinin Tiirkiye’'ye gittigi gline kadar sohbetleriyle
miiserref oldugunu ve onun kendisini evlatlar1 mesabesinde gérdiigiinii belirtmistir. Imam-1
Rabbani'nin de ariflerin kutbu oldugunu, Seriat ilimleriyle hakikat ilmi olan tasavvufu bir araya
getirdigini ifade etmistir. Seyh Muhammed Masum’un her tirli ilimde ve 6zellikle tasavvufta
hatime oldugunu sdylemistir. “Ben, bu kisi Hindistan’dan gelmeden 6nce tasavvufla istigal eden
baz1 kimselerle sohbet ve miizakerelerde bulundum fakat daha 6nce goriistiiglim kimselerin
ilimleri bu kisinin ilmi yaninda elif-ba okuyan cocuklarin ilmi gibi kaldi1”3> demesi, Seyh
Muhammed Masum’un tasavvuf ilmindeki konumunu tespit oldugu gibi, daha 6nce de tasavvufun
icinde olan miiellifin en yetkin kisilerden tasavvuf egitimi aldigini ortaya koymaktadir.

Miiellif, bircok telif eseri olan Seyh Muhammed Masum’un en biiylik eserinin Riyazu’l-
htikm fT maarifi hiikm oldugunu ve velilerin s6zlerini icerdigini séylemis, Lehfii’l-metin fi menheci’r-
resuli’l-emin isimli eserde 6zel vakitlerde okunacak dualarin ve zikirlerin verildigini belirtmistir.
Es-Seb’u’l-esrar fi medarici’l-ahydr isimli eserde de seyr u suliik ve makamlarin ac¢iklandigini ifade
etmistir.36

Miiellifin su ifadeleri, onun tarikat seyhleri ile miinasebetini, tekkelerde yapilan ibadet ve
zikirlere istirak ettigini gostermektedir.

Onceleri Seyh Abdiissettar Efendi ile Harem-i Serifte teravih kilardik. Seyh
Muhammed Ma’sum Hazretleri Medine’ye tesrif ettikten sonra Harem-i Serif'te Seyh
Muhammed Ma’sum Hazretlerinin ogullar1 ile teravih kilardik. Seyh Ma’sum
Hazretlerinin ogullar1 Seyh Ebu Seref ve Seyh Ebu Feyz ili¢c hatimle teravih
kildirirlardi. Dort rekatta bir uzun miiddet tervihaya oturur ve uzun uzun dua
ederlerdi. Digerlerinin yaptig1 gibi tekbir ve tesbihleri cehren yapmazlardi. Saat bes
gibi teravih tamamlandiktan sonra hatm-1 hacegan okunurdu. Bazan da Seyh
Muhammed Mazhar Hazretlerinin Hangahlarina giderdim. O tekkede ti¢ katta belki 70
kadar oda vardi. Yaz mevsiminde bu tekkenin daminda namaz kilinirdi.37

Miiellifin, Seyh Muhammed Mazhar Efendinin tekkesine gittigi, orada teravih kildig1 ve
yapilan zikirlere katildig1 anlasilmaktadir. O zamanda Medine’de ti¢ katli ve 70 odali muazzam bir
tekkenin mevcut oldugu goriillmektedir. Miiellif, bu mekan icin bazen “tekke” bazen de “hangah”
ismini kullanmistir. Seyh Muhammed Masum’un ¢ocuklariyla onun mekaninda teravih kilarlarken

34 Muhammed Mansur, Hatiralar, vr. 7b, vr. 8a.

35 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 92a, vr. 92b.
36 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 93b-vr. 95a.
37 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 21b, vr. 22a.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 259

tekbir ve tesbihlerin cehri degil de hafi olarak yapilmasi ve hatm-1 hacegan okunmasi Naksibendi
Tarikatinin 6zelliklerini yansitmaktadir. Mansur’un, Seyhi, “Seyyidiina ve seyhiina Muhammed
Ma’'sum Naksibendi” diyerek takdim etmesi, kendisinin de Naksibendiyye Tarikatina
mensubiyetini isaret etmektedir. Ayrica Seyh Muhammed Mazhar Efendinin hankahina/tekkesine
teravih kilmak tlizere gitmesi ve oradaki zikirlere istirak etmesi de onun tasavvufla ve tasavvuf
ehliyle olan miinasebetini ortaya koymaktadir.

Miiellif, Muhammed b. Cafer el-Kettani’den “teselsiil” yoluyla hadis rivayet etmistir.
Abdiilhay Kettani ve Seyh Falih’ten de hadis rivayet etmistir. “Sahih-i Buhdrf rivayetinde en ala
senedimiz bu Abdiilhay Kettani ile Seyh Falih’tir. Ciinkii bizimle Imam-1 Buhari arasinda bu iki
seyhimizden rivayette 11 vasita vardir. Seyh Muhammed Masum ile Seyh Hasbullah’tan
rivayetimizde 12 vasita vardir. Bu durumda bizimle Peygamberimiz arasinda Kettani senediyle
15, Muhammed Masum senediyle 16 vasita bulunmaktadir”, demistir.38

Miiellif sadece tasavvuf ve hadiste degil, fikih, tefsir ve kiraatte de s6z sahibi olan bir
alimdir. Zahid, miiteverri bir alim ve tefsirdeki listad1 olarak takdim ettigi Seyh Abdullah Hanbeli
Nablusf’den tefsir ve hadis alanlarinda ders gérmiis ve icazet almistir.3 Kara Muhammed Efendi
el-Malatyavi’den ve Seyh Falih’ten de kiraat dersleri almistir.4

Miiellif, binden fazla mutasavvifin hayatini Cdmi’u kerdmdti’l-evliyd isimli eserinde kaleme
alan zamanin 6nemli alimlerinden ve Kadiriyye Tarikati miintesiblerinden olan Seyh Yusuf en-
Nebhani'den de ders gérmiis ve bircok kere icazet almistir. Bu durum onun egitim seviyesini ve
hadis ilmiyle birlikte tasavvufla iliskisini de ortaya koymaktadir.41

Miiellifin, muttaki, miiteverri ve bidattan uzak zadhid bir alim diye takdim ettigi Seyh
Muhammed Ishak el-Hindi’den ders ve icazet almis olmasi, onun tasavvufl yoniinden istifade
ettigini gosterir.#2 Hocalarindan Kara Muhammed Efendi el-Malatyavi, miitecerrid olarak
Mahmudiye Medresesinde ikamet eden, 20 sene dnceden kabrini hazirlayarak basina ismini
yazdirdig tas1 diktiren sifi mesrep bir kimsedir.43 Ehlullah ve arif billah olan, diinya kelami
soylemeyen Seyh Muhammed Tahir es-Sebbani el-Megazi Sazellyye Tarikatindandir ve miiellifin
hocalarindandir. Mansur’un, Bi'r-i Zemzem tarafindaki zaviyesinde bir araya geldigi Seyh Ahmed
ed-Diindaravi de meshur bir miirsittir. Seyyid Hiiseyin Habesi, miiellifin, alim, evliya ve arif bir
sahsiyet dedigi hocasidir. 44

Miiellifin hocalarindan olan $eyh Seyyid Abdiilhay Kettdni; babasindan bir¢ok hadis ve
tefsir kitab1 yaninda Ihyd’ii uliimi’d-din, Kitii’l-kuliib, Avarifii’l-maarif, Futuhatii’l-Mekkiyye ve el-
Ibriz gibi tasavvufl kitaplar1 da okumus ve Sam’da ibnii’l-Arabi’nin (6. 638/1240) tiirbesinde el-
Fiitiihatii’l-Mekkiyye'yi okutmustur.45

Miiellifin pek ¢ok hocasi vardir fakat burada zikrettigimiz hocalar, tasavvufl yonleri 6ne
¢ikan kimselerdir. Onlar1 tanimak ve miiellifin onlarla iliskisini gérmek, miiellifin tasavvuftaki
mercilerini bilmek bakimindan énemlidir. Zamaninin énemli mutasavviflarindan egitim alan
miiellifin tasavvufi goérislerinden bir kismi sunlardir:

38 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 97a, vr. 97b.

39 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 83b, vr.84a.

40 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 86a, vr. 90b, vr. 91a.

41 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 90a.

42 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 83b.

43 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 86a.

44 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 95a, vr. 95b.

45 Ahmed Ozel, “Kettani, Muhammed Abdiilhay”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, c. 25 (Ankara: TDV Yay.,
2022), 334.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 260

7. 1. Tevessiil

Tevessiil, liigatte vesile, vuslat ve yakinlik46 anlamlarina geldigi gibi derece ve sebep
anlamlarina da gelmektedir.4’” Tevessiil, amel ile, Peygamber veya veli ile Allah’a yaklasmak
anlamina gelmektedir.#8 Vesile kelimesi, Kur'an’da “Allah’a yaklagsmaya bir vesile arayin”49
seklinde gecmektedir.

“Peygamberler, veliler ve salih kullarla 6liimlerinden sonra tevessiilde bulunmay1 caiz
gorenlerle Selef alimleri arasinda goriis ayriliklari vardir. Es‘ariyye, Matiiridiyye ve Sifiyye'ye
mensup alimlere gore oliimlerinden sonra da Allah’'in iyi kullariyla tevessiil edilebilir. Ciinkii
tevessiille elde edilen sonucu yaratan Allah’tir ve salih kulun diri veya 6lii olmasi durumu
degistirmez.”50

Miiellif, Hz. Peygamber’in cadhi bereketi ile (naminin/makaminin bereketiyle) tevessiil
etmenin peygamberlerin slinnetinden ve selef-i salihinin siretinden oldugunu belirtmistir. Hz.
Adem’in hatasimnin affini istedigi duasinda, “Ya Rab! Muhammed hakki i¢in beni affet” dediginde
Allah’in onu affetmesini;5! Resulii Ekrem’in, géziinden sikayeti olan bir kimseye, “Git abdest al, iki
rekdt namaz kil ve Allah'im! Ben, rahmet peygamberi olan peygamberinle sana tevecciih
ediyorum. Ya Muhammed! Seninle rabbime tevecciih ediyor ve ihtiyacimi gidermesini diliyorum”
diyerek dua etmesini s6ylemesini ve bu duay1 okuduktan sonra o kimsenin goziiniin gérmesini;
52Hz. Omer’in, yagmur duasinda “Ya Rab! Peygamberimizin amcas1 Abbas hiirmetine bize yagmur
ver” demesini ve yagmur yagmasini tevessiiliin delilleri olarak gostermistir. 53

Miiellif, Enbiyalarin, salihlerin hiirmetine diyerek Allah’tan istemenin caiz oldugunu
kimsenin inkar etmedigini fakat bu konuyu yazmasinin sebebinin su anda Hicaz hiikiimdari olan
Vehhabilerin biiyiik bir hata olarak tevessiilii inkdr etmeleri hatta tevessiil edenlerin musrik
olduguna inanmalari oldugunu s6ylemis ve halbuki onlara cevap olarak yukarida verdigimiz iki
hadis yeterlidir, demistir. Enbiyalar hiirmetine Allah’tan istemenin caiz oldugunu ispat hususunda
Seyh Yusuf en-Nebhani’'nin Sevahidii'l-Hak Fi'l-IstiGase Bi-Seyyidi'l-Halk isminde biiyiik bir eser
telif ettigini belirtmistir.54

Miiellifin zikrettigine gore; hocas1 Seyh Abdullah Hanbeli Nablusi, Vehhab?'lerin, “Enbiya
ve evliya ile tevessiil etmek sirktir” goriisiinii siddetle reddetmistir. Tevessiiliin oldugunu bircok
hadisle ispat etmis ve “Vehhabiler, kendilerini imam Ahmed b. Hanbel’e nispet ediyorlar. Halbuki
o, Vehhabiler’in itikatlarindan beri olup tevessiillii benimsemis ve tevessiil etmekle emretmistir.
Enbiya ve evliya ile tevessiil etmek fayda verir. Ama tevessiilii tesirli kilacak olan ancak Allah’tir.
Yaratici, rizik verici, sifa verici ancak Allah’tir. Bu fiillerde baskasinin tesirine inanmak Allah’a sirk
kosmak olur. Enbiya ve evliya ancak bir vasita ve vesiledir,” demistir. Her derste, L=iy L Liale aglll
Cpallaall ) L Wiile Ly “Allah'im, bize 6grettiklerinle bize fayda saglayacak seyleri 6gret.” duasini
okurken bu derste il slay Gall o Uiy Lingis Bad 5 of alug agle dl Lo desa U olay el a5 U aglll

46 Muhammed b. Miikerrem ibn Manz(ir, Lisanu’l-Arab, thk. Abdullah Ali el-Kebir v.dgr. (Kahire: Daru’l-mearif, 1979), 6:
4837.

47 Ahmed el-Ayid v.dgr., el-Mu’cemii’l-Arabiyyi’l-esdsi (Tunus: Larousse Yay., 1989), 1309.

48 el-Ayid, v.dgr., el-Mu’cemii’l-Arabiyyi’l-esdsi, 1309.

49 e]-Maide 5/35.

50 Yusuf Sevki Yavuz, “Tevessiil”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Isldim Ansiklopedisi, c. 41(Istanbul: TDV Yay., 2012), 6; Tevessiil
icin bk. Thsan Kocak, “Ulema ve Sifiler Arasinda Tartismali Bir Konu Olan Tevessiil Konusuna Dair Delillerin
Degerlendirilmesi”, Geng Atebe Dergisi 4, (2023): 26-37; Kerim Polat, “ibn Teymiyye’nin Tevessiil ve Istigase Anlayis1”,
Hikem Karamanoglu Mehmetbey Universitesi Islami Ilimler Fakiiltesi Dergisi 2, sy. 1 (2024): 51-72; Mehmed Zahid.
Tiglioglu, “Tevessiil, Istigise ve Teberriike Dair iki Farkll Paradigmanin Analizi Ehl-i Siinnet Siff Gelenek ve Selefi
Yaklasim”, Akif 51, sy. 2 (Aralik 2021): 132-156.

51 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 5a; Ebii Muhammed Hasan b. Ali b. Siilleyman el-bedrii’'l-Feyyumi,
Fetfu’l-Karibi-l Mucib ald et-tergib ve’t-terhib, thk. Muhammed Ishak Muhammed Ali Ibrahim (Riyad: Mektebetii
Daru’s-selam, 2018), 1: 152.

52 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 5a; Muhammed b. Yezid ibn Mace, es-Siinen, thk. Muhammed Fuad
Abdiilbaki (Kahire: Daru ihyai’l-Kiitiibi’l-Arabiyye, 1952), “Ikametii’s-Salat”, 189 (No. 1385).

53 Ebli Abdillah Muhammed b. ismail el-Buhari, el-Cami‘u’s-sahih (b.y.: Daru Tavki’n-Necat, 2002), “Istiska”, 2 (No.

1010); “Ashabii'n-Nebi”, 11 (No. 3710).

54 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr.5a, vr. 5b.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 261

Cpmea) dasua g 4l e 5 o0 Sl “Allah’im! Biz, Peygamberimiz Muhammed'in sani ve hiirmeti hakki igin
sana tevessiil ediyoruz. Bize dogru yolu goster, bizi hidayete erdir, o yiice Peygamberinin, alinin
ve tiim ashabinin hiirmetine bizi dogru yolda yiiriit" duasini okumustur. >

Yukarida zikrettigimiz “tevessiille elde edilen sonucu yaratan Allah’'tir” sézi ile
Nablusi’'nin “Tevessiilii tesirli kilacak olan ancak Allah’tir” séziiniin ortiistiigii goriilmektedir.
Nablusi'nin ifadelerinde, Ahmed b. Hanbel'in tevessiilii mesru kabul ettigi ve enbiya ile evliyanin
Allah katinda vesile kilinabilecegi vurgulanmaktadir. Ancak tevessiiliin, rizik veya sifa gibi
taleplerin dogrudan enbiya ve evliyadan beklenmesi seklinde yanlis tezahiiriiniin sirk olduguna
isaret edilmistir. Glinlimiizde bir¢cok bolgede, tiirbe ve yatirlarda velilerden dogrudan medet
umma pratigi yayginlik kazanmistir. Oysaki nebiler ve veliler birer vesiledir; hakiki miiracaat
mercii ise yalnizca Allah'tir.

Muhammed Mansur, yukarida zikredilen hadislerde, Hz. Adem’in ve gézii gérmeyen
kimsenin Hz. Peygamber hiirmetine, Hz. Omer’in ise Hz. Peygamber’in amcasi Hz. Abbas
hiirmetine dua etmesinin tevessiiliin delilleri oldugunu ve tevesstl konusunda Vehhabilere cevap
olarak yeterli oldugunu soylemistir. Medine’de bulunan Vehhabilerin itikad ettikleri Seyh
Abdullah Hanbell Nablus?’nin yukaridaki s6zlerinin de Vehhabilerin gortislerini reddetmek i¢in
yeterli oldugunu belirtmistir. Vehhabi'lerin bedevi bir hayat siirdiiklerini, en alimlerinin bile
Misir, Mekke, Medine ve Hindistan’in ilim ile meshur yerlerinde tahsil gormediklerini sdyleyerek
onlarin ilmi kapasitelerinin yetersiz olduguna ve tasrada yiizeysel bir egitim aldiklarina dikkat
¢cekmistir. Vehhabileri analiz ederken de Necid Vehhabileri ile Hindistan Vehhébilerini
birbirinden ayirmis, Necid Vehhabilerinin, kendilerinin disindaki herkesi miisrik kabul ettiklerini;
Hindistan Vehhabfilerinin ise mevlid okumayi ve Peygamber’in dogumu anildiginda ayaga
kalkmayi ve bunun gibi, Asr-1 SaAdet’te olmayip da ehl-i Islam’in sonradan istihsan ettigi seyleri
kabul etmediklerini belirtmistir. Mescid-i Nebevi’de Seyh Yusuf en-Nebhani'nin Mevlidii’'n-Nebevi
isimli eserinden mevlid okutan, 56 memleketine gittiginde babasinin ¢evredeki alimlere verdigi
ziyafetlerde Arapc¢a mevlid okumus olan Mansur, 57 Vehhabilerin goriislerine siddetle karsi ¢cikmis
fakat namazdan sonra miiezzinler vasitasiyla aciktan tesbihat yapilmasini reddetmeleri
konusunda ise hakli olduklarini kabul etmis ve siinnet olmayan bu uygulamanin Tiirkiye disinda
hicbir yerde olmadigini vurgulamistir.58

7. 2. Sefaat

Sefaat, bir kimseden hatasinin veya giinahinin affedilmesini istemek, ihtiyacinin
giderilmesi icin bir kimseyi vasita/aracit kilmak gibi anlamlara gelmektedir.5? Bir kimseden
sefaat¢i olmasini istemeye “istesfa”, sefaatci olan kimseye veya kendisinden baskasi i¢in sefaat
isteyen kimseye de “safi” denilir.60 [slenilen iyi amelleri sefaatci kilmak; Hz. Peygamber’in hayatta
iken ve ahirette sefaatci olmasi; bir mii'minin diger mii'min i¢in dua etmesi gibi sefaat ¢esitleri
vardir. Bunlari zahir ulemasi da sifiler de kabul eder. Bunun disinda sifiler ve tarikat ehli, Allah’in
sevgili kullar1 olarak gordikleri olillerin ruhlarindan, tarikat seyhlerinden, gavslardan ve
kutuplardan sefaat¢i olmalarini isterler.61

Medine civarinda ziyaret yerleri coktur fakat bunlardan en dikkat ¢ekeni Uhud’daki Hz.
Hamza ve diger sehitlerin bulundugu sehitliktir. Mansur, Uhud savasinda sahabeden 70 kisinin
sehit oldugunu, bunlarin altmis dérdiiniin Ensar’dan, dérdiiniin de Muhacir'den oldugunu ve
Hanzala disinda hepsine “miisle” yapildigini yani burunlarinin, kulaklarinin kesildigini ve
karinlarinin yarildigin1 belirtmistir. Hanzala’'nin babasi miisriklerle oldugu icin onu bu

55 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 84a, vr. 84b.

56 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 90a.

57 Muhammed Mansur, Hatiralar, vr. 7a.

58 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 84b-vr. 85b.

59 el-Ayid v.dgr., el-Mu’cemii’l-Arabiyyi’l-esdst, 693.

60 {bn Manzir, Lisanu’l-Arab, 4: 2289.

61 Uludag, Tasavvuf Terimleri Sézligii, (Istanbul: Marifet Yayinlari, 1991), 449; Sefaat konusunda bk. Ebii Abdillah el-
Haris b. Esed el-Muhasibi, el-Vesdyd, thk. Abdiilkadir Ahmed Ata (Beyrut: Daru’l-kiitlibi’l-ilmiyye, 1986), 400-406;
Azat Toktonaliev, “Ayet ve Hadisler Baglaminda Sefaat Kavram1”, Akademiar Dergisi 7 (Aralik 2019): 161-184.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 262

muamelenin disinda biraktiklarini séylemistir. “Hamza b. Abdiilmuttalib Allah indinde sefaat
edicilerdendir.”62 hadisini vermis ve Allah sefaatlerini nasip eylesin, demistir. Hz. Hamza’'nin
sefaatinin makbul olmasi ile ilgili olarak da Aliyyii'l-Kari'nin (6. 1014/1605) Miskdtii’l-mesabih’in
serhinde yer verdigi veliyyullah’dan dedigi bir velinin su kissasini da nakletmistir:

Ebu’l-Hasan es-Sazell (6. 656/1258) Medine'ye ziyarete geldiginde halifelerinden Ebu
Abbas el-Miirsi (6. 685/1287) Hz. Hamza’y1 ziyarete gider. Medine’yi cikarken bir dilenci onun
pesine diiser. Hz. Hamza’'nin tiirbesine vardiklarinda kapiy1 kilitli bulurlar. Allah’in izniyle kapi
acilir. Miirsi, kendisiyle beraber gelen fakire der ki; “Hz. Hamza'nin ziyaretinde ricalii'l-gayb’lar
hazirdir. Duanin kabul olacag: vakittir. Allah’tan diledigini iste.” O miskin, “Ya Rab bana bir altin
ver” der. Miirsi, diinya ve ahirette afiyet isteyip dua eder. Medine’ye geri donerler. Medine’'nin
kapisindan girerken o fakire bir kimse bir altin verir. Miirsi o miskinle birlikte Ebu’l Hasan es-
Sazeli'nin huzuruna girer. Ebu’l-Hasan eg-$azeli, o miskine der ki; "Duanin kabul oldugu béyle bir
an1 yakalamisken, neden altin gibi gecici seyler istiyorsun? Neden Ebu Abbas gibi hem diinya hem
de ahiret icin esenlik dilemedin?" Hiilasa Ebu’l-Hasan es-Sazell bu vakiay1 boylece “kesf” etmis
olur.63

Burada, Hz. Hamza'nin kabrinin duanin kabul edildigi mekanlardan biri olmasi, kabrin
kilidinin kerametle agilmasi, bu mekanda ricalii'l-gayb’larin hazir bulunmasi ve Sazeliyye
tarikatinin kurucusu Ebu’l-Hasan es-$azeli'nin, halifesiyle fakirin yasadig1 hadiseyi “kesf” yoluyla
onlar bahsetmeden bilmesi gibi hususlar 6ne ¢ikmaktadir. Mansur, burada oldugu gibi eserinin
pek cok yerinde siifilerin menkibelerine yer vermistir.

Miiellifin belirttigine gore; Hz. Hamza belirli zamanlarda ziyaret edilir. Bu ziyaretlerden
biri her persembe gecesi yapilir. Persembe gecesi camide yatsi namazindan sonra Hz. Hamza’'nin
menkibeleri ve su meshur tevessiil okunur 4 s Lyuel &) Js ) 4) 3as “Allah agkina, ey Allah'in
erleri! Allah'in yardimiyla bize destek olun/yardim edin”. Diger ziyaretlerin menakiplarinda bu
tevessiil okunmaz.64 Sadece Hz. Hamza’'nin ziyaretinde bu tevesstiliin okunmasi ve ricalullah’tan
da yardim talep edilmesi, Hz. Hamza ile birlikte ricalullah’tan da sefaat talep edildigini
gostermektedir.

7. 3. Keramet

Keramet; seref, ikram ve liituf anlamlarina gelmektedir. Allah’in veli kullarinin elinde
ortaya ¢ikardig1 adete/tabiat kanunlarina uygun olmayan olaganiistii islerdir.65 Peygamberlik
davasi olmayan bir mii’'minden harikulade bir seyin ortaya ¢cikmasi keramet; peygamberlik davasi
olan bir kimseden harikulade bir seyin ortaya cikmasi ise mucizedir.6¢ Mucize ile keramet
arasindaki fark sudur: Peygamberler mucizeyi agiklamakla memurdurlar. Kerameti sakl ve gizli
tutmak ise veliler lizerine vaciptir.6? Eb(i Ali er-Ruzbari (6. 322/934), “Allah, peygamberlere
mucizeler gostermeyi nasil farz kildiysa velilere de kerametleri gizlemeyi 6yle farz kildi ki halk
onlarla fitneye diismesin,”¢8 diyerek mucize ile keramet arasindaki farkliliklari ortaya koymustur.
Birinci fark; mucizenin peygamberlere, kerametin ise velilere has olmasidir. [kinci fark; mucizenin
aciklamasinin, kerametin ise gizlenmesinin sart olmasidir.

62 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 38b, vr. 39a. Bu hadis, sahih hadis kaynaklarinda bulunamadi.

63 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 40a, vr. 40b.

64 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 42a, vr. 42b.

65 el-Ayid v.dgr., el-Mu’cemii’l-Arabiyyi’l-esdsi, 1037.

66 Seyyid Serif Clircani, Mu'cemii’t-ta’rifdt, thk. Muhammed Siddik el-Miingevi (Kahire: Daru’l-fazile, ts.,), 154; Seyyid
Serif Ciircani, Ta’rifdt, trc. Abdiilaziz Mecdi Tolun (Istanbul: Litera Yay., 2014), 78.

67 Abdiilkerim Kuseyri, er-Risdletii’l-Kuseyriyye, thk. Abdiilhalim Muhammed (Kahire: Daru’s-sa’b, 1989), 563;
Abdiilkerim Kuseyri, Kugeyrf Risalesi, haz. Siilleyman Uludag (istanbul: Dergah Yay., 1999), 435; Ali b. Osman Ciillabi
el-Hucviri, Kesfu’'l-Mahciib, haz. Silleyman Uludag (istanbul: Dergah Yay.,1996), 337.

68 Eb(i Abdurrahman es-Siilemt, Siilem’nin Risaleleri, cev. Silleyman Ates (Ankara: Ankara Universitesi Basimevi, 1981),
67; Keramet i¢in bk. Eb{i Nasr Serrac et-Tisi, el-Luma, thk. Abdiilhalim Mahmud (Kahire: Daru’l-kiitiibi’l-hadis, 1960),
390-408; Mahmud Esad Erkaya, Kur’an Kaynakli Tasavvuf Kavramlari (Ankara: Otto Yayinevi, 2017) 233.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 263

Keramet iki cesittir: 1. Manevi ve hakiki keramet: ilimde, irfanda, ibadette, tatta ve ahlakta
listlin meziyetler gosterilmesidir. En biiyiik keramet, kisinin koétii huyunu birakip iyi huy
edinmesidir. 2. Kevni ve Siiri Keramet: Uzun mesafeyi kisa zamanda almak, az giday: ¢ogaltmak,
su lizerinde yliriimek ve ateste yanmamak gibi...Veli, kemale erdikce kerameti azalir. Kerameti
aciga cikaran degil, iradesi disinda kendisinden keramet ortaya cikan kimse velidir.69
Sifiler, “kevni” keramete degil, “hakiki” keramete 6nem vermislerdir. Abdullah Ensari: (6.
481/1089) “Su iistlinde ylrilirsen saman ¢épii olursun, havada ucarsan sinek olursun, bir goniil
ele al ki adam olasin.”’® derken, Yunus, keramet gdsterisinde bulunanlari su sézlerle uyarmistir:

Kerametim var deyip halka keramet gosterme
Nefsini miiselman eyle varsa kerametin

Safiler, “kevni” keramete degil de “hakiki” keramete énem vermis olsalar ve kerameti
gizleseler de Allah diledigi velisine keramet verebilir ve bu keramet kendiliginden zahir olabilir.
Bu bakimdan keramet haktir ve delillerini Kur’an’da, hadislerde gormek miimkiindiir. Kendisine
ilim verilmis olan bir kimsenin Belkis'in tahtini ifritten énce Hz. Siilleyman’a getirmesi;’! Hz.
Meryem’in bulundugu mabette o mevsimde, o bolgede yetismeyen meyveler bulunmasi;?2 Ashab-
1Kehfin magarada 309 y1l uyumasi’3 kerametin hak oldugunun Kur’an’daki delilleridir. Hz. Isa’'nin
ve iki bebegin besikte konusmus olmasi;74 {i¢ kisinin duasi ile magaranin agzini kapatan kayanin
acilmasi75 ve sigirin konusmasi,’6 kerametin hadislerdeki delillerindendir. Miiellif, kerametin hak
olduguna inanmakta ve eserinde kerametten su 6rnekleri vermektedir:

Minberin aglamasi: Miiellif, Hz. Peygamber’in minberiyle ilgili bilgiler vermis ve bu konuda
su hadislere yer vermistir:

“Benim minberimin ayaklar1 cennette sabittir.”77

Cabir b. Abdullah’tan “Once Mescid-i Nebevi hurma agaclarindan yapilmis olan direkler
lizerine insa edilmisti. Hz. Peygamber, hutbe okurken bu direklerden birine yaslanarak dururdu.
Peygamberimiz icin minber yapildiginda bu hurma diregi deve gibi inledi. Hatta onun
inlemesinden dolay1 mescit sallandi. Bunu goéren insanlar ¢ok agladi. Hz. Peygamber gelip de
hurma diregine elini koyunca sustu. Hz. Peygamber, Allah’1 zikirden firakindan dolay1 aglads,
dedi.”78

Miiellif, Hasan-1 Basri (6. 110/728) Hazretlerinin bu hadisi s6ylerken agladigini ve soyle
dedigini aktarmistir: “Ey Allah’in kullari! Aga¢ Resulullah’in sevki ve muhabbeti ile agladi.
Peygamberimize miilakat i¢in sizin sevk eylemeniz daha ehaktir.”79

Miiellif, peygamberimize minber yapildigini, Sonra Muaviye zamaninda mermerden bir
minber gonderildigini, o giin icin Harem-i Nebevi’de bulunan minberin ise Sultan III. Murad’in
(6.1003/1595) Istanbul’dan gonderdigi minber oldugunu belirtmistir. Bu minberi, sanatinda
mahir olan Yahudi veya Rum bir ustanin yaptigini, minberin Istanbul’da yapiip Medine’ye
gonderildigini fakat minberin yerine yerlestirilemedigini s6ylemistir. Padisah o ustay1 ¢agirtmis

69 Uludag, Tasavvuf Terimleri S6zIiigii, 284; Ebubekir Muhammed b. ismail Kelabazi, et-Ta’arruf (Beyrut: Daru’l-kiitiibi’l-
ilmiyye, 1993), 79.

70 Mustafa Kara, Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi (istanbul: Dergah Yayinlari, 1998), 159; Keramet konusunda bk. Vahit
Goktas, Mahmud Sami Efendi, Hayati ve Tasavvufi Gériisleri (Ankara: Kalem Nesriyat, 2018), 154.

71 en-Neml 27/38, 39, 40.

72 Al-i imran 3/37.

73 el-Kehf 18/18, 19, 25.

74 Buhari, “Ehadisii’l-Enbiya”, 48 (No. 3436); Ebii’'l-Hiiseyn Miislim b. el-Haccac el-Kuseyri en-Neysabiri, el-Cadmi‘u’s-
sahih thk. Muhammed Fuad Abdulbaki (Beyriit: Daru ihyai’t-Tiirasi’l-‘Arabi, ts.), “Birr”, 8.

75 Buhart, “Icare”, 12 (No. 2272); Miislim, “Zikir”, 100.

76 Buhari, “Ashabii’'n-Nebi”, 5 (No. 3663); Miislim, “Fadailii’s-Sahabe”, 13.

77 Ebli Abdillah Ahmed b. Muhammed b. Hanbel es-Seybani el-Mervezi, el-Miisned, thk. Suayb el-Arnaiit vd. (Beyrut:
Mu’essesetu’r-Risale, 2001), 44/78 (No. 26476); 44/300 (No. 26705).

78 Buhari, ” Cum‘a”, 26 (No. 918).

79 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 8a, vr. 8b.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 264

ve ona demis ki: “Sen nasil bir minber yaptin ki yerlestiremiyorlar?” Usta da “acaba neresi
yerlesmemis?” demis. Padisah, bak bakalim diyerek ustay: iki parmaginin arasina baktirmis. Usta,
Harem-i Serife konulmus olan minberi padisahin parmaklarinin arasindan gérmiis. Yanlis
koymuslar burasi 6yle konmayacakti, demis. Padisahin kerametini goérdiikten sonra kendisinin
Medine’ye gidip minberi bizzat yerlestirmesi icin miisaade istemis. Padisah da “Olmaz, gayri
miislim olan oraya giremez” demis. Usta da islamiyet’i kabul etmis ve gidip minberi yerlestirmis.
Miellif, bu rivayeti Medine'nin kidemli miicavirlerinden Seyh Abdiissettar Efendi’den bizzat
isittigini soylemistir.80

Seyyid Ahmed er-Rufai’'nin (6. 578/1182) Peygamberimizin elini 6pmesi:

‘éjéju}aj‘é.lcub)wd-}ﬁ L@L‘Ji‘bﬁfjjw\;uu‘éﬁ
"'“E - L@-‘ . §'=~"é5 5‘.’.3"..’ Aald &Hﬁcm‘y\ ;UJJ 5;\5‘9

Seyh Ahmed er-Rufai, Hz. Peygamber’in kabrinde ona hitaben; “Uzak oldugum halde
ruhumu génderiyordum. Benden uzak oldugu halde (ruhum) yeri 6piliyordu. Su bir devlet ki simdi
bedenim geldi. Uzat elini ki dudaklarim ona dokunsun” dedigi anda Peygamberimizin ellerinin
nuru parlar. Orada bulunanlar hayret ederler. imam Ahmed Rufal Peygamber Efendimizin elini
oper. Miellif, bu hadisenin meshur ve miitevatir oldugunu ve bunun gibi daha nice kissalar
oldugunu ifade etmistir. 8!

Seyh Velid ve Menkibeleri: Miiellif, Seyh Velid'in menkibelerini su ifadelerle aktarmistir:

Kazanl Seyh Velid'in kabri Cennetii’'l-Baki mezarligindadir. Kabir kazmak isteyenler, onun
kabrini actiklarinda, sanki yeni defnedilmis gibi bir gériintiiyle karsilasmislar ve kabrin basina tas
dikerek yerini belirlemisler.

Seyh Velid'in Necari taraflarinda bir seyhi varmis. Seyh vefat ederken, “Cenaze namazimi
Molla Velid kildirsin” diye vasiyet etmis. Vefatindan sonra cenaze hazirlanmis, ancak Molla Velid’i
bulamamislar. Tam bu sirada bir yabanci gelmis. Kim oldugu soruldugunda, “adim Velid'dir”
demis. Bunun tlizerine cenaze namazini o kildirmas.

Seyh Velid, Afganistan lizerinden Hicaz’a giden bir kafileyle yolculuk ederken yollarina bir
aslan ¢ikmus. Kafiledekiler, "Icimizde duas1 makbul biri varsa dua etsin!" demisler. Seyh Velid dua
etmis ve aslan, sanki biri tarafindan ¢ekilircesine boynunu biikiip daga dogru gitmis. Seyh Velid,
"Allah senden razi olsun Molla Ubeydullah!" demis. Neden boyle soyledigi soruldugunda, "Bizim
memlekette Ubeydullah isminde bir kardesimiz vardi. O geldi, aslanin boynuna ip takip ¢ekti"
demis.82

Miiellifin eserinde sik¢a seyhlerle ilgili menkibelere yer vermesi, onun tasavvufa ve
seyhlere olan yakinligini géstermektedir. Seyh Velld menkibeleri ve keramet anlatilari, siifilerin
velayet doktrini ¢ercevesinde toplumsal kabul gérmesine hizmet etmektedir. Seyh Velid’in
menkibelerindeki cenaze namazi vasiyeti veya aslan hadisesi, veli figiiriiniin toplum nezdindeki
otoritesini pekistiren sembolik anlatilardir. Seyh Velid’in Kazanlh kimligine atif, Islam
cografyasinin sinirlarini asan bir kiiltiirel ag oldugunu gostermektedir. Orta Asya’dan Hicaz'a
uzanan bu bag, Tiirk-islam kimliginin bolgeler arasi etkilesimini vurgulamaktadir.

7. 4. Kurbiyet

Kurb, yakin olmak, yaklasmak demektir ve bu’d’un ziddidir. Allah’a, zikirle ve salih amelle
yaklasilabilir. Allah’a yakinliktan, zat ve mekan yakinhigi kastedilmemektedir. Allah’in, kula
yaklasmasi da nimetiyle ve liitfuyladir.83 Kuseyri (6. 465/1072), Allah’a, imanla, ibadetle, itaatle
ve halktan uzaklasmakla yaklasilabilecegini belirtmistir. Allah’'in kula yakinligin1 da ona bu
diinyada ihsan etmesi ve irfan vermesi, ahirette ise kendisini gérmeyi nasip etmesi, olarak ifade

80 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 8b, vr. 9a.
81 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 4a, vr. 4b.
82 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 33b-34b.
83 {bn Manzir, Lisanii’l-Arab, 5: 3566, 3567.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 265

etmistir.84 “Naksibendilik’te fena, beka, siiliik ve cezbeyle elde edilen yakinliga “kurb-1 velayet”,
Hz. Peygamber’e tabi ve varis olma yoluyla kazanilan yakinliga “kurb-1 niiblivvet” denir ve ikincisi
daha makbul sayilir”.s5

Miiellif, Medine’deki Miirsidler babinin son kisminda su uyarilarda bulunmustur:

Her mi’'min inanir ki; Medine ve Mekke, evliya, ulema ve etkiyanin siginagi ve
yeryiiziindeki biitiin ehli islam’in kiblesidir. Islam’in sartlarindan biri de Kabe'yi ziyaret etmektir.
Hz. Peygamber’i ziyaret etmek, en biiyiik kurbiyettir. Nasil olur da yeryiiziinde bulunan
evliyaullah, ulema-i kiram ve siileha-i izdm haremeyni ziyarete muhalefet eder (ziyaret etmez).
Bir kimse, yolculuk yapmaya giicli yetmemek gibi mesru bir mazerete binaen muhalefet etse bile
onun sevki, aski ve ah1 hayatinin sonuna kadar devam eder.86

Miiellifin ifade ettigi “Azamu’l-kurbat” terimiyle Naksibendilik’te ifade edilen “kurb-1
niibiivvet” terimi anlam olarak ortiismektedir. Miiellif, Peygamber’i ziyaretle ulasilacak yakinliga
“Azamu’l-kurbat” derken Naksibendiler de Peygamber’e tabi olmak ve varis olmak yoluyla
kazanilan yakinliga “kurb-1 niiblivvet” demislerdir. Her iki ifadeden de Peygamber’e yakinlik
anlasilmaktadir. Bu iki terimden de anlasilacagi lizere Allah’a yaklagsmanin yolu Peygamber’e
yakin olmaktan ge¢mektedir. Bu yakinlik, ancak onu ziyaret etmek, sevmek ve 6rnek almakla elde
edilebilir. Allah’in, Peygamberine itaati kendisine itaat olarak ifade etmesinde de8’” bu tespiti
gormek miimkiindir. Miiellifin, tasavvufta 6nemli bir kavram olan kurbiyet konusundaki bu tespit
ve degerlendirmeleri onun tasavvuf ilmindeki seviyesini gostermektedir.

7. 5. Kesf ve ilham

Kesf kelimesi; acmak, bir seyin lizerindeki 6rtiiyt kaldirmak;88 perdenin 6tesindeki gaybi
hususlara yasayarak vakif olmak anlamlarindadir. ilham anlamina da gelen kesf, araci olmaksizin
dogrudan Allah’tan alinan bilgidir. Ibn Arabi’ye gore, veliler bilgileri peygambere vahiy getiren me
legin aldig1 kaynaktan dogrudan alirlar ve baz1 kesifler kesin bilgi verir.8? [Tham, bildirmek, haber
vermek anlamlarina gelmektedir. Feyz yoluyla kalbe gelen 6zel bir bilgidir. Diistinmekle kazanilan
bir bilgi degildir. Kalbe konulan iyilik hissidir. lhamin kaynag, Allah veya melektir.9 Kuseyri,
“Fiillerdeki miisahede ve kesifte, Allah’in fiillerinden ebdal ve veliler ortaya ¢ikar”o! séziiyle
ebdalin ve velilerin kesfe ve miisahedeye ulasabilecegini ifade etmistir. Kesf ve miisahede,
evliyanin ve ebdalin fiillerindendir; fakat bu neticeye ulasmalar1 sadece kendi ellerinde olmayip
Allah’in fiillerine ve istegine baghdir.

Miiellif, Seyyid Muhammed b. Cafer Kettan?’nin yakaza halinde hadis rivayeti ile ilgili su
sozlerine yer vermistir: “Seyyid Ahmed b. Hasan el-Attas, yakaza halinde Resulii Ekrem’le ictima
edenlerdendir. Bu ictima evliyaullah indinde makbul, meshur ve miitevatirdir. Kesf yoluyla
gerceklesir ve riiyanin fevkindedir. Bu sekilde ictima eden kimseye sahabi denilmez. Ama hadis
rivayet ederse sahabilerin rivayeti gibidir. ilham kabilindendir. Allah bazi kullarin1 béyle
onurlandirir ve miiserref kilar.”92

Miiellif, bu dereceye ulasamayanlarin, bu dereceye ulasan kimselere inanmalari
gerektigini sdylemistir. “Bunu inkar etmekten Allah’a si§iniriz. Allah Azimissan, o misilli
evliyaullahlara intisab itikadimizin sebatini, artmasini ve onlarin sefaatlerini nasip eylesin”,
demistir.93 Miiellifin s6zleri, onun bu konudaki tavrini ve evliyalara intisab etmis tasavvuf ehli bir

84 Kuseyri, er-Risdle, 80, 81.

85 Siileyman Ates, “Kurb”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, c. 26 (Ankara: TDV. Yay., 2002), 432-433.

86 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 98a, vr. 98b; Kurb i¢in bk. M. Mansur Gokcan, Hasan Bin Mevld
Muhammed’in “Miinebbihatii’l-Kuliib” Isimli Eseri Baglaminda Tasavvuff Gériisleri (Ankara: Harf Egitim Yayincilig),
2019), 150-152.

87 en-Nisa 4/80.

88 el-Ayid v.dgr., el-Mu’cemii’l-Arabiyyi’l-esdsf, 1043.

89 Uludag, Tasavvuf Terimleri S6zIigti, 286.

90 Uludag, Tasavvuf Terimleri S6zItigti, 244, 245.

91 Kuseyri, er-Risdle, 11.

92 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 88b.

93 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 89a.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 266

kisi oldugunu acgike¢a ortaya koymaktadir. Miiellif, Hz. Peygamber’le cem olarak dogrudan ondan
hadis alma islemindeki yakaza halinin riiyanin fevkinde olup bir kesf ve ilham hali oldugunu
siddetle desteklemistir.

Daha 6nce de zikredildigi gibi, Ebu Abbas el-Miirsi, Hz. Hamza’'nin kabrini ziyaret ettiginde
yaninda bulunan fakire, “Burada ricalii'l-gayb’lar hazirdir. Duanin kabul olacag vakittir. Allah’tan
diledigini iste” dediginde fakir Allah’tan bir altin istemistir. Miiellif, Ebu’l-Hasan es-S$azel{’nin,
halifesi Miirsi ile fakir arasinda ge¢en bu hadiseyi onlar bahsetmeden “kesf” etmis oldugunu ifade
etmistir.94 Goriildigi gibi miiellif, kesf, ilham, yakaza ve cem gibi tasavvufi kavramlar
benimsemis ve eserinde bunlara yer vermistir.

8. MEDINE’'NIN MESHUR ULEMALARI VE MURSIDLERI

Miiellif, burada zikredilen alimlerin cogundan ders gorerek icazet almis ve onlar hakkinda
detayl bilgiler vermistir. Makale boyutunu asacagi i¢in bu dlimleri sadece isim olarak zikretmekle
yetinecegiz.

Medine’nin Meshur Ulemalar1: Seyh Habibiirrahman el-Hind1 (6. 1323/1905), Seyyid
Ahmed el-Berzenci, Seyh Abdiilkadir Trablusi, Seyh Halil Harpiiti, Osman Dagistani el-Medeni,
Seyyid Ali Zahir el-Vitr el-Medeni el-Muhaddis, Seyyid Seyh Mustafa Sakr el-Misri, Seyh
Muhammed Ishak el-Hindi, Seyh Abdullah Hanbeli Nablusi, Seyh Omer Lutfi el-Yanyavi, Seyh Kara
Muhammed Efendi el-Malatyavi, Seyyid Serif Seyh Muhammed bin Cafer el-Kettani el-Fasi, Seyh
Yusuf en-Nebhani, Seyh Falih Zahiri, Seyh Sefer Buhari, Seyh Muhammed Zarif el-Medeni el-
Kazani, Seyh Muhammed Masum Naksibendi el-Miiceddidi el-Omeri.9s

Medine-i Miinevvere’deki Miirsidler: Seyh Muhammed Masum, Seyh Muhammed Tahir
es-Sebbani el-Megazi, Seyh Ahmed ed-Diindaravi, Seyyid Hiiseyin Habesi, Seyh Salih Kemal, Seyh
Muhammed b. Stileyman Hasbullah, Seyh Bedreddin Dimaski, Seyh Seyyid Abdiilhay Kettani?

9. MEDINE’'DEKi MAKAM VE ZAVIiYELER

Miiellif, en efdal ve en serefli mekdnin Peygamberimizin kabrinin bulundugu mekan
oldugunu, bu mekana da “Hiicre-i Saadet” denildigini soylemis, Rebiulevvel’in 12. giinii sabah
glines dogduktan sonra Harem-i Serifin kumlugunda/avlusunda resmi Erkan’in ve halkin
katilimiyla kutlamalar yapildigini ve mevlid okundugunu belirtmistir. Ayrica mevlid gecesinde de
tekkelerde mevlid okunup zikirler yapildigini ifade etmistir. Diger makam ve zaviyeler hakkinda
da su bilgileri vermistir:

Harem-i Serif'in Bab u Nisa’sinin karsisinda Seyh Seman zaviyesinde Cemazielevvel’in
sonunda Hz. Ebubekir’in menakibi okunur. Bab u Kiiba’da, Hz. Omer’in mescidinde
Hz. Omer’in menakib1 okunur. Seyhii’l-Harem konaginin yaninda Hz. Osman’in sehit
edildigi yerde Hz. Osman’in menakibi okunur. Miindha’da, Ramazan’in 25’inde Hz. Ali
mescidinde Hz. Ali'nin menakib1 okunur. 18 Sevval’de, Resulullah’in bayraktari Malik
b. Sinan’in menakibi kendi tiirbesinde okunur. Peygamberimizin babasi Hz.
Abdullah’in menakibi, Sokaku’t-Tival’deki tiirbesinde Receb’in 27’sinde ve
Ramazan’'in 27’sinde olmak iizere iki defa okunur. Miindha’'da, Sah sokakta Seyh
Ahmed Kasasl'nin zaviyesinde Cemazielevvel’in 23’linde biitiin cehr-i tarikatlarin
seyhleri toplanir. Cok biiytik kalabalik olur. Yats1 namazindan sonra orada menakibi
okunur. Babu’l-Mecidi’de Seyyid Hamza Rufai zaviyesinde ayni giin yatsi namazindan
sonra Seyyid Ahmed Rufai’nin menakibi okunur. Seyyidiina Malik Sokaginda, Seyyid
Abdiilkadir Geylani’'nin zaviyesinde 12 Rebiulahir'de Abdiilkadir Geylani'nin
menakib1 okunur. Bu menakib okunan zaviyelerde Kadiri, Rufal Seyhleri ve miiridleri
sabaha kadar cehri zikir yaparlar. Fakat Ahmed Kasasi'nin zaviyesindeki cemaat daha
coktur. Son senelerde Harem-i Serif'de 5 Saban’da imam-1 Azam Ebu Hanife’nin (6.
150/767) menakib1 okunurdu. Harem-i Serifde Imam-1 Safi'nin (6. 204/820) de

94 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 40a, vr. 40b.
95 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 80a-vr. 95a.
96 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 95a-vr. 98a.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 267

menakibr okunurdu. iImam-1 Gazali’nin (6. 505/1111) menakib1 da bazi evlerde
okunurdu.%?

Miiellif, “Allah’a siikiir, bu menkibelerin okundugu meclislere ve orada yapilan
toplantilarin her birine defalarca katildim, dinledim ve dualarina istirak ettim. Allah Teal4, anne-
babamiza, listazimiza ve bu tezkireyi okuyup dinleyene o zati kiramlarin sefaatlerini nasip
eylesin”8 diyerek seyhlere, menkibelere verdigi 6nemi ve tasavvufla iliskisini ortaya koymustur.

Gorildiigh gibi o zamanda Medine’de pek ¢ok tekke ve zaviye vardir. Buralarda ilgili
sahislarin menkibeleri okunmakta ve zikirler yapilmaktadir. Ayrica buradaki bir¢ok tarikattan ve
mutasavviftan da soz edilmektedir. Bu ifadeler, o donemde tasavvufun ve tarikatlarin Medine’de
ne kadar yaygin oldugunu gostermektedir.

SONUC

Kazanli Hoca, 1876 yilinda Rusya’nin Ufa vilayetinde baslayip Mekke ve Medine’de devam
eden ve 1952 yilinda Tiirkiye’'de biten firtinali yasantisinda, tarihe taniklik etmistir. 23 yil kaldig:
Medine’de zamanin en meshur hocalarindan ders almis, “Mescid-i Nebevi’de” ve “Medresetii’l-
Kazaniyye’'de” 12 yil miiderrislik yapmistir. Mescid-i Nebevi'de; Sifa-i Serif, Mevlid-i Nebevi ve
Sahih-i Buhari gibi dersler vermistir. 1917 yilindan 1952 yilina kadar da Erzin'de vaiz ve
“Medresetii’l-ilmiyye” miiderrisi olarak gérev yapmistir.

Calismamizda miiellifin, zamanin en yetkin ulemalarindan ve miirsidlerinden egitim aldig1
tespit edilmis ve onlar hakkinda kisa bilgiler verilmeye ¢alisiimistir. Seyyid Ali Zahir el-Vitr el-
Medeni el-Muhaddis, Seyh Abdullah Hanbeli Nablusi, Seyh Muhammed b. Cafer el-Kettanfi el-Fasi,
Seyh Yusuf en-Nebhani, Seyh Muhammed Masum Naksibendi, Seyh Seyyid Abdiilhay Kettani ve
Seyh Muhammed b. Stileyman Hasbullah bu dlimlerden bir kismidir.

Hocasi Seyh Muhammed Masum Naksibendi’nin oglu olan Seyh Ebu Said, verdigi
icazetname ile Osmaniye, Adana, Antalya ve Edirne miiftiiliigli yapan Bestami Aksu, Mevlana’'nin
birgok eserini sadelestirerek yayimlayan Mevlevi postnisini ve sertarik olan Hiiseyin Top onun
yetistirdigi 6grencilerdendir.

Arkadas1 Zeki Velidi Togan’a, dinl konularda aydinlanmasinda, tahsilini Rusya’da
yapmasinda, Biruni’yi tanimasinda ve Almancay1 6grenmesinde etki etmistir.

Kazanh Hoca’nin, Hindistan’da, Rusya’da, Misir’da ve Avrupa’da yayimlanan Islam’la ilgili
nesriyati takip eden ve medresenin devrinin gectigini diisiinerek memleketi Baskirdistan/Utek’te
modern bir Teoloji Fakiiltesi kurmay1 planlayan bir aydin oldugu tespit edilmistir.

Kazanli Hoca, calismamiza esas olan Rihletii’l-Hicaziyye isimli eserinde, Medine’nin tarihi
ve sosyokiiltiirel yapis1 hakkinda genis bilgiler vermistir. Bu ¢alismamizda, daha ¢ok Medine’nin
kiiltiirel yapisi ele alinmistir. Medine’de pek ¢cok makam, tekke ve zaviye oldugu tespit edilmis ve
buralarda yapilan faaliyetler hakkinda bilgi verilmistir.

Calismamizda, Kazanli Hoca'nin ilmi ve tasavvufi kisiligi incelenmistir. Onun pek cok hadis
rivayet eden bir muhaddis oldugu tespit edilmistir. Teselsiil yoluyla hadis rivayet ettigi, yakaza
halinde kesf ve ilham yoluyla Hz. Peygamber’den hadis rivayetine yer verdigi goriilmiistiir.

Ailesi ve egitim gordiigii hocalar itibariyle tasavvufi bir ortamda yetismis olan Kazanlh
Hoca, ¢ogu zaman Seyh Muhammed Mazhar Efendinin hankasinda/tekkesinde teravih kilmis,
burada ve Medine’deki diger tekke ve zaviyelerde yapilan sohbetlere ve zikirlere katilmistir. Her
tarikata yakin davranmis, eserinde Naksibendi, Kadiri, Sazeli, Rufai ve Hanbeli seyhlerinden ve
menkibelerinden s6z etmistir. Tasavvufta zirve olarak gordiigii ve en cok beraber oldugu hocasini,
“Seyyidiina ve seyhiina ve senediine ve mevana Seyh Muhammed Ma’'sum Naksibendi” diyerek

97 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 98b-vr. 100b.
98 Muhammed Mansur, er-Rihletii’l-Hicaziyye, vr. 100b.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 268

takdim etmesi, kendisinin de Naksibend’i tarikatina mensubiyetine isaret etmektedir. “Allah
Azimiissan, o misilli evliyaullahlara intisab itikadimizin sebatini, artmasini ve onlarin sefaatlerini
nasip eylesin” demesi de onun, evliyalara intisab etmis tasavvuf ehli bir kisi oldugunu ortaya
koymaktadir.

Kazanli Hoca, ¢alismamizda yer aldig1 lizere eserinde evliyalara ¢ok deger vermis,
keramet, tevessiil, sefaat, ricali’'l-gayb, kurbiyet, yakaza, cem, kesf ve ilham gibi tasavvufl konulari
incelemis ve siddetle savunmustur.

Medine’de yakindan tanimis oldugu Vehhabileri tenkit etmis ve goriislerini reddetmistir.
Fakat namaz sonrasinda cehri olarak miiezzin komutuyla tesbih ¢ekilmesine karsi olmalarini ise
hakli bulmustur. Bu goriiste olmasina Naksibendi tarikatinda hafi zikrin tercih edilmesinin etkisi
oldugu diisiiniilebilir.

Fahreddin Pasa’'nin, Serif Hiiseyin ve tabasina karsi verdigi miicadeleyi ylirekten
alkislamis, Mescid-i Nebevi'nin 6niinde “Peygamber’in kubbesi altinda bogazlanmadike¢a burayi
terk edemem” diyen Fahreddin Pasa’'nin ¢ok sikinti ¢ektigine fakat Medine'yi teslim etmedigine
sahitlik etmistir.

Birinci Diinya Savasindan sonra Serif Hiiseyin’in Osmanliya ihanet etmesi ve Ingilizlerle
birlikte hareket etmesi iizerine “Artik ben burada kalmam” diyerek cok sevdigi Medine’den
ayrilmis ve Hatay'in Erzin Ilcesine yerleserek ilmi faaliyetlerine burada devam etmistir.

KAYNAKCA

Ahmed b. Hanbel, Ebi Abdillah Ahmed b. Muhammed es-Seybani el-Mervezi. el-Miisned. thk.
Su‘ayb el-Arnaiit vd. 47 Cilt. Beyrut: Mu’essesetu’r-Risale, 2001.

Ates, Siileyman. “Kurb”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 26: 432-433. Ankara: TDV
Yayinlari, 2002.

Baykara, Tuncer. “Togan, Ahmet Zeki Velidi”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 43: 209-
210. Istanbul: TDV Yayinlari, 2012.

Buhari, Eb(i Abdillah Muhammed b. Ismail el-Cu’fi. el-Cami‘u’s-sahth. 9 Cilt. b.y.: Daru Tavki'n-
Necat, 2002.

Biiyiikkara, Mehmet Ali. “Vehhabilik”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 42: 611-615.
Istanbul: TDV Yayinlari, 2012.

Ceyhan, Semih. “Yakaza”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 43: 270-271. Istanbul: TDV
Yayinlari, 2013.

Ciircani, Seyyid Serif. Mu’cemii’t-ta’rifat. thk. Muhammed Siddik el-Miinsevi. Kahire: Daru’l-fazile,
ts.

Ciircani, Seyyid Serif. Ta’rifét. trc. Abdiilaziz Mecdi Tolun. Istanbul: Litera Yayincilik, 2014.

Efendioglu, Mehmed. “Sabit”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Isldm Ansiklopedisi. 35: 348-349. istanbul: TDV
Yayinlari, 2008.

Efendioglu, Mehmet. “Miiselsel”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Isldm Ansiklopedisi. 32: 85-86. Istanbul:
TDV Yayinlari, 2006.

el-Ayid, Ahmet. Ahmet Muhtar ve Omer el-Cilali. el-Mu’cemii’l-Arabiyyi’l-esdsi. Tunus: Larousse
Yayinlari, 1989.

Erkaya, Mahmud Esad. Kur’an Kaynakli Tasavvuf Kavramlari. Ankara: Otto Yayinevi, 2017.

Feyyumi, Ebl Muhammed Hasan b. Ali b. Siileyman. el-bedrii’l-Fethu’l-Karibi’l-Mucib ald et-tergib
ve't-terhib. thk. Muhammed Ishak Muhammed Ali Ibrahim. 15 cilt. Riyad: Mektebetii
Daru’s-selam, 2018.

Gokcan, M. Mansur. Hasan Bin Mevla Muhammed'in “Miinebbihdtii’l-Kuliib” [simli Eseri Baglaminda
Tasavvufi Goriisleri. Ankara: Harf Egitim Yayinciligi, 2019.

Gokcan, M. Mansur. Kuseyri'nin “El-Cevahiru’l-Mensiire” Isimli Eseri Baglaminda Tasavvufi
Gériigleri. Ankara: Harf Egitim Yayinevi, 2019.

Goktas, Vahit. Mahmud Sami Efendi Hayati ve Tasavvufi Gortisleri. Ankara: Kalem Nesriyat, 2018.

Hucvird, Ali b. Osman Ciillabi. Kesfu’l-Mahciib. haz. Silleyman Uludag. Istanbul: Dergah Yayinlar,
1996.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUFI GORUSLERI 269

“Hiseyin Top”. Erisim 01 Agustos, 2025. https://www.profmimkemaloke.com>h-huseyin-top

“Hiiseyin Top-Emin Isik Hakkinda Roportaj”. Erisim 01 Agustos, 2025. https: goo.gl/xAehwY

Ibn Mace, Muhammed b. Yezid. es-Siinen. thk. Muhammed Fuad Abdiilbaki. Kahire: Daru ihya'il-
Kiitlibi’'l-Arabiyye, 1952.

ibn Manz(r, Muhammed b. Miikerrem. Lisanu’l-Arab. thk. Abdullah Ali el-Kebir, Muhammed
Ahmed Hasbullah ve Hasim Muhammed es-Safi. 6 cilt. Kahire: Daru’l-mearif, 1979.

Kaplan, Hayri. “Bahd Veled, Sems ve Mevlana'nin Razi'ye Yonelik Elestirileri ve Razi'nin
Stfilere/Tasavvufa Bakisi”. Tasavvuf [lmi ve Akademik Arastirmalar Dergisi 14 (2005):
285-330.

Kara, Mustafa. “Miirsi”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 32: 55-56. Istanbul: TDV
Yayinlari, 2006.

Kaya, Mahmut. “el-Kasidetii’l-Hemziyye”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Isldm Ansiklopedisi. 24: 569-570.
Istanbul: TDV Yayinlari, 2001.

Kelabazi, Ebubekir Muhammed b. ismail. et-Ta’arruf. Beyrut:Daru’l-kiitiibi’l-ilmiyye, 1993.

Kocgak, Thsan. “Ulema ve Sifiler Arasinda Tartismali Bir Konu Olan Tevessiil Konusuna Dair
Delillerin Degerlendirilmesi”. Geng Atebe Dergisi 4, (2023): 26-37.

Kuseyri, Abdiilkerim b. Havazin. er-Risdletii’l-Kuseyriyye. thk. Abdiilhalim Muhammed. Kahire:
Daru’s-sa’b, 1989.

Kuseyri, Abdiilkerim b. Havazin. Kugeyri Risalesi. haz. Silleyman Uludag. istanbul: Dergih
Yayinlari, 1999.

Muhammed Mansur b. Numan. Delilii’l-Hac. Istanbul: Ahmet Sait Matbaasi, 1952.

Muhammed Mansur b. Numan. Er-Rihletii’l-Hicaziyye Fi Beldeti Hayri’l-Beriyye Fi Eyyami’l-
Hiiktimeti’t-Tiirkiyye. vr. 1la-vr. 132a.

Muhammed Mansur b. Numan. Hatiralar. vr. 1a-vr. 22b.

Muhaésibi, Ebli Abdillah el-Héris b. Esed. el-Vesdyd. thk. Abdilkadir Ahmed Ata. Beyrut: Daru’l-
kiitlibi’l-ilmiyye, 1986.

Mislim, Ebi’'l-Hiiseyn Miislim b. el-Haccac el-Kuseyri en-Neysablri. el-Cdmi‘u’s-sahih. thk.
Muhammed Fuad Abdulbaki. 5 Cilt. Beyrit: Daru [hyai’t-Tiirasi’l-‘Arabif, ts.

Ozel, Ahmed. “Kettani, Muhammed Abdiilhay”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 25: 334-
335. Ankara: TDV Yayinlari, 2022.

Ozel, Ahmed. “Kettani, Muhammed b. Cafer”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 25: 337-
338. Ankara: TDV Yayinlari, 2022.

Ozervarl,, M. Sait. “Nebhani, Ydsuf b. ismail”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 32: 471-
472. Istanbul: TDV Yayinlari, 2006.

Peskes, Esther. “18. Asirda Tasavvuf ve Vehhabilik”. cev. Mehmet Celenk. Uludag Universitesi
[lahiyat Fakiiltesi Dergisi 12, sy. 2 (2003): 413-429.

Polat, Kerim. “Ibn Teymiyye’nin Tevessiil ve Istigase Anlayis1”. Hikem Karamanoglu Mehmetbey
Universitesi Islami Ilimler Fakiiltesi Dergisi 2, sy. 1 (2024): 51-72.

Siilemi, Ebi Abdurrahman. Siilemi’nin Risaleleri. cev. Siileyman Ates. Ankara: Ankara Universitesi
Basimevi, 1981.

Tighoglu, Mehmed Zahid. “Tevessiil, Istigise ve Teberriike Dair iki Farkli Paradigmanin Analizi
Ehl-i Stinnet Sifi Gelenek ve Seleft Yaklasim”. Akif 51, sy. 2 (Aralik 2021): 132-156.

Togan, Zeki Velidi. Hdtiralar Tiirkistan ve Diger Miisliiman Dogu Tiirklerinin Milli Varlik ve Kiiltiir
Miicadelesi. Istanbul: Tan Matbaasi, 1969.

Toktonaliev, Azat. “Ayet ve Hadisler Baglaminda Sefaat Kavrami”. Akademiar Dergisi 7 (Arahk
2019): 161-184.

Top, Hiiseyin. Mevldna Nes’esinden Esintiler/Siirler. Istanbul: H. Yayinlari, 2020.

Tisi, EbG Nasr Serrac. el-Luma. thk. Abdilhalim Mahmud. Kahire: Daru’l-kiitiibi’l-hadis, 1960.

Tirkel, Rifat. “Osmanli Vehhabilik Literatiirii”. Ttirkiye Arastirmalari Literattir Dergisi 15, sy. 29
(Subat 2019): 213-42.

Ugur, Selim. “Tasavvufta Ricalii'l-Gayb Anlayisi-ibn Abidin Ornegi”. Yiiksek Lisans Tezi, Uludag
Universitesi, 2018.

Uludag, Silleyman. “Delaili'l-hayrat”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi. 9: 113-114.
Istanbul: TDV Yayinlari, 1994.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN’IN iLMI FAALIYETLERI VE TASAVVUF{ GORUSLERI 270

Uludag, Siilleyman. “Ricalullah”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 35: 80, 81. istanbul: TDV
Yayinlari, 2008.

Uludag, Siileyman. “Ricalii'l-Gayb”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 35: 81-83. Istanbul:
TDV Yayinlari, 2008.

Uludag, Siileyman. Tasavvuf Terimleri Sozliigii. Istanbul: Marifet Yayinlari, 1991.

Yagdi, Ahmet. “Ayrilikg1 Zihnin Uriinii: Selefilik-Vehhabilik iliskisi Meselesi”. Ordu Universitesi
llahiyat Fakiiltesi Dergisi 1 (Eyliil 2023): 103-136.

Yavuz, Yusuf Sevki. “Tevessiil”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi. 41: 6-8. Istanbul: TDV
Yayinlari, 2012.

Zeynelabidin, Miindcdt. Dokuz Eyliil Universitesi Yazma Eserler. Demirbas No: 4112/22. 78a-79b.
Erisim 01 Agustos, 2025. https://yazmaeserler.deu.edu.tr>miinacat-78a-79b.

STRUCTURED ABSTRACT

Muhammad Mansur b. Numan (1879-1952), born in the village of Yumran in the Ufa Province of the
Kazan Region (Tatarstan) and later passing away in the Erzin district of Hatay, Turkey, was locally known in
the Adana and Hatay regions as “The Hodja from Kazan.” His grandfather, Muhammed, and maternal uncle,
Fahreddin, had served in the Tsarist Russian administration of the Ufa Canton. He received his early education
from his father, Numan b. Zayni’l-Fattah, a madrasa teacher (mudarris). At the age of sixteen, to avoid
conscription into the Russian army and to continue his religious studies, his father took him to Medina.

There, he enrolled as a student at the “Kazan Madrasa,” where he studied for eleven years. However,
his education extended far beyond this institution. He actively sought out lessons and obtained formal
authorization certificates (ijazahs) in Hadith, jurisprudence (fiqgh), Quranic exegesis (tafsir), theology (kalam),
Quranic recitation (qira’ah), and Sufism (tasawwuf) from prominent scholars of Medina—as well as from
visiting scholars during the Hajj season. His studies took place in various settings, including the Prophet’s
Mosque (al-Masjid al-Nabawi), the homes of teachers, and other scholarly gatherings. Notable figures from
whom he received ijazah include: Sayyid ‘Ali Zahir al-Witr al-Madani al-Muhaddith, Shaykh ‘Abd Allah al-
Hanbali al-Nabulusi, Sayyid al-Sharif Shaykh Muhammad b. Ja‘far al-Kattani al-Fasi, Shaykh Yusuf al-Nabhani,
Shaykh Muhammad MasUm al-Nagshbandi al-Mujaddidi al-‘Umari, Shaykh Muhammad b. Sulayman
Hasballah, and Shaykh Sayyid ‘Abd al-Hayy al-Kattant.

Upon the death of the head teacher (mudarris) of the Kazan Madrasa, Shaykh Muhammad Zarif al-
Kazani—who was also one of his own teachers—Mansur was appointed as his successor. He served as
head mudarris and administrator of the madrasa for twelve years, until his return to Turkey. During this
period, he also delivered public lectures at al-Masjid al-Nabawi on texts such as al-Shifa’, Mawlid al-Nabawi,
and Sahth al-Bukhart.

Among his notable students were Shaykh Abt Sa‘id (the son of his teacher Shaykh Muhammad Masum
al-Nagshbandi and a descendant of Imam Rabbani), as well as Bestami Aksu—who later served as Mufti of
Osmaniye, Adana, Antalya, and Edirne—and Hiiseyin Top, who simplified and published numerous works of
Mawlana Rumi, served as a Mevlevi postnisin (shaykh) and sertarik (chief reciter), and worked as an imam-
khatib in major mosques in Istanbul.

Mansur maintained a close and influential friendship from childhood with Zeki Velidi Togan, the future
President of Bashkortostan. They held significant conversations and made plans concerning scholarly activities
and the future of their homeland, a friendship that continued after Mansur’s return to Turkey. According to
Togan, Mansur—trained in Medina as a Quran memorizer (hafiz), exegete (mufassir), and Hadith scholar
(muhaddith)—had an excellent command of Arabic and kept abreast of European publications on Islam.
Concerned about the inadequacy of traditional madrasas, Mansur contemplated returning to his homeland to
establish a “Faculty of Theology” in Utek, Bashkortostan, a plan thwarted by the outbreak of the First World
War.

His written works include:
e  Dalil al-Hajj, a concise Hajj guide.

e Fi Bayan Umara’ Makkat al-Musharrafa al-Mu‘azzama min ba‘d Fath Rasul Allah ila Yawmina
Hadha, a historical listing of the Emirs of Mecca from the Prophet’s conquest up to the author’s own
time.

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



MUHAMMED MANSUR B. NUMAN'IN iLMi FAALIYETLERI VE TASAVVUFi GORUSLERI 271

e Al-Rihla al-Hijaziyya fi Baldat Khayr al-Bariyya fi Ayyam al-Hukimat al-Turkiyya. This work, which
details the conditions of Medina during the Ottoman (“Turkish”) period, discusses the significance of
worship and visitation at al-Masjid al-Nabawi, the mosque’s structure and administration, as well as
the city’s streets, bazaars, pilgrimage sites, administrators, and notable scholars. It provides an
eyewitness account of the struggle between Fahreddin Pasha and Sharif Hussein and his supporters,
offering valuable historical observations.

This article first examines the author’s profile as a Sufi and a Hadith scholar. It identifies and analyzes
the Sufi orders (turuq), shaykhs, spiritual guides (murshids), lodges (tekkes and zawiyas), and the practice
of dhikr (remembrance) present in Medina at the time. Furthermore, the article reflects the historical, social,
intellectual, and Sufi landscape of late-Ottoman Medina while elucidating the author’s own scholarly and
mystical viewpoints. A significant portion of the study is devoted to Mansur’s critiques of and struggles with
Wahhabism, alongside a detailed exposition of his Sufi perspectives on concepts such as the spiritual path
(tarigah), saints (awliya’), the shaykh, the “men of the unseen” (rijal al-ghayb), miracles (karamat), virtuous
deeds (mandqib), seeking intercession (tawassul), intercession (shafda‘ah), spiritual unveiling (kashf),
inspiration (ilham), and spiritual wakefulness (yaqazah).

CUIFD 25/2 (2025), 249-271



